
T
E

O
L

O
G

IA
 F

U
N

D
A

M
E

N
T

A
L

N
A

  T
o

m
 5

TEOLOGIA 
FUNDAMENTALNA

POZNANIE  
TEOLOGICZNE

Tom 5

PODRĘCZNIKI
WYDZIAŁU
TEOLOGICZNEGO

Un i w e r s y t e t
Pa p i e s k i
Ja n a Pawła  II
w Kr a k o w i e

5





TEOLOGIA FUNDAMENTALNA
TOM V

POZNANIE TEOLOGICZNE



UNIWERSYTET PAPIESKI JANA PAWŁA II 
W KRAKOWIE

WYDZIAŁ TEOLOGICZNY
SERIA PODRĘCZNIKÓW

5

ukazały się: 

TOM I	 CZŁOWIEK – FILOZOFIA – BÓG
TOM II	 RELIGIE ŚWIATA A CHRZEŚCIJAŃSTWO
TOM III	 OBJAWIENIE I CHRYSTUS
TOM IV	 KOŚCIÓŁ CHRYSTUSOWY
TOM V	 POZNANIE TEOLOGICZNE
TOM VI	 WYBÓR TEKSTÓW



TEOLOGIA FUNDAMENTALNA
TOM V

POZNANIE TEOLOGICZNE

REDAKCJA:
KS. TADEUSZ DZIDEK, KS. ŁUKASZ KAMYKOWSKI,  

O. ANDRZEJ NAPIÓRKOWSKI OSPEE

UNIWERSYTET PAPIESKI JANA PAWŁA II 
WYDAWNICTWO NAUKOWE

KRAKÓW 2018



Copyright © 2018 by Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Opracowanie techniczne: 
Tomasz Sekunda

Projekt okładki: 
Wojciech Kurzyński

Korekta: 
Robert Wilk 

Monika Winiarska

Wydanie II

ISBN  978-83-7438-725-5 (wersja drukowana) 
ISBN 978-83-7438-726-2 (wersja online)

DOI: http://doi.org/10.15633/9788374387262

Publikacja finansowana z dotacji na utrzymanie potencjału badawczego 
Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie 

przyznanej przez Ministra Nauki i Szkolnictwa Wyższego w roku 
2018.

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie 
Wydawnictwo Naukowe 

ul. Bobrzyńskiego 10; 30-348 Kraków 
tel. 12 422 60 40; e -mail: wydawnictwo@upjp2.edu.pl



5

Spis treści 

WPROWADZENIE ................................................................................................. 9 

I. HISTORYCZNE KONCEPCJE TEOLOGII
(KS. TADEUSZ DZIDEK, PIOTR SIKORA) ..................................................................... 11 
A. EPOKA PRZEDCHRZEŚCIJAŃSKA – TEOLOGIA POGAŃSKA I ŻYDOWSKA ................. 12 
B. NOWY TESTAMENT – TEOLOGIA DOŚWIADCZENIA  ŹRÓDŁOWEGO ........................ 15 

1. Doświadczenie Zmartwychwstałego: anamneza ............................................ 15 
2. Doświadczenie Ducha Świętego: epikleza ...................................................... 16 
3. Nowość życia: proroctwo ............................................................................... 17 

C. EPOKA PATRYSTYCZNA – TEOLOGIA SYMBOLICZNA ............................................. 19 
1. Chrystus spełnieniem tęsknoty za jednością ................................................... 19 
2. Kościół miejscem uprawiania teologii ............................................................ 21 
3. Próba syntezy .................................................................................................. 22 
4. Wzajemność wiary i rozumu ........................................................................... 23 

D. EPOKA SCHOLASTYCZNA – TEOLOGIA DIALEKTYCZNA ......................................... 25 
1. Znaczenie autorytetów .................................................................................... 25 
2. Nowa metoda .................................................................................................. 26 
3. Napięcie pomiędzy teologią symboliczną i dialektyczną ................................ 28 
4. Systematyczne opracowanie statusu teologii .................................................. 30 

E. EPOKA NOWOŻYTNA – TEOLOGIA POZYTYWNO-KONTROWERSYJNA ..................... 34 
1. Krytyka scholastyki i subiektywizm nowożytny ............................................... 34 
2. Scholastyka zakotwiczona w źródłach historycznych:

systematyzacja miejsc teologicznych .............................................................. 36 
3. Triumf subiektywizmu ..................................................................................... 37 
4. Specjalizacje teologii i metoda dydaktyczna .................................................. 38 

F. WSPÓŁCZESNOŚĆ – TEOLOGIA HISTORYCZNO-HERMENEUTYCZNA ........................ 40 
1. W stronę podmiotowości ................................................................................. 40 
2. Tendencja absolutyzacji doktryny ................................................................... 41 
3. Pomiędzy faktem historycznym a jego interpretacją ...................................... 43 

Poznanie teologiczne, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski, 
Kraków 2018 (Teologia Fundamentalna, 5)
DOI: http://doi.org/10.15633/9788374387262



6

II. NATURA TEOLOGII
(KS. TADEUSZ DZIDEK, PIOTR SIKORA) ..................................................................... 51 
A. PRZEDMIOT ........................................................................................................... 52 
B. JĘZYK TEOLOGII .................................................................................................... 55 

1. Język religijny – język teologii ........................................................................ 56 
2. Krytyka języka teologii ................................................................................... 56 
3. Przedmiot języka teologii ................................................................................ 60 
4. Teologia pozytywna (katafatyczna) i dosłowne użycie języka ................................ 61 
5. Teologia negatywna (apofatyczna) ................................................................. 63 
6. Teologia pozytywna a język symboliczny i metaforyczny ............................... 66 

C. WYMIAR DUCHOWY .............................................................................................. 71 
D. WYMIAR EKLEZJALNY .......................................................................................... 74 
E. WYMIAR NAUKOWY .............................................................................................. 76 
F. ZADANIA TEOLOGII ............................................................................................... 80 

1. Zadanie hermeneutyczne ................................................................................ 81 
2. Zadanie krytyczno-konstruktywne .................................................................. 85 
3. Zadanie prowadzenia dialogu ........................................................................ 85 

III. MIEJSCA POZNANIA TEOLOGICZNEGO
(KS. TADEUSZ DZIDEK, PIOTR SIKORA) ..................................................................... 89 

A. OGÓLNA PREZENTACJA MIEJSC TEOLOGICZNEGO  POZNANIA ................................ 90 
B. TRADYCJA ............................................................................................................ 92 

1. Tradycja w życiu człowieka ............................................................................ 92 
2. Wewnętrzne życie Boże i Objawienie jako tradycja ....................................... 94 
3. Tradycja apostolska ........................................................................................ 95 
4. Tradycja kościelna .......................................................................................... 97 

C. PISMO ŚWIĘTE .................................................................................................... 100 
1. Formowanie kanonu ..................................................................................... 100 

a) Stary Testament ....................................................................................... 100 
b) Nowy Testament ..................................................................................... 102 

2. Natchnienie ................................................................................................... 102 
a) Doktryna o natchnieniu ........................................................................... 103 
b) Natchnienie a Kościół ............................................................................. 105 

3. Pismo Święte a tradycja ................................................................................ 107 
D. ZMYSŁ WIARY .................................................................................................... 109 

1. Od zmysłu wiary do zmysłu wiernych ........................................................... 109 
2. Aktywna rola zmysłu wiernych ..................................................................... 110 

E. MAGISTERIUM KOŚCIOŁA ................................................................................... 112 
1. Geneza i zadanie Nauczycielskiego Urzędu Kościoła .................................. 113 
2. Podmiot, przedmiot i zadania ....................................................................... 115 
3. Nauczanie nieomylne .................................................................................... 117 
4. Magisterium autentyczne .............................................................................. 120 



IV. ROZWÓJ DOGMATÓW I JEGO KRYTERIA
(O. ZDZISŁAW KIJAS OFMConv.) .............................................................................. 125 
A. EWOLUCJA DOGMATU W OBRĘBIE OBJAWIENIA .................................................. 126 
B. EWOLUCJA DOGMATU W OBRĘBIE JEGO SŁOWNEJ  FORMULACJI .......................... 133 
C. MODELE EWOLUCJI DOGMATU ............................................................................ 136 

1. Wincenty z Lerynu ........................................................................................ 136 
2. John H. Newman ........................................................................................... 137 
3. Karl Rahner .................................................................................................. 142 
4. „Dei Verbum” .............................................................................................. 144 
5. „Interpretacja dogmatów” ........................................................................... 145 

D. PRZYKŁADY ROZWOJU DOGMATÓW .................................................................... 148 

V. METODY
(KS. TADEUSZ DZIDEK, PIOTR SIKORA) ................................................................... 151 
A. WSPÓŁCZESNA TYPOLOGIA METOD I JEJ PROBLEMATYCZNOŚĆ ........................... 151 

1. Metoda regresywna (dogmatyczna) .............................................................. 151 
2. Metoda genetyczna (historyczna) ................................................................. 152 

B. WERSJE METODY EGZYSTENCJALNEJ .................................................................. 154 
1. Metoda antropologiczna ............................................................................... 154 
2. Metoda estetyczna ......................................................................................... 157 

C. GŁÓWNE ZASADY METODOLOGICZNE ................................................................. 166 
D. JEDNOŚĆ I CZĘŚCI TEOLOGII ................................................................................ 170 

ZAKOŃCZENIE .................................................................................................. 175 





9

Poznanie teologiczne, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski, 
Kraków 2018, s. 9–10 (Teologia Fundamentalna, 5)
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374387262.01

WPROWADZENIE 

W poprzednim tomie staraliśmy się ukazać Kościół jako społeczność 
zakotwiczoną w historii, uobecniającą Boga i Jego zbawcze działanie. Spo-
łeczność ta głosi orędzie, że za jej pośrednictwem dla każdego jest możliwe 
pojednanie ze Stwórcą i uniwersalne pojednanie pomiędzy ludźmi. Kościół 
nie jest jedynie medium, dzięki któremu świat osiągnie zapowiadany stan 
harmonii, lecz jest miejscem, w którym ten stan już się realizuje. Jego misja, 
jako sakramentu jedności, dokonuje się w warunkach świata jeszcze niepo-
jednanego. Dlatego pojawia się pytanie: Jak głosić orędzie o zbawieniu i jak 
przekazywać bogactwo Objawienia, którym Kościół został obdarowany? Jak 
je przedstawiać, by było zrozumiałe w teorii i przyjmowane w praktyce? 

Są to pytania dotyczące teologii, jej możliwości poznawczych i metod 
jakimi się posługuje. Chodzi tu zatem o refleksję nad tym, co można nazwać 
metateologią, gnozeologią teologiczną, bądź też – jak to uczyniliśmy w tytu-
le tego tomu – poznaniem teologicznym.   

Zdarzało się w historii, że tego rodzaju refleksję zamieszczano we 
wstępnej części teologii dogmatycznej. Jednakże pytania o możliwości po-
znawcze i metody teologii wyrastają poza wąskie ramy jednej dyscypliny 
teologicznej. Posiadają bowiem charakter interdyscyplinarny i jeżeli mają 
być podjęte poważnie, winny być rozpatrzone w konfrontacji z innymi prą-
dami religijnymi i kulturowymi. Wydaje się, że właśnie teologia fundamen-
talna, sama określająca się jako dyscyplina graniczna, powinna się podjąć 
tego zadania. 

Sensowność teologii bywa czasami podważana. Ostrza krytyki dosięga-
ją jej przede wszystkim z dwóch stron. Z punktu widzenia wiary pojawia się 
wątpliwość podważająca moralną godziwość teologii: Czy nie jest bluźnier-
stwem poddawać rozumowej manipulacji przedmiot wiary? Czy wiara nie 
powinna być ślepa? Tego rodzaju wątpliwości niejednokrotnie budziły się w 
obrębie samego chrześcijaństwa, pojawiają się także w pozachrześcijańskich 
kręgach religijnych wywodzących się zwłaszcza z tradycji Dalekiego 



10

Wschodu, gdzie pielęgnowany jest szczególny szacunek dla transcendencji 
sacrum, pozostającego poza zasięgiem ludzkich spekulacji. 

Podważa się teologię chrześcijańską także z punktu widzenia rozumu: 
Czy potrzebna i dopuszczalna jest teologia różna od filozofii? To znaczy, 
czy rozumowi wolno narzucać kryteria z zewnątrz, kryteria pozarozumowe, 
choćby to było boskie Objawienie? Pytanie to przybrało bardziej szczegóło-
wą formę w czasach nowożytnych. Stawia się je w obrębie nauk, zwłaszcza 
w kręgach o mentalności neopozytywistycznej. Istnieją, jak się wydaje, trzy 
główne przyczyny, dla których jest poddawana w wątpliwość naukowość 
teologii: brak oczywistości założeń, z jakich się wychodzi, ograniczoność i 
nieadekwatność języka, jakim się posługuje, gdy mówi o Bogu, oraz napię-
cie istniejące pomiędzy, nieraz swoiście pojmowaną, wolnością teologa a 
Magisterium Kościoła. 

Powyższe wątpliwości i zastrzeżenia zostaną podjęte w niniejszym to-
mie, który składa się z pięciu rozdziałów. W pierwszym zostaną ukazane 
koncepcje teologii w jej historii. W drugim scharakteryzujemy naturę teolo-
gii, to znaczy jej przedmiot, a także trzy zasadnicze wymiary: naukowy, du-
chowy i eklezjalny. W rozdziale trzecim omówimy źródła, do jakich teologia 
się odwołuje, konstruując swoją refleksję. W rozdziale czwartym zajmiemy 
się zagadnieniem rozwoju dogmatu, to znaczy procesem rozumienia Obja-
wienia i opisem kryteriów, jakim rozwój ten podlega. W rozdziale ostatnim 
przedstawimy główne metody teologicznego poznania i związany z tym po-
dział teologii na główne dyscypliny1. 

1 S. KAMIŃSKI, Metoda w teologii, [w:] W. GRANAT (red.), Dogmatyka katolicka. Tom 
wstępny, Lublin 1965, str. 147–162; B. CASPER, K. HEMMERLE, P. HÜNERMANN, Theologie 
als Wissenschaft, Freiburg i.Br. 1970; B. LONERGAN, Metoda w teologii, Warszawa 1972; 
W. PANNENBERG, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M. 1973; J. MAJKA, Meto-
dologia nauk teologicznych, Wrocław 1981; F. NIEMANN, Theologische Erkenntnislehre,
Düsseldorf 1981; J. MEYENDORFF, Teologia bizantyjska. Historia i doktryna, Warszawa 1984;
J. ALFARO, Revelación cristiana, fede y teologia, Madrid 1986; W. ŁOSSKI, Teologia mistycz-
na Kościoła Wschodniego, Warszawa 1989; J. MOLTMANN, Was ist heute Theologie, Wien–
Freiburg–Basel 1990; C. S. NAPIÓRKOWSKI, Jak uprawiać teologię?, Wrocław 1991;
J. L. ILLANES, J. I. SARANYANA, Historia teologii, Kraków 1998; T. DZIDEK, Granice rozumu
w teologicznym poznaniu Boga, Kraków 2001; C. VAGAGGINI, Teologia. Pluralizm teologicz-
ny, Kraków 2005; Z. KIJAS, Wprowadzenie do myślenia teologicznego, Kraków 2005. Auto-
rzy tomu dziękują doktorowi Markowi Kicie za cenne uwagi poczynione w trakcie lektury
tekstu, przed jego drukiem.



11

1 Por. B. FORTE, La teologia come compagnia, memoria e profezia, Milano 1987. Por. 
także pierwszy rozdział książki: D. KUBICKI, Poszukiwania projektu teologii katolickiej opar-
tej na realizmie słowa objawionego w dziejach, Poznań 2004, s. 41–119. 

Poznanie teologiczne, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski, 
Kraków 2018, s. 11–50 (Teologia Fundamentalna, 5)
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374387262.02 

I. HISTORYCZNE KONCEPCJE
TEOLOGII
(ks. Tadeusz Dzidek, Piotr Sikora) 

Kościołowi zawsze towarzyszyła świadomość, że zbudowany jest na 
prawdzie, w której Bóg objawił ludziom swój zamysł zbawienia. Stąd od 
zawsze istnieje w nim pragnienie zrozumienia tej prawdy. Owo rozumowe 
zgłębianie Objawienia jest rdzeniem chrześcijańskiej teologii. Z czasem pre-
cyzowano jej naturę, źródła i metody poznawcze. Obok tego, co na trwałe 
przyjęto w teorii teologii, pojawiały się w trakcie jej uprawiania tendencje, 
które, w zależności od kontekstu historycznego, akcentowały różne jej wy-
miary. W tym sensie można mówić o wielu koncepcjach teologii. 

Celem niniejszego rozdziału nie jest skrótowa prezentacja historii teo-
logii, ale wydobycie jej zasadniczych koncepcji na przestrzeni prawie dwóch 
tysiącleci. Tego rodzaju sięgnięcie po doświadczenia teologii z minionych 
wieków, pozwoli – jak się wydaje – określić podstawowe warunki umożli-
wiające jej właściwy rozwój.  

Naszą prezentację rozpoczniemy od epoki przedchrześcijańskiej. Na 
tym tle będziemy mogli lepiej dostrzec specyfikę teologii Nowego Testamen-
tu, wywodzącej się ze spotkania ze zmartwychwstałym Jezusem Chrystu-
sem. Teologia ta była miejscem odniesienia dla myśli chrześcijańskiej rozwi-
janej na przestrzeni wieków. W tej historycznej panoramie wyszczególniamy 
epokę patrystyczną z jej teologią symboliczną, epokę scholastyczną z rozwi-
janą teologią dialektyczną oraz epokę nowożytną, w której przeważała teo-
logia historyczna1. Prezentację zamyka charakterystyka teologii współcze-
snej z jej wyraźnym nastawieniem hermeneutycznym.  



12

A. Epoka przedchrześcijańska – teologia pogańska
i żydowska

Teologia rozumiana jako spontaniczne odkrywanie Objawienia istniała 
w Kościele zawsze. Niemniej jednak samo słowo „teologia” zostało zasto-
sowane do owego odkrywania o wiele później. Łatwo to wytłumaczyć, jeśli 
uświadomimy sobie fakt, że słowo to nie występuje ani w Starym, ani 
w Nowym Testamencie, a w przedchrześcijańskim języku greckim było 
mocno powiązane z mitologią. Ponadto poddawali je krytyce pogańscy filo-
zofowie starożytności, dla których pierwsi myśliciele chrześcijańscy pocho-
dzenia greckiego mieli wielki szacunek. Jego użycie bez odpowiednich wy-
jaśnień powodowałoby błędne i niekorzystne skojarzenia, a nawet fałszywe 
rozumienie natury wiary chrześcijańskiej. Stąd przyjęcie słowa „teologia” 
dokonywało się powoli i towarzyszyło mu postępujące uściślenie. 

Etymologicznie słowo „teologia” pochodzi z języka greckiego i ozna-
cza: słowo, naukę o Bogu. Pierwszym, który używa terminu „teologia” wy-
daje się być Platon (428–348/7 przed Chr.). W jego Republice2 wspomniane 
pojęcie nie jest używane w sensie doktryny filozoficznej na temat Boga ani 
tym bardziej w sensie jakiejś teologii Objawienia, lecz jest synonimem „mi-
tologii”. Teologia jest opowiadaniem o bóstwach. Platon poddaje krytyce 
mity, których autorami są poeci. Stwierdza, że mity odgrywają wielką rolę w 
wychowaniu młodzieży, jednakże zawierają treści, które mogą być powo-
dem zgorszenia, a nie zbudowania. Dotyczy to postaw bogów naznaczonych 
moralną słabością. Dlatego postuluje oczyszczenie opowiadań według okre-
ślonych kryteriów. W takim ujęciu poeci są poprzednikami filozofów, którzy 
szukają prawdy zawartej w mitach. W podobnym kontekście pojęcia „teolo-
gia” używa również Arystoteles (384–322 r. przed Chr.), klasyfikując He-
siodosa (VII/VI w. przed Chr.) i Homera (VIII w. przed Chr.) jako „teolo-
gów” – twórców mitów3. 

Jednak w Metafizyce Arystotelesa można znaleźć inne fragmenty, 
w których filozof używa słowa „teologia” w znaczeniu odmiennym, chociaż 
odnoszącym się do ujęcia platońskiego, a mianowicie mówi o „teologii filo-
zoficznej” rozumianej jako studium umysłu bazującego na bycie i jego osta-
tecznych przyczynach4. Teologia jest jedną z trzech nauk teoretycznych, 

2 Por. PLATON, Państwo, II, 3779 a 5, Warszawa 1958. 
3 Por. ARYSTOTELES, Metafizyka, A 938 b 2, Warszawa 1983. 
4 Por. tamże, E 1026 a 19; K 1064 b 3. 



13

obok nauki pierwszej, zajmującej się zasadami bycia i myślenia oraz metafi-
zyki zajmującej się bytem jako takim.  

Łącząc ujęcia Platona i Arystotelesa, a także uzupełniając teologię  
o odniesienia do funkcji społecznej religii i kultu, myśliciele stoiccy: Pana-
itios z Rodos (185–110 przed Chr.) i Varron (116–27 przed Chr.) doszli do
wyodrębnienia trzech typów teologii: 1) teologii mitycznej właściwej legen-
dom poetyckim o bogach; 2) teologii fizycznej (filozoficznej) właściwej fi-
lozofom, podejmującej racjonalną refleksję na temat Boga; 3) teologii poli-
tycznej (kultycznej) właściwej prawodawcom, którzy zajmują się kultem
publicznym popieranym przez miasta-państwa.

Zastosowanie słowa „teologia” przez autorów grecko-rzymskich ujaw-
nia ich ograniczenia w poznaniu Boga, którego osobowość i transcendencja 
nie zostały w pełni dostrzeżone. Jest to filozofia, która w zasadzie nie neguje 
religii, ale suponuje możliwość rozumowego wniknięcia w jej korzenie 
i aspiruje do takiej roli. Jednakże, nie wznosząc się na poziom jasnej świa-
domości dotyczącej transcendencji Bożej, jest ciągle narażona na pewną ate-
istyczną racjonalizację wiedzy religijnej, redukującą Boga żywego, o którym 
mówią religie, do stanu czysto immanentnego, bezosobowego prawa całego 
kosmosu. 

Paralelne procesy oscylowania pomiędzy pierwotną religijnością po-
wiązaną z mitem, a filozofią chcącą się od niego uwolnić, można zaobser-
wować w innych religiach: w religii hinduskiej reakcję na mityczność Wed 
stanowią filozoficzne Upaniszady; oszczędny w swej treści religijnej pier-
wotny buddyzm zostaje wzbogacony treściami religijnymi i mitycznymi 
w swych późniejszych formach; z kolei filozofia Tao znajduje swe uzupeł-
nienie w pragmatyzmie konfucjańskim. 

Panorama zmienia się radykalnie z nadejściem chrześcijaństwa, które 
pokazało światu grecko-rzymskiemu możliwość zupełnie nowego typu po-
znania Boga, opartego na słowie, jakie Bóg sam skierował do nas. To wła-
śnie tę wiedzę tradycja chrześcijańska nazywa teologią, nadając w ten spo-
sób znaczący zwrot semantyczny słowu, które już nie oznacza, jak to miało 
miejsce w świecie greckim – logosu ludzkiego na temat Boga, lecz raczej 
uczestnictwo człowieka w Logosie Boskim, to znaczy w poznaniu, które 
Bóg ma o sobie samym i o całej rzeczywistości5. 

Słowo „teologia” zadomowiło się w dyskursie chrześcijańskim dopiero 
w procesie inkulturacji w cywilizację grecką. Tym niemniej równie ważną – 

5 Por. Y. M. CONGAR, Théologie, [w:] Dictionnaire de Théologie Catholique, t. XV, 
342–343; J. L. ILLANES, Teología, [w:] Enciclopedia Rialp (GER), t. XXII, Madrid 1975, 
s. 232–233; W. KERN, F. J. NIEMANN, Theologische Erkenntnislehre, Leipzig 1983, s. 45–51.



14

jeśli nie ważniejszą – poprzedniczką teologii chrześcijańskiej była refleksja 
religijna rozwijana w Izraelu, zwłaszcza w okresie Drugiej Świątyni6. 

Teologię judaizmu Drugiej Świątyni cechowało podwójne ukierunko-
wanie: „prawnicze” i „historiozbawcze”. Celem refleksji „prawniczej” było 
określenie sposobu zachowania, który w danych warunkach historycznych 
odpowiadałby wymogom Przymierza. Teologia „prawnicza” – halacha – po-
siadała, mówiąc w uproszczeniu, dwa obszary zastosowania: kult i życie co-
dzienne. Przymierze zostało zawarte w specyficznych warunkach: podczas 
wędrówki przez pustynię; później zawirowania historyczne zmieniały wa-
runki życia Narodu Wybranego. Zmiana warunków zmuszała do wciąż no-
wej konkretyzacji wymagań, posiadających swe źródło w doświadczeniu 
spod Synaju.  

Drugim kierunkiem rozwoju teologii międzytestamentalnej – znacznie 
ważniejszym dla rodzącego się chrześcijaństwa –  była refleksja dążąca do 
zrozumienia religijnego sensu aktualnych wydarzeń historycznych. Wyjąt-
kowe doświadczenie synajskie należało do przeszłości i można było jedynie 
mieć nadzieję, że kiedyś nastanie czas podobny tamtemu (por. 2 Mch 2, 7– 
–8). Minęła również, jak sądzono, epoka proroków, którzy dzięki osobiste-
mu, bezpośredniemu doświadczeniu, objawiali aktualne drogi Boże pośród
Ludu Wybranego. Aby zrozumieć, jak działa Jahwe w aktualnych wydarze-
niach, należało oprzeć się na spisanych dziejach Bożego działania w historii
Izraela. Trzeba było je jednak odpowiednio zinterpretować. Służyły temu ta-
kie formy refleksji, jak haggada, midrasz czy peszer. Nie wchodząc w ich
szczegółową prezentację, można je ogólnie scharakteryzować następująco:
Interpretując Pismo, nie koncentrowano się na pierwotnym zamiarze i inten-
cji autora danego tekstu. Stawiano tekstowi pytanie o sens aktualnej sytuacji.
Komentarze miały zatem charakter typologiczny – wyszukiwano analogie
pomiędzy opisanymi wydarzeniami a aktualną sytuacją. Wyrywano często
fragmenty z kontekstu, łączono je na podstawie bardzo różnych, czasami
powierzchownych, podobieństw. Wyraźnie zarysowywało się zainteresowa-
nie eschatologią i eschatologicznym znaczeniem tekstu. Prowadziło to do
egzegezy alegoryzującej.

Podsumowując można powiedzieć, że teologia judaizmu Drugiej Świą-
tyni była skoncentrowana nie na samodzielnych metafizycznych spekula-
cjach ani na precyzyjnej egzegezie myśli autorów z przeszłości, lecz na od-
kryciu Bożych dróg w aktualnych wydarzeniach i rozpoznaniu właściwej 
ludzkiej odpowiedzi na Boże wymagania. Religijna refleksja międzytesta-

6 Por. kompetentne opracowanie judaizmu międzytestamentalnego: J. MAIER, Między 
Starym a Nowym Testamentem, Kraków 2002. 



15

mentalna dbała o zakorzenienie w tradycji, lecz jednocześnie podporządko-
wywała pamięć przeszłości zrozumieniu czasu teraźniejszego, a nawet przy-
szłego. W takim właśnie kontekście powstała najwcześniejsza teologia ro-
dzącego się Kościoła.   

B. Nowy Testament – teologia doświadczenia
źródłowego

Ściśle religijny charakter większości przekazu biblijnego budził skoja-
rzenia z religijnymi narracjami innych kultur, w tym także greckiej. Jednak-
że rozwinięta myśl Starego Testamentu odwoływała się do faktów histo-
rycznych: przymierza z Bogiem, Jego wielokrotnych interwencji w dziejach 
Izraela. To wyraźne odniesienie do historii, w którą wkraczał Stwórca, nada-
je księgom starotestamentalnym charakter demitologizujący. Myśl biblijna 
okazała się wielkim wyzwaniem dla teologii w jej dotychczasowym greckim 
pojęciu7.  

Historyczny charakter religii zostaje jeszcze bardziej uwypuklony 
w Nowym Testamencie, który nie tyle opowiada o Bożych interwencjach 
w historii za pośrednictwem wydarzeń czy proroków, jak to miało miejsce 
w Starym Testamencie, ale stwierdza, że Bóg stał się człowiekiem: w okre-
ślonym czasie urodził się, nauczał, umarł i zmartwychwstał.  

Ta bezpośrednia obecność Boga-Człowieka doświadczana przez grono 
najbliższych mu uczniów, jest źródłem z którego wywodzi się Nowy Testa-
ment – zapis pierwszej teologii chrześcijańskiej. Jej autorzy podejmują 
ogromny wysiłek, by odpowiedzieć na pytania: „kim jest dla nas Jezus?” 
i „kim jesteśmy my, począwszy od spotkania z Jezusem?”.  

1. Doświadczenie Zmartwychwstałego: anamneza

Teologia Nowego Testamentu rodzi się w wyniku spotkania, które by-
wa określane doświadczeniem źródłowym. Inicjuje je, w „trzecim dniu” po 
ukrzyżowaniu (por. 1 Kor 15, 4), sam Jezus Chrystus. Zmartwychwstały 
ukazuje się swoim uczniom żywy (Dz 1, 3; 1 Kor 15, 3–8; Łk 24, 34). Wie-
my już, że ich relacji nie da się w pełni zharmonizować, z powodu rozbież-

7 Por. T. WĘCŁAWSKI, Teologia, [w:] Religia. Encyklopedia PWN, t. 9, Warszawa 2003, 
s. 249–250.



 16

ności szczegółów chronologicznych i geograficznych8. Ale istnieje w tych 
relacjach coś, co je jednoczy i pozwala odkryć ich głęboki sens: na początku 
jest zawsze inicjatywa Zmartwychwstałego. Jego wyjście na spotkanie  
z uczniami zderza się z oporem, niedowierzaniem. Uczniowie mają trudno-
ści, by uwierzyć, że ich Mistrz, umęczony i zabity, rzeczywiście żyje. Ten 
opór uwidacznia obiektywny charakter spotkania. Dokonuje się ono rzeczy-
wiście, a nie jest wytworem subiektywnych pragnień chwili czy nostalgii za 
tym, co minęło: Zmartwychwstały przychodzi w sposób obiektywny.  

Spotkanie ze Zmartwychwstałym wynika nie tylko z inicjatywy Bożej, 
ale również z odpowiedzi człowieka. Nie jest ona prostym aktem, przeciwnie 
– stanowi proces, który zaczyna się od wstępnej wątpliwości, przechodzi 
przez fazę dojrzewania, przybiera charakter wewnętrznego  oświecenia, aż 
wreszcie kończy się rozpoznaniem Tego, który po śmierci ukazywał się 
przed nimi jako ktoś, kto przeżywa nowe życie: „Wówczas oczy im się 
otworzyły i poznali Go” (Łk 24, 31)9. To mocne podkreślenie drogi, jaką 
przebyli uczniowie, by dojść do wyznania wiary, prowadzi nas do odkrycia 
wymiaru subiektywnego i wewnętrznego spotkania ze Zmartwychwstałym. 
Przyjście Pana, Jego działanie, nie niszczy ludzkiej wolności. Jest ono waż-
nym komponentem teologii, jaką zaczną uprawiać świadkowie Jezusa. 

U początków teologii odkrywamy Słowo Boga żywego. Odtąd ucznio-
wie odwołują się do spotkania ze Zmartwychwstałym, ono będzie zachowy-
wane w ich żywej pamięci i głęboko doświadczane w życiu. W tym sensie 
teologia nowotestamentalna staje się anamnezą – żywym wspomnieniem od-
działującym na życie jej autorów.  

2. Doświadczenie Ducha Świętego: epikleza  

Spotkanie ze Zmartwychwstałym zostaje dopełnione doświadczeniem 
zesłania Ducha Świętego. Dzień Pięćdziesiątnicy przemienia uczniów: we-
wnętrznie umocnieni, już nie zamykają się w swoim kręgu, lecz wychodzą 
na zewnątrz. Uciekinierzy Wielkiego Piątku przemieniają się w żywych 
świadków Paschy. Stają się posłuszni wezwaniu: „Idźcie na cały świat i gło-
ście Ewangelię wszystkim stworzeniom” (Mk 16, 15); „Bóg przywrócił Go 
do życia, a my jesteśmy tego świadkami” (Dz 3, 15). 

                                                                                                                                                                                                                                    
8 Por. T. DZIDEK, Ł. KAMYKOWSKI, A. NAPIÓRKOWSKI (red.), Teologia fundamentalna, 

t. III, Objawienie i Chrystus, Kraków 1999, s. 142–158. 
9 Cytaty z Pisma Świętego według wydania „Biblii Tysiąclecia”, Poznań 31980, od-

stępstwa od tej reguły zaznaczono w przypisach. 



17

Zmartwychwstały obwieścił uczniom nie tylko prawdę o swoim zwy-
cięstwie nad śmiercią i niesprawiedliwością, ale również przekazał im siebie, 
czyniąc ich w Duchu uczestnikami życia Ojca. Ci, którzy przeżyli doświad-
czenie źródłowe, odczuwają konieczność głoszenia go innym. Potrzeba misji 
jest konsekwencją miłości, która wypełniła ich serce i życie. Św. Paweł wy-
razi to w następujący sposób:  

„Albowiem miłość Chrystusa przynagla nas, pomnych na to, że skoro Jeden 
umarł za wszystkich, to wszyscy pomarli. A właśnie za wszystkich umarł 
[Chrystus] po to, aby ci, co żyją, już nie żyli dla siebie, lecz dla Tego, który 
za nich umarł i zmartwychwstał. Tak więc i my odtąd już nikogo nie znamy 
według ciała; a jeśli nawet według ciała poznaliśmy Chrystusa, to już więcej 
nie znamy Go w ten sposób. Jeżeli więc ktoś pozostaje w Chrystusie, jest 
nowym stworzeniem. To, co dawne, minęło, a oto wszystko stało się nowe. 
Wszystko zaś to pochodzi od Boga, który pojednał nas z sobą przez Chrystu-
sa i zlecił na posługę jednania” (2 Kor 5, 14–18). „Biada mi, gdybym nie 
głosił Ewangelii!” (1 Kor 9, 16). 

Spotkanie ze Zmartwychwstałym i dar Ducha sprawiają, że uczniowie 
całkowicie podporządkowują swoje życie przepowiadaniu, tak by dokony-
wały się inne spotkania z Chrystusem, aktualizowane w czasie dzięki Du-
chowi Świętemu.  

Teologia Nowego Testamentu naznaczona jest klimatem epiklezy, czyli 
wezwaniem skierowanym do Ducha Świętego. Dzięki Duchowi Świętemu, 
którego oczekiwano i który przyszedł ze swoją mocą, urzeczywistnia się 
słowo ewangeliczne: „Kiedy przyjdzie Duch prawdy, On was poprowadzi do 
całej prawdy...” (J 16, 13). Podmiotem tej teologii jest autor natchniony, 
przeniknięty działaniem Ducha Świętego. 

3. Nowość życia: proroctwo

Ta nieodparta konieczność przepowiadania, dzielenia się tym, czego
uczniowie sami doświadczyli, prowadzi do tworzenia teologii najpierw gło-
szonej, a potem utrwalanej w formie słowa pisanego i zawartej ostatecznie w 
Nowym Testamencie. Nie jest ona jednorodna, bogactwo form wynika 
z różnorodności środowisk, w jakich była głoszona Ewangelia. Można jed-
nak wyróżnić jej dwie zasadnicze formy. 

Jedną z nich jest narracja, która dominuje w pierwszym okresie prze-
powiadania. Znamy najstarsze formuły kerygmatyczno-katechetyczne, w któ-
rych wyrażona zostaje wiara w Jezusa jako Pana i Mesjasza: „Jezus jest Pa-
nem”, „Jezus jest Chrystusem” (Rz 10, 9; Flp 2, 11, Dz 2, 36; 10, 36, 1 J 2, 



18

22 itd.). Stwierdza się w nich, że prorok z Galilei, upokorzony przez ludzi, 
został wywyższony przez Boga i ustanowiony Panem i Chrystusem. Formy 
narracyjne nawiązują do wydarzenia paschalnego. Są one krótkie, ponieważ 
były adresowane do osób, którym były znane wydarzenia Wielkiego Tygo-
dnia. Chodziło zatem jedynie o ich przywołanie w pamięci. Takimi są mowy 
Piotra w Dz 2, 14–36; 3, 12–26; 4, 8–12; 10, 34–43 i mowa Pawła z Dz 13, 
16–41. Ich przepowiadanie zostaje zakotwiczone w historii, ma odniesienie 
do konkretnych wydarzeń. 

Jednocześnie doświadczenie źródłowe skłania ludzi początków Kościo-
ła do interpretacji swego życia i historii świata w świetle tego, co przeżyli 
we wspólnocie z Jezusem Chrystusem. Tak powstaje druga forma teologii 
pierwotnego Kościoła – bardziej refleksyjno-argumentacyjna. Wspomnienie 
wydarzeń minionych prowadzi do odkrycia rzeczywistej obecności Chrystu-
sa i Jego Ducha we wspólnocie Kościoła, ale również, do odkrycia działania 
Boga w całej historii świata, którą doprowadzi do ostatecznego spełnienia. 
Paweł np. ukaże relację pomiędzy Prawem i Ewangelią, a tym samym cią-
głość historii zbawienia narodu wybranego i nowego ludu, Jan natomiast 
uwypukli obecność Słowa na początku stworzenia, Jego zbawcze dzieło i 
działanie w historii, w której trwać będzie walka aż do ostatecznego zwycię-
stwa Pana. 

Głęboka jedność świadectwa Nowego Testamentu, pomimo różnorod-
ności form, niekiedy bardziej narracyjnych, a kiedy indziej bardziej reflek-
syjno-argumentacyjnych, wyraża się w trosce o wyrażenie prawdy o nowym 
początku życia każdego człowieka w Jezusie Chrystusie. U genezy teologii 
Nowego Testamentu odnajdujemy odniesienie do wydarzenia wciąż żywego, 
przeobrażającego wszystko. Chodzi o doświadczenie zmartwychwstałego 
Pana, które wciąż jest aktualne. Cały proces formowania się teologii nowote-
stamentalnej Bruno Forte określa jako:  

„wysiłek przejścia od doświadczenia Słowa do słów, które wiernie przekazu-
ją Słowo, tak by, dzięki działaniu Ducha Świętego, od tych słów można było 
zawsze przejść do tego, co nowe, do ożywiającego doświadczenia spotkania 
ze Słowem boskiego adwentu”10. 

W tym sensie teologia Nowego Testamentu jest proroctwem, które 
otwiera nowe drogi, przypomina o obecności Słowa i ukazuje „rzeczy 
przyszłe” (J 16, 13). Przedmiotem tej teologii jest „tajemniczy plan, ukryty 
przed wiekami”, „boski plan zbawienia zrealizowany w Jezusie Chrystu-

10 Por. B. FORTE, La teologia come compagnia, memoria e profezia, dz. cyt., s. 86. 



19

sie, w Nim mamy śmiały przystęp [do Ojca] z ufnością dzięki wierze w 
Niego” (Ef 3, 9 n.). 

C. Epoka patrystyczna – teologia symboliczna

Okres patrystyczny to czas, którego pierwszoplanowymi postaciami by-
li ludzie o wielkich osobowościach. Za sprawą poprawności ich doktryny i 
głębokiej osobistej świętości Kościół uznaje ich za ojców w wierze; są oni 
niczym ogniwa łączące chrześcijan wszystkich czasów z pokoleniem aposto-
łów, a poprzez apostołów – z Chrystusem. Chodzi o epokę o specjalnym 
znaczeniu w historii Kościoła i teologii. Doktryna Kościoła doznała w tym 
okresie godnego uznania rozwoju i wyrażała wiarę w starannie opracowa-
nych formułach dogmatycznych. Ponadto był to czas, w którym Kościół – 
wychodząc poza krąg świata żydowskiego, gdzie się narodził – stanął wobec 
kultury grecko-rzymskiej, chrystianizując ją od środka i potwierdzając w ten 
sposób możliwości, jakie ma wiara chrześcijańska do tego, aby przeniknąć 
każdą cywilizację i kulturę11. 

Teologia Ojców Kościoła ma charakter symboliczny, ponieważ w ota-
czającej rzeczywistości i codziennych wydarzeniach uwypuklała znaki obec-
ności Boga, który nie tylko zbawił człowieka, ale nieustannie prowadzi go 
do wspólnoty ze sobą. Jej autorami byli przede wszystkim biskupi – paste-
rze, którzy w trosce o dobro powierzonej im owczarni starali się jej dostar-
czyć duchowy pokarm. W gronie twórców teologii nie brakowało również 
osób świeckich. 

1. Chrystus spełnieniem tęsknoty za jednością

Teologia patrystyczna rozwijała się w kontekście kultury hellenistycznej,
naznaczonej tęsknotą za jednością, fundamentem i sensem wszelkiej różno-
rodności. Filozofia grecka, od Heraklita do Plotyna, stawiała podstawowe py-
tanie dotyczące pośrednictwa pomiędzy Bogiem i światem, które w języku 
Platona brzmiałoby: jak jedno (gr. e[n – hén) może być pomyślane razem 
z wielością? Według filozofii stoickiej istnieje tylko jeden boski umysł świata, 
który wszystko utrzymuje i porządkuje. Umysł ten odzwierciedla się przede 
wszystkim w umyśle człowieka. Pytaniu o jedność towarzyszyła tęsknota za 
uwolnieniem się od materialności świata odczuwanej jako zniewolenie. Stąd 
poszukiwanie zbawienia poprzez poznanie – gnw/sij (gnósis).  

11 Por. J. L. ILLANES, J. I. SARANYANA, Historia teologii, Kraków 1997, s. 16–18. 



20

Doktryna chrześcijan jawiła się jako prowokacja w kontekście tradycji 
greckiej: skazaniec, ukrzyżowany, człowiek uwikłany w świecie materii, 
a więc wielości, nie mógł być Bogiem. Hellenistyczne pragnienie jedności 
musiało być skonfrontowane z nowością Ewangelii. Pojawiło się pytanie: Co 
łączy Ateny z Jerozolimą, uznaną filozofię z nową nauką chrześcijańską? 

Choć niektórzy autorzy chrześcijańscy rozwijali negatywną wizję świa-
ta, wyrażając pogardę dla jego wartości ziemskich, to jednak zasadniczo 
przeważyła postawa dostrzegania tego, co wartościowe w kulturze pogań-
skiej. Już teologowie chrześcijańscy II wieku byli świadomi, że Chrystus 
stanowi ostateczne spełnienie religijnych i intelektualnych tęsknot człowie-
ka. W swojej koncepcji oparli się na myśli neoplatońskiej, przejęli intuicję 
kultury helleńskiej, że istnieje jakiś jeden fundament wszelkiej rzeczywisto-
ści, który Plotyn nazywał czasami Jedno to. e=inai (tó eínai), co w języku 
polskim wypada oddać przez słowo: „bycie”. Neoplatończycy uważali, że 
Jednia nie jest bytem, ale nie uprawnia to do stwierdzenia, że ona nie istnie-
je. Przeciwnie, Jednia jest pełnią istnienia dlatego, że darzy istnieniem 
wszystkie byty. Myśliciele chrześcijańscy przejęli przekonanie filozofów, że 
tylko to, co trwałe i niezmienne, może nosić miano bytu. Wszystko, co ist-
nieje w świecie, o tyle może nazywać się bytem, o ile jest niezmienne. No-
wość chrześcijaństwa polegała na nadaniu imienia temu fundamentowi by-
tów – jest nim Logos, odwieczne Słowo, które stało się człowiekiem. Chry-
stus jest początkiem i celem całego istnienia.  

Uważano, że Pismo Święte zawiera pełnię mądrości, odpowiedź na 
wszystkie pytania. Przekonanie o wartości posiadanego Objawienia prowa-
dziło teologów do odważnego spotkania i konfrontacji z pogańską kulturą  
i filozofią. W ten sposób rozpoczął się proces chrystianizacji świata helleni-
stycznego i rzymskiego. Wśród pierwszych jego promotorów wymienić na-
leży filozofa Justyna († 165). W jego ujęciu Jezus Chrystus jest „Logosem” 
– Prawdą, która nadaje sens każdej osobie i całej rzeczywistości historycz-
nej; jest Słowem oświecającym „każdego człowieka, przychodzącego na ten
świat”. A jest to świat, w którym już zostały rozsiane „ziarna Słowa”12. Tak
oto kultura pogańska, w tym wszystkim, co w niej wartościowe, jawi się ja-
ko przestrzeń, w której Bóg przygotowywał świat na pełnię Objawienia zre-
alizowaną w Jezusie Chrystusie.

12 ŚW. JUSTYN, Apologia, 46; Dialog z Żydem Tryfonem, 61, wyd. pol. Pisma Ojców 
Kościoła, IV, Poznań 1926. 



21

2. Kościół miejscem uprawiania teologii

Rozpoczęty pomiędzy chrześcijanami a przedstawicielami kultury hel-
lenistycznej dialog przyniósł wkrótce zagrożenie w zachowaniu tożsamości 
chrześcijańskiej. W drugiej połowie II wieku pojawiły się różne systemy 
gnostyckie. Ich reprezentanci uważali, że można być chrześcijaninem, a tak-
że rozwijać wiedzę na temat Boga, nie zważając na wiarę powszechnie wy-
znawaną w Kościele, a jedynie odwołując się do Pisma Świętego i tajemnego 
przekazu, znanego nielicznym „pneumatykom”, ludziom „duchowym”. 
Przeciwstawiając się subiektywnej interpretacji Biblii, św. Ireneusz i Tertu-
lian podkreślali, że Kościół – jako wspólnota wszystkich wiernych zgroma-
dzonych wokół biskupów – jest stróżem prawdy Objawionej. Jego ustne na-
uczanie i powszechnie praktykowane zwyczaje, a zwłaszcza liturgię, określi-
li „kanonem wiary”13 i „regułą wiary”14. Tym sposobem rozstrzygnięto, że 
Kościół jest dla teologii kryterium hermeneutycznym15: 

„Obaliwszy więc wszystkich (heretyków) wygłaszających bezbożne nauki 
o naszym Stwórcy (...) trzymamy się nauki Kościoła, bo ona jest zawsze ta sa-
ma i trwa niezmiennie, a ma świadectwa proroków, apostołów i wszystkich
uczniów (...). Otrzymaliśmy ją od Kościoła, więc jej strzeżmy, a ona zawsze za
sprawą Ducha Świętego jakby w drogocennym naczyniu niby znakomity depo-
zyt wiecznie jest młoda i odmładza samo naczynie, w którym się znajduje.
Kościołowi bowiem powierzono ten dar Boży (...), w nim zawiera się jedność  
z Chrystusem, tj. Duch Święty, zadatek niezniszczalności, wzmocnienie naszej 
wiary i drabina, po której wstępujemy do Boga. W Kościele postanowił Bóg 
apostołów, proroków i nauczycieli (por. 1 Kor 12, 28) i wszelkie inne działanie 
Ducha. Uczestnictwa w nim nie mają ci, co nie biegną do Kościoła, lecz błęd-
nym przekonaniem i niegodziwym postępowaniem sami pozbawiają się życia. 
Albowiem gdzie Kościół, tam i Duch Święty, a gdzie Duch Boży, tam Ko-
ściół i wszelka łaska – Duch zaś jest Prawdą”16. 

13 ŚW. IRENEUSZ, Adversus haereses, 1, 9, 4. 
14 TERTULIAN, Preskrypcja przeciw heretykom, 13–14, wyd. pol. Pisma Starochrześci-

jańskich Pisarzy, V, Warszawa 1970. 
15 Por. E. STANIEK, Doświadczenie Kościoła w spotkaniu z gnozą, [w:] S. DOBRZANOW-

SKI (red.) New Age. Pseudoreligia, Kraków 1994, s. 33; T. DZIDEK, Pismo Święte  
a Tradycja – historia problemu, [w:] T. DZIDEK, B. SIEŃCZAK, J. D. SZCZUREK (red.), Tradycja 
w Kościele. Materiały z sympozjum zorganizowanego przez Papieską Akademię Teologiczną, 
Polskie Towarzystwo Teologiczne, Instytut Teologiczny Księży Misjonarzy w Krakowie, Kra-
ków 1994, s. 103–105. 

16 ŚW. IRENEUSZ, Adversus haereses, III, 24, 1; cyt. za: A. BOBER, Antologia Patry-
styczna, Kraków 1966, s. 48. 



22

Zdaniem Ireneusza biskupi jako następcy apostołów stanowią gwaran-
cję przekazu prawdy: 

„Dlatego należy słuchać zwierzchników w Kościele, którzy – jak udowodni-
liśmy – mają następstwo od apostołów. Z następstwem biskupstwa otrzymali 
oni niezawodny charyzmat prawdy (charisma veritatis certum), według 
upodobania Ojca”17.    

3. Próba syntezy

Spotkanie z kulturą hellenistyczną, tak silnie naznaczoną poszukiwa-
niem jedności świata zaowocowało m. in. rozwojem systemów gnostyckich, 
w których połączono elementy filozofii, religii pogańskich i chrześcijaństwa. 
Było to intelektualne wyzwanie dla teologii, która nie mogła poprzestać na 
wskazaniu Jezusa Chrystusa jako zasady jedności wszystkiego, co istnieje. 
Przed Ojcami Kościoła stanęło zadanie opracowania chrześcijańskiej synte-
zy. 

Potrzeba ta wynikała nie tylko z intelektualnej konfrontacji ze światem 
pogańskim, który szukał syntezy, ale także ze sposobu przeżywania wiary 
przez samych chrześcijan. Chodziło o przeżywanie wiary jako adwentu, czy-
li boskiego przyjścia. Bóg zszedł do człowieka przez Objawienie i w nim dał 
mu możliwość wznoszenia się do siebie. Wierzący podejmują tę drogę 
wznoszenia się ku wyżynom Boga. Służy temu nie tylko znajomość Boga 
w oparciu o Pismo Święte, liturgia, modlitwa, ale również codzienne życie, 
obowiązki rodzinne i społeczne, doświadczenie świata. Środkiem wiążącym 
te różne płaszczyzny była kontemplacja Pisma, umożliwiająca odkrycie 
obecności i woli Boga w życiu we wszystkich jego wymiarach. Chodzi tu 
o postrzeganie całej rzeczywistości w jej wymiarze symbolicznym, o umie-
jętność dostrzegania w niej znaków Bożego adwentu. One wyznaczają drogę
do głębi wszystkiego, co istnieje, i warunkują nieustanne duchowe wznosze-
nie do Boga.

Te dwa czynniki: rywalizacja z myślą pogańską w tworzeniu satysfak-
cjonującego systemu oraz przeżywanie wiary w głębokiej symbiozie z ży-
ciem – zrodziły teologię Ojców ukierunkowaną na syntezę. 

W tym właśnie kontekście należy interpretować wysiłek Orygenesa 
(† ok. 253), który dał podstawy egzegezy Pisma Świętego, rozróżniając  
w nim sens literalny i alegoryczny. Twierdził, że wspólna wiara opiera się na 

17 ŚW. IRENEUSZ, Adversus haereses, IV, 26, 2; cyt. za: A. BOBER, Antologia Patry-
styczna, dz. cyt., s. 50. 



23

sensie literalnym tekstu biblijnego. Mimo to istnieje też poznanie wyższe – 
„gnoza”, która za pośrednictwem medytacji szuka sensu duchowego. Wła-
śnie ten sens rozświetla chrześcijaninowi drogę do Boga. 

Orygenes dokonał pierwszej próby stworzenia systematycznej teologii 
spekulatywnej w dziele zatytułowanym O zasadach (Peri Archôn). Pisze on 
we wstępie, że zamierza zbudować „jakby ciało doktryny”. Rozprawa składa 
się z czterech ksiąg, których centralną ideą jest refleksja nad Trójcą Świętą,  
w której wszystkie rzeczywistości stworzone osiągają swój sens. Orygenes jest 
świadomy, że na jego syntezę składają się twierdzenia, z których jedne są 
pewne, ponieważ zostały przekazane jasno przez apostołów, a inne stanowią 
plon ludzkiego umysłu bazującego w swych dociekaniach na Objawieniu: 

„A trzeba wiedzieć o tym, że głosząc wiarę Chrystusową święci apostołowie 
o pewnych prawdach, uznanych przez nich za niezbędne, powiedzieli w spo-
sób zrozumiały dla wszystkich wiernych [...]; co się zaś tyczy innych prawd,
to powiedzieli wprawdzie o ich istnieniu, przemilczeli jednak sposób ich ist-
nienia oraz pochodzenie; postąpili tak zapewne w tym celu, aby wśród na-
stępnych pokoleń gorliwsi miłośnicy znaleźli sobie przedmiot ćwiczeń, w
których mogliby przedstawić plon swego umysłu”18.

Tak oto już w myśli Orygenesa spotykamy zagadnienie stopnia pewno-
ści twierdzeń teologicznych. Wielki Aleksandryjczyk rozwijając swoją syn-
tezę, formułując kolejne twierdzenia zaznacza, które z nich są bezwzględnie 
pewne dzięki autorytetowi samych apostołów, a które stanowią jedynie hipo-
tezy – wynik poszukiwań19. 

4. Wzajemność wiary i rozumu

Czwarte i piąte stulecie stanowią prawdziwy „złoty wiek” patrystyki,
możliwy dzięki połączeniu dwóch czynników: pokoju, jaki panuje od po-

18 ORYGENES, O zasadach, I, Przedmowa, 3, Kraków 1996, s. 52; Por. H. KÜNG, Große 
christliche Denker, München–Zürich 1996, s. 55, T. D. ŁUKASZUK, Problematyka teologicz-
nego poznania: stopnie pewności teologicznej, [w:] J. D. SZCZUREK, R. ZAWADZKI (red.) Sym-
pozjum z okazji 15-lecia pontyfikatu Jana Pawła II, Kraków, 11–12 X 1993, Kraków 1994, s. 
126–128. 

19 „Ja też mówię o tym z dużą obawą i ostrożnością, zastanawiam się raczej i rozmy-
ślam, niż twierdzę cokolwiek na pewno. Określiłem przecież powyżej, co można stwierdzić  
z wyraźną pewnością; wydaje mi się, że w miarę swych umiejętności postąpiłem tak, rozpra-
wiając o Trójcy Świętej; natomiast o sprawach, które stanowią obecny przedmiot moich roz-
ważań, będę się starał mówić w formie hipotezy, a nie stanowczego twierdzenia”; ORYGENES, 
O zasadach, I, 6, 1. Por. H. CROUZEL, Orygenes, Bydgoszcz 1996, s. 223–230. 



24

czątku IV wieku po wygaśnięciu prześladowań, oraz osiągniętej już przez 
myśl chrześcijańską dojrzałości. 

Tę ostatnią w sposób szczególny reprezentuje teologia św. Augustyna 
(† 430), która wywarła przemożny wpływ na całą łacińską teologię Średnio-
wiecza. W duchu Justyna i Orygenesa Augustyn posługuje się w swej twór-
czości teologicznej naukami wyzwolonymi i filozofią: „Dobry i prawdziwy 
chrześcijanin powinien zrozumieć, że prawda, niezależnie gdzie się znajduje, 
jest własnością Pana”20. Po swoim nawróceniu Augustyn jest przeniknięty 
pragnieniem pełnego spotkania z Bogiem, którego obecność, choć w sposób 
niepełny, została nam już dana przez wiarę. Wiara i rozumienie są drogą wio-
dącą do tego spotkania, dlatego nie można ich rozdzielać, wzajemnie się 
wspomagają: „Rozumiej, ażebyś wierzył i wierz, ażebyś rozumiał”21. Fraza in-
tellige ut credas („rozumiej, ażebyś wierzył”) oznacza, że ludzkie poznanie jest 
niezbędne, aby przyjąć i wyrazić wiarę. Z kolei twierdzenie crede ut intelligas 
(„wierz, ażebyś rozumiał”) podkreśla, że rozumienie wiary zbliża do Boga, 
ponieważ umożliwia poznanie Go w horyzoncie już przyjętej wiary. 
W traktacie o Trójcy Świętej spotykamy taką oto zachętę: 

„Niech (wierzący) przez modlitwę, rozmyślanie i święte życie starają się 
dojść do rozumienia, czyli do tego, żeby myślą widzieć (o ile można widzieć) 
to, co przyjmują przez wiarę”22. 

Uwypuklenie roli „intelektu” nie redukuje poznania teologicznego do 
chłodnej dialektyki, zachowania obojętnego dystansu wobec przedmiotu po-
znania. Przeciwnie – jest to teologia, która wyrasta z inspiracji miłością oso-
by poszukującej pełnego szczęścia. 

Koniec epoki patrystycznej zbiegł się w czasie ze schyłkiem starożyt-
ności. Jako punkt graniczny owej epoki – w odniesieniu do wschodniej czę-
ści cesarstwa rzymskiego, a zatem do patrystyki greckiej – zwykło się wska-
zywać osobę św. Jana Damasceńskiego (ok. 675-749), chociaż trzeba zazna-
czyć, że patrystyczny sposób uprawiania teologii trwał jeszcze długo w krę-
gach grecko-bizantyjskich. 

20 ŚW. AUGUSTYN, O doktrynie chrześcijańskiej, II, 28, Warszawa 1989. 
21 ŚW. AUGUSTYN, Contra acad., III, 20, 43: Serm., 43, 7, 9. 
22 ŚW. AUGUSTYN, O Trójcy Świętej, XV, 27, 49, Kraków 1996. 



25

D. Epoka scholastyczna – teologia dialektyczna

Załamanie się struktury polityczno-społecznej cesarstwa zachodniego
i założenie królestw germańskich wyznaczyło, już w V wieku, niewątpliwe ze-
rwanie ciągłości kulturowej, politycznej i gospodarczej. Rozpoczynała się no-
wa epoka historii – Średniowiecze, którą większość uczonych rozciąga od 600 
do 1500 roku23. Był to czas, w którym Kościół zachował dziedzictwo intelek-
tualne epoki starożytnej, a także wpłynął zasadniczo na ukształtowanie jedno-
ści kulturowej Europy. Istniała wtedy głęboka harmonia pomiędzy wiarą i ro-
zumem, wynikająca z faktu, że intelektualistami byli zasadniczo zakonnicy.  

W teologii rozwijała się wówczas tzw. teologia scholastyczna, która 
jednak wyraźnie przekroczyła granice końca epoki średniowiecznej i na 
gruncie Kościoła katolickiego była zasadniczo uprawiana jeszcze w okresie 
Renesansu i Baroku, czyli do końca XVII wieku. 

1. Znaczenie autorytetów

W pierwszych wiekach Średniowiecza, między rokiem 750 a 1100,
w uprawianiu teologii dominowała teologia monastyczna. Nawiązywała ona 
wyraźnie do epoki patrystycznej, od której przejęła przekonanie o wystar-
czalności Pisma Świętego w rozumieniu całej rzeczywistości oraz pragnienie 
tworzenia doskonałej symbiozy wiary i życia. Uprawianie teologii mona-
stycznej polegało przede wszystkim na komentowaniu Pisma Świętego na 
sposób lectio, czyli medytacyjnej lektury tekstów biblijnych, wspomaganej 
komentarzami patrystycznymi. Autorytet Ojców Kościoła był gwarancją 
wierności wierze, jaką otrzymano i starano się przekazać.  

Przy tej okazji powstawały zbiory tekstów patrystycznych, pomocne 
przy nauczaniu i zgłębianiu najtrudniejszych fragmentów Biblii. Z czasem 
były one coraz bardziej rozbudowywane i systematyzowane. Swą najbar-
dziej znaną i wpływową formułę znalazły w Sentencjach Piotra Lombarda 
(ok. 1095–1160). Autor zręcznie zebrał w nich większość poglądów teolo-
gicznych swojej epoki, bardzo rzadko dorzucając osobiste wypowiedzi 
o przytaczanych poglądach.

W obrębie teologii monastycznej pojawił się jeszcze jeden nurt rozu-
mienia teologii. Jego reprezentatywnym przedstawicielem jest św. Anzelm 
z Canterbury († 1109). Także on uznawał pierwszeństwo wiary, ale był 
przekonany o tym, że człowiek właśnie po to został obdarzony zdolnością 

23 Por. M. D. KNOWLES, D. OBOLENSKY, Historia Kościoła, t. 2, 600–1500, Warszawa 
1988, s. 9. 



26

myślenia i pojmowania, żeby się starał możliwie doskonale przemyśleć  
i zrozumieć własną wiarę: 

„Wielu prosiło mnie często i usilnie, ustnie i pisemnie, żebym spisał dla po-
tomnych objaśnienie pewnego problemu naszej wiary, tak jak je zwykłem 
wykładać. Mówią mianowicie, że podoba się im moje rozwiązanie i uważają 
je za zadowalające. Nie stawiają tej prośby, żeby przez zrozumienie dojść do 
wiary, ale żeby cieszyć się zrozumieniem i rozważaniem tego, w co wierzą. 
Chcą też, na ile potrafią «być zawsze gotowi do obrony wobec każdego, kto 
domaga się uzasadnienia tej nadziei, która jest w nas» (1 P 3, 15)”24. 

Teologia jest intellectus fidei, pragnieniem zgłębiania rozumem tego, 
w co się już wierzy. Trzeba jednak podkreślić, że intelektualną dociekliwość 
umiał Anzelm zawsze połączyć z miłością do Boga, a także z szacunkiem 
dla Jego tajemnicy. O tej równowadze intelektu, miłości i wyczuciu tajemni-
cy pisze we wstępie do swego najgłośniejszego dzieła pt. Proslogion: 

„Wyznaję, Panie, i dziękuję za to, że stworzyłeś we mnie też Twój obraz, 
bym pamiętając o Tobie, o Tobie myślał i Ciebie kochał! Został on jednak 
do tego stopnia zamazany naporem występków, tak bardzo zaciemniony 
oparami grzechów, iż nie może czynić tego, do czego został uczyniony, je-
żeli Ty go nie odnowisz i nie naprawisz. Nie usiłuję, Panie, przeniknąć 
Twojej głębi, gdyż w żadnym razie nie przyrównuję do niej mego intelek-
tu; pragnę jednak do pewnego stopnia zrozumieć Twoją prawdę, w którą 
wierzy i którą kocha moje serce. Nie staram się bowiem zrozumieć, abym 
uwierzył, ale wierzę, bym zrozumiał. Albowiem i w to wierzę, że jeżeli nie 
uwierzę, nie zrozumiem”25. 

2. Nowa metoda

Około 1100 roku zaczął się pojawiać nowy styl uprawiania teologii.
Została ona wyprowadzona z przestrzeni świątyni i zacisza klasztoru, 
a umiejscowiono ją w przestrzeni świeckiej, w szkołach katedralnych w La-
on, w Chartres, w Paryżu, które stanowiły zapowiedź przyszłych uniwersyte-
tów. Teologia, którą zaczęto uprawiać w owych szkołach odznaczała się 
wprowadzeniem teologicznych nowego stylu, który dał początek temu, co 
określamy dokładnie «teologią scholastyczną». Na jej powstanie złożyło się 
wiele różnorodnych czynników: rozwój społeczeństwa, podniesienie pozio-

24 ŚW. ANZELM Z CANTERBURY, Cur Deus homo, I, 1, 91. 
25 ŚW. ANZELM Z CANTERBURY, Proslogion, 1, wyd. pol. Warszawa 1992. 



27

mu kultury i odkrycie na Zachodzie Europy Arystotelesa, którego upo-
wszechnili w Hiszpanii żydowscy i arabscy uczeni.  

Dziedzictwo myśli Arystotelesa okazało się rozstrzygające przez wnie-
sienie nowego sposobu rozumowania – myślenia przez konfrontację dialek-
tyczną negacji i twierdzenia. Ta forma rozumienia dialektycznego została 
przejęta przez elity intelektualne społeczeństwa zrodzonego w dobie rewolu-
cji ekonomicznej, kulturowej i społecznej, której szczyt przypadł na XII 
wiek. W napięciu pomiędzy „tak” i „nie”, w napięciu pomiędzy przeciw-
stawnymi racjami i argumentami nauczono się postrzegać rzeczywistość  
w jej różnorodnych i złożonych aspektach. Ten sposób myślenia przeniknął 
także teologię. Do doktryny wiary zaczęto podchodzić bardziej racjonalnie 
poprzez powiązanie jej z logiką. To był początek scholastyki – „naukowej” 
teologii, która stanie się powszechna w zachodnim chrześcijaństwie. 

Metoda scholastyczna, czyli dialectica, jak ją nazywano, była w swej 
logiczności i systematycznym zastosowaniu czymś nowym. Nie znaczy to 
jednak, że Ojcowie Kościoła nie uprawiali teologii opartej na rozumowym 
badaniu. Ich podejście do świętej doktryny (sacra doctrina) było jednak in-
ne, można je określić jako syntetyczne. Dla patrystycznego sposobu upra-
wiania teologii literacka proza, ukształtowana według zasad retoryki, była 
nieodzowna. Ona wpływała na sposób myślenia i nadawała formę temu, co 
pisano. Tymczasem w scholastyce zaczęto podchodzić do teologii analitycz-
nie. Dokonywano szczegółowej analizy pojęć, dogmatów, obrazów. Bernard 
z Clairvaux (1090–1153) nazwał później to zjawisko negatywnie „kawałko-
waniem” tajemnic wiary, które czytelnikowi, zamiast pogłębionego rozumie-
nia, przynosi zagmatwaną obfitość pojęć obcych dla życia i Objawienia26.  

Uosobieniem tej nowej racjonalności w teologii był Piotr Abelard 
(1079–1142). Mistrz Piotr był człowiekiem głębokiej wiary, ale także miło-
śnikiem dysput, wyjątkowym dialektykiem, lubującym się w kwestiach lo-
gicznych, które studiował w perspektywie tego, co dziś nazwalibyśmy logi-
ką filozoficzną. To właśnie on w dziele Sic et non usystematyzował i przetarł 
szlaki nowej metodzie scholastycznej. Nauczył się bowiem korzystać  
z Sententiae Patrum, zbierać najbardziej znaczące wypowiedzi przekazywa-
ne przez tradycję patrystyczną, porównywać je między sobą i starać się  
w ten sposób odkryć prawdę ukrytą poza pozornymi sprzecznościami. 
Schemat metody scholastycznej wyglądał następująco: po pierwsze to, co 
zdaje się wyrażać dane stwierdzenie czy artykuł wiary (definitio); po drugie 
to, co wydaje mu się przeczyć (distinctio, divisio); i po trzecie – rozwiązanie 
pozornej antynomii (conclusio). 

26 Por. ŚW. BERNARD Z CLAIRVAUX, Listy, 187–195, 326, 327, 330–338, PL 182. 



28

Stwierdzenie Abelarda, że „nie można wierzyć w to, czego się wcze-
śniej nie zrozumiało”27 właściwie charakteryzuje uprawianą przez niego teo-
logię. Chodziło mu o to, aby wypowiedzi na temat wiary były zrozumiałe 
dla tego, który je głosi. Tym samym występował przeciw biernemu, niemal 
mechanicznemu powtarzaniu niezmiennych, dogmatycznych formuł, które 
w swej treści dla wielu pozostawały obce. Jego zdaniem, prawdziwe głosze-
nie wiary nie polega na powtarzaniu przekazanych formuł, lecz na wyjaśnie-
niu słuchaczom ich znaczenia. Co więcej, brak wniknięcia w ich treść 
świadczy, zdaniem mistrza Piotra, o lenistwie w myśleniu28.  

3. Napięcie pomiędzy teologią symboliczną i dialektyczną

Nowa metoda scholastyczna, a także jej forma literacka, natrafiła na
opór teologii tradycyjnej, czyli monastyczno-symbolicznej, w obronie której 
stanął głównie św. Bernard z Clairvaux. Odrzucenie dialektyki wynikało  
z jego temperamentu. Był on bowiem obdarzony zdolnościami artysty, nie 
filozofa w scholastycznym sensie. Jego rezerwa do nowej metody wynikała 
również z tradycji. Cystersi przeżywali wówczas reformę życia zakonnego, 
rozumianą jako powrót do autentycznych źródeł. Stąd Ojcowie Kościoła sta-
nowili dla nich przykład, jak uprawiać teologię. Bernard tworzył w ich stylu. 
Nie oznacza to jednak, że nie był racjonalistą. Starał się jednak łączyć rozu-
mową refleksję nad wiarą z religijnym doświadczeniem, poczuciem obecno-
ści Boga29. 

Swą negatywną postawę wobec Abelarda i nowej teologii scholastycz-
nej Bernard wyraził w dziele Tractatus de erroribus Abelardi. Krytykę Abe-
larda zaczyna od cytatu z jego dzieła: „Jakiż pożytek przynosi doktrynie 
mówienie, jeśli to, czego chcemy nauczać, nie może być wyrażone w zro-
zumiały sposób?”30. Bernard uważa, że istnieją takie prawdy, które znajdują 
się ponad rozumem. Jego zdaniem, dziedziny rozumu i wiary są ściśle wyty-
czone. Rozum ma swe granice, poza którymi zaczyna się władza wiary. Gra-
nice te nie powinny być przekraczane, gdyż byłoby to bezbożnością, bra-

27 Por. BERNARD Z CLAIRVAUX, Kazania do Pieśni nad Pieśniami, 36, 3; PL 183, 968; 
C. ROCCHETTA, La teologia e la sua storia, [w:] C. ROCCHETTA, R. FISICHELLA, G. POZZO, La
teologia tra rivelazione e storia, Bologna 1989, s. 53.

28 Por. E. GÖSSMANN, Glaube und Gotteserkenntnis im Mittelalter, [w:] M. SCHMAUS, 
A. GRILLMEIER, L. SCHEFFCZYK (red.), Handbuch der Dogmengeschichte, I/2b, Freiburg–
–Basel–Wien 1971, s. 14–19.

29 Por. G. B. WINKLER, Einleitung, [w:] BERNHARD VON CLAIRVAUX, Sämtliche Werke 
lateinisch/deutsch, t. I, Innsbruck 1990, s. 15–37. 

30 Por. BERNARD Z CLAIRVAUX, Traktat o błędach Abelarda, 1, PL 182, 1053 A-C. 



29

kiem czci, niemal profanacją Bożej tajemnicy. Dla Bernarda filozofia nie jest 
niezbędną pomocą w dojściu do poznania Boga, wręcz przeciwnie, stanowi 
raczej utrudnienie, będąc często źródłem pychy.  

Historia pokazała, że zwycięzcą tego sporu został jednak Piotr Abelard, 
ponieważ stosowana przez niego nowa metoda stała się z czasem powszechna 
w teologii, przynosząc wiek później imponujące owoce. W tym miejscu trzeba 
jednak zapytać, co tkwiło u korzeni tego sporu. Nie da się go wytłumaczyć je-
dynie różnicą zapatrywań na sposób uprawiania teologii ani wzajemną niechę-
cią przesłaniającą obiektywne spojrzenie tych dwóch wielkich osobowości. 
Przyczyny sporu należy upatrywać w odmiennym rozumieniu wiary. Piotr 
Abelard łączył ją z rozumem, Bernard z miłością. W konsekwencji pierwszy 
patrzył na teologię przez pryzmat rozumu, drugi – miłości31. 

Zapoczątkowany w XII wieku proces przyniósł na Zachodzie rozkwit 
uniwersytetów, a w nich – teologii. Wiadomo, że zarówno szkoły katedralne, 
jak i uniwersytety zachowywały początkowo charakter wspólnot wiary po-
szukujących prawdy. Jednakże umiejscowienie teologii w sali wykładowej 
pociągnęło za sobą proces, z czasem coraz bardziej się ujawniający, jej 
uprawiania poza pierwotnym i naturalnym środowiskiem, jakim była wspól-
nota wiary. Wprowadzi to odmienne ujmowanie relacji teolog – Bóg. Upra-
wiający teologię przestaje traktować Boga jako podmiot swych osobowych 
relacji (subiectum), lecz jako przedmiot swoich intelektualnych dociekań.  
W ten sposób dochodzi do zasadniczego wynaturzenia teologii. Odarta 
z miłości, staje się wiedzą dla samej siebie, wiedzą, która już nie prowadzi 
do Boga i niewiele ma wspólnego z duchowym trwaniem przy Panu. 

Św. Bernard przez wielu historyków teologii jest postrzegany jako my-
śliciel niesystematyczny, przez innych jako konserwatywny, bo idący pod 
prąd rozwijającej się scholastyki. Dla wszystkich jednak jest klasykiem 
w ukazaniu podmiotowej relacji, jaka zachodzi w teologii pomiędzy pozna-
jącym człowiekiem i poznawanym Bogiem32. Przypomina on o tym, że po-
mimo przeniesienia teologii z obrębu kościoła i klasztoru do neutralności 
akademickiej sali, winna być ona studiowana jako nauka odpowiadająca du-
chowej praktyce i rozumiana jako wymaganie życia.  

W świetle zarysowanego wyżej sporu o styl uprawiania teologii, bar-
dziej zrozumiała staje się odmienność teologii Zachodu i Wschodu. Podczas 
gdy pierwsza wejdzie w nowy etap – scholastyczny, przejmując dialektykę 

31 Por. E. GÖSSMANN, Glaube und Gotteserkenntnis im Mittelalter, dz. cyt., s. 19–20. 
32 Por. U. KÖPF, Bernard von Clairvaux (1090-1153), [w:] H. FRIES, G. KRETSCHMAR 

(red.), Klassiker der Theologie, t. I, München 1981, s. 193–197; E. GÖSSMANN, Glaube und 
Gotteserkenntnis im Mittelalter, dz. cyt., s. 72–73. 



30

jako swoją metodę, druga pozostanie silnie związana z dziedzictwem patry-
stycznym, zachowując swój kontemplacyjny i symboliczny charakter.   

Trzeba jednak dodać, że obydwie tradycje nie zatraciły punktów stycz-
nych. Metodę dialektycznego myślenia można np. dostrzec w myśli wielkie-
go teologa i mistyka Wschodu – Grzegorza Palamasa. Nurt teologii mona-
styczno-symbolicznej był nadal kultywowany w szkole franciszkańskiej ze 
św. Bonawenturą na czele. 

4. Systematyczne opracowanie statusu teologii

Powstały i rozwijany w łonie instytucji akademickich – w szkołach ka-
tedralnych, potem na wydziałach teologicznych uniwersytetów – schola-
styczny sposób uprawiania teologii ulegał ewolucji, będąc źródłem coraz ob-
szerniejszych i przygotowywanych z coraz większą głębią teoretyczną roz-
winięć spekulatywnych, stał się z czasem jednym ze szczytowych osiągnięć 
w powszechnej historii myśli. Wykład akademicki, ze swymi wymaganiami 
nie tylko naukowymi, ale i dydaktycznymi, skłaniał do wypracowywania 
syntez i spowodował pojawienie się Summae, które stanowią niewątpliwie 
jeden z najbardziej charakterystycznych wyrazów twórczości teologicznej 
wieków średnich33. 

W historii teologii mówi się o „rewolucji albertyńsko-tomistycznej”. 
Opierała się ona na przejęciu metafizyki Arystotelesa, która dostarczyła śre-
dniowiecznym myślicielom – jednocześnie filozofom i teologom – narzędzi 
do rozumienia oraz ujmowania świata i Objawienia w ich jedności. Chodzi 
tu o pojęcia potencji i aktu, materii i formy, przyczynowości, substancji 
i przypadłości, które na długo zapanowały w teologii łacińskiej. Kategorie 
te, zwłaszcza możności i aktu, zostały wymyślone, by wyjaśnić zmienność 
bytów jednocześnie zachowujących swą tożsamość. Trzeba jednak dodać, że 
były one bardziej przydatne do statycznego ujmowania rzeczywistości. Wy-
mykał się im natomiast dynamiczny wymiar procesów zachodzących  
w świecie i w człowieku. 

Y. Congar zauważa, że Ojcowie Kościoła, a zwłaszcza prekursorzy
scholastyki uznawali wprawdzie rozum jako siłę swoistą, ale tylko w tej mie-
rze, w jakiej służył „gnozie”, to znaczy wierzący mogli się nim posługiwać 
w poznawaniu, a nawet w dowodzeniu tego, co przyjmowali wiarą.  
A zatem miało to być poznanie, które służy wierze. Św. Albert i św. Tomasz, 
przejmując od Arystotelesa wiedzę o strukturze rzeczywistości, odróżniali 

33 Por. P. P. GILBERT, Wprowadzenie do teologii Średniowiecza, Kraków 1997, s. 122– 
–126.



31

dwie dziedziny: dziedzinę prawd udowadnianych przez rozum oraz takich, 
które człowiek może poznawać tylko przez Objawienie34. Tym sposobem, 
jak celnie zwraca na to uwagę Congar, Tomasz „umożliwi nam nawiązanie 
dialogu z ludźmi pochłoniętymi poznawaniem rzeczy, pogrążonymi w na-
ukach przyrodniczych i technicznych świata, który poznają i kochają dla 
niego samego”35. 

Wytyczenie granic i autonomii teologii oraz innych nauk umożliwiło 
Tomaszowi sprecyzowanie przedmiotu i metody samej teologii. Przedmiot 
formalny quod teologii, a raczej jej subiectum, stanowi Bóg i cała rzeczywi-
stość w jej odniesieniu do Stwórcy:  

„Otóż wiara stanowi przedsmak owego poznania, które nas w przyszłości 
uczyni błogosławionymi. (...) To zaś uszczęśliwiające poznanie wiary kon-
centruje się na dwóch prawdach: tego co dotyczy Boskości Trójcy oraz 
człowieczeństwa Chrystusa. Toteż mówił do Ojca: «To jest życie wieczne, 
aby poznali Ciebie, prawdziwego Boga, i Tego któregoś posłał, Jezusa Chry-
stusa». Zatem całe poznanie wiary koncentruje się wokół tych dwóch, to 
znaczy wokół Boskości Trójcy i wokół człowieczeństwa Chrystusa; i nic w 
tym dziwnego, gdyż człowieczeństwo Chrystusa jest drogą prowadzącą do 
Boskości. Trzeba więc w drodze do boskości poznawać drogę prowadzącą 
do celu, a i w ojczyźnie dziękczynienie nie byłoby dostateczne, gdybyśmy 
nie mieli poznania drogi, przez którą zostaliśmy zbawieni. Dlatego też Pan 
mówił uczniom: «I wiecie, dokąd Ja idę, i drogę znacie». 
„Otóż co do Boskości, trzy [tematy] należy poznać: po pierwsze – jedność 
istoty, po wtóre – Trójcę Osób, po trzecie – dzieła Boskie”36. 

Przedmiot formalny quo natomiast, dzięki któremu wiedza teologiczna 
jest w ogóle możliwa – stanowi Objawienie. Wiedza, poznawanie naukowe 
istoty rzeczy, to znaczy wiązanie w sposób konieczny właściwości z pod-
miotem, skutków z przyczyną, wniosków z założeniami – jest absolutną do-
skonałością istoty rozumnej. Św. Tomasz stosuje te założenia do teologii, 
którą określa jako wiedzę spekulatywną. W ten sposób próbuje jak najbar-

34 Por. Y. M. CONGAR, Wiara i teologia, [w:] Tajemnica Boga, Poznań 1966, s. 191– 
–192.

35 Y. M. CONGAR, tamże, s. 193. 
36 Streszczenie teologii, I, 2, [w:] Dzieła wybrane, Poznań 1984, s. 11–12; „W nauce 

świętej traktuje się o wszystkim w relacji do Boga, ponieważ albo te rzeczy są Bogiem (isto-
ta, atrybuty, osoby), albo też są one powiązane z Bogiem jako ich zasadą, czyli ich począt-
kiem  
i celem (stworzenia, akty ludzkie, prawa, łaska, cnoty, sakramenty); Suma teologiczna, I, q. 1, 
a 7. 



32

dziej zobiektywizować teologię. Do tej pory bowiem była ona czasami ro-
zumiana jako osobiste, subiektywne poszukiwanie Boga37. 

Kiedy w okresie dojrzałej scholastyki, w XIII wieku, postawiono pyta-
nie o naukowość teologii, wartość „wiedzy boskiej” nie była przez nikogo 
kwestionowana. Pytano więc właściwie o to, czy poznanie teologiczne moż-
na umieszczać na tej samej płaszczyźnie z innymi dziedzinami poznania – to 
znaczy, czy teologia może się „zniżyć” do roli jednej z gałęzi poznania na-
ukowego. Odpowiedź była pozytywna – Tomasz z Akwinu uznał teologię 
jako naukę w ścisłym tego słowa znaczeniu. A mając poczucie wybitnej war-
tości teologii, nazwał ją królową nauk38. 

Tomasz rozumiał naukę tak, jak to było powszechne w jego czasach, 
a więc w duchu Arystotelesowskim. Arystoteles i jego kontynuatorzy, zwra-
cając uwagę na pełnię, jaką osiąga poznanie kiedy ujmuje przedmiot przez 
dostrzeganie nie tylko jego istnienia faktycznego, lecz także wyjaśnianie po-
przez sięgnięcie do jego korzeni, określili naukę jako poznanie pewne przez 
przyczyny. Ponadto Arystoteles zauważył, że nauki są uporządkowane i zhie-
rarchizowane. W niektórych przypadkach ta hierarchizacja dotyczy tego, co 
funduje jakąś naukę – jej założenia: podczas kiedy jedne nauki wychodzą od 
zasad ewidentnych, podlegających obserwacji, czy też poznaniu bezpośred-
niemu, inne wywodzą się od założeń nieewidentnych przez się  
i będących przedmiotem wykazywania w innych naukach. Np. fizyka opiera 
się na założeniach, które wykazuje matematyka, zaś optyka opiera się na za-
łożeniach pochodzących z geometrii. Tak więc istnieją nauki podporządko-
wane i podporządkowujące.  

W obrębie tak zdefiniowanej nauki i jej klasyfikacji św. Tomasz stwier-
dza, że ktoś kto uprawia równocześnie naukę podporządkowaną i podpo-
rządkowującą, np. fizykę i matematykę, dysponuje wiedzą w stanie doskona-
łym, ponieważ założenia, w oparciu o które pracuje jako fizyk, może zwery-
fikować jako matematyk. Inaczej rzecz się ma, kiedy naukowiec uprawia je-
dynie naukę podporządkowaną, to znaczy taką, w obrębie której nie jest 
w stanie sprawdzić jej założeń. Taki układ implikuje akt wiary, na mocy któ-
rej przyjmuje się, bez sprawdzenia, konkluzje do których doszedł ktoś, kto 
uprawiał naukę wyższą. W tym akcie wiary nie ma jednak niczego niepra-
womocnego, niesłusznego – rozum ludzki jest ograniczony i aby się rozwi-
jać, potrzebuje oparcia się na poznaniu, którym dysponują inni39. 

37 Por. Y. M. CONGAR, Wiara i teologia, dz. cyt., s. 191–192. 
38 Por. T. WĘCŁAWSKI, Wstęp do teologii (maszynopis), Poznań, brak daty, s. 13. 
39 Por. R. LATOURELLE, Théologie science du salut, Bruges–Paris–Montréal 1968, 

s. 23–25.



33

Takie są rozważania, które przedstawia św. Tomasz, dotykając statusu 
epistemologicznego teologii. Pozwalają mu one dojść do następujących kon-
kluzji: 

– Teologia, zawierając w uporządkowanej strukturze treść wiary
i przyczyniając się do rozwoju jej rozumienia, jest nauką w sensie
właściwym i prawdziwym. Rzecz jasna, nie posiada oczywistości
swych założeń, mających źródło w Objawieniu. Sytuacja teologii
jest analogiczna do innych nauk podporządkowanych, które są uza-
leżnione od nauk wyższych. Teologia jest zatem nauką w stanie
niedoskonałym – zakłada nieustanne odnoszenie się do nauki wyż-
szej, którą jest wiedza samego Boga.

– Teolog zatem zweryfikuje oczywistość swych założeń w wizji bło-
gosławionej, to znaczy w wieczności40.

Tomasz z Akwinu jest autorem najbardziej znanej syntezy teologicznej. 
Jego Summa theologiae dzieli się na trzy wielkie części: o Bogu, o życiu 
moralnym i o Chrystusie i sakramentach. Części składają się z kwestii, a te 
z kolei dzielą się na artykuły, w których poszczególne rozważane zagadnie-
nia podejmowane są według stałego schematu:  

− postawienie problemu (utrum... = czy...);
− wyrażenie wątpliwości i argumenty przeciw rozważanemu sformu-

łowaniu (videtur quod non = wydaje się, że nie);
− argumenty za rozważanym sformułowaniem (sed contra dicitur =

jednakże przeciw temu powiada się);
− odpowiedzi mistrza zawierające proponowane przezeń rozwiązania

w nawiązaniu do podniesionych uprzednio wątpliwości i dyskusję
z przytoczonymi argumentami (respondeo = odpowiadam)41.

Teologia scholastyczna w swoim szczytowym okresie rozwoju – w wy-
daniu takich mistrzów, jak Tomasz czy Jan Duns Szkot – stanowi przykład 
symbiozy niezwykle wyrafinowanego rozumu i głębokiej wiary. Cechuje się 
niezwykle twórczym i zdyscyplinowanym myśleniem oraz odważnym wy-
korzystaniem wszelakich, nie tylko chrześcijańskich, owoców ludzkiej my-
śli. Rozwija jednocześnie swoje subtelne spekulacje w kontekście żywej du-
chowości. Ten sposób uprawiania teologii wiąże się jednak i z pewnymi nie-
bezpieczeństwami – z pokusą nadmiernej racjonalizacji i systematyzacji oraz 
z ryzykiem oderwania myślenia tak od życia duchowego, jak i codziennych 
doświadczeń chrześcijan. Niestety, wspomniane negatywne możliwości 

40 Por. ŚW. TOMASZ, Suma teologiczna, I, q. 1, a 2; De Veritate, q. 14, a 9, ad 3. 
41 Por. T. WĘCŁAWSKI, Teologia, art. cyt., s. 251.  



34

ujawniły się bardzo wyraźnie w późniejszych czasach, gdy w zmienionej 
rzeczywistości społecznej teologowie znacznie mniejszego formatu niż np. 
Akwinata, próbowali dość mechanicznie naśladować wielkich mistrzów Śre-
dniowiecza.  

E. Epoka nowożytna – teologia pozytywno-
-kontrowersyjna

Świat średniowieczny charakteryzował się pewną harmonią polityki, 
religii i myśli. Epoka nowożytna przynosi jej rozkład. Począwszy od XV 
wieku, pojawia się nowa wizja świata i człowieka. W średniowiecznej kon-
cepcji człowiek został wpisany jako element w potężny wszechświat.  
W przypadku humanizmu jesteśmy świadkami odwrócenia sytuacji: czło-
wiek stał się centrum koncepcji świata i osią filozofii. Humanizm podkreśla 
subiektywizm jednostki, a także autonomię rozumu. Inny sposób podejścia 
do kultury greckiej, z której czerpano natchnienie dla nowej wizji człowieka, 
sprzyjał z jednej strony powstaniu nauki filologicznej, a z drugiej – nadawał 
studiom nad klasykami wartość normatywną dla nowego ideału życiowego. 
W epoce nowożytnej obserwujemy zjawisko zderzania się różnych tendencji 
w uprawianiu teologii, które łączy jednak bardzo mocne zakotwiczenie w hi-
storii. 

1. Krytyka scholastyki i subiektywizm nowożytny

W „nowych czasach” zaczęto krytycznie podchodzić do późnej schola-
styki, rozwijanej od 1300 do 1500 roku. Zbytnie akcentowanie rozumu 
sprawiło, że świadectwa Pisma Świętego i tradycji zostały przesunięte na 
dalszy plan. Najpierw formułowano tezy, do których dochodzono w sposób 
rozumowy, a potem wydobywano niektóre teksty z Biblii i tradycji, ażeby 
wykazać prawdziwość uprzednio wypracowanej tezy. Tym sposobem teolo-
gia przestała być racjonalnym przyjęciem tajemnic, a stała się konstrukcją 
służącą wydobyciu nowych konkluzji, które niewiele miały wspólnego 
z wiarą. Refleksja rozwijana w dyskusjach między szkołami gubiła się nieraz 
w roztrząsaniu kwestii dalekich od centralnych problemów wiary. 

Powrót do starożytności przyniósł również ożywione zainteresowanie 
pismami Ojców Kościoła. W pierwszych wiekach chrześcijaństwa teolo-
giczna twórczość rozwijała się najczęściej w ścisłym związku z liturgią. 
Komentarze do Pisma Świętego stanowiły owoc homilii, traktaty na temat 
sakramentów powstawały jako katechezy wprowadzające katechumenów 



35

w sakramenty wtajemniczenia. Ten związek teologii z liturgią, a także 
wpływ filozofii platońskiej (w której symbol nie przeciwstawiał się rzeczy-
wistości, ale ją wyrażał) sprawił, że Ojcowie Kościoła posługiwali się  
w swej twórczości językiem symbolicznym. Był to język, który pozwalał 
wyrażać realne spotkanie z tajemnicą, dokonujące się dzięki wierze. 

Mając to na uwadze, Erazm z Rotterdamu († 1536) postulował studium 
Pisma i dokumentów patrystycznych w kontekście historycznym i w ich 
sensie literalnym, a także akcentował konieczność znajomości języków bi-
blijnych. Uwypuklał jednocześnie transcendencję Boga i spraw boskich. 

Z kolei Marcin Luter († 1546) doszedł w swym sposobie rozumienia 
teologii do skrajnego subiektywizmu. Według niego, istotą chrześcijaństwa 
jest głoszenie zbawienia w Chrystusie. Tym, co liczy się naprawdę jest przy-
jęcie tej nowiny:  

„(...) nie wystarcza i nie jest rzeczą chrześcijańską opowiadać o dziełach Chry-
stusa w sposób historyczny, jakby o jakichś tam wydarzeniach, których znajo-
mość wystarcza nam jako przykład do kształtowania swego życia, jak to głoszą 
ci, co obecnie uchodzą za najlepszych. Tym gorzej, jeżeli się całkowicie  
o Chrystusie zamilczy, a zamiast tego naucza o ustawach ludzkich i o dekretach
ojców. Niemało już jest takich, którzy w tym celu głoszą Chrystusa lub o Nim
wykładają, aby poruszyć ludzkie uczucia do litości nad Chrystusem i do obu-
rzenia na Żydów oraz inne podobne dziecinne niedorzeczności głoszą. Należy
zaś głosić Chrystusa w tym celu, aby została wzbudzona wiara w Niego tak,
żeby nie tylko to był Chrystus, lecz aby był On twoim i moim Chrystusem, by
w nas wzbudzał to, co się o Nim mówi i kim się On nazywa”42.

Wszystkiego innego, co nie jest Chrystusem, należy zaniechać: Prawa 
odrzuconego już przez Pawła i naszych rozróżnień filozoficznych. Jedynie 
w Piśmie Świętym i w lekturze Ojców, a przede wszystkim św. Augustyna, 
winniśmy szukać nauki zbawienia. Przez ograniczoność naszego stworzenia, 
a także przez grzeszny stan ludzkiej natury, poznanie racjonalne nie posiada 
żadnej wartości dla wierzącego. Teologia winna być prawdziwą pobożno-
ścią. Luter uważał, że filozofia i inne nauki są pomocne jedynie jako przygo-
towanie ducha do kontemplacji, ale nie są użyteczne w racjonalnej systema-
tyzacji wiary43. Istotę swojej teologii reformacyjnej wyraził on w tezie 
o usprawiedliwieniu bezbożnych, dokonującym się jedynie z wiary, tylko
w ufności do Jezusa Chrystusa, co wyraził w articulus stantis et cadentis
Ecclesiae (artykuł, który stanowi o trwaniu albo upadku Kościoła). Reforma-

42 M. LUTER, O wolności chrześcijańkiej, Warszawa 1991, s. 23–24. 
43 Por. B. HÄGGLUND, Geschichte der Theologie, München 1983, s. 168–191; J. ESPEJA 

PARDO, Para comprender mejor la fe. Una introducción a la teología, dz. cyt., s. 83–84. 



36

torzy (M. Luter, H. Zwingli, F. Melanchton) wskazywali na potrójne solus 
usprawiedliwienia: solus Christus, sola gratia, sola fide; owego „tylko” nie 
sposób odłączyć od pojednania z Chrystusem. Usprawiedliwienie związane 
było także z konsekwentnym rozróżnieniem między Prawem a Ewangelią44. 

2. Scholastyka zakotwiczona w źródłach historycznych:
systematyzacja miejsc teologicznych

Trzeba jednak przyznać, że również typowa scholastyka renesansowa, 
rozwijająca się od początku do połowy XVI wieku, charakteryzuje się 
wzbogaceniem metody scholastycznej ówczesnym, wywodzącym się z rene-
sansowego humanizmu, zainteresowaniem literaturą i historią, czego świa-
dectwo odnajdujemy między innymi w dziełach dominikanina Melchiora 
Cano (1509-1560). Jego znaczenie polega na ukazaniu, że siła dowodzenia 
w refleksji teologicznej nie wypływa z punktu widzenia jej zawartości, lecz 
z faktu, że opiera się ona na prawdach objawionych. Nie treść decyduje o jej 
teologicznym charakterze, lecz stan jej objawienia. W konsekwencji wierzy 
się nie dlatego, że prawdy o Wcieleniu, o Eucharystii, o Zmartwychwstaniu 
wydają się wzniosłe czy oczywiste, lecz wierzy się, ponieważ prawdy te zo-
stały objawione. W swoim dziele życia – De locis theologicis – podjął za-
gadnienie hierarchii miejsc, czyli źródeł, z których teologia czerpie wiedzę. 

Systematyzacja ta jest ogromnie interesująca, jej pierwowzorów można 
dopatrzeć się w arystotelesowskim studium typów, a przede wszystkim 
w Sumie teologicznej św. Tomasza45. Rzeczywiście, Akwinata zastanawiając 
się nad argumentacyjnym charakterem teologii, wskazuje na różne poziomy 
argumentacji: ze względu na autorytet Pisma Świętego, ze względu na auto-
rytet doktorów Kościoła i zgodnie z autorytetem filozofów. Oczywiście, nie 
wszystkie autorytety mają w oczach Tomasza tę samą wartość. 

Melchior Cano odczuwał potrzebę szerszego zajęcia się tym tematem w 
kontekście polemiki z reformacją. W ten sposób powstało De locis, napisane 
błyskotliwą, humanistyczną łaciną, charakteryzujące się zwartą argumenta-
cją spekulatywną, opartą na bogatej erudycji. Hiszpański teolog usystematy-
zował dziesięć miejsc poznania teologicznego. Podzielił je na dwie zasadni-
cze grupy: teologiczne w ścisłym tego słowa znaczeniu i pomocnicze. W 
grupie pierwszej wyróżnił: dwa miejsca „własne, konstytutywne”: Pismo 
Święte i tradycje Apostołów; pięć miejsc „własnych, wyjaśniających”: Ko-

44 Por. A. NAPIÓRKOWSKI, Usprawiedliwienie grzesznika. Czy potępienia doktrynalne 
z XVI w. zachowują nadal swoją ważność?, Kraków 1998, s. 88–93. 

45 Por. I, q. 1, a. 8, ad 2. 



37

ściół katolicki, sobory, Kościół rzymski, Ojców Kościoła i teologów schola-
stycznych. Obok miejsc teologicznych, Cano wyodrębnił trzy miejsca „po-
mocnicze”: rozum, filozofów i prawników oraz historię z jej ludzkimi trady-
cjami. 

Jego dzieło, cieszące się w ciągu dziejów wielkim powodzeniem, moż-
na dziś w pewnych szczegółach uzupełnić, jednakże w swych zasadniczych 
konturach zachowuje ono aktualność do naszych czasów46. 

3. Triumf subiektywizmu

Zapoczątkowany w dobie Renesansu, proces subiektywizmu w myśle-
niu rozwijał się. Wiek XVII jest pod wieloma względami czasem poważnych 
przemian. Na scenie zajętej dotychczas głównie przez tradycję scholastycz-
ną, zaczynają dominować inne nurty myślowe, szczególnie wywodzący się z 
Francji racjonalizm i – mający źródła anglosaskie – empiryzm. Tendencje 
sceptyczne czy naturalistyczne, powstałe w dawniejszych epokach, ale o 
bardzo ograniczonym dotąd polu oddziaływania, zyskują teraz na sile. 
Sprzyja im kryzys świadomości wywołany ciężkim doświadczeniem wojen 
religijnych, które wstrząsnęły Europą. Tak został przygotowany grunt pod 
zerwanie pewnej ciągłości duchowej i intelektualnej, które stało się oczywi-
ste w wieku XVIII: ludność Europy pozostała w większości chrześcijańska, 
jednakże w warstwach wykształconych rozpowszechniła się, a nawet zaczęła 
przeważać, wyraźna tendencja do niewiary albo do sceptycyzmu 
i obojętności religijnej.  

W dobie Oświecenia rozwinęło się pojęcie religii naturalnej, pozostają-
ce w ścisłym związku z filozoficzno-metafizycznym poglądem, który zwy-
kło się określać mianem deizmu, a więc z koncepcją, wedle której wszech-
świat zakłada rzeczywistość Boga. Dokonał On stworzenia świata, ale ten, 
raz stworzony, funkcjonuje i rozwija się autonomicznie, zgodnie z prawami, 
które rządzą jego dynamiką, bez żadnej późniejszej interwencji boskiej. Bóg 
jest jedynie – według metafory użytej przez Voltaire’a – „wiecznym geome-
trą”, „wielkim zegarmistrzem wszechświata”. Religia naturalna, o której 
mówi myśl epoki Oświecenia, nie zakłada żadnej życiowej relacji między 
człowiekiem a Bogiem. Dlatego wielu przedstawicieli oświeconego racjona-

46 Por. J. L. ILLANES, J. I. SARANYANA, Historia teologii, dz. cyt., s. 200–204; E. VILA-
NOVA, Historia de la teología, t. II, Prerreforma, reformas, contrarreformas, Barcelona 1989, 
s. 611–614; M. SECKLER, Die ekklesiologische Bedeutung des Systems der „Loci theologici”,
[w:] „Theologisches Jahrbuch” 1989, s. 97–125.



38

lizmu redukuje religię jedynie do wymiaru moralnego, zaś inni pojmują ją 
jako kontemplację natury. 

Tym tendecjom przeciwstawił się m.in. Friedrich Daniel Ernst 
Schleiermacher (1768–1834), pastor i profesor teologii. Chciał on ukazać 
specyfikę religii, unikając redukowania jej do deizmu (Oświecenie), do 
moralności (Kant) i przeciwstawiając się jej pochłnięciu przez filozofię 
(Hegel). W swej koncepcji odwołał się do uczucia (Gefühl).  

Ze względu na swą naturę, w odróżnieniu od poznania koncepcyjnego, 
które dzieli i rozdrabnia, uczucie – stwierdza Schleiermacher – może uchwycić 
wszystko w jedności. Zawiera ono w sobie intuicję, dzięki której możliwe jest 
prawdziwe, choć niejasne i niekonceptualne, poznanie otaczającej nas rzeczy-
wistości oraz świadmość przynależności do niej. Z tego doświadczenia rodzi 
się religia. Innymi słowy, religia jest – używając jego własnych sformułowań – 
„czuciem i doświadczeniem nieskończoności”; a konkretniej – świadomością 
własnego ograniczenia i nietrwałości wobec nieskończoności całości, z którą 
jest się połączonym i od której jest się uzależnionym. 

Nie ma w religii poznania Boga, lecz poczucie Jego obecności i posia-
danej z Nim relacji, jednak bez możliwości powiedzenia czegokolwiek 
o tym, jaki On jest. Bóg bowiem ukazuje się nam i objawia tylko w i poprzez
uczucie uzależnienia, które jest konstytutywną i ustanawiającą rzeczywisto-
ścią religii.

Stwierdzenie, że religia wyrasta z poczucia nieskończoności, przyczy-
niło się do pojawienia się trudności w ukazaniu wyjątkowości chrześcijań-
stwa na tle innych religii. Zaakcentowanie uczucia doprowadziło także do 
przypisania drugorzędnego charakteru doktrynie chrześcijaństwa. Dogmaty 
i instytucje kościelne są jedynie sposobem wyrazu, poprzez który uczucie 
ewoluuje i rozwija się. Podkreślając jego znaczenie kosztem poznania, 
Schleiermacher pozostawił teologii protestanckiej (na którą wpłynął w spo-
sób bardzo istotny w XIX wieku) głęboko dwuznaczną spuściznę. 

4. Specjalizacje teologii i metoda dydaktyczna

Średniowieczne sumy teologiczne zawierały – przynajmniej w założe-
niu – wykład całej wiedzy teologicznej. Synteza teologii nie wykluczała jed-
nak mniej lub bardziej świadomego odwoływania się do różnych metod, 
bowiem nie wszystkie kwestie można traktować w ten sam sposób. Z owego 
jednolitego pnia, jakim były summae, poczęły się odrywać kolejne dziedzi-
ny, przekształcając się w poszczególne dyscypliny teologiczne. Proces ten 
osiąga swoją kulminację w XVIII wieku. I tak z perspektywy akademickiej 
z teologii zostaje wydzielony podstawowy trzon – teologia dogmatyczna – 



39

i cztery gałęzie lub dyscypliny, które posiadają metodologiczną autonomię: 
teologia fundamentalna, teologia moralna, teologia pastoralna i – pozostająca 
jeszcze wówczas na marginesie struktur uniwersyteckich – teologia ducho-
wości. 

Aby uzupełnić obraz teologii w XVIII wieku, trzeba wskazać na fakt, 
że obok krystalizacji specjalności teologicznych, miał miejsce inny proces: 
upowszechnienie traktatów jako metody wykładu teologicznego. 

Powstała w średniowieczu metodologia nauczania, oparta na komenta-
rzu Sentencji Piotra Lombarda – utrzymała się przez pierwszy okres epoki 
nowożytnej, choć z czasem Sentencje zostały w znacznej mierze zastąpione 
Sumą teologiczną Tomasza z Akwinu. Od drugiej połowy XVII wieku, 
w konsekwencji złożonego zespołu czynników – od zamiłowania do systemu 
wprowadzonego przez myśl racjonalistyczną, po pragnienie wykorzystania 
w formacji seminaryjno-kapłańskiej tekstów, które swą strukturą zbliżałyby 
się do Katechizmu ogłoszonego po Soborze Trydenckim – metoda komen-
towania mistrzów traciła swoją popularność wskutek rozpowszechnienia się 
podręczników czy traktatów o charakterze systematycznym, analogicznych 
do tych, które dotrwały do naszych dni. W połowie XVIII wieku czas ko-
mentatorów dobiegł końca, a zwycięstwo podręczników można uważać za 
całkowite, co da się sprawdzić podczas przeglądania listy dzieł opublikowa-
nych przez profesorów na wydziałach czy w seminariach w ciągu tego stule-
cia.  

To przejście od komentarzy do podręczników oznaczało w rzeczywi-
stości coś ważniejszego niż zwykłą zmianę struktury w porządku czy po-
dziale materiału: w rzeczywistości przyniosło ze sobą modyfikację metodo-
logii nauczania, a zatem całej formacji. Metoda średniowieczna – i, przy-
najmniej w pewnym stopniu, metoda późniejszych, naśladujących ją komen-
tatorów – opierała się na quaestio, analizie jakiejś kwestii czy problemu po-
stawionego przez mistrza, który wraz z uczniami starał się go rozwiązać. Na-
tomiast metoda podręcznikowa dąży do uporządkowanego wykładu doktry-
ny, prowadzonego przez mistrza, i wykorzystuje przy tym porządek lub 
schemat, w którym każdy punkt zajmuje odpowiednie dla siebie miejsce, 
oraz przedstawia w każdym rozdziale prawdę lub tezę, uzasadnianą poprzez 
odniesienie do uzasadniających ją argumentów. Mówiąc krótko: ordo inven-
tionis, właściwa quaestio, zostały zastąpione przez ordo expositionis, wraz z 
korzyściami – przekazywaniem całości informacji, skończonym wykładem – 
ale i z ograniczeniami – słabszym naciskiem na kreatywność umysłową – 
które taka zmiana zakłada47. 

47 Por. J. L. ILLANES, J. I. SARANYANA, Historia teologii, dz. cyt., s. 328–329. 



40

Teologia podręcznikowa miała charakter polemiczny, wymierzony 
przeciwko reformatorom. Skupiona na kwestiach doktrynalnych, nie odnosi-
ła się do codzienności, w której żyli świeccy. Jednocześnie zaznaczał się  
w niej coraz bardziej wpływ Magisterium Kościoła. Wybór jego dokumen-
tów soborowych, papieskich i biskupich, dokonany przez Denzingera i opu-
blikowany po raz pierwszy w 1854 roku, stał się swoistą „nową księgą sen-
tencji”.  

F. Współczesność – teologia historyczno-
-hermeneutyczna

Pod koniec XIX wieku, w wielu kręgach intelektualnych dostrzeżono 
to, co D. Bonhoeffer określi później jako ruch świata ku swej autonomii. 
Ludzie odkryli prawa rządzące światem, a także reguły, które kierują kultu-
rą, religią, sztuką i polityką. Świat utwierdził się w przekonaniu, że opierając 
się na tych zasadach, funkcjonuje bez Boga równie dobrze jak wcześniej z 
Nim. W Kościele interpretowano to krzepnięcie we własnej autonomii jako 
odchodzenie od Boga i podejmowano próby przeciwstawienia się temu pro-
cesowi. Jednakże im bardziej eksponowano wiarę przeciwko niemu, tym 
bardziej świat pojmował siebie w kategoriach nie-chrześcijańskich. 

1. W stronę podmiotowości

Poczuciu autonomii towarzyszył antropocentryzm, przynoszący od-
mienne spojrzenie na ludzkie poznanie. Wpływ filozofii Kanta, który uznał 
centralną, twórczą rolę podmiotu w konstytuowaniu świata, był znaczący.  
W takiej perspektywie istnienie świata pokrywało się z granicami ludzkiego 
rozumu.  

Wspomniana autonomia i antropocentryzm rzutowały na rozwiązania  
w koncepcjach teologicznych, nieortodoksyjnych z punktu widzenia katoli-
cyzmu, uwarunkowanych protestanckim rodowodem ich autorów. Prawdy 
religijne zredukowano do poruszeń świadomości lub uczucia. Natomiast 
wartość samej religii pochodziła z rozumowej krytyki jej zasad. Dopiero ta-
ka zracjonalizowana pobożność kształtowała człowieka jako osobę: ludzkie 
życie miało być doskonalone nie przez formalizm doktryn i przykazań, ale 
przez osobisty wysiłek wypływający z rzetelnego namysłu. W centrum reli-
gii stanął człowiek, jego możliwości i ograniczenia, a nie prawdy objawione 
przez Boga.  



41

Od połowy XIX wieku dynamicznie i gruntownie rozwijała się w krę-
gach protestanckich biblijna krytyka historyczno-literacka. Znajomość języ-
ków wschodnich, osiągnięcia archeologii, metody historii i literatury zostały 
wprzęgnięte w odczytanie tekstu Pisma Świętego. Twórcy teologii prote-
stanckiej doszli do wniosku, że nie da się sformułować idealnej doktryny 
chrześcijańskiej, nie ma bowiem idealnej formy teologicznej, ponieważ  ta 
podlegała i podlegać będzie wszelkim ograniczeniom, jakie niesie ze sobą 
historia.   

A. von Harnack (1851–1930) w swej Historii dogmatów dokonał roz-
różnienia pomiędzy „Ewangelią” i „Ewangelią w historii”. Uważał, że histo-
ryk powinien uchronić Kościoły przed podwójną iluzją, która polega na 
„pojmowaniu dogmatu jako czystego wykładu Ewangelii” i na myśleniu, „że 
dogmat zawsze był taki sam w ich łonie i że w konsekwencji zawsze ograni-
czano się do jego wyjaśniania, a teologia kościelna nigdy nie miała innego 
zadania, jak rozwijanie zawsze tożsamego dogmatu i odpieranie przycho-
dzących z zewnątrz herezji”48. 

Harnack miał jednak nadzieję, że „oddzielenie” Ewangelii i formy do-
gmatycznej, jaką przyjęła w ramach pewnej koncepcji świata, „oddzielenie” 
jądra i skorupy, pozwoli zachować elementy „ponadczasowe”. Owymi ele-
mentami „ponadczasowymi” Ewangelii są: Królestwo Boże i jego nadejście, 
Bóg Ojciec i nieskończona wartość duszy ludzkiej, najwyższa sprawiedli-
wość i przykazanie miłości. 

Centralna teza Harnacka była następująca: „Badanie historii dowodzi, 
że chrześcijaństwo dogmatyczne, że dogmaty w ich koncepcji i strukturze, są 
dziełem ducha greckiego na polu Ewangelii”49. Owa hellenizacja jest nade 
wszystko dziełem teologów – zwłaszcza greckich apologetów i Orygenesa. 
Luter usiłował dokonać rewizji tego procesu. To on „na nowo postawił świa-
tło Ewangelii na świeczniku i podporządkował mu dogmat”.  

2. Tendencja absolutyzacji doktryny

Tymczasem teologia katolicka podążała w zupełnie innym kierunku.
U schyłku XIX wieku przeżyła coś, co można nazwać „kanonizacją” tomi-
zmu. Przyczyniła się do tego m. in. encyklika Leona XIII Aeterni Patris na 

48 Cyt. za: CH. THEOBALD, Faza trzecia. Od I Soboru Watykańskiego do lat pięćdziesią-
tych: objawienie, wiara i rozum, natchnienie, dogmat i nieomylność magisterium, [w:] 
B. SESBOÜE, CH. THEOBALD (red.), HISTORIA DOGMATÓW, t. IV: Słowo zbawienia. Doktryna
Słowa Bożego. Usprawiedliwienie i dyskurs wiary. Objawienie i akt wiary. Tradycja, Pismo
Święte i magisterium, Kraków 2003, s. 328.

49 Tamże, s. 330. 



42

temat filozofii chrześcijańskiej. Po długim rozwinięciu papieża na temat 
epoki Ojców, którzy „przyjęli to, co u dawnych filozofów wydawało im się 
zgodne z prawdą i mądrością i którzy (…) odrzucili to, czego nie mogli po-
prawić”, pojawia się w dokumencie drugie rozwinięcie o „doktorach Śre-
dniowiecza, znanych pod mianem «scholastyków»”, którzy „pieczołowicie 
zbierają (...) bogate i obfite żniwo doktryny, rozsiane tu i ówdzie w niezli-
czonych działach Ojców i czynią zeń jakby jeden skarb, dla użytku i wygody 
przyszłych pokoleń”50. 

W tym właśnie miejscu Leon XIII wypowiada swą słynną pochwałę 
„św. Tomasza, który (...) w pewien sposób odziedziczył inteligencję wszyst-
kich (...). Tomasz zebrał ich nauki, niczym rozproszone członki tego samego 
ciała; zgromadził je, ułożył w godnym podziwu porządku i tak bardzo 
wzbogacił, iż uważa się go za szczególnego obrońcę honoru Kościoła”51. 

Doktor, który „odziedziczył inteligencję wszystkich”, umieszczony zo-
stał przez Leona XIII, z powodu realizmu myśli i z racji zdolności do odrzu-
cania przeciwnych błędów, w pozycji niemal „trans-historycznej”: „wielki 
Doktor doszedł do owego podwójnego skutku, jakim jest samodzielne odda-
lenie wszystkich błędów z wcześniejszych epok i dostarczenie niezwyciężo-
nego oręża dla rozpoznania tych, które bez wątpienia pojawią się w przy-
szłości”52. 

Pomimo tej tendencji do absolutyzowania istniejącej doktryny teolo-
gicznej, w obrębie katolicyzmu pojawiły się wysiłki głoszenia treści wiary 
ludziom owego czasu w sposób adekwatny. Chodziło o unowocześnienie 
chrześcijaństwa, uczynienie go spójnym z nowożytnym poglądem na świat. 
Z czasem wysiłki te określi się mianem modernizmu, jakkolwiek trudno za-
mknąć go w jednolity system. Rozwijał się on w obszarze zakreślonym przez 
trzy postawy. Pierwszą z nich – nieprzejednaną – reprezentowali zasadniczo 
neoscholastycy, którzy nie akceptowali jakiejkolwiek adaptacji czy zmiany. 
Postawę drugą przyjmowali ci, którzy uznawali konieczność zmian, ale nie 
za wszelką cenę, krytycznie odróżniając przemiany dobre od złych (M. Blon-
del, M. J. Lagrange, L. Laberthonière i L. Duchesne). Postawa trzecia cha-
rakteryzowała tych, którzy w imię nauki i rozumu byli gotowi wyrzec się 
tradycji Kościoła i jego Magisterium (A. Loisy, E. Le Roy i G. Tyrrel). 

Modernistyczne próby odnowy Kościoła spotkały się z reakcjami Ma-
gisterium, które bez przesady można określić jako wyraz paniki. Książki 
modernistów pojawiły się na Indeksie od 1903 roku. W 1907, w dekrecie 

50 Cyt. za CH. THEOBALD, dz. cyt., 364. 
51 Tamże. 
52 Tamże. 



43

Lamentabilii sane exitu, Święte Officjum potępiło sześćdziesiąt pięć twier-
dzeń charakterystycznych dla modernizmu biblijnego i teologicznego. W kilka 
miesięcy później św. Pius X wydał encyklikę Pascendi, zawierającą uprosz-
czone opracowanie systemu modernistycznego, który jako jednolity i kohe-
rentny istniał tak naprawdę jedynie w samej encyklice. Dokument sprowa-
dza modernizm jedynie do korzeni „fałszywej filozofii”. Tymczasem jego 
protagonistami byli nie tylko teologowie i filozofowie, ale przede wszystkim 
historycy. A zatem grę między dyscyplinami, opartą na trójkącie nauk hu-
manistycznych, filozofii i teologii zredukowano do dwóch biegunów. Za-
dziwia definicja modernizmu ujmowanego jako „spotkanie wszystkich here-
zji”. Wyraża ona apokaliptyczną wizję świata jej autora. Postulat dostoso-
wania się do nowoczesności miałby być zgubą dla Kościoła. Dyscyplinarny 
skutek encykliki okazał się brzemienny. Integrystyczna reakcja na moder-
nizm osłabiła teologię na wiele lat. Nie na tyle jednak, by wartościowe 
wpływy modernizmu jej nie przeniknęły i w pewnym sensie nie przemieniły. 

3. Pomiędzy faktem historycznym a jego interpretacją

Z czasem w obrębie katolicyzmu rozwinęła się interesująca dyskusja
wokół koncepcji teologii kerygmatycznej czy teologii przepowiadania, opra-
cowanej przez profesorów z jezuickiego Wydziału Teologicznego w Inns-
brucku. Przepowiadanie chrześcijańskie – utrzymywał m.in. Joseph A. Jung-
mann (1889–1975) – traci w epoce współczesnej na wyrazistości, gdyż nie 
potrafi przekazać wielkiej nowości, jaką zakłada głoszenie Ewangelii, a jest 
to w dużej części konsekwencja podporządkowania go teologii o orientacji 
zdecydowanie intelektualnej, a nawet intelektualistycznej. Stąd propozycja 
stworzenia dwóch teologii: z jednej strony teologii naukowej, o orientacji 
metafizyczno-systematycznej, skoncentrowanej na tajemnicy Boga jako ta-
kiej; z drugiej strony – teologii przepowiadania, o charakterze historyczno-
psychologicznym, zbudowanej wokół postaci Chrystusa i Jego dzieła zba-
wienia. 

Propozycja ta spotkała się z oporem ze strony większości teologów, 
którzy sądzili, iż rozróżnienie między dwiema teologiami było nieodpo-
wiednie, i ich nie satysfakcjonowało. Rozwiązaniem nie było budowanie 
dwóch równoległych teologii, lecz raczej odnowienie – także na poziomie 
wykładu podręcznikowego, przeciw któremu skierowana była znaczna część 
zarzutów – teologii jako takiej: wymiar zbawczy jest faktycznie współistotny 
prawdzie objawionej i dlatego winien być obecny w każdym teologicznym 
przedsięwzięciu. 



44

Dwubiegunowe napięcie pozostało. Z jednej strony oddziaływały inspi-
racje modernistyczne, prowokujące myślenie o historycznym zakotwiczeniu 
objawienia i teologii. Z drugiej strony, w obrębie ortodoksyjnego katolicy-
zmu pojęcie „względności” formuł dogmatycznych wzbudzało strach. Jak 
pisał Chenu – świadek tamtych czasów: „Teologia «oficjalna» uważała for-
muły, w jakich się wyraża wiara, za niezmienne i odrzucała samo nawet po-
jęcie ewolucji”. Działo się tak pomimo ważnego wkładu, jaki wnieśli w XIX 
wieku do myśli katolickiej J. A. Möhler (1796–1838), pisząc o tradycji 
i J. H. Newman (1801–1890), określając reguły rozwoju dogmatu. Jednocze-
śnie Magisterium Kościoła ukazywało tomizm jako „super-ortodoksję”. Na-
uczanie teologii sprowadzało się, według Chenu, do powtarzania „prawd 
abstrakcyjnych i jałowych, tak jakby wiara była przedmiotem posiadania”53.  

W takiej sytuacji powstało centrum odnowy teologicznej XX wieku – 
dominikańska szkoła Le Saulchoir, w której posłużono się metodą histo-
ryczną, jednak przy zachowaniu spekulatywnego sposobu myślenia. Celował 
w tym M. D. Chenu (1895–1990). Analizował on teologię XII i XIII wieku 
w celu ukazania, jak kwestie pozornie czysto techniczne są faktycznie zwią-
zane z umysłowym i kulturowym podłożem, jakim każdy myśliciel się żywi 
i na jakie reaguje. 

Chenu uprawiał teologię w ciągłości ze św. Tomaszem z Akwinu, jed-
nak była to ciągłość raczej formalna niż materialna. Teologia – twierdził – 
winna być solidarna ze swą epoką, a zatem nie może sprowadzać się do usta-
lonych pojęć i formuł, nawet jeśli chodziłoby o pojęcia lub formuły ukute 
przez osobę o tak wielkiej potędze intelektualnej jak Akwinata. Ciągłość w 
stosunku do Tomasza zakłada więc nie tyle ciągłość pewnej doktryny, ile 
ciągłość pewnej postawy i ducha: urzeczywistnianie w naszych czasach – w 
związku ze współczesnymi problemami, kulturą, myślą – tego, co Tomasz 
urzeczywistniał w swoich dziełach. 

Chenu ukazał konieczność uwzględniania wymiaru historycznego 
w teologii. Wszystko, czym teologia może się zajmować, dzieje się w histo-
rii. Mówiąc inaczej: historia wyznacza właściwy zakres poruszania się, 
uwalnia od abstrakcji i sprowadza ją do wymiarów egzystencjalnych czło-
wieka. Francuski teolog zwrócił uwagę na fakt, że tworząc system, mamy 
już swoje pomysły na to, jaki Pan Bóg jest, jakieś aprioryczne założenia,  
i Jego Objawienie traktujemy jedynie jako pewne przesłanki, coś, czym pró-
bujemy uzasadnić czy też wzmocnić nasz system. Uwzględniając wymiar hi-
storyczny, teologia przestaje być jedynie systemem, sztuką dla sztuki. Uka-

53 J. DUQUESNE, O wolności poszukiwań teologicznych. Rozmowy z o. M. D. Chenu, 
Warszawa 1977, s. 34. 



45

zuje znaczenie Boga dla człowieka w wymiarze dziejów świata, Kościoła  
i osobistego życia. W gruncie rzeczy, odkąd człowiek został stworzony, jest 
tylko jedna historia – historia zbawienia; i tylko niektórym się wydaje, że 
istnieje również historia świecka, niepowiązana z historią zbawienia54. 

Zaakcentowaniu wymiaru historycznego teologii towarzyszyły inne 
tendencje odnowy rozwijane nie tylko przez dominikanów w Le Saulchoir 
niedaleko Paryża (obok M. D. Chenu, A. Gardeil, Y. Congar), ale również 
przez jezuitów w Fourvière pod Lyonem (H. de Lubac i J. Daniélou) i wy-
bitnych myślicieli niemieckich (E. Przywara, R. Guardini, O. Casel)55. 

Najpierw wyeksponować należy zainteresowanie Biblią i zastosowanie 
metody historyczno-krytycznej, co obficie zaowocowało poszukiwaniem eg-
zegezy, która łącząc metody filologiczne i historyczne, umieściłaby je 
w kontekście zdecydowanie teologicznym. 

Z kolei studia patrystyczne uświadomiły teologom, że teksty Ojców 
Kościoła nie mogą pozostawać prostymi punktami odniesienia lub zwykłym 
uzupełnieniem argumentacji powstałej na ich marginesie, lecz winny być 
podstawowymi źródłami ukierunkowania i inspiracji. 

Odnowa liturgiczna przyniosła nie tylko ożywienie wiary, lecz również 
pewne poczucie tajemnicy –  rzeczywistej łączności z Bogiem – i świado-
mość jednolitego, organicznego charakteru wspólnoty Kościoła: 

„Jeśli przyjrzymy się tej sprawie dokładniej – pisze Guardini (1885–1968) – 
to zrozumiemy, że liturgia nie jest niczym innym, jak tylko szczególną formą 
naszego bezpośredniego stosunku do Zbawiciela, który był historycznie i 
który jest obecny poza wszelką historią. Formą szczególną dlatego, że nie 
jest zakorzeniona w jednostce, lecz w zbiorowości (...). W liturgii cała 
wspólnota wiernych, a tym samym każdy jej członek, wchodzi w ową bezpo-
średnią styczność ze Zbawicielem, przy czym jest to w swojej istocie akt 
kontemplacyjny: akt medytacji, modlitwy, udziału w świętej Ofierze i w Sa-
kramentach”56. 

Utrwaliło się przekonanie, że wiara katolicka ma w swym centrum nie 
jakąś ideę, lecz rzeczywistość Chrystusa żywego i obecnego w Kościele. 
Przyczyniło się to do upowszechnienia teologii o mocnych akcentach egzy-

54 M. D. CHENU, Lud Boży w świecie, Kraków 1968, s. 50–51. 
55 Por. G. THILS, Orientations de la théologie, Louvain 1958, s. 57–66; E. VILANOVA, 

Historia de la teología, t. III, Siglos XVIII, XIX, XX, Barcelona 1992, s. 873–898; R. VANDER 
GUCHT, H. VORGRIMLER (red.), Bilan de la théologie du XXe siècle, t. 2, Tournai 1971; R. 
WINLING, Teologia współczesna 1945–1980, Kraków 1990; G. LAFONT, Histoire théologique 
de l’Église catholique. Itinéraire et forme de la théologie, Paris 1994, s. 349–384. 

56 R. GUARDINI, Misterium liturgii, [w:] Bóg daleki i bliski, Poznań 1991, s. 151. 



46

stencjalnych, innymi słowy teologii – jak to zaznaczał m. in. J. Daniélou 
(1905–1974) – adresowanej do człowieka, a nie rozwijanej teoretycznie: 

„Słowo jest słowem zbawienia (Dz 13, 26), słowem krzyża (1 Kor 1, 18), 
słowem pojednania (2 Kor 5, 19). Treścią słowa nie jest doktryna, ani mą-
drość, jak w nauczaniu filozofów czy mędrców. Jest ono głoszeniem jedyne-
go zdarzenia, zdarzenia Wielkanocy. Treścią słowa jest tylko męka i zmar-
twychwstanie Chrystusa, rozpatrywane jako decydujący fakt historyczny, 
dzieło boskie o zasięgu kosmicznym wstrząsające światem. Polega ono na 
zwiastowaniu niepojętych bogactw Chrystusowych (Ef 3, 4), przez które zo-
stała otwarta era łaski. Oto treść Ewangelii, która ma być głoszona”57. 

Przezwyciężona została teologia „dogmatyzująca”, tzn. refleksja pre-
zentująca prawdy wiary przede wszystkim w oparciu o Pismo Święte – 
a jeszcze bardziej – o Magisterium Kościoła. Jej troskę stanowił skrupulatny 
przekaz doktryny. Brakowało jej jednak wrażliwości historycznej, czego na-
stępstwem było identyfikowanie prawdy objawionej z aktualnym sposobem 
jej przekazywania. Co więcej, taka teologia sprawiała wrażenie, jakby jej za-
sadniczą troską było budowanie zwartego systemu, a nie jej adresat – czło-
wiek z jego aktualnymi problemami. 

W miejsce teologii dogmatyzującej pojawiła się, zarówno w środowi-
sku katolickim jak i protestanckim, teologia bardziej „hermeneutyczna”, sta-
rająca się uwypuklić związek pomiędzy przeszłością – z jej tekstami i for-
mułami wiary – a teraźniejszością. Poznanie odziedziczone z przeszłości jest 
nierozdzielnie związane z jego interpretacją i aktualizacją. Teologia her-
meneutyczna nie zadawala się przekazywaniem niezmiennych dogmatów 
wiary katolickiej, lecz chce ukazać aktualne znaczenie Słowa Bożego. Takie 
podejście wiąże się z uznaniem antropocentryzmu panującego w nowożyt-
nym myśleniu filozoficznym. Refleksja teologiczna nie tylko stara się być 
wrażliwa na wyzwania człowieka, ale również często zaczyna się od niego, 
a nie od danych Objawienia. Bez wątpienia najwybitniejszym reprezentan-
tem takiego nurtu teologii współczesnej jest Karl Rahner (1904–1984).   

Zapoczątkowany w epoce nowożytnej dualizm teologii oscylującej po-
między subiektywizmem teologii protestanckiej a absolutyzacją historycz-
nej, opracowanej już doktryny został, jak się wydaje, przezwyciężony. Teo-
logia hermeneutyczna połączyła dążenie do uwypuklenia znaczenia Obja-
wienia dla człowieka konkretnego czasu z umiejętnością postrzegania ogra-
niczoności każdego kształtu, sytemu wiary, wynikającego z jego uwikłania 
w historii. 

57 J. DANIÉLOU, Bóg i my. W stronę Chrystusa, Kraków 1965, s. 296 n. 



47

*     *     *

Uwzględniając różne typy teologii chrześcijańskiej, jakie rozwijały się 
na przestrzeni wieków, można stwierdzić, że rozwój dokonywał się w trzech 
zasadniczych wymiarach. W ciągu historii uwzględniano je bardzo różnie, 
jednak zachowanie harmonii pomiędzy nimi stanowi, jak się wydaje, nie-
zbędny warunek jej pomyślnego rozwoju. 

Najpierw trzeba wyeksponować wymiar duchowy teologii. Rodzi się 
ona ze spotkania z Jezusem Chrystusem. Jej pierwotnym korzeniem jest wia-
ra, bezpośrednia więź wierzącego z Bogiem. To on jest inicjatorem każdej 
teologii. Świadczy o tym Nowy Testament. O konieczności żywego kontaktu 
teologa z Bogiem pisali Orygenes, Augustyn, Anzelm, a później jeszcze 
Bernard z Clairvaux. Przezwyciężenie odziedziczonego po poprzednich 
wiekach zerwania między teologią a duchowością stanowi najbardziej zna-
czący zwrot w refleksji nad teologią katolicką XX wieku. 

Drugi wymiar wyrósł już w okresie inicjacji teologii, kiedy to uzmy-
słowiono sobie konieczność prowadzenia dialogu ze światem, a bardziej pre-
cyzyjnie: dialogu wiary z filozofią. To właśnie ona pobudzała do pogłębio-
nej refleksji nad Objawieniem, jak to czynił Justyn. Filozofia dostarczała 
precyzyjnych narzędzi, by tę refleksję wyrazić, co podkreślał Klemens Alek-
sandryjski. Ta systematyczna refleksja doprowadziła do pierwszych syntez 
teologii (Orygenes i Augustyn), które pod względem rozmiarów osiągnęły 
swoje apogeum w okresie złotego wieku scholastyki (Tomasz z Akwinu). 
Przesadne akcentowanie wymiaru naukowego prowadziło jednak do poważ-
nych niebezpieczeństw, co w sposób najbardziej wyraźny ujawniło się u 
schyłku scholastyki. Czysty intelektualizm, uprawianie teologii dla niej sa-
mej, doprowadziło do jej wyobcowania, zerwania relacji z człowiekiem. 

Połączenie wymiaru naukowego i duchowego teologii nie jest jeszcze 
jej idealnym modelem. Musi być uwzględniony jeszcze jeden wymiar – 
eklezjalny.  Świadczą o tym tendencje zaistniałe już w II wieku. Systemy 
gnostyckie łączyły bowiem intelekt z mistyką, a stały się jedną z najniebez-
pieczniejszych herezji chrześcijaństwa. Stało się tak dlatego, że teologię 
chciano uprawiać bez uwzględnienia jej odniesienia do Kościoła. Już św. 
Ireneusz wykazywał, że Kościół stanowi kryterium hermeneutyczne teologii. 
Oznacza to m. in., że chrześcijańska twórczość teologiczna ma być procesem 
wspólnotowym, który integruje pracę rozlicznych studiów. Jednym 
z podstawowych faktorów odnowy teologii XIX w Tybindze i w Solesmes 
oraz w XX wieku w Le Saulchoir i w Fourvière było właśnie sięgnięcie po 



wielkie dziedzictwo teologów minionych epok, zwłaszcza po twórczość Oj-
ców Kościoła. 



T
yp

 te
ol

og
ii 

K
on

te
ks

t 
C

ec
hy

 c
ha

ra
kt

er
ys

ty
cz

ne
 

T
yp

 te
ol

og
a 

A
dr

es
at

 

Źr
ód
ło

w
a 

– 
bi

bl
ijn

a 
 

(I
 w

ie
k)

 

D
zi

ed
zi

ct
w

o 
ju

da
iz

m
u 

K
on

fro
nt

ac
ja

 z
 ju

da
iz

m
em

 i 
ze

 
św

ia
te

m
 p

og
ań

sk
im

 

Te
ol

og
ia

: a
na

m
ne

za
 –

 ż
yw

e 
w

sp
om

ni
en

ie
, 

od
dz

ia
łu

ją
ce

 n
a 
ży

ci
e 

je
j a

ut
or

ów
; e

pi
kl

ez
a 

– 
pr

zy
w

oł
an

ie
 i 

dz
ia
ła

ni
e 

D
uc

ha
 Ś

w
ię

te
go

, 
dz

ię
ki

 k
tó

re
m

u 
ur

ze
cz

yw
is

tn
ia

 si
ę 

sł
ow

o 
ew

an
ge

lic
zn

e;
 p

ro
ro

ct
w

o 
uk

az
uj
ąc

ym
 

„r
ze

cz
y 

pr
zy

sz
łe

” 

Św
ia

de
k 

Lu
dz

ie
 d

ob
re

j 
w

ol
i: 

 
Ży

dz
i  

i p
og

an
ie

 

Sy
m

bo
lic

zn
a 

– 
ep

ok
a 

 
pa

try
st

yc
zn

a 
(I

I–
V

I w
ie

k)
 

Sy
nk

re
ty

zm
 re

lig
ijn

y 
i 

po
lit

yc
zn

y 

Pl
at

on
iz

m
 i 

st
oi

cy
zm

 –
 

po
sz

uk
iw

an
ie

 je
dn

oś
ci

, d
ua

liz
m

 
św

ia
ta

 m
at

er
ii 

i d
uc

ha
, 

po
sz

uk
iw

an
ie

 je
dn

oś
ci

 

K
on

fro
nt

ac
ja

 z
e 
św

ia
te

m
 

po
ga
ńs

ki
m

 –
 tr

an
sf

or
m

ac
ja

 
ho

ry
zo

nt
u 

se
m

ic
ki

eg
o 

na
 g

re
ck

i 

Sy
m

bo
lic

zn
a 

in
te

rp
re

ta
cj

a 
Pi

sm
a 
Św

ię
te

go
, 

św
ia

ta
 i 
ży

ci
a 

lu
dz

ki
eg

o.
 

Ca
ła

 rz
ec

zy
w

is
to
ść

 je
st

 m
ow

ą 
B

og
a 

do
 

cz
ło

w
ie

ka
, k

tó
ry

 d
ąż

y 
do

 z
je

dn
oc

ze
ni

a 
 

z 
ni

m
. 

Te
ol

og
ia

 b
ib

lij
na

 –
 sa

m
ow

ys
ta

rc
za

ln
oś
ć 

Pi
sm

a 
Św

ię
te

go
 w

yj
aś

ni
an

eg
o 

al
eg

or
yc

zn
ie

 

Pa
st

er
z,

 
m

is
trz

 
du

ch
ow

y,
 

ko
m

en
ta

to
r 

Pi
sm

a 

Lu
d 

B
oż

y 

D
ia

le
kt

yc
zn

a 
– 

ep
ok

a 
śr

ed
ni

ow
ie

cz
na

  
(V

I–
X

IV
) 

i p
óź

ni
ej

sz
e 

w
ie

ki
 

(X
V

–X
V

II
) 

Je
dn

oś
ć 

ku
ltu

ry
  

i c
hr

ze
śc

ija
ńs

tw
a 

 

A
ry

st
ot

el
iz

m
 –

 k
at

eg
or

ie
 

po
te

nc
ji 

i a
kt

u,
 p

rz
yc

zy
no

w
oś

ci
, 

su
bs

ta
nc

ji 
i p

rz
yp

ad
ło
śc

i 

M
et

od
a 

di
al

ek
ty

cz
na

: t
w

ie
rd

ze
ni

e,
 

za
pr

ze
cz

en
ie

, r
oz

w
ią

za
ni

e 
an

ty
no

m
ii.

 

In
te

le
kt

ua
liz

m
, z

ag
ub

ie
ni

e 
hi

st
or

yc
zn

eg
o 

se
ns

u 
zb

aw
ie

ni
a 

w
ia

ry
 

D
ok

to
r 

St
ud

en
ci

 
un

iw
er

sy
te

cc
y 

Po
zy

ty
w

no
- 

-k
on

tro
w

er
sy

jn
a 

–
ep

ok
a 

no
w

oż
yt

na

R
oz

bi
ci

e 
je

dn
oś

ci
 K

oś
ci

oł
a 

na
 

Za
ch

od
zi

e 
– 

w
oj

ny
 re

lig
ijn

e 
Te

ol
og

ia
 p

ro
te

st
an

ck
a:

 g
ło

sz
en

ie
 z

ba
w

ie
ni

a 
w

 C
hr

ys
tu

si
e,

 su
bi

ek
ty

w
iz

m
 

R
ef

or
m

at
or

, 
po

le
m

is
ta

, 
w

yk
ła

do
w

ca
 

Lu
d 

B
oż

y 
 

(w
 o

br
ęb

ie
 

pr
ot

es
ta

nt
yz

m
u)

 



Pr
oc

es
 se

pa
ra

cj
i p

om
ię

dz
y 

ku
ltu

rą
 a

 c
hr

ze
śc

ija
ńs

tw
em

 

H
um

an
iz

m
 

Te
ol

og
ia

 k
at

ol
ic

ka
: p

ol
em

ic
zn

a,
 w

ym
ie

rz
on

a 
pr

ze
ci

w
ko

 re
fo

rm
at

or
om

. P
od

po
rz
ąd

ko
w

an
a 

M
ag

is
te

riu
m

 K
oś

ci
oł

a.
 P

od
rę

cz
ni

ko
w

a,
 

w
yi

zo
lo

w
an

a 
z 

co
dz

ie
nn

oś
ci

 św
ie

ck
ic

h.
 

M
et

od
a 

re
gr

es
yw

na
: t

ez
a 

w
yr

aż
aj
ąc

a 
ak

tu
al

ne
 n

au
cz

an
ie

; w
yk

az
an

ie
 w

 ja
ki

 
sp

os
ób

 je
st

 o
na

 w
yr

aż
on

a 
w

 P
iś

m
ie

 Ś
w

ię
ty

m
 

i t
ra

dy
cj

i 

Se
m

in
ar

zy
śc

i, 
kl

er
  

(w
 o

br
ęb

ie
 

ka
to

lic
yz

m
u)

 

H
is

to
ry

cz
no

- 
-h

er
m

en
eu

ty
cz

na
 –

w
sp

ół
cz

es
no
ść

W
oj

ny
 św

ia
to

w
e,

 sy
st

em
y 

to
ta

lit
ar

ne
 –

 p
oc

zu
ci

e 
za

gr
oż

en
ia

 

Se
ku

la
ry

za
cj

a 

Se
pa

ra
cj

a 
po

m
ię

dz
y 

ku
ltu

rą
  

a 
ch

rz
eś

ci
ja
ńs

tw
em

 

B
ra

k 
je

dn
oś

ci
 c

hr
ze
śc

ija
ńs

tw
a 

D
ąż

en
ie

 d
o 

uw
yp

uk
le

ni
a 

zb
aw

cz
eg

o 
zn

ac
ze

ni
a 

O
bj

aw
ie

ni
a 

dl
a 

cz
ło

w
ie

ka
 

ko
nk

re
tn

eg
o 

cz
as

u 
 

Św
ia

do
m

oś
ć 

og
ra

ni
cz

on
oś

ci
 k

aż
de

go
 

sy
te

m
u 

w
ia

ry
, w

yn
ik

aj
ąc

eg
o 

z 
je

go
 

uw
ik
ła

ni
a 

w
 h

is
to

rii
 

M
yś

lic
ie

l 
Lu

dz
ie

 d
ob

re
j 

w
ol

i 



51

1 J. H. NEWMAN, Logika wiary, Warszawa 1989, s. 124–125. 
2 M. J. SCHEEBEN, Handbuch der Katholischen Dogmatik, Freiburg in B. 1873, nr 937. 

Poznanie teologiczne, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski, 
Kraków 2018, s. 51–88 (Teologia Fundamentalna, 5)
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374387262.03

II. NATURA TEOLOGII
(ks. Tadeusz Dzidek, Piotr Sikora) 

Historyczna prezentacja koncepcji teologii skłania do refleksji systema-
tycznej nad jej naturą. W literaturze można znaleźć wiele definicji teologii. 
Ich różnorodność wynika z odmiennego akcentowania poszczególnych ele-
mentów, z jakich składa się proces teologicznego poznania. I tak np. J. H. 
Newman określa teologię z punktu widzenia podmiotu (a więc z pozycji te-
go, który ją uprawia) stwierdzając, że jest ona postawą chrześcijanina, który 
przyjął wiarą Objawienie Boże i zamierza poprzez studium oraz racjonalną 
analizę zrozumieć w sposób dogłębny prawdę wcześniej przyjętą i w jej 
świetle wypowiadać się na temat całej rzeczywistości1. Definicja ta uwypu-
kla dynamikę teologii, proces jej powstawania. Z kolei inny klasyczny teo-
log XIX wieku, J. M. Scheeben, ujmował ją z punktu widzenia celu, pisząc 
że to strukturalna i organiczna ekspozycja zawartości Objawienia, tzn. pre-
zentacja uwypuklająca jego wewnętrzną jedność i wyjaśniająca jego bogac-
two2. Definicja ta wysuwa na plan pierwszy rezultat refleksji teologa – roz-
winięte poznanie  wiary. 

Poprzedni rozdział uwrażliwił nas na trzy wymiary, jakie winny być 
harmonijnie uwzględniane w teologii. Przypomnijmy, że chodzi tu o jej 
wymiar naukowy, eklezjalny i duchowy. Wydaje się, że również definicja 
powinna je zaakcentować. Stąd nasza propozycja brzmi następująco: Teolo-
gia to systematyczna refleksja nad Objawieniem, rozwijana we wspólnocie 
Kościoła i w postawie wiary oraz w świetle łaski. 

Powyższa definicja domaga się bardziej szczegółowego wyjaśnienia. 
Zawarte w niej wyrażenie – „refleksja nad Objawieniem” kieruje naszą uwa-
gę na przedmiot teologii. Stwierdzenie, że chodzi o „systematyczną” reflek-
sję, uwypukla jej wymiar naukowy. Zaakcentowanie postawy wiary 



52

i roli łaski pozwala wydobyć wymiar duchowy poszukiwań teologicznych. 
Ujęcie Objawienia w kontekście Kościoła uwrażliwia na ich wymiar ekle-
zjalny. Zarówno refleksja nad Objawieniem, jak i proces jego przekazywania 
dotyka bezpośrednio problemu języka. Te wyliczone elementy składowe de-
finicji stanowią plan niniejszego rozdziału.   

A. Przedmiot

Co jest „przedmiotem” teologii? W poszukiwaniu odpowiedzi trzeba nam
się cofnąć do XIII wieku, kiedy to postawiono ten problem, prowokując tym 
samym nie tylko jeden z najciekawszych w dziejach chrześcijaństwa sporów o 
poznanie teologiczne, ale również dając jego modelowe rozwiązanie. 

Już na samym początku Sumy teologicznej Tomasz stwierdza, że słowo 
„teologia” oznacza mówienie o Bogu. A zatem przedmiotem teologii jest 
Bóg3. Przy czym od razu daje się zauważyć pewne przesunięcie semantycz-
ne – w odniesieniu do Boga użyte jest nie tyle słowo „przedmiot”, właściwe 
w odniesieniu do innych nauk, lecz „podmiot” (subiectum). Tomasz bowiem 
wyczuwał niestosowność wyrażenia „przedmiot” w odniesieniu do Boga, 
który jest czystym duchem i całkowicie różnym od innych przedmiotów 
znajdujących się w centrum zainteresowania jakiejkolwiek nauki. A zatem 
„podmiotem” teologii jest dla Tomasza Bóg w swoim Bóstwie (Deus sub ra-
tione Deitatis) i cała rzeczywistość w odniesieniu do Niego: 

„W wiedzy świętej zaś wszystko jest rozpatrywane ze względu na Boga albo 
dlatego, że to jest sam Bóg, albo dlatego, że odnosi się to do Boga jako zasa-
dy i celu”4. 

Sformułowanie to stawało w opozycji do istniejącej wówczas tradycji 
teologicznej. Zdawał sobie z tego sprawę sam Tomasz, przytaczając inne 
opinie na ten temat. Obowiązujący wówczas podręcznik teologii – Sentencje 
Piotra Lombarda – zawierał stwierdzenie, że przedmiotem teologii są: res et 
signa – „rzeczy i znaki”. A zatem teolog miał koncentrować swą uwagę na 
wyjaśnieniu znaków, czyli zbawczego działania Boga. Z kolei w szkole św. 
Wiktora, a także we wczesnej szkole franciszkańskiej przedmiot teologii 
określano wyrażeniem: opera reparationis – „dzieło naprawy”, które rów-
nież odnosiło się do historii zbawienia. 

3 Por. TOMASZ Z AKWINU, Suma teologiczna, I, q. 1, a. 7. 
4 Tamże, I, q. 1, a. 3, [w:] Traktat o Bogu. Summa teologii, kwestie 1-26, Kraków 1999, 

s. 20.



53

Jeśli się uwzględni dziedzictwo starożytności, nietrudno zauważyć, że 
średniowieczna koncentracja uwagi na zbawieniu ujawnia dość zasadniczy 
zwrot w rozumieniu teologii. Dysputy trynitarne i chrystologiczne toczące 
się pomiędzy Soborami Nicejskim (325) i Chalcedońskim (451) zarysowały 
rozróżnienie na „teologię” i „ekonomię”. „Teologia” oznaczała, zwłaszcza 
na Wschodzie (w kręgu języka greckiego), doktrynę o Bogu i Trójcy Świę-
tej, w odróżnieniu od „ekonomii”, rozumianej jako opis historii dzieła zba-
wienia dokonanego przez Wcielenie Syna Bożego. „Teologia” kontempluje 
życie Boga w Nim samym; „ekonomia” rozważa działanie Boga w świecie. 
Tak wyrażają się m.in. św. Atanazy († ok. 373) czy Euzebiusz z Cezarei 
(† ok. 340). 

Stanowisko Tomasza, upatrującego w Bogu podmiot-przedmiot teologii 
było zatem nie tylko próbą zachowania równowagi pomiędzy „teologią”  
i „ekonomią”, ale nadaniem w refleksji teologicznej pierwszeństwa teologii 
nad ekonomią. Jak zauważa Ratzinger, nie chodziło w tym ujęciu jedynie 
o czysto teoretyczny, abstrakcyjny spór5. Rozciągał się on bowiem na okre-
ślenie metody i celu w teologii. W ujęciu Tomaszowym była ona postrzega-
na jako scientia speculativa, natomiast według drugiego ujęcia – francisz-
kańskiego – jako scientia practica.

Zdaniem Ratzingera, historia ostatnich dziesięcioleci pokazała, jak nie-
bezpieczne jest przeakcentowanie teologii jako nauki praktycznej, której 
uwaga koncentruje się na zbawieniu i na chrystologii zamkniętej w kręgu hi-
storyczno-antropologicznym. Tego rodzaju koncentracja, z zagubieniem 
ukierunkowania na tajemnicę Boga w Nim samym, może sprawić, że teolo-
gia zamyka się na rzeczywistość samego Boga i porusza się w obrębie rze-
czywistości doczesnej. Tym samym gubi to, co do niej należy – ukazać, że 
ostatecznie Bóg jest celem człowieka, który dzięki dziełu Jezusa Chrystusa 
przewyższa siebie i historię, by stanowić jedno z Bogiem. 

To, co Tomasz tak mocno zaakcentował w kwestii przedmiotu teologii, 
stało się również zagadnieniem refleksji św. Bonawentury (ok. 1217–1274). 
Również on posiadał intuicję, że podmiotem teologii jest Bóg. Tę intuicję  
w sposób znaczący teologicznie pogłębił w końcowej fazie swojej twórczo-
ści i wyraził m. in. w Breviloquium i Itinerarium mentis in Deum (Droga 
umysłu do Boga). To pogłębienie i oryginalne ujęcie przedmiotu-podmiotu 
teologii dokonało się u Bonawentury – jak zauważa Ratzinger – pod wpły-
wem myśli Pseudo-Dionizego Areopagity (ok. V–VI w.)6, u którego żywe 

5 Por. J. RATZINGER, Theologische Prinzipienlehre, München 1982, s. 331–339. 
6 Por. J. RATZINGER, Die Geschichtstheologie des hlg. Bonaventura, München-Zürich 

1959, s. 92. 



54

było starożytne greckie znaczenie „teologii”, pojmowanej jako mowa same-
go Boga (bogów), a nie ludzka nauka o Nim. Dlatego też konsekwentnie na-
zywano teologami poetów, uznawano ich bowiem za głos bogów, narzędzie 
boskiej mowy. Pseudo-Dionizy, według tej tradycji językowej, określił Pi-
smo Święte mianem „teologii”.  

Późny Bonawentura, jak pisze Ratzinger, przejął się tym użyciem języ-
kowym i oparł na nim swoją dalszą refleksję. W Breviloquium zawarte są 
znaczące słowa: „(...) pisma święte zwane teologią” (sacrae scripturae, quae 
theologia dicitur)7. W teologii tylko sam Bóg może być jej podmiotem 
i dlatego też jedynie Pismo Święte jest teologią w prawdziwym tego słowa 
znaczeniu. A zatem następuje tutaj pogłębienie rozumienia Boga jako pod-
miotu teologii. On nie tylko jest centrum zainteresowań teologii, lecz Tym, 
który w teologii mówi w swoim imieniu. Biblia nie tylko opowiada o Bogu, 
ale jednocześnie umożliwia mówienie samego Boga. Bonawentura nie za-
pomina jednak, że mówienie Boga to jednocześnie mówienie człowieka. Na-
tchnieni autorzy piszą sami od siebie, jednakże są oni teologami w tym sen-
sie, że poprzez nich Bóg jako podmiot wchodzi ze swoim słowem w historię. 
Ta wyjątkowa pozycja Biblii wobec całej późniejszej historii zostaje u Bo-
nawentury w pełni uwypuklona i jednocześnie staje się ona modelem dla ca-
łej późniejszej teologii. Biblijny model teologa, podany przez Bonawenturę, 
jest jednocześnie kryterium oceny dla każdego późniejszego teologa: Na ile 
w jego twórczości wypowiada się sam Bóg? Nie tylko – czy jest On praw-
dziwym centrum jego zainteresowań, ale właśnie – czy pozwala mówić 
przez swą własną osobę samemu Bogu? 

Bez wątpienia tylko ta refleksja może być uważana za teologiczną, któ-
rą wyprowadzi się z perspektywy Objawienia. Św. Tomasz, a za nim cała 
scholastyka, określała to terminem lumen quo8. A zatem światłem intelektu, 
dzięki któremu teologia może budować swoją refleksję na temat Boga, środ-
kiem obiektywnym, poprzez który Bóg żywy staje się dostępny dla teologii 
– jest Objawienie, odkrycie się Boga w Nim samym. To klucz charakteryzu-
jący teologię chrześcijańską.

Teolog przyjmuje Objawienie aktem wiary. Czasami podejmowane są 
próby rozważenia sytuacji, w której człowiek pozbawiony wiary przyjmuje 
Objawienie jako zespół założeń, od których wychodzi dalej w swoim rozu-
mowaniu. Tego rodzaju koncepcja byłaby jednak możliwa, gdyby przedmio-
tem teologii uczynić jedynie objawioną doktrynę. Dziedzictwo złotego wie-

7 Breviloquium, Prol., [w:] Opera omnia, t. 7, Parisiis 1866, s. 233–240. 
8 Por. TOMASZ Z AKWINU, Komentarz do I Księgi Sentencji, prol., a. 3, sol. 3; por. 

R. LATOURELLE, Théologie, science du salut, Paris–Montréal 1968, s. 25.



55

ku scholastyki wskazuje, że takie ujęcie jest nie do przyjęcia. Ostatecznie w 
teologii chodzi o subiectum – Boga żywego i osobowego, co zakłada zwrot-
ną relację między wypowiadanymi sądami a wypowiadającym się przez nie 
Stwórcą. 

Nie można zapomnieć, że żywy i osobowy Bóg ma charakter absolut-
ny. Przekracza zatem wszelkie nasze kategorie, nie może w żaden sposób 
być uprzedmiotowiony, zobiektywizowany. Możemy o Nim mówić tylko ja-
ko o Tym, który – święty i doskonały – umożliwia zbawienie nasze i całego 
świata. Bóg może nam być dany jedynie w naszej „trosce ostatecznej” – 
w dążeniu do Niego, będącym naszym całkowitym, ostatecznym zaangażo-
waniem9. 

Tak oto dochodzimy do momentu, w którym nie wystarczy już skupie-
nie naszej uwagi na roli rozumu w teologii – trzeba podjąć refleksję na zu-
pełnie innej płaszczyźnie, traktując o roli sacrum w teologii. Aby jednak 
właściwie zrozumieć to zagadnienie, trzeba najpierw odpowiedzieć na pyta-
nie: Jak możliwe jest w ogóle mówienie o Bogu; jak Ten, który nie może zo-
stać uprzedmiotowiony, staje się przedmiotem ludzkiej wypowiedzi. 

B. Język teologii

Język jest jednym z najważniejszych elementów każdej religii, a tym
bardziej chrześcijaństwa, które głosi przecież, że „na początku było Słowo” 
(J 1,1). Objawienie biblijne dokonało się przez „słowa i czyny wzajemnie ze 
sobą powiązane”10, ale – jak zaznacza Sobór Watykański II – to słowa wyja-
śniają czyny. Język jest narzędziem, którym tworzy się teologię. Tak więc 
jego możliwości i ograniczenia są możliwościami i ograniczeniami teologii. 
Dlatego nie można być dobrym teologiem, nie znając istotnych cech języka 
religijnego, a ściślej – teologicznego. Jest się bowiem wtedy narażonym na 
błędną interpretację źródłowych tekstów niosących Objawienie, a więc na 
jego całkowite niezrozumienie.  

9 Por. rozważanie na temat idei Boga z tomu 1, s. 21–27; Por. też: P. SIKORA, Słowa  
i zbawienie. Dyskurs religijny w perspektywie filozofii Hilarego Putnama, Kraków 2004, 
s. 256–264; P. TILLICH, Teologia systematyczna, t.1, Kęty 2004, s. 18–22 i 196–199.

10 SOBÓR WATYKAŃSKI II, Konstytucja dogmatyczna „Dei Verbum” (skrót: KO), [w:] 
Konstytucje – dekrety – deklaracje. Tekst łacińsko-polski, Poznań 1967, nr 2. 



56

1. Język religijny – język teologii

Rozróżnienie języka religijnego i teologicznego ma charakter wyodręb-
nienia części z większej całości – język teologiczny jest bowiem fragmentem 
języka religijnego. Wyodrębnienie to jest konieczne ze względu na zakres 
zagadnień poruszanych niżej. Niemniej jednak bliższa analiza wykaże, że 
pomiędzy teologią a pozostałymi obszarami języka religijnego, a nawet ca-
łym obszarem religii jako takiej, istnieją fundamentalne związki, które nie 
mogą być rozerwane bez zafałszowania natury wszystkich tych rzeczywisto-
ści. 

Za cechę wyróżniającą język teologii spośród pozostałych rodzajów ję-
zyka religijnego można uznać formę przyjmowaną przez jego wyrażenia – 
mianowicie formę twierdzeń i związane z nią roszczenie do prawdziwości11. 
Oczywiście, można w tym miejscu postawić zarzut, że takie wyróżnienie jest 
sztuczne: wszak mówi się o teologii np. hymnów czy psalmów, które są 
prośbami, dziękczynieniami i wcale nie mają formy twierdzeń. Istotnie, mó-
wi się tak (co jest słuszne), niemniej jednak teologię danego hymnu stanowi 
to, co stwierdza się w nim o rzeczywistości – czyli co można sformułować w 
formie szeroko rozumianego twierdzenia. Szeroko rozumianego – gdyż do-
puszczającego użycie języka metaforycznego czy symbolicznego. 

2. Krytyka języka teologii

Problemem, od którego musimy zacząć analizę języka teologii, jest
kwestia znaczenia twierdzeń teologicznych. 

W historii myśli wysuwano pod adresem teologii zarzuty, iż jej twier-
dzenia nie mają żadnego znaczenia informacyjnego (opisowego). Zarzuty te 
najczęściej wynikały z przyjęcia pewnej ogólnej teorii znaczenia. Tak np. 
neopozytywiści związali znaczenie zdań z obserwacją empiryczną. Twier-
dzenie, według tego poglądu, by „być w ogóle twierdzeniem, musi głosić, że 
rzeczy mają się tak, a  n ie  inaczej” 12. To zaś w neopozytywistycznej, em-
pirystycznej tradycji oznacza, że „mogą istnieć obserwowalne stany rzeczy, 
które wykażą, iż jest ono [dane twierdzenie] albo prawdziwe, albo fałszy-

11 Poza stwierdzeniami język zawiera prośby, pytania, obietnice itp. – czyli jego wyra-
żenia pełnią rozmaite funkcje, które nie wiążą się bezpośrednio z roszczeniem do prawdziwo-
ści. Należy też pamiętać, że samo stwierdzanie może przybierać rozmaite formy; łączy je to, 
że zarzut: „to nieprawda”, jest najcięższym zarzutem, jaki można takim wyrażeniom posta-
wić. 

12 A. FLEW, Teologia a falsyfikacja, [w:] B. STANOSZ (red.), Fragmenty filozofii anali-
tycznej. Filozofia religii, Warszawa, 1997, s. 37. 



57

we”13. Znaczeniem zdania okazuje się metoda jego empirycznej weryfikacji 
lub falsyfikacji (np. zdanie „Janek jest moim przyjacielem” znaczy, że sto-
sunkowo dobrze się znamy i rozumiemy; że jeśli znajdę się w potrzebie, 
pomoże mi w miarę swoich możliwości; że nie działa i nie będzie działał na 
moją niekorzyść itp., wiadomo więc, co zrobić, by się przekonać o stosunku 
Janka do mnie). Pozytywiści zarzucają teologom, że twierdzą np.: „Bóg, 
Stwórca świata, kocha ludzi”, lecz zaprzeczają, jakoby jakikolwiek stan rze-
czy w rzeczywistości poznawalnej empirycznie – nawet epidemie, trzęsienia 
ziemi i inne klęski przynoszące wielkie cierpienia wielu niewinnym dzie-
ciom – świadczyły przeciwko twierdzeniu o miłości Stwórcy do stworzenia. 
Tak więc, mówią pozytywiści, twierdzenia teologów są puste – „zabite” ty-
siącami zastrzeżeń:  że miłość Boska jest inna niż ludzka, że „niezbadane są 
wyroki Boga” itp. 

Próbą uratowania sensowności języka teologii wobec powyższych za-
rzutów było sięgnięcie do nieco szerszej teorii znaczenia, głoszącej, iż zna-
czeniem danego wyrażenia językowego jest funkcja, jaką pełni ono w życiu 
jego użytkowników, przy czym nie musi ona być funkcją informacyjną14. 
Uważne spojrzenie na funkcjonowanie języka w obszarze religii ujawnia, że 
odgrywa on wielką rolę w modlitwie, sprawowaniu kultu, napominaniu 
i kierowaniu życiem – funkcja teoretyczna jest tylko jedną z wielu, w dodat-
ku istotnie powiązaną z pozostałymi. Uznano więc, że twierdzenia teolo-
giczne nie są bezsensownym bełkotem. Choć tylko na pozór mówią coś  
o Bogu, człowieku czy świecie – tak naprawdę pełnią inną rolę: wyrażają
i kształtują uczucia wyznawców, kierują ludzkim postępowaniem, scalają
wspólnotę itp., nie są więc ani prawdziwe, ani fałszywe.15

Koncepcja powyższa jest jednak wadliwa. Po pierwsze, jest fałszywa 
empirycznie: wyznawcy  wielu religii chcą coś twierdzić o przedmiocie swej 
wiary – pojęcie „prawda wiary” – dla wielu religii, w tym chrześcijaństwa 
ma znaczenie fundamentalne. Po drugie, wiele postaw i zachowań ma sens 
tylko wtedy, gdy świat (i Stwórca) jest jakiś: taki, a nie inny. Pewne prze-
świadczenia co do natury rzeczywistości są implicite zawarte w sposobie ży-
cia. Np. planowanie przyszłości czy rutynowe powtarzanie pewnych zacho-
wań (odkręcanie kurka, by pociekła woda potrzebna do porannego mycia 
zębów) zawiera milcząco wiarę w niezmienność i powtarzalność określo-

13 M. PETERSON, Czy można sensownie mówić o Bogu?, [w:] „Znak” (1995), nr 487 
(12), s. 40. 

14 Zwolennicy tego poglądu powołują się przede wszystkim na tzw. „drugą” filozofię 
L. Wittgensteina, a także na prace J. L. Austina.

15 Por. np. R. B. BRAITHWAITE, Wiara religijna w oczach empirysty, [w:] B. STANOSZ 
(red.), Fragmenty filozofii analitycznej. Filozofia religii, dz. cyt.  



 58

nych (czasem niezbyt precyzyjnie) zależności w świecie. Poświęcanie czasu 
modlitwie wiąże się z przekonaniem, że wypowiadane podczas niej słowa 
nie są posyłane w pustkę. Wszelkie wypowiedzi wyrażające zamiar danego 
postępowania zakładają możliwość sformułowania twierdzeń na temat rze-
czywistości, które nadają sens danemu postępowaniu. Wszystko to odnosi 
się także do religii. Musimy porzucić próby obrony języka religijnego kosz-
tem odmówienia mu statusu poznawczego. Okazuje się jednak, że nie musi-
my tego statusu mu odmawiać, gdyż sama zasada weryfikacji lub falsyfikacji 
jest nie do obrony. 

Brzmi ona bowiem: „znaczeniem zdania jest metoda jego weryfika-
cji/falsyfikacji” i nie może być ani weryfikowalna, ani falsyfikowalna empi-
rycznie. Jeśli więc jest prawdziwa, sama może być jedynie wyrazem czyjejś 
postawy wobec języka (np. „będę się zajmował tylko twierdzeniami weryfi-
kowalnymi lub falsyfikowalnymi empirycznie”), nie niesie jednak żadnej 
obiektywnej informacji dotyczącej znaczenia twierdzeń o rzeczywistości  
i nie może być prawdziwa ani fałszywa. Empiryczna nieweryfikowalność  
i niefalsyfikowalność twierdzeń teologii nie powoduje więc ich poznawczej 
nonsensowności. Jednak problem istnienia ich poznawczego sensu pozostaje. 

Empirycystyczna i funkcjonalistyczna krytyka poznawczego wymiaru 
religii zmusza do głębszego zastanowienia się nad pojęciem „faktu”. 

Przedstawiona wyżej krytyka poznawczego wymiaru języka teologicz-
nego zakłada istnienie jakiegoś podstawowego, faktualnego wymiaru rze-
czywistości (faktualnego, czyli takiego, który można obiektywnie pozna-
wać), ostro oddzielając ten wymiar od wszystkiego, co można nazwać war-
tością, oceną, zajęciem postawy wobec rzeczywistości itp. W tej perspekty-
wie język opisujący ów wyróżniony wymiar faktualny posiada znaczenie in-
formacyjne, a inne wypowiedzi mogą być jedynie ekspresją subiektywności. 
Pierwszy język to przede wszystkim język nauki, drugi – etyki, religii, poezji 
itp. Język potoczny może być informacyjny, lecz stanowi wtedy niedoskona-
łą formę nauki (prenaukę). 

Wyróżnienie jednego, jedynego poziomu faktów okazuje się jednak 
niewykonalne. Czy faktem jest (tylko) ruch określonych ciał fizycznych  
w przestrzeni; czy to, iż w wyniku tego ruchu (machnięcia ręką i trzymanym 
w niej nożem) jedno ciało przestało być żywe; a może do kwestii faktów na-
leży, czy była to obrona konieczna, czy morderstwo z premedytacją? Lu-
dwig Wittgenstein w Dociekaniach filozoficznych zwrócił uwagę na ciekawe 
zjawisko: da się namalować układy linii, które możemy równie dobrze po-
strzegać jako dwie zupełnie inne figury, np. albo jako kaczkę, albo królika 
(choć nie możemy postrzegać obu zwierząt równocześnie) – opis położenia 
namalowanych linii, jakkolwiek na swoim fizycznym poziomie nie zawiera 



59

żadnego braku, nie wystarcza do stwierdzenia, co przedstawia rysunek. Inni 
filozofowie poszli tym tropem i sformułowali zasadę, że widzimy a szerzej – 
doświadczamy rzeczywistość zawsze jako coś pojęciowo określonego16.  
W nasze poznanie i doświadczenie świata w sposób nieusuwalny wbudowa-
na jest interpretacja. To, co poznajemy w danej sytuacji, zależy nie tylko od 
samej zewnętrznej sytuacji, ale także od naszej „wiedzy tła”, całościowej 
wizji świata, jaką posiadamy. Nie da się przeprowadzić ostrej granicy po-
między jednym, wyróżnionym poznawczym sposobem patrzenia na świat,  
a innymi – niepoznawczymi i subiektywnymi. Rozmaite sposoby patrzenia 
ujawniają różnorodność aspektów poznawanej rzeczywistości, które dotyczą 
różnych „poziomów” rzeczywistości i często są ze sobą powiązane w sposób 
„piramidalny”, tzn. aspekt z wyższego poziomu zakłada aspekt z niższego. 
W przywołanym przykładzie Wittgensteina aspektem niższego poziomu jest 
położenie w przestrzeni fizycznej określonych linii, aspektem poziomu wyż-
szego – znaczenie, to, co owe linie przedstawiają. 

Powyższe rozważania mają istotne znaczenie dla kwestii funkcji infor-
macyjnej języka teologii. Okazuje się bowiem, że nawet jeśli nie niesie on 
żadnej informacji empirycznej17, może mówić o aspektach rzeczywistości 
empirycznie niestwierdzalnych. Spojrzenie na świat jako na stworzenie nie 
jest jedynie subiektywną postawą. Kwestia, czy dane wydarzenie jest szcze-
gólnym Bożym znakiem (i co znaczy) należy do kategorii faktów, mimo iż 
można się o nią spierać, zgadzając się całkowicie na poziomie danych empi-
rycznych. Pytanie wtedy brzmi: co znaczą te właśnie, znane nam wszystkim 
wydarzenia? (I jest ono podobne do tego: co przedstawiają te właśnie, do-
strzegane przez nas wszystkich linie namalowane na papierze)18. Np. wierzą-

16 Por. J. HICK, Wiara chrześcijańska w świetle koncepcji doświadczenia-jako, „Znak” 
(1994), nr 464 (1), s. 66–80, I. G. BARBOUR, Mity modele paradygmaty, Kraków 1984.  

17 Oczywiście są twierdzenia teologii niosące taką informację, np. iż konkretny czło-
wiek o imieniu Jezus rzeczywiście umarł na krzyżu. Poznawcza zawartość takich twierdzeń 
nie była jednak nigdy kwestionowana – ewentualnie kwestionowano ich prawdziwość – dys-
kusja w tej sprawie odbywała się jednak na poziomie empirycznym, dostępnym i dla niewie-
rzącego. Jednakże twierdzenie, iż Jezus z Nazaretu rzeczywiście umarł na krzyżu, stwierdzo-
ne poza kontekstem chrześcijańskim, nie jest twierdzeniem teologicznym. 

18 Należy w tym miejscu odeprzeć zarzut, iż kwestia obiektywnej prawdziwości doty-
czy tylko najniższego, niespornego poziomu (np. linii na papierze), zaś wybory na wyższych 
poziomach są całkowicie subiektywne, nie dotyczą obiektywnych faktów. Istnieją poważne 
argumenty, że nie istnieje najniższy, całkowicie niesporny poziom (por. liczne prace H. PUT-
NAM, m.in.: Realism with a Human Face, London Eng. 1990; Renewing Philosophy, London 
Eng. 1992; Wiele twarzy realizmu [w:] Wiele twarzy realizmu i inne eseje, Warszawa 1998). 
Po drugie, trudno zaprzeczyć, że wyższe poziomy istnieją, np. ktoś widzi dane linie jako 



60

cy, prowadzący niezwykle aktywne życie poświęcane coraz bardziej zara-
bianiu wielkich pieniędzy, może uznać wypadek samochodowy, zmuszający 
go do wielodniowej bezczynności w szpitalnym łóżku, za znak Boga, który 
wzywa go do przewartościowania i zmiany życia; przy czym takie odczyta-
nie wypadku nie kłóci się w żadnym stopniu z uznaniem za prawdziwe, i na 
swoim poziomie wyczerpujące, naturalnych przyczyn tego zdarzenia (za du-
ża prędkość, śliska jezdnia, niesprawne hamulce itp.).  

3. Przedmiot języka teologii

Możemy teraz zastanowić się, o czym mówi język teologii. Według
klasycznej koncepcji, przedmiotem teologii jest przede wszystkim Bóg 
i stworzenia – o tyle, o ile odnoszą się do Boga jako do swej zasady lub ce-
lu19. Tak więc wydaje się, że język teologii w pierwszym rzędzie mówi 
o Bogu. Okazuje się jednak, że sprawa wcale nie jest prosta. Choć bowiem
nie musimy zgadzać się na empirycystyczne ograniczenia sensowności języ-
ka, pozostaje faktem, iż jest on przystosowany zasadniczo do mówienia
o świecie, w którym żyjemy – czyli o rzeczywistości stworzonej. Łatwo jest
mówić o Bogu (bogach) tym religiom, które uważają Go (ich) za jeden
z elementów świata, choćby najdoskonalszy. Okazuje się jednak, że wtedy
Bóg – dopóki traktujemy Go jako przedmiot, jeden z bytów, choćby najwyż-
szy – mógłby być większy, niż nasze aktualne o Nim pojęcie. W tradycji bi-
blijnej i chrześcijańskiej następuje więc oczyszczenie pojęcia Boga z wszel-
kiej ograniczającej Go konkretności i ostatecznie stwierdzenie, że Bóg nie
jest jednym spośród bytów, lecz Samym Bytem, Podstawą Bycia (i pozostaje
bardzo niejasne, co znaczą te określenia). Teologia chrześcijańska odrzuca
wszelką antropomorfizację i w ogóle „światomorfizację” Boga, a jednocze-
śnie „wyraża swoją ufność w możliwość mówienia o Bogu wszystkim lu-
dziom i z wszystkimi ludźmi”20. Ta ufność wiąże się ze świadomością, że
„ponieważ nasze poznanie Boga jest ograniczone, ograniczeniom podlega
również nasz język, którym mówimy o Bogu”21. Trzeba więc widzieć owe
możliwości i ograniczenia.

Ponieważ, jak już zostało powiedziane, nasz język nabiera znaczenia 
w wyniku naszych interakcji ze światem, „nie możemy określać Boga ina-

                                                                                                                                                                                                                                    

kaczkę, ktoś inny jako królika, ktoś jeszcze inny jako chaotyczny rysunek – każdy widzi co 
innego, ale wszyscy coś widzą i można powiedzieć co. 

19 Por. Św. TOMASZ Z AKWINU, Summa Theologiae, I, 1, 3.  
20 Katechizm Kościoła Katolickiego (1992), Poznań 1994, 39 (odtąd skrót: KKK). 
21 KKK, 40. 



61

czej, jak tylko biorąc za punkt wyjścia stworzenie”22. Droga ta jest możliwa, 
gdyż istnieje jakieś podobieństwo pomiędzy doskonałościami stworzeń,  
a doskonałością Boga – „możemy Go więc określać na podstawie doskona-
łości Jego stworzeń”23. 

Istnieje kilka sposobów rozumienia, jak słowa oznaczające doskonało-
ści stworzeń odnoszą się i opisują doskonałość Boga. Należą one do teologii 
pozytywnej. 

4. Teologia pozytywna (katafatyczna) i dosłowne użycie języka

Pierwsza koncepcja głosi, iż opisując Boga, używamy słów w zwy-
kłych sensach, a tym, co różni Boga od stworzeń, jest niezwykły stopień, 
„natężenie” doskonałości Boskich i istnienie w Bogu kombinacji doskonało-
ści, które nie występują w świecie stworzonym. Zwolennicy tego rozwiąza-
nia argumentują, że doświadczając na co dzień różnych stopni tej samej do-
skonałości (np. miłosierdzia, potęgi), możemy utworzyć sobie pojęcie „bar-
dziej doskonały (miłosierny, potężny) od...” i zastosować je do Boga, mó-
wiąc, iż jest On bardziej doskonały (miłosierny, potężny) od wszystkiego 
i wszystkich na świecie. 

Problemy powyższego ujęcia zaczynają się jednak w momencie, gdy 
zechcemy powiedzieć, że Bóg jest n ieskończenie  doskonały (miłosierny, 
potężny). Nie jest bowiem jasne, czy potrafimy pozytywnie zrozumieć poję-
cie nieskończonej doskonałości. Inne problemy nastręcza tradycyjna doktry-
na katolicka, utrzymująca, iż Bóg jest doskonale prosty, a więc że nie można 
traktować Jego doskonałości jak doskonałości człowieka – w przypadku któ-
rego rozróżniamy konkretny podmiot i orzekane o nim różne cechy. Opisu-
jąc człowieka, mówimy: Jan jest dobry, Jan jest mocny, itd. W przypadku 
opisu Boga najwłaściwsze jest mówienie: Bóg jest swoją dobrocią, Bóg jest 
swoją (wszech)mocą itd. Dobroć Jana nie jest mocą Jana, natomiast dobroć 
Boga (którą On jest) jest (wszech)mocą Boga (którą On jest). Już ta różnica 
pokazuje, że ujmowanie doskonałości Boga poprzez spotęgowanie do nie-
skończoności zwykłych doskonałości się nie sprawdza. Dodatkowy problem 
w istotny sposób dotyczący języka, sprawia fakt, że mówiąc „Bóg jest swoją 
dobrocią”, naruszamy fundamentalną logiczną zasadę niemieszania dwóch 
typów logicznych: pojęć oznaczających konkrety i pojęć oznaczających abs-

22 Tamże. 
23 Tamże, 41.  



 62

trakty24. Pomieszanie takie prowadzi do budowania zdań: „Spodnie to jest 
zieleń”, które są ewidentnie pozbawione znaczenia25. 

Powyższe problemy wskazują, że nie można doskonałości Boga trak-
tować jako doskonałości normalnych, występujących w świecie. Kościół ka-
tolicki uroczyście stwierdził tę prawdę na Soborze Laterańskim IV, ogłasza-
jąc, że „gdy wskazujemy na podobieństwo między Stwórcą i stworzeniem, to 
zawsze niepodobieństwo jest jeszcze większe”26. 

Próbą rozwiązania powyższego dylematu jest koncepcja orzekania ana-
logicznego27. Tradycyjnie rozróżniano dwa rodzaje analogii: proporcjonal-
ności i atrybutywną. Analogia proporcjonalności w swoim klasycznym wy-
daniu przybiera następującą postać: dana doskonałość (np. dobroć) Boga po-
zostaje w takim stosunku do natury Boga, jak odpowiednia doskonałość 
człowieka do natury tego ostatniego. Niestety, zastosowanie tej analogii mo-
że nam przynieść jakieś poznanie nieznanego członu analogii tylko w przy-
padku, gdy znamy skądinąd trzy pozostałe człony. Aby wiedzieć, czym jest 
dobroć Boga, musimy znać już wcześniej nie tylko naturę i dobroć człowie-
ka, lecz także naturę Boga. A tej ostatniej nie znamy tak samo, jak i Jego do-
broci.  

Analogia atrybutywna też niewiele nam pomoże. Przykładem właści-
wego zastosowania analogii atrybutywnej jest mówienie o zdrowym czło-

                                                                                                                                                                                                                                    
24 Por. A. N. PRIOR, Czy można dyskutować o religii, [w:] B. STANOSZ, Fragmenty filo-

zofii analitycznej. Filozofia religii, dz. cyt., s. 351. Logika, analizując to o czym mówi język, 
odróżnia kilka „typów bytów”: indywidua, własności, relacje. Odpowiednio język zawiera 
słowa należące do różnych typów logicznych: stałe idywiduowe, symbole funkcyjne i rela-
cyjne. W języku naturalnym (potocznym) słowa należące do różnych typów logicznych mogą 
posiadać taką samą formę gramatyczną, nie zmienia to jednak faktu, że ich typ pozostaje róż-
ny. W normalnym użyciu języka interesujące nas tu pojęcia abstrakcyjne oznaczają cechy 
(własności) przedmiotów konkretnych. Cecha taka jest abstraktem, ponieważ może być roz-
patrywana w oderwaniu od przedmiotów, którym przysługuje (abstraho, łac. – odrywać),  
i dlatego też – przypisywana, jako ta sama, różnym przedmiotom (w interesującym nas przy-
padku byłyby to: Bóg i stworzenia). Z tych właśnie powodów nie może być  przedmiotem 
konkretnym, któremu przysługuje. 

25 W odróżnieniu od zdań poprawnie zbudowanych i posiadających znaczenie, choć 
fałszywych, np.: „Spodnie to mebel”. 

26 Cyt. za KKK, 43. 
27 Poniższe rozważania dotyczą pojęcia analogii rozumianego w ścisłym, logicznym 

sensie. Często w teologii mówi się o wyrażeniach analogicznych, mając na myśli język okre-
ślany przez nas jako metaforyczny lub symboliczny. Choć z kontekstu wypowiedzi przeważ-
nie wynika, o jakie rozumienie analogii autorowi owej wypowiedzi chodzi, brak werbalnego 
odróżnienia analogii od metafory i symbolu jest niebezpieczny, może bowiem prowadzić do 
nieporozumień – sugerując, że dana wypowiedź metaforyczna (a nazwana analogiczną) do-
słownie opisuje jakąś cechę Boga. 



63

wieku, zdrowej żywności i zdrowym trybie życia. Cechę zdrowia orzeka 
się tu analogicznie – nie tak samo bowiem człowiek jest zdrowy, jak 
zdrowa jest żywność. Możemy jednak wyjaśnić istotę różnicy i podstawy 
uprawniającej do orzekania analogicznego – jedzenie zdrowej żywności 
przyczynia się (a my wiemy jak) do zdrowia człowieka. W przypadku Bo-
ga i stworzenia na podstawie analogii atrybutywnej możemy powiedzieć 
jedynie tyle: Bóg jest dobry w taki sposób, że i stworzenia mogą być, są, 
dobre (świadomie nie używamy sformułowania: „jest przyczyną dobroci 
stworzeń”, gdyż w równym stopniu nie wiemy, w jaki sposób Bóg jest do-
bry, ani w jaki sposób jest przyczyną). Niestety nic nam to nie mówi, w 
jaki sposób Bóg jest dobry. 

Orzekanie analogiczne może być poznawczo pożyteczne jedynie jeśli 
się je zrozumie następująco: gdy człowiek jest dobry, wiemy, jaką postawę 
możemy zająć wobec niego: możemy mu zaufać, nie musimy się go obawiać 
itp. Analogicznie: Bóg jest dobry, to znaczy, że sensowne jest zajęcie wobec 
Niego określonej postawy. Nie mówimy tu nic o Bogu wprost, określamy 
Go poprzez wskazanie wobec Niego naszej najwłaściwszej postawy.  

Nie jest to rezygnacja z informacyjnej funkcji języka teologii i przejście 
na pozycje niekognitywistycznych koncepcji podstawowych, tj. uznających 
twierdzenia teologii za wyrażenia, które nie opisują żadnej rzeczywistości, 
lecz są jedynie deklaracjami prowadzenia określonego sposobu życia. Za-
kładamy bowiem nadal, że istnieje zależność pomiędzy rzeczywistością  
a przyjmowaną wobec niej postawą. Twierdzenia mówiące, jaka postawa 
wobec Boga jest właściwa, mówią więc też coś, choć tylko pośrednio, o Bo-
gu28. Niemniej jednak pozytywnie i bezpośrednio nie możemy powiedzieć, 
jaki i kim Bóg jest, lecz jedynie „jakie miejsce zajmują inne byty w stosunku 
do Niego”29. 

5. Teologia negatywna (apofatyczna)

Dosłownie i bezpośrednio możemy powiedzieć jedynie to, kim i jaki
Bóg nie jest. Jest to niezwykle ważna zdolność, gdyż chroni nas ona przed 
bałwochwalstwem – sprowadzeniem Boga do poziomu innych, stworzonych 
bytów, czyli uznania stworzonego bytu za Boga – i uzdalnia do spotkania 
Boga prawdziwego. Tak więc mówimy przede wszystkim, że Bóg nie jest 
bytem pośród innych bytów i to istotnie pogłębia rozumienie języka teologii. 

28 Podobne stanowisko zajmuje D. EVANS w: The logic of Self-Involment. Naszym zda-
niem, zakwalifikowanie go przez I. Barboura do przedstawicieli nonkognitywistów jest błędne. 

29 Por. KKK, 43. 



64

Wcześniej wspomnieliśmy o gramatyczno-logicznej niepoprawności zdania: 
„Bóg jest swoją dobrocią”, upodabniającą je do nonsensownych zdań typu: 
„Spodnie to jest zieleń”. Jeśli jednak Bóg nie jest bytem pośród bytów, to 
słowo „Bóg”, choć wygląda na imię własne (nazwę), tak naprawdę nim nie 
jest. Imię własne oznacza bowiem zawsze jakiś konkret, dający się wyróżnić 
i postawić obok innych konkretów. Słowo „Bóg” nie jest też rzeczownikiem 
abstrakcyjnym – Bóg to nie własność bytów stworzonych. Kategorie konkre-
tu i abstraktu nie stosują się do Boga. Podobnie ma się sprawa ze słowem 
„dobroć”. Nie jest ono rzeczownikiem abstrakcyjnym, oznaczającym jakąś 
własność. Dobroć Boska to nie własność w sensie własności występujących 
w świecie stworzonym – ma przecież nie być różna od Boga. Bóg nie jest 
niczym w świecie, On nie jest światem jako całością. Dlatego każde zdanie, 
którego forma wskazuje, że mówi coś wprost o Bogu (np.: „Bóg jest Oj-
cem”, „Bóg jest miłością”, „Bóg istnieje”) musi być zaprzeczone. Nie może 
być usunięte z języka teologii i religii, ma bowiem do spełnienia istotną rolę, 
niemniej jednak, by nie doprowadzić do bałwochwalstwa, musi być zaprze-
czone. Zaprzeczenie takie nie jest jednak tylko zwykłą logiczną negacją: 
„Bóg nie jest Ojcem”, „Bóg nie jest miłością”, „Bóg nie istnieje”. Wtedy nie 
byłoby możliwe utrzymywanie obu sprzecznych tez. Jednak, jak pisze Pseu-
do-Dionizy: „Nie należy sądzić, że w tym przypadku zaprzeczenia i po-
twierdzenia sprzeciwiają się sobie”30. Te drugie, negatywne zdania też wy-
magają zaprzeczenia i to takiego, które nie byłoby powrotem do zdań pier-
wotnych (a jak wiadomo, logiczną negacją negacji danego zdania jest samo 
zdanie wyjściowe). Zaprzeczeniem, o jakie chodzi w teologii negatywnej 
(apofatycznej), jest radykalne zakwestionowanie wszystkich tych i innych 
zdań, jako całkowicie nieadekwatnych, a w ostateczności ich odrzucenie, ja-
ko twierdzeń niosących normalną informację językową. 

Relacja teologii pozytywnej i negatywnej nie jest więc taka, jak chcia-
łaby pewna koncepcja scholastyczna: że najpierw stwierdzamy coś o Bogu 
(np. „Bóg jest dobry”), potem zaprzeczamy („Bóg nie jest dobry”), a na koń-
cu wyjaśniamy pozorną sprzeczność uwznioślając pozytywne twierdzenie 
(„Bóg nie jest dobry, jak dobrzy są ludzie, Bóg jest dobry w większym stop-
niu, Bóg jest ponaddobry”). Jeśli uważamy powyższe zdania za normalne 
zdania, popełniamy fundamentalne błędy kategorialne31 i tak naprawdę nic 
nie mówimy. Co najwyżej możemy mieć poczucie zrozumienia jakiejś 
prawdy dotyczącej Boga, np. że jest On ponaddobry. To jednak będzie złud-

30 PSEUDO-DIONIZY AREOPAGITA, Teologia mistyczna, [w:] Pisma teologiczne, Kra-
ków1997, s. 164. 

31 Mieszamy różne typy logiczne. 



65

ne, „ponaddobry” nie znaczy więcej niż „glirbh”, a my zamykamy się  
w bałwochwalczym uwielbieniu dla swojej ułudy. Jest raczej tak, jak uczył 
Pseudo-Dionizy:  

„Nie istnieje ani słowo, ani imię, ani wiedza o Nim (...) nie można o Nim ni-
czego zaprzeczać ani nic pewnego orzekać, bo twierdząc o Nim lub zaprze-
czając rzeczy niższego rzędu, ani nic o Nim nie stwierdzamy, ani nie zaprze-
czamy”32.  

Jak napisał wielki teolog prawosławny Włodzimierz Łosski:  
„Apofatyzm jest to przede wszystkim dyspozycja umysłu, uchylająca się od 
tworzenia pojęć o Bogu, co wyklucza zdecydowanie wszelką teologię, (...) 
która chciałaby dostosować tajemnice mądrości Bożej do myśli ludzkiej. 
Apofatyzm jest więc kryterium, pewnym znakiem dyspozycji umysłu, pozo-
stającego w zgodzie z prawdą. W tym sensie każda prawdziwa teologia jest 
teologią na wskroś apofatyczną”33.  

Trzeba w tym miejscu koniecznie dodać, dlaczego teologia negatywna 
nie jest agnostycyzmem. Otóż wszelkie twierdzenia dotyczące apofatyzmu w 
teologii zawsze pojawiają się u Pseudo-Dionizego, pododbnie jak i u innych 
myślicieli chrześcijańskich, takich jak Ojcowie Kapadoccy, św. Hezychiusz 
z Synaju, Mikołaj z Kuzy, św. Jan od Krzyża, w kontekście nauki 
o całoosobowym zjednoczeniu z Niepojmowalnym Bogiem. W doskonały
sposób komentuje tę tradycję Włodzimierz Łosski:

„Jest to postawa egzystencjalna, która całkowicie angażuje człowieka: nie ma 
teologii abstrahującej od doświadczenia. Aby poznać Boga, trzeba się do 
Niego zbliżyć; nie jest się teologiem, jeśli nie postępuje się drogą zjednocze-
nia z Bogiem”34.  

Uwyraźnia się tu prawda dostrzegana nawet przez stojących z boku 
chrześcijaństwa filozofów religii: nie wolno oddzielać języka religijnego, 
nawet teoretycznego, od całokształtu życia, jakim jest dana religia. W chrze-

32 PSEUDO-DIONIZY AREOPAGITA, Teologia mistyczna, dz. cyt., s. 170 
33 W. ŁOSSKI, Teologia mistyczna Kościoła Wschodniego, Warszawa 1989, s. 34. Nie 

wahamy się powoływać na teologa prawosławnego, ponieważ Sobór Watykański II stwier-
dza, że „niektóre aspekty objawionych tajemnic czasem znajdują stosowniejsze ujęcie i lep-
sze naświetlenie u jednych niż u drugich” (Unitatis redintegratio, 17), zaś JAN PAWEŁ II, w 
Liście apostolskim Orientale lumen, uznaje wyraźną świadomość apofatyzmu za jeden z tych 
skarbów tradycji Kościołów Wschodu, który jest „elementem niezwykle istotnym dla pełniej-
szego i bardziej całościowego zrozumienia doświadczenia chrześcijańskiego” (por. nr 5 i 16).   

34 W. ŁOSSKI, Teologia mistyczna Kościoła Wschodniego, dz. cyt., s. 34. 



66

ścijaństwie do tego całokształtu, a nie tylko do teoretycznych rozważań, od-
noszą się słowa Pseudo-Dionizego: 

„Im bardziej bowiem wznosimy się do świata wyższej rzeczywistości, tym 
bardziej ograniczony staje się nasz język i nasze słowa skracają się dla ści-
ślejszego wyrażenia tego, co pojmowalne. I wreszcie, gdy już wstąpimy do 
tej leżącej ponad rozumem ciemności, to nie znajdziemy tam nawet nielicz-
nych słów, lecz całkowity brak i mowy, i zrozumienia”35.  

Karl Rahner wyraził podobną myśl, mówiąc iż nie tylko słowo „Bóg” 
jest „ostatnim słowem poprzedzającym całkowite milczenie”36, lecz, że 
„każde słowo [teologii] może być tylko ostatnim momentem przed owym 
szczęśliwym zamilknięciem, wypełniającym niebiosa jasnego widzenia Boga 
twarzą w twarz”37. Jednak Rahner wiedział, że „milczenie jest możliwe, na-
prawdę możliwe, tylko dla kogoś, kto przedtem coś powiedział”38. Dlatego 
w świetle powyższej analizy prób dosłownego powiedzenia czegoś o Bogu i 
wyjaśnienia, czym jest apofatyzm w teologii, trzeba jeszcze raz przyjrzeć się 
teologii pozytywnej. 

6. Teologia pozytywna a język symboliczny i metaforyczny

W tym miejscu można zapytać: skoro pozytywne, analogiczne wypo-
wiedzi o Bogu mówią jedynie pośrednio, przez wskazanie właściwego miej-
sca i postawy stworzeń wobec Niego; skoro zbliżając się do Boga stopniowo 
zaczynamy milknąć, po co wypowiadać twierdzenia zdające się mówić 
wprost o Bogu, takie jak np. „Bóg jest Ojcem”, a zaraz potem je wycofywać 
jako radykalnie nieadekwatne? Dlaczego nie ograniczyć się do opisu wła-
ściwej postawy życiowej mogącej doprowadzić człowieka do zjednoczenia 
w milczeniu z Niepojętym? Ograniczenie takie jest niewykonalne ze wzglę-
du na bogactwo rzeczywistości i wynikający stąd skomplikowany układ za-
leżności życia i języka. Spróbujmy to wyjaśnić. 

Oprócz dosłownego użycia języka istnieje jeszcze jego użycie metafo-
ryczne (symboliczne). Metafora39 polega na takim zestawieniu słów, używa-
nych normalnie w różnych kontekstach, aby ukazać podobieństwa zachodzą-
ce pomiędzy tymi kontekstami. Ich uchwycenie pozwala dostrzec pewne 

35 PSEUDO-DIONIZY, Teologia mistyczna, dz. cyt., s. 168. 
36 K. RAHNER, Podstawowy wykład wiary, Warszawa 1987, s. 44. 
37 K. RAHNER, Doświadczenie chrześcijańskiego teologa, „Znak” (1992) nr 441 (2), s. 74. 
38 Tamże, s. 73. 
39 W analizie metafory opieramy się zasadniczo na pracy: I. G. BARBOUR, Mity, mode-

le, paradygmaty, Kraków 1984. 



 67

aspekty sytuacji, które inaczej uszłyby naszej uwadze. Metafora wpływa za-
tem na interpretację doświadczenia, a więc na poznanie rzeczywistości. Me-
tafor nie da się przetłumaczyć na język niemetaforyczny, zastąpić zbiorem 
równoważnych określeń dosłownych, ponieważ ma ona charakter otwarty: 
nie da się jednoznacznie określić, jak daleko sięga porównanie między kon-
tekstami, wyszczególnić, ile i jakie analogie w danym przypadku występują i 
jaką posiadają wagę. Metafora odwołuje się do doświadczenia odbiorcy i 
stanowi bodziec zachęcający do dalszych poszukiwań, jedynie  
je kierunkując. Metafora ma więc charakter dynamiczny i wymaga od od-
biorcy osobistego zaangażowania, uczestnictwa w rzeczywistości, której do-
tyka. Bez owego zaangażowanego współuczestnictwa staje się niezrozumia-
ła. Angażując i zestawiając rozmaite obszary doświadczenia odbiorcy, meta-
fora wpływa zarazem w bezpośredni i integralny sposób na jego wnętrze i 
postawy. 

Metafora nie jest prawdziwa lub fałszywa w sensie dosłownym, nie jest 
też jedynie „użyteczną fikcją”, jak mówi Barbour: „należy ją brać poważnie”. 
W związku z tym kategorie prawdy i fałszu mają w stosunku do metafory 
pewne zastosowanie: może ona bowiem wskazywać trafnie na rzeczywiste, 
bądź nietrafnie na pozorne podobieństwa pomiędzy rozmaitymi aspektami czy 
fragmentami rzeczywistości. Np. określenie wiernej żony, twórczo wspierają-
cej całe życie swego męża nawet w najtrudniejszych chwilach i bardzo przez 
niego kochanej, wyrażeniem: „była jego suką”, jest użyciem metafory nietraf-
nej. Bowiem mimo tego, że pies jest symbolem wierności, słowo „suka” od-
niesione do kobiety ma charakter obraźliwy i pogardliwy, sugeruje istnienie  
w opisywanym związku raczej patologii niż miłości.  

Istnieje bliskie pokrewieństwo pomiędzy tak rozumianą metaforą,  
a symbolem, przypowieścią, modelem czy mitem. Nie wchodząc szczegóło-
wo w analizę tych pojęć, na użytek tego rozdziału można powiedzieć, iż 
symbol w odróżnieniu od metafory, zwykle jednorazowej, używany jest wie-
lokrotnie, w systematyczny sposób (np. ogień jako symbol Ducha Świętego, 
wędrówka jako symbol życia ludzkiego); przypowieść jest rozbudowaną me-
taforą (np. fragment Ewangelii o zgubionej drachmie); mity stanowią jeszcze 
bardziej rozbudowane całości o charakterze narracyjnym (np. biblijna histo-
ria stworzenia świata); zaś modele w najbardziej systematyczny  
i spójny sposób ujawniają „trwałe komponenty strukturalne, które mity 
przekazują w formie opowieści” (np. teologiczne opracowanie problemu 
cierpienia na podstawie Księgi Hioba, mówiące, iż cierpienie niekoniecznie 



68

jest karą za grzechy, że może być pewnego rodzaju próbą; że właściwą po-
stawą wobec cierpienia nie jest złorzeczenie, lecz ufność itd.)40. 

Język teologii pozytywnej jest w dużej mierze językiem metaforycz-
nym i symbolicznym. Wypowiedzi takie jak „Bóg jest Ojcem” są metafora-
mi, a więc mają charakter otwarty i nie dają się „przetłumaczyć” na skoń-
czoną liczbę twierdzeń opisujących w sposób dosłowny właściwą postawę 
człowieka wobec Boga. Jako wypowiedź symboliczna twierdzenie takie od-
wołuje się do doświadczenia życiowego swojego odbiorcy, zmusza go do 
aktywnego współdziałania w dokonywanej nie tylko na poziomie słów, ale 
i czynów interpretacji swojego sensu; poszukiwania wciąż nowych postaw 
i zachowań, które w zmieniających się nieustannie okolicznościach byłyby 
właściwym sposobem życia wobec rzeczywistości, trafnie ukazywanej 
w symbolicznej wypowiedzi: „Bóg jest Ojcem”. 

Pragnienie całościowego oglądu rzeczywistości i integracji rozmaitych 
postaw i doświadczeń prowadzi do konstruowania większych całości poję-
ciowych, takich jak modele i mity. Poruszamy tutaj ten temat tylko o tyle, 
o ile dotyka problemu spójności języka teologii. Przy pewnej bowiem inter-
pretacji symboliczności języka teologii można wysnuć wniosek, jakoby nie
obowiązywały w jego obszarze żadne zasady logiki (zasada niesprzeczności,
relacje wynikania itp.)41. W pewnym sensie jest to prawda. Pomiędzy niektó-
rymi metaforami, symbolami czy modelami istnieje napięcie niepozwalające
stosować ich jednocześnie w sposób spójny. Paradoksów nie da się usunąć z
języka religijnego i pełnią w nim ważną rolę – wskazują na jego nieade-
kwatność, zmuszają dyskursywny rozum do pokornego zaprzestania swoje-
go działania w odpowiednich sytuacjach. Niemniej jednak istnieją szerzej
rozbudowane konstrukcje i narracje, modele i mity, w obrębie których musi
obowiązywać spójność i konsekwencja, inaczej nie byłyby one całościami
pozwalającymi integrować doświadczenie i sposób życia. Musi istnieć też
zasada rządząca współistnieniem niespójnych, a jednak dopełniających się
modeli, symboli i metafor. One właśnie muszą się dopełniać, umożliwiając
prowadzenie życia jako sensownej całości.

Metafora, symbol są konieczne także dlatego, iż ludzkie postawy wo-
bec Boga nie mogą być czysto zewnętrzne – a tylko te dają się precyzyjnie 
opisać językiem dosłownym – muszą obejmować całego człowieka z jego 
przebogatym i tajemniczym wnętrzem. Właśnie język symbolu, metafory 
najgłębiej przekształca całego człowieka, wraz z jego wnętrzem. Zaś to jest 

40 Tamże, s. 39. 
41 M. PETERSON, Czy można mówić sensownie o Bogu, „Znak” (1995), nr 487 (12), s. 51.  



 69

właśnie jedną z najistotniejszych ról języka teologii pozytywnej. Św. Grze-
gorz z Nazjanzu ujmował ją następująco:  

„Można Go [Boga] sobie wyobrazić tylko myślą, i to zbyt niewyraźnie i do 
pewnego stopnia, nie przez ujęcie Jego natury, lecz dzięki Jego przymiotom, 
zbierając coraz to inne wyobrażenia w jakieś jedno odbicie prawdy, które 
pierzcha, nim się je schwyta, i ucieka, nim się je pomyśli. O tyle rozświeca 
ono kierowniczą część naszej duszy, i to tylko oczyszczoną, o ile szybkość 
niezatrzymującej się błyskawicy oświeca mrok, moim zdaniem w tym celu, 
by przez uchwytność pociągało ku sobie – gdyż to, co jest zupełnie nie-
uchwytne, nie budzi nadziei i odstręcza od starania – a przez nieuchwytność 
przejmowało podziwem, i podziwiane, bardziej było upragnione, upragnione 
oczyszczało, a oczyszczające – czyniło podobnymi do Boga” 42. 

Podobnie rozumował Pseudo-Dionizy, pisząc w Teologii mistycznej, że 
wszystko, co się pojmuje, to tylko znaki (symbole) wskazujące miejsce 
obecności Boga43. Myśl tę można odnaleźć też np. u Kuzańczyka, kończące-
go fragment rozważań o Bogu takimi słowami: „Ten zaś, kto pragnie dotrzeć 
do sensu, powinien raczej swój umysł wznieść ponad znaczenia i cechy 
słów, niż trzymać się ich uparcie”44, mimo że „wszelka religia, będąc kultem 
Boga, z koniecznością za pośrednictwem teologii pozytywnej wznosi się ku 
Niemu jako jedynemu i potrójnemu”, gdyż czczenie Boga opiera się na po-
zytywnym orzekaniu45. Nieusuwalny związek i podporządkowanie teologii 
pozytywnej bezsłownemu doświadczeniu zjednoczenia z Bogiem rozpozna-
wany jest także w myśli współczesnej. Karl Rahner pisze o nim następująco:  

„Dlatego też każde wyraźne poznanie Boga w religii i metafizyce może być 
zrozumiałe w tym, co mówi, i może być naprawdę możliwe do zrealizowania 
dopiero wtedy i tylko wtedy, kiedy wszystkie słowa, jakimi posługujemy się 
w tym procesie, odsyłają do atematycznego doświadczenia naszego ukierun-
kowania na niewyrażalną tajemnicę”46. 

Natomiast Włodzimierz Łosski, komentując dzieło św. Grzegorza z Nys-
sy, Contra Eunomium, pisze tak:  

„Drabina teologii katafatycznej, która objawia nam imiona Boże, zaczerpnię-
te zwłaszcza z Pisma Świętego, jest serią stopni, mających służyć za oparcie 
dla kontemplacji. Tworzymy nie zbiór rozumowych informacji, nie pojęcia 
dostarczające naszym władzom poznawczym pozytywnej wiedzy o naturze 

                                                                                                                                                                                                                                    
42 GRZEGORZ Z NAZJANZU, Mowa 38,7, [w:] Mowy wybrane, Warszawa 1967, s. 418. 
43 Por. PSEUDO-DIONIZY, Teologia mistyczna, dz. cyt., s. 165. 
44 MIKOŁAJ Z KUZY, O oświeconej niewiedzy, Kraków 1997, s. 48. 
45 Tamże, s. 109. 
46 K. RAHNER, Podstawowy wykład wiary, s. 49 n. 



70

Boga, lecz raczej obrazy lub idee, zdolne pokierować nami, byśmy uformo-
wali nasze zdolności pod kątem kontemplacji tego, co przekracza wszelkie 
rozumienie”47. 

Paradoksalność i symboliczność cechują także sformułowania dogma-
tyczne. Nie oznacza to bynajmniej ich relatywizacji. Właśnie nieusuwalność 
symbolicznych i paradoksalnych dogmatów pozwala im pełnić swoją rolę. 
Jak to wyjaśnia Łosski:  

„Dlatego dogmaty Kościoła ukazują się często rozumowi w formie sprzecz-
ności, tym bardziej nierozwiązywalnych, im bardziej wzniosła jest tajemnica, 
którą wyrażają. Nie chodzi o usuwanie sprzeczności poprzez dostosowywa-
nie dogmatu do naszych możliwości pojęciowych, lecz o zmianę umysłu, 
abyśmy mogli dojść do konteplacji rzeczywistości, która objawia się nam, 
wznosząc nas do Boga, jednocząc nas z Nim w większym lub mniejszym 
stopniu”48.  

Ów apofatyczny charakter sformułowań dogmatycznych doskonale wy-
raził też Hans Urs von Balthasar, mówiąc, że stanowią one barierę przeciwko 
szturmowi gnozy na miłość49. 

Podsumowując te rozważania, możemy stwierdzić, że język teologii 
opisuje dosłownie właściwe postawy, jakie człowiek może zająć wobec Bo-
ga, a tym samym pośrednio opisuje też i Stwórcę. Niemniej jednak, jako ję-
zyk metaforyczny i symboliczny, odnosi się też bezpośrednio do Boga. 
W tej roli jednak nie przekazuje nam pozytywnych informacji teoretycznych 
o swoim „przedmiocie”, raczej wskazuje na Niego i przekształca całego
człowieka, a zwłaszcza jego umysł, przysposabiając go do zjednoczenia się
ponad wszelką pojęciową wiedzą z Bogiem takim, jaki jest. Metaforyczność
i symboliczność języka ma również znaczenie dla opisu i interpretacji same-
go człowieka oraz rzeczywistości stworzonej, zbyt bogatej i zmiennej, by
można ją było opisać w skończonej ilości dosłownych twierdzeń. Metafora,
przez swój dynamiczny i otwarty charakter, domaga się nieustannej reinter-
pretacji, dokonywanej jednocześnie na poziomie i słowa, i życia; ukierun-
kowuje jednocześnie ową reinterpretację, nie dopuszczając do całkowitej
dowolności. Wszelkie jednak twierdzenia, zarówno dosłowne, jak i symbo-
liczne, są wobec Boga nieadekwatne, wypowiedzenie ich musi zostać niemal
natychmiast uzupełnione ich wycofaniem i gotowością do milczącego zjed-

47 W. ŁOSSKI, Teologia mistyczna Kościoła Wschodniego, dz. cyt., s. 35. 
48 Tamże, s. 38. 
49 Por. też dyskusję nt. Mikołaja z Kuzy w książce: T. DZIDEK, Mistrzowie Teologii, 

Kraków 1998, s. 366–373. 



71

noczenia z Niewypowiedzianym – tak przejawia się przenikający cały język 
teologii, aspekt apofatyczny. 

Z powyższej charakterystyki wynika, że twierdzenia teologiczne muszą 
posiadać wyraźny związek z ludzkim doświadczeniem, inaczej pozostają je-
dynie pustymi dźwiękami o pozornej jedynie sensowności. Wszelkie mó-
wienie o Bogu jest bowiem jednocześnie mówieniem o człowieku, mówie-
niem, które odwołuje się do jego doświadczenia i wzywa w jasny sposób do 
zaangażowania. Z drugiej strony, bez takiego zaangażowania obejmującego 
całą osobę, zrozumienie języka teologii staje się niemożliwe. 

C. Wymiar duchowy

Uważne rozważenie kwestii przedmiotu teologii oraz jej podstawowego
narzędzia – języka – doprowadziły do następujących wniosków: „przedmio-
tem” teologii jest to, co nieuwarunkowane, byt absolutny, który nie może 
zostać uprzedmiotowiony i poddany zobiektywizowanemu badaniu przez 
neutralnego, niezaangażowanego badacza. „Przedmiot” teologii jest dany 
teologowi tylko w jego „trosce ostatecznej”, całoosobowym zaangażowa-
niu50, co wiąże się z kultem, oddawaniem czci. To, co nieuwarunkowane jest 
bowiem święte, godne najwyższej czci. Wszelkie zaś myślenie teologiczne 
jest, po pierwsze, inspirowane bardziej przez sam jego „przedmiot” – Boga, 
niż przez teologa. Po drugie, myślenie to sprowadza się do tworzenia i łą-
czenia metafor określających sposób realizacji „troski ostatecznej” i może 
być rozwijane jedynie z pozycji takiego „zatroskania”. A zatem, po trzecie, 
może być realizowane jedynie w kontekście kultycznym. Prowadzi to do 
wniosku, iż teologia jest przede wszystkim przedsięwzięciem religijnym, sa-
kralnym. Poza tym kontekstem nie może ona istnieć. Próba uprawiania teo-
logii niezaangażowanej jest po prostu nic nieznaczącą żonglerką pojęciową, 
zabawą znakami pozbawionymi sensu. Teolog jako człowiek religijny dąży 
nie tylko do prawdy o Bogu poprzez swój intelekt, ale również zmierza do 
spotkania się z Nim poprzez kontemplację obejmującą całe życie. 

W teologii chrześcijańskiej wymiar religijny, sakralny staje się szcze-
gólnie wyraźny. Dzieje się tak, ponieważ chrześcijańska teologia explicite 
wywodzi się z wiary, a ta jest darem Boga.  

Jeśli sakralność „czegoś” mierzyć poprzez relację, jaką posiada z Bo-
giem, to wiara na pewno jest święta: przez pochodzenie, bo jest darem Bo-

50 Por. T. DZIDEK, Ł. KAMYKOWSKI, A. NAPIÓRKOWSKI (red.), Teologia fundamentalna, 
t. 1: Człowiek – filozofia – Bóg, Kraków 32004, s. 21–27.



72

żym, a nie osiągnięciem ludzkim; przez swą naturę, bo jest uczestnictwem 
w poznaniu, które Bóg posiada o sobie samym; przez swój cel, którym jest 
wspólnota z Nim w wiecznej chwale. W konsekwencji teologia, która bazuje 
i rozwija się w świetle wiary, sytuuje się na poziomie sakralności. Teologia 
chrześcijańska nie jest czysto ludzką mową o Bogu, chociaż wyraża się  
w języku tworzonym przez ludzi. To owoc pracy ludzkiego rozumu, pracy, 
która jednak odbywa się w przestrzeni boskiego Objawienia. 

Aby doświadczyć tej obecności, bezpośredniości Boga, człowiek winien 
się duchowo na nią otworzyć, rozwijać swoją kontemplację. Chodzi w niej 
o osobowe i przepojone miłością spotkanie. Mówiliśmy już o tym, że każde
poznanie międzyosobowe wymaga czasu, cierpliwego bycia razem i miłości51.
To klucz otwierający drzwi do rozumienia drugiego. A każda osoba stanowi
niepowtarzalny świat, którego nie można zredukować do jeszcze jednego
przedstawiciela gatunku wielomilionowej rzeszy ludzkości. To, co charaktery-
zuje intymność międzyludzkiej relacji, w pełni odnosi się również do relacji
między człowiekiem a Bogiem, który ma charakter osobowy.

Odarta z tego kontekstu, ujmowana czysto po akademicku teologia bę-
dzie się jawić jedynie jako jeszcze jedna egzotyczna dyscyplina w obrębie 
religiologii. A przecież, „jak nie można  nauczyć się pływać bez wody, na-
uczyć się medycyny bez kontaktu z chorymi, tak nie można – zauważa cel-
nie Ratzinger – nauczyć się teologii bez duchowego spełnienia, w którym 
ona żyje”52. 

Zacytowane słowa są istotne, ponieważ osadzają teologię w kontekście 
całego życia duchowego chrześcijanina. Już od epoki patrystycznej mistrzo-
wie życia duchowego wyróżniali trzy jego zasadnicze etapy: oświecenie, 
oczyszczenie i zjednoczenie. Nie wahano się też interpretować ich jako eta-
pów teologii. Uczynił tak między innymi  św. Bonawentura.  

Etap światła stanowi teologię pozytywną, opartą na Objawieniu. 
Wprowadzając w lekturę Pisma Świętego i zakotwiczając ją w tradycji Ko-
ścioła, teolog pomaga sobie i innym poznać Boga, a także patrzeć na siebie 
i świat w taki sposób, by dojrzeć w nim Jego ślad. 

Poznanie domaga się oczyszczenia. Istnieje ścisłe powiązanie pomiędzy 
intelektualnym poznaniem a praktyką życia. Doświadczenie oczyszczenia 
sprawia, że teolog pamięta o nieadekwatności własnych twierdzeń. Przeżywa 
on wówczas to, co Rahner nazwał zachwianiem pomiędzy „tak” 

51 Por. T. DZIDEK, Ł. KAMYKOWSKI, A. NAPIÓRKOWSKI (red.), Teologia fundamentalna, 
t. 3: Objawienie i Chrystus, Kraków 1999, s. 15–16.

52 J. RATZINGER, Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamentaltheologie, 
München 1982, s. 338. 



 73

i „nie”, pomiędzy wypowiadaniem pewnych twierdzeń o Bogu i wycofywa-
niem się z nich. Trzeba bowiem pozwolić zginąć tym naszym poglądom  
i wyobrażeniom w milczącej niepojętości samego Boga53. Trzeba uwolnić 
się od wszelkiego obrazu Boga. Wolność tę daje nam teologia apofatyczna.  

Wewnętrzny dynamizm duchowego życia nie zatrzymuje się na pustce. 
Albowiem porzucony obraz zostaje zastąpiony przez poznanie zupełnie in-
nego rodzaju. Dochodzimy do momentu, kiedy zaczyna się poznanie mi-
styczne, czyli poczucie obecności Boga w duszy przez łaskę54. Życie mi-
styczne jest domeną miłości.  

Mistyka w sensie ścisłym jest zjednoczeniem z Bogiem. Jednak nie da 
się jej wydzielić z całej dynamiki życia duchowego. Nie może bowiem za-
istnieć zjednoczenie bez oczyszczenia i oświecenia. I odwrotnie – nieroz-
dzielna od mistyki jest również teologia, która w oświeceniu stanowi wiedzę 
orientującą nas na Boga; w oczyszczeniu – mądrość pomagającą przekształ-
cić życie według ofiarowanego poznania i zabezpieczającą nas przed za-
trzymaniem się na jakimś skończonym etapie; a w końcu wprowadza  
w zjednoczenie z Bogiem. 

Jak zauważa celnie Klaus Hemmerle, teologia polega na jedności myśli 
z życiem. W tym sensie teologia jest pójściem za Jezusem, naśladowaniem, 
nieustannym spełnieniem w życiu Jego nauki55. Ta jedność myśli i życia 
sprawia, że teolog uzdalnia siebie do właściwego widzenia i interpretowania 
rzeczywistości, a jednocześnie zasługuje na łaskę, która go przemienia i na 
światło, które prowadzi go ku szczytom pełni istnienia – w zjednoczeniu  
z Bogiem. 

Ontologiczny związek wszystkich trzech zarysowanych wyżej etapów 
owego zjednoczenia z uprawianiem teologii ujawni się wyraźniej, gdy kwe-
stię ujmiemy w kategoriach chrystologiczno-trynitarnych. Mówiliśmy bo-
wiem wcześniej, że właściwym podmiotem teologii jest sam Bóg, zaś teolog 
to ktoś, kto pozwala, by On przez niego przemawiał. Trzeba jednak pamię-
tać, że w sensie właściwym Bóg nie wypowiada wielu słów – On wypowia-
da tylko jedno Słowo, w którym wyraża całego siebie, całą swoją istotę – 
swego Syna. Jak to określa Ireneusz z Lyonu – Poznaniem Ojca jest Syn.  

Jedyne boskie Słowo wyraża się w świecie w wielu formach. Najdo-
skonalej jednak w tym, kto został stworzony na Jego obraz – w człowieku. 

                                                                                                                                                                                                                                    
53 Por. K. RAHNER, Doświadczenia teologa katolickiego, „Znak” 44 (1992) nr 2, s. 72–82. 
54 Por. GRZEGORZ Z NYSSY, Komentarz do Pieśni nad Pieśniami, I, PG 44, 765B; 

769D–772A; J. DANIÉLOU, Platonisme et théologie mystique, dz. cyt., s. 143. 
55 Por. K. HEMMERLE, Theologie als Nachfolge. Bonaventura – ein Weg für heute, Fre-

iburg–Basel–Wien 1975. 



 74

Stąd teologiem jest najpełniej ten, kto najdoskonalej upodabnia się do swego 
Pierwowzoru i pozwala, by w nim wyrażało się boskie Słowo. Wówczas – 
jak to określa Atanazy Wielki – człowiek „nie doznając żadnej przeszkody 
dla wiedzy o Bóstwie, ogląda wiecznie w swojej czystości obraz Boży, Bo-
ga-Słowo, na którego obraz powstał (...) a widząc Słowo, patrzy w nie i w 
Ojca Słowa, rozkoszując się tym oglądaniem i odnawiając w tęsknocie za 
nim”56. Oczywiście owo upodobnienie, utożsamienie się teologa ze Słowem 
jest dziełem Ducha Bożego, a dokonuje się dzięki Wcieleniu – uprzedniemu 
utożsamieniu się Słowa z człowiekiem.  

Stąd z punktu widzenia chrześcijańskiego wszelkie poznanie Boga do-
konuje się przez pryzmat Chrystusa. Badania na temat Chrystusa nie można 
jednak rozwijać tak jak studium na temat Cycerona, Homera, Arystotelesa, 
Platona, Aleksandra Wielkiego, Napoleona, czy jakiegokolwiek innego my-
śliciela, polityka, artysty. Studium na temat Chrystusa i studium na temat ja-
kiejś innej postaci historycznej zgadzają się w wielu punktach, ale w jednym 
różnią się zasadniczo: Chrystus nie jest figurą, która przeminęła, kimś, kto 
zmarł i zniknął w ciemności wieków. „Chrystus był wczoraj i dziś, ten sam 
także na wieki” (Hbr 13, 8), On zmartwychwstał, żyje. Jego obecność  
i wpływ nie ograniczają się do przetrwania Jego dzieł i słów w pamięci  
i sercu ludzi, co jest sposobem obecności i wpływu tych, którzy przeminęli. 
Chrystus działa: „A oto Ja jestem z wami przez wszystkie dni, aż do skoń-
czenia świata” (Mt 28, 20). On wychodzi na spotkanie człowieka każdej 
epoki57. Modlitwa św. Pawła: „Dzieci, oto w bólach was rodzę, aż Chrystus 
się w was ukształtuje” (Ga 4, 19) dotyczy każdego człowieka. Każdy jest 
powołany, by powiedzieć jak Apostoł Narodów: „Już nie ja żyję, lecz żyje 
we mnie Chrystus” (Ga 2, 20). I na ile może te słowa powtórzyć, na tyle jest 
teologiem. 

D. Wymiar eklezjalny 

W naszym wstępnym określeniu teologii pojawiło się sformułowanie, 
iż jest ona refleksją rozwijaną we wspólnocie Kościoła. Biorąc pod uwagę 
sakralny – niezwykle osobisty – charakter teologii, można jednak postawić 
pytanie: W jaki sposób teologiczne poszukiwanie Boga – które dokonuje się 
na najbardziej fundamentalnym poziomie osoby, „w głębi serca”, i spełnie-
nia się w doświadczeniu mistycznym – może posiadać charakter kościelny? 

                                                                                                                                                                                                                                    
56 Por. ATANAZY WIELKI, Przeciw poganom, 2, Warszawa 2000, s. 18–19. 
57 JAN PAWEŁ II, Redemptor hominis, nr 12. 



 75

Dzisiejsze czasy, naznaczone silnym indywidualizmem i nieufnością do 
form instytucjonalnych – także instytucji Kościoła – przejawiają wyraźny 
sceptycyzm co do możliwości eklezjalnego charakteru prawdziwie „ducho-
wej” teologii. 

Wbrew powyższym zastrzeżeniom trzeba powiedzieć, że teologia, im 
bardziej jest duchowa, tym bardziej eklezjalna. Wynika to z samej natury 
Bożej rzeczywistości, wyrażającej się w osobie teologa. Jak powiedzieliśmy, 
teologiem jest ten, kto odbija w sobie boski Logos, co więcej, kto upodabnia 
się do Niego: gdy „odbijamy w sobie jakby w zwierciadle jasność [chwałę] 
Pańską, za sprawą Ducha Pańskiego coraz bardziej jaśniejąc upodabniamy 
się do Jego obrazu” (2 Kor 3, 18). Jednak Logos jest Synem. Znaczy to, że 
nie zamyka się w sobie samym. Jest całkowicie przeźroczysty dla Ojca, ta 
relacja z Ojcem stanowi wręcz o Jego tożsamości. Z drugiej strony, Logos 
wcielony „zjednoczył się jakoś z każdym człowiekiem”58 – w swojej śmierci 
i zmartwychwstaniu oddał swoje pojedyncze ludzkie życie i swoim uczynił – 
zjednoczył w sobie i streścił – życie każdego człowieka. Dlatego też nie tyl-
ko Chrystus żyje w każdym z nas. My wszyscy „jesteśmy kimś jednym  
w Chrystusie Jezusie” (Ga 3, 28). Oznacza to, że stanowimy jeden podmiot. 
Jedność z Chrystusem jest tożsama z jednością z innymi ludźmi. Wyraża to 
Zbawiciel w modlitwie arcykapłańskiej: „aby wszyscy stanowili jedno, jak 
Ty, Ojcze we Mnie, a Ja w Tobie, aby oni stanowili w nas jedno (...) chwałę, 
którą Mi dałeś, przekazałem im, aby stanowili jedno, tak jak My jedno sta-
nowimy. Ja w nich, a Ty we Mnie” (J 17, 21–23). 

Innymi słowy: być teologiem to znać Boga. Zaś „każdy kto miłuje, na-
rodził się z Boga i zna Boga. Kto nie miłuje, nie zna Boga, bo Bóg jest miło-
ścią” (1 J 4, 7–8). Miłość – a więc trwanie we wspólnocie – jest konieczna, 
by osiągnąć cel teologii, poznanie Boga. Owo trwanie we wspólnocie obej-
muje wszystkie wymiary człowieczeństwa teologa. To, co dzieje się w głębi 
duszy, przejawia się na poziomie władz duchowych – rozumu i woli, w sfe-
rze uczuć i wymiarze najbardziej zewnętrznym, „cielesnym” 

Teolog przyjmuje Objawienie budując relacje miłości z konkretnymi 
siostrami i braćmi w wierze. Tworzenie tych relacji opiera się jednak na jed-
ności konkretnej wspólnoty, w której dany teolog uczestniczy, z całym Ko-
ściołem. Aby bowiem w pełni otworzyć serca na działanie Ducha Świętego, 
który rozlewa w nich miłość Bożą (por. Rz 5, 5) i usłyszeć brzmiące  
w nas Słowo, potrzebne jest słuchanie, jak przejawia się działanie tego Sło-
wa i Ducha w innych, jak przejawiało się w historii, a zwłaszcza w pierw-
szej, stanowiącej dla wszystkich innych wzór, wspólnocie zgromadzonej 
                                                                                                                                                                                                                                    

58 Por. tamże, nr 8. 



76

wokół Apostołów. Potrzebne jest także uczestnictwo w celebracji sakramen-
tów, która jest możliwa tylko dzięki zakorzenieniu w tejże, apostolskiej, 
wspólnocie. Teolog zatem razem ze swoimi siostrami i braćmi w wierze słu-
cha Słowa zapisanego w Piśmie Świętym i dziełach wybitnych świadków 
wiary (świętych, biskupów zgromadzonych na soborach lub nauczających  
w rozproszeniu, innych teologów) oraz przejawiającego się w znakach sakra-
mentalnych. Ponieważ jednak Słowo to jest Słowem Miłości, teolog rozumie 
Pismo, znaki sakramentalne i dzieła świadków wiary o tyle, o ile sam kocha. 

Z drugiej strony praca teologa ma na celu nie co innego, jak współtwo-
rzenie wspólnoty Kościoła. Teolog bowiem, mówiąc czy pisząc, próbuje in-
terpretować Objawienie. Nie chodzi tu jednak o interpretację dla nie samej 
ani tym bardziej dla chwały czy zysku teologa. Adresatem wszelkiej teolo-
gicznej interpretacji Objawienia jest wspólnota Kościoła. Teolog zwraca się 
do niej, by pomóc jej przybrać taki kształt, jaki zamierzył dla niej Jezus 
Chrystus.  

E. Wymiar naukowy

Pytanie o naukowość teologii rodzi obecnie sporo kontrowersji. Nauka
cieszy się bowiem znacznym prestiżem. Przyznać jakiejś działalności status 
nauki, to zakwalifikować ją jako porządne poznanie o obiektywnej wartości. 
Pozbawić czegoś miana naukowości to spostponować, sprowadzić do rzędu 
mniemań pozbawionych wartości. Wchodzą tu ponadto w grę kwestie spo-
łeczno-ekonomiczne: działalność naukowa jest dotowana przez państwo, co 
pozwala na stabilizację instytucjonalną. 

Z drugiej strony kwestia określenia, czym jest nauka, okazuje się nie-
zwykle trudna do rozstrzygnięcia. Można zaryzykować stwierdzenie, że nie 
istnieje obecnie żadna powszechnie przyjmowana definicja nauki. Nie widać 
też perspektyw, by miano taką definicję wypracować. Przeciwnie: wydaje 
się, że mimo bardzo burzliwej i bujnej dyskusji na temat nauki, jaka miała 
miejsce w XX wieku, jesteśmy coraz dalsi od wypracowania jednego stano-
wiska59. Coraz liczniejsi są myśliciele, gotowi poprzestać na tzw. definicji 
socjologicznej: nauką jest, wedle niej, to, co za naukę w danym momencie w 
społeczeństwie uchodzi.  

59 M. in. fiaskiem zakończyła się neopozytywistyczna próba sformułowania kryterium 
demarkacji pomiędzy nauką a nie-nauką, opartego na weryfikacjonistycznej koncepcji zna-
czenia. Por. S. AMSTERDAMSKI, Między doświadczeniem a metafizyką. Z filozoficznych za-
gadnień rozwoju nauki, Warszawa 1973. 



 77

Tym niemniej, im bardziej podkreśla się sakralny i eklezjalny charakter 
teologii, tym więcej wątpliwości jest zgłaszanych pod adresem jej ewentual-
nego naukowego statusu. Jak to określił jeden ze znanych polskich filozofów 
zajmujących się nauką: „Przeciwnie do zapatrywania teologów ich dyscypli-
na jest nauką, gdy się oddzieli ją od Objawienia (...) a nie jest, gdy stanowi z 
nim jedność”60. 

Autor wspomnianego poglądu, Jan Woleński, uzasadnia go następują-
co: porównanie książek teologów z innymi dziełami humanistyki pod kątem 
sposobów oceny doktoratów czy habilitacji wykazuje wielkie podobieństwo. 
Innymi słowy, dobre książki teologiczne odpowiadają standardom „profe-
sjonalnej roboty w humanistyce”61. Problemy zaczynają się, gdy uznamy 
teologię za element osobowego spotkania z Bogiem. Osobiste doświadczenie 
Boga nie jest bowiem nie tylko weryfikowalne, ale i intersubiektywnie ko-
munikowalne. Kłopoty rodzi także roszczenie teologii do nieomylnego po-
znania prawdy – nauka bowiem zrezygnowała z takich ambicji – przedkłada 
możliwość nieustannego kwestionowania i poszukiwania nad spokój pewno-
ści62. 

Wydaje się jednak, że spór o naukowy charakter sakralnej i eklezjalnej 
teologii opiera się w dużej mierze na nieporozumieniu. Zanim zaczniemy 
odpierać zarzuty, warto wyjaśnić, o co nam chodzi, gdy mówimy o nauko-
wym wymiarze teologii.  

Rozum dochodzi do poznania czegokolwiek poprzez uzasadnienie. To 
ono właśnie prowadzi do wykazania oczywistości poznawanego przedmiotu. 
Tymczasem wiara jest wolną zgodą i osobową odpowiedzią na głoszone 
Słowo Boże. Ona nie wynika z oczywistości tego, co poznaje, lecz z zaufa-
nia wobec Boga. 

Prezentację warto rozpocząć od św. Tomasza, który szczegółowo po-
dejmuje pytanie o naukowość teologii. Rozumie on naukę tak, jak to było 
powszechne w jego czasach, a więc w duchu arystotelesowskim. Arystoteles 
i jego kontynuatorzy określali ją jako poznanie pewne przez przyczy-
ny, przy czym zwracali uwagę na fakt, że pełnia poznania następuje wów-
czas, kiedy nie tylko ujmuje się przedmiot, dostrzegając jego faktyczne ist-
nienie, ale także wtedy, kiedy wyjaśnia się jego korzenie. Ideałem nauki by-
ło oparcie się na rozumowo oczywistych zasadach.  

Teologia, jak przyznaje Tomasz, nie posiada oczywistości swych zało-
żeń mających źródło w Objawieniu. Jest zatem nauką w stanie niedoskona-
                                                                                                                                                                                                                                    

60 J. WOLEŃSKI, Granice niewiary, Kraków 2004, s. 199. 
61 Por. tamże, s. 187 i n. 
62 Por. tamże, s. 198. 



78

łym – zakłada nieustanne odnoszenie się, poprzez wiarę, do nauki wyższej, 
czyli wiedzy samego Boga. Teolog zweryfikuje oczywistość swych założeń 
dopiero w wizji błogosławionej, czyli w wieczności63.  

Jednakże to, co św. Tomasz mówi o przyjętej wiarą wiedzy objawionej, 
jest jedynie uwieńczeniem procesu poznawczego, jaki cechuje teologię. Za-
trzymanie się w naszej refleksji na tym poziomie byłoby wielkim uproszcze-
niem problemu. Szukając korzeni przyjęcia objawionej wiedzy w teologii, 
trzeba sięgnąć do starożytnej formuły wywodzącej się od św. Augustyna64, 
którą Tomasz przejmuje i komentuje: credo Deum – „wierzę, że Bóg jest”, 
credo Deo – „wierzę Bogu”, credo in Deum – „wierzę dla (osiągnięcia) Bo-
ga”65. W kontekście naszej refleksji trzeba wydobyć przede wszystkim to 
rozróżnienie, które zawarte jest w formułach: credo Deo i credo in Deum. W 
nim ukazuje się bowiem podstawowy kształt wiary i sposób osiągania wie-
dzy.  

Nie chodzi w tym miejscu o drogę, jaką człowiek przebywa, by uwie-
rzyć, lecz o analizę już istniejącego aktu wiary. Otóż wiara nie jest w pierw-
szym rzędzie relacją człowieka do rzeczy, zdań, formuł, lecz relacją do oso-
by – Boga. Ja nie wierzę w coś, w jakieś stwierdzenie, bez względu na waż-
ność, jaką by posiadało (zachodzi to nawet w przypadku prawd wiary tak 
ważnych, jak prawda o Trójcy Świętej, Wcieleniu czy Eucharystii). Na 
pierwszym miejscu ja wierzę komuś, komuś Drugiemu – osobowemu Bogu. 

Jak w każdej relacji międzyosobowej, tak również w odniesieniu do 
Boga wiara jest sposobem poznania „Drugiego”. Bez niej rzeczywistość  
i tajemnica osoby pozostają skryte w tym, co najgłębsze i najbardziej wła-
sne. Osoba w swej inności i tożsamości nie może być poznana na drodze 
eksperymentów i testów. Poznanie właściwe naukom przyrodniczym, a na-
wet humanistycznym, pozostaje wobec rzeczywistości osoby zawsze po-
wierzchowne, nieprzydatne do wniknięcia w to, kim ktoś jest w sobie, 
w swoim wnętrzu. Osoba może być tylko wówczas poznana w swojej toż-
samości, w swoim „ja”, kiedy daje się poznać, kiedy się otwiera. 

Wiara otwiera dostęp do osoby. Ten kto wierzy drugiemu, kto mu ufa, 
otwiera się i ukazuje się w swym życiu, w miłości, w myślach o tym, jak wi-
dzi siebie, świat rzeczy i ludzi. I odwrotnie: tylko ten, kto wierzy i ufa oso-
bie otwierającej się, może przyjąć to, co ona wypowiada. Taki proces doko-
nuje się we wspólnocie i wzajemnym zaufaniu. Kiedy człowiek wierzy Bo-

63 Por. TOMASZ Z AKWINU, Suma teologiczna, I, q. 1, a. 2; Kwestie dyskutowane 
o prawdzie, q. 14, a. 9, ad 3.

64 Por. Św. AUGUSTYN, Kazanie 144, 2. 
65 Por. ŚW. TOMASZ, Suma teologiczna, II-II, q. 2, a. 2. 



 79

gu, przestaje być centrum samego siebie ze swoimi myślami i swoją wolą; 
staje się nim Bóg. W tym sensie wiara jest ekscentryczna, stanowi rodzaj 
przemieszczenia ludzkiego „ja”, autoogołocenia. Człowiek wychodzi z sa-
mego siebie w kierunku Boga i wprowadza się w Jego nieskończoną rze-
czywistość. Objawienie Boże, które spełniło się w Jezusie Chrystusie, umoż-
liwia tego rodzaju wspólnotę. Wierząc Bogu, chrześcijanin urzeczywistnia w 
sobie to, czego doświadczył św. Paweł: „Już nie ja żyję, żyje we mnie Chry-
stus” (Ga 2, 20). 

Dopiero na fundamencie tej postawy: „Ja Ci wierzę”, równoznacznej  
z powierzeniem się, identyfikacją z życiem, mądrością, dobrocią Boga, wy-
rasta bardziej szczegółowa forma wiary – dzięki autorytetowi Boga daję wia-
rę Jego słowu Objawienia, o którym świadczą, jako o wiarygodnym: Jezus, 
Jego Apostołowie i Kościół.  

Słowo Boga, które zostaje przyjęte, jest Dobrą Nowiną – obietnicą. Po-
nieważ Bóg kocha mnie w całkowitej wierności, a ja wierzę i powierzam się 
Mu, dlatego też wierzę w Jego obietnice. Oznacza to, że wierzę, zmierzając 
do Boga, w nadziei, że kiedyś dostąpię pełnej w Nim wspólnoty. Bóg jawi 
się w tym aspekcie jako niezawodny przyjaciel, który pozwoli osiągnąć mi 
to, co obiecuje. W tym sensie „wierzę dla osiągnięcia Boga”.  

O przyjęciu wszystkich zdań, wypowiedzi czy prawd wyrastających  
z Objawienia, nie decyduje w pierwszym rzędzie fakt, że stanowią one jakiś 
jednolity, przekonujący system, lecz wynika z zaufania Temu, kto mówi. 
Wybiórcze traktowanie prawd wiary, zakwestionowanie którejś z nich, by-
łoby równoznaczne z nieufnością i zaprzeczeniem tej podstawowej postaci 
wiary: „wierzę Tobie”66. Jeśli się nie uwzględni tego pierwotnego kształtu 
wiary, jakim jest wiara Osobie, i pozostanie jedynie przy wierze w słowa  
i zdania, dochodzi do poważnych nieporozumień w relacji pomiędzy na-
ukami a teologią. 

Odrzucenie wiary jako sposobu poznania nie wydaje się zatem słuszne. 
Przynosi zaś rozmaite kłopoty samej teologii. Po pierwsze, przyniosło  
z gruntu nieudaną próbę pogodzenia rozumu i wiary. Pod wpływem filozofii 
Hegla budowano bowiem koncepcje monistyczne, w których wiara była re-
dukowana do rozumu, osiągającego w historii coraz wyższy stopień pozna-
nia Absolutu, podlegającego nieustannemu rozwojowi w granicach upływa-
jącego czasu67. 

                                                                                                                                                                                                                                    
66 Por. H. FRIES, Glaube und Wissen, [w:] Sacramentum Mundi. Theologisches Lexikon 

für die Praxis, t. II, Freiburg–Basel–Wien 1967, s. 428–439.  
67 L. SCHEFFCZYK, Die Rolle der Ratio im Glauben und in der Theologie, [w:]  

L. SCHEFFCZYK (red.), Rationalität. Ihre Entwicklung und ihre Grenzen, Freiburg–München 



 80

Po drugie, prowadzi do ogromnego spłycenia teologii. Kiedy spycha się 
na margines wiarę Komuś, wiarę Bogu i w poznaniu ma się do czynienia 
tylko ze słowami, wówczas tworzy się przekonanie, że wiara przyjmuje Ob-
jawienie, które jako całość zostało spisane w jednej książce, w Biblii. Aby 
poznać to, co Bóg objawił, wystarczy jedynie użyć właściwych instrumen-
tów: metody historyczno-krytycznej i metody nauki o literaturze. Teolog, 
który redukuje wiarę do rodzaju literatury i – jak to obrazowo stwierdza Rat-
zinger – uznaje skalpel krytyka literackiego za podstawowe narzędzie po-
znania Bożych tajemnic, nie tylko z góry skazuje się na kompleks wobec in-
nych nauk68, lecz także gubi właściwy przedmiot swych wysiłków poznaw-
czych – jak zostało już wyżej powiedziane, język religijny posiada sens tyl-
ko w kontekście całoosobowego zaangażowania. 

Podsumowując powyższe rozważania, kwestię naukowości teologii 
można ująć w sposób następujący: Stoimy wobec nieusuwalnej, jak się zda-
je, trudności w określeniu ogólnych kryteriów naukowości. Zgadzamy się 
jedynie co do tego, że uznanie jakiejś działalności poznawczej za naukę jest 
tożsame z uznaniem wysokiej wartości tego poznania. Nie widać powodu, 
by wiara – rozumiana jako całoosobowe, ostateczne zaangażowanie – nie 
mogła przynieść wartościowego poznania. Co więcej jawi się ona jako jedy-
ny sposób dogłębnego poznania rzeczywistości osobowej. Z tego względu teo-
logię można uznać za naukę – rzeczywiste poznanie Boga osobowego.  

F. Zadania teologii 

Teologia musi być aktualna, nie w sensie czysto chronologicznym, ale 
przede wszystkim zbawczym. Oznacza to, że winna w taki sposób zgłębiać  
i wydobywać sens Objawienia, aby mogło być ono zrozumiałe i przyjęte 

                                                                                                                                                                                                                                    

1989, s. 389–394. Tego rodzaju redukcjonistyczne tendencje sprawiły, że kiedy Sobór Waty-
kański I podjął zagadnienie relacji rozumu i wiary, powtórzył tradycyjne ujęcie Kościoła  
o odmienności ich sposobu poznania. W Konstytucji dogmatycznej o wierze „Dei Filius” czy-
tamy: „Wiara, będąca początkiem zbawienia ludzkiego, jest cnotą nadprzyrodzoną, przez któ-
rą wierzymy, pod wpływem natchnienia i z pomocą łaski Bożej, że prawdą jest to, co Bóg ob-
jawił. Wierzymy zaś tak nie z powodu wewnętrznej prawdziwości tych rzeczy, które mogli-
byśmy poznać za sprawą naturalnego światła rozumu, ale wierzymy uznając autorytet obja-
wiającego Boga, który nie może się mylić, ani wprowadzać w błąd”, [w:] Dokumenty Soborów 
powszechnych. Tekst łaciński i polski, t. IV: (1511–1870). Lateran V, Trydent, Watykan I, Kra-
ków 2004, s. 897. 

68 Por. J. RATZINGER, Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamentaltheolo-
gie, München 1982, s. 339–347. 



 81

przez każdego człowieka. Z tej misji teologii wynikają trzy szczegółowe za-
dania: hermeneutyczne, krytyczno-konstruktywne i dialogiczne. 

1. Zadanie hermeneutyczne69 

Podstawowym zadaniem teologii jest zadanie hermeneutyczne. Co 
prawda nazywa się je w ten sposób od niedawna (właściwie od XIX wieku), 
tym niemniej praktyka hermeneutyczna była od zawsze podstawową działal-
nością teologów. 

Słowo „hermeneutyka” pochodzi od imienia greckiego boga Hermesa, 
który miał objaśniać ludziom decyzje i plany bogów. Pojęcie to oznacza  
w pierwszym rzędzie teorię interpretacji, praktyka hermeneutyczna jest zaś 
praktyką interpretacji. Ta dziedzina humanistyki zaczęła się bujnie rozwijać 
na przełomie XVIII i XIX wieku. Jednak jedną z podstawowych inspiracji 
hermeneutyki jako teorii była praktyka interpretacji tekstów biblijnych, roz-
wijana od początku naszej ery zarówno przez chrześcijan, jak i Żydów, oraz 
rozmaite kłopoty i wątpliwości, jakie ze sobą niosła. 

Hermeneutyczne zadanie teologii polega zatem na wyjaśnianiu, inter-
pretacji tekstów i innych symboli religijnych, zwłaszcza uznanych za na-
tchnione, by były one zrozumiałe dla adresatów.  

Jak już zostało powiedziane, dyskurs religijny składa się z metafor, za 
pomocą których ludzie wyrażają swoje rozumienie ostatecznego sensu świa-
ta i swojej egzystencji, metafor, które tym samym kształtują ich życie. Po-
trzebę interpretacji uświadamiano sobie w momencie, gdy – w wyniku 
zmian kulturowych – religijne teksty i symbole stawały się niezrozumiałe: 
gdy ludzie zaczęli wyrażać rozumienie swojej egzystencji za pomocą takich 
pojęć, iż utracili zdolność bezpośredniego i naturalnego łączenia tradycyj-
nych metafor religijnych, np. biblijnych, z własnym doświadczeniem. Zada-
nie hermeneutyczne polega w takiej sytuacji na wskazaniu związków po-
między interpretowanymi tekstami czy symbolami, a doświadczeniem czło-
wieka. Ponieważ zaś nie istnieje doświadczenie niezinterpretowane, pozba-
wione wymiaru pojęciowego, zadanie hermeneutyczne polega także na od-
nalezieniu relacji pomiędzy interpretowanym tekstem a aktualną pojęciową 
samointerpretacją podmiotu – wymaga integracji dwóch systemów kategorii. 
Praktyka hermeneutyczna nie jest jednak zwykłym przekładem systemu in-

                                                                                                                                                                                                                                    
69 W kwestii samej hermeneutyki por. np. H. G. GADAMER, Prawda i metoda, Warsza-

wa 2004; P. RICOEUR, Egzystencja i hermeneutyka. Rozprawy o metodzie, Warszawa 1985. 
Na temat hermeneutyki w teologii por. W. G. JEANROND, Hermeneutyka teologiczna, Kraków 
1999. 



 82

terpretowanego na system aktualnie używany. Jeśli bowiem tekst interpre-
towany ma coś istotnego do powiedzenia – a tak jest w przypadku teologii – 
aktualna samointerpretacja zmienia się w procesie integracji. 

Zadanie hermeneutyczne nie wyczerpuje się jednak w tym, co zostało 
powiedziane wyżej. Jego konieczność pojawia się bowiem na bardziej fun-
damentalnym poziomie. Otóż jeśli nasze ostateczne samozrozumienie doko-
nuje się za pomocą dyskursu metaforycznego (a tak właśnie jest, jak wyka-
zywaliśmy w podrozdziale dotyczącym języka religijnego), konieczność 
nieustannej interpretacji pojawia się także w przypadku aktualnie używane-
go systemu kategorii. Dyskurs metaforyczny ma bowiem charakter otwarty. 
Znaczenie, a więc sposób użycia jego słów, nie jest dane raz na zawsze.  
W toku życia, w nowych sytuacjach, wciąż na nowo jesteśmy zmuszani po-
dejmować decyzje, dotyczące adekwatności doboru metafory czy pojęcia dla 
wyrażenia sensu. Decyzje te podejmujemy oczywiście na bazie znajomości 
sensu wyrażeń wchodzących w grę. Tym samym jednak odkrywamy – i jed-
nocześnie kształtujemy – coraz to nowy sens znanych już wcześniej słów. 
Ów nowy, głębszy i szerszy sens musi oczywiście pozostawać w zgodzie  
z sensem pierwotnym. Tym niemniej dokonanie takiej interpretacji rzuca 
nowe światło na przeszłość – w świetle nowych doświadczeń reinterpretu-
jemy zatem doświadczenia wcześniejsze. 

Proces wyżej naszkicowany nazywany jest kręgiem bądź spiralą her-
meneutyczną. Jak zauważyli teoretycy interpretacji, sens tekstu odczytujemy 
w ten sposób, iż zaczynamy od zrozumienia fragmentów, i na tej podstawie 
budujemy sens całości; ten ostatni jednak rzuca nowe światło na sens frag-
mentów, które zatem pojmujemy na nowo, co z kolei prowadzi nas do no-
wego odczytania całości – proces rozumienia ma zatem charakter spiralny 
(kolisty): od części do całości, od całości na powrót do części, i znów – na 
nowym poziomie – od części do całości. 

Spirala hermeneutyczna pojawia się nie tylko na poziomie relacji we-
wnątrztekstowych. Mamy z nią do czynienia w relacji podmiot – tekst70. 
Proces interpretacji rozpoczynamy bowiem zawsze z pewnym horyzontem 
oczekiwań, z pewnym „przedrozumieniem”. Przedrozumienie kieruje naszą 
interpretacją na kilka sposobów. Po pierwsze – jako że zawiera w sobie pe-
wien horyzont pytań – decyduje, co staje się przedmiotem interpretacji. Po 
drugie – jako że kształtowane/wyrażane jest przez określony zasób kategorii 
(metafor, obrazów, pojęć) – wpływa na rozumienie interpretowanego tekstu. 
Proces rozumienia polega na powiązaniu interpretowanych kategorii z kate-
goriami, w których aktualnie wyrażamy swoje doświadczenie. Sens kategorii 
                                                                                                                                                                                                                                    

70 „Tekstem” nazywamy tu każdy zespół symboli. 



 83

interpretowanych ujawnia się zawsze w świetle własnych kategorii interpre-
tatora. Różnice kategorii wyjściowych powodują zatem różnice w interpreta-
cji. Jednak zależność nie jest jednostronna. Przyswojony sens interpretowa-
nego tekstu zmienia bowiem horyzont rozumienia interpretatora.  
W tak zmienionym horyzoncie, przy ponownej interpretacji, sens właśnie 
zinterpretowanego tekstu będzie jawił się inaczej niż za pierwszym razem. 
Każda następna lektura tekstu różni się od wszystkich poprzednich. Każda 
zmienia też samorozumienie podmiotu. 

Dzięki hermeneutycznej konfrontacji z egzystencjalnymi pytaniami 
teologia jest nie tylko nauką, ale orędziem zbawienia – w konkretnej, egzy-
stencjalnej sytuacji ukazuje człowiekowi aktualność tego daru. 

Hermeneutyczne zadanie teologii było jednak w Kościele zapominane, 
a nawet wprost negowane, ponieważ ujawnia ono wyraźnie historyczne uwa-
runkowania wszelkich sformułowań, także dogmatycznych. Wydaje się ono 
zbędne, jeśli uzna się, że sens jest raz na zawsze ustalony, że istnieją formu-
ły, które raz na zawsze, w sposób adekwatny i dla wszystkich jasny, wyrażą 
prawdę o rzeczywistości. Tak więc gdy panowało przekonanie, iż określony 
system teologiczny, np. tomizm, jest najdoskonalszym możliwym wyrazem 
prawdy objawionej, zrozumiałym potencjalnie dla każdego, tezę  
o konieczności hermeneutycznego zadania teologii traktowano jako przejaw 
relatywizmu dogmatycznego.  

W tym kontekście słowo „interpretacja” brzmiało dziwnie, a nawet ja-
wiło się jako bezużyteczne. W ujęciu ahistorycznym problem hermeneu-
tyczny był dość prosty – prawdy abstrakcyjne, wieczne są zawarte w sfor-
mułowaniach definitywnych, które nie muszą ulegać zmianie. Uwarunkowa-
nia kulturowe nie mają wpływu na doktrynę wiary, a zatem nie ma potrzeby 
ich uwzględniania ani też nowego formułowania prawd opartych na Obja-
wieniu. Zmiany historyczne, w tym także zmiany w sposobie myślenia, to 
naruszenie ustalonego już przez chrześcijaństwo porządku. Według takiej 
koncepcji istnieje „teologia wieczna”, której ujęcia mają być poznane  
i przyjęte, ale nie na nowo opracowywane.   

Konieczność zastosowania hermeneutyki stała się oczywista w teologii 
przez odkrycie wpływu historyczności i roli podmiotu w procesie poznania. 

Prawda sformułowań językowych nie jest całkowicie wolna od historii. 
To właśnie historia nadaje jej kształt. W teologii zdano sobie sprawę, że 
współczesne chrześcijaństwo jest wynikiem różnych procesów inkulturacji 
dokonujących się na przestrzeni wieków: narodzone w łonie kultury 
wschodniej, semickiej, rozpowszechniło się na Zachodzie. Nastąpiła zamia-
na horyzontu żydowskiego na horyzont grecki. Już w czasach patrystycz-
nych dokonywano różnych interpretacji Objawienia, w zależności od szkoły 



 84

myślenia, jak pokazują to np. teologowie pochodzący Aleksandrii, Antiochii 
i Kappadocji. W Średniowieczu przyswajano sobie i promowano nowe kul-
tury Europy. Dziś uznaje się wartości kultur autochtonicznych i akcentuje 
elementy pozytywne pluralizmu kulturowego, które pozwalają bardziej ade-
kwatnie interpretować dane Objawienia.   

Konieczność podjęcia przez teologię funkcji hermeneutycznej sprawia, 
że trzeba zmierzyć się z rodzącymi się problemami. Nowe interpretacje mu-
szą utrzymywać relację z żywą tradycją Kościoła. Nie mogą pretendować do 
odkrycia czegoś całkowicie nowego, ignorując, niedoceniając, czy też redu-
kując żywe dziedzictwo duchowe i intelektualne, które Kościół zgromadził 
na przestrzeni wieków. Każda nowa interpretacja stwarza złożoną relację ze-
rwania z tradycją i kontynuacji; zerwania, ponieważ proponuje modele, uję-
cia, idee i postawy naruszające spokój i pewność tego, co ustabilizowane; 
kontynuacji, ponieważ staje się częścią tej samej tradycji, tworząc, zgłębia-
jąc i uwypuklając elementy jeszcze nieobecne bądź zagubione w drodze. 
Niekiedy prowokuje to niedające się uniknąć konflikty w Kościele, które, je-
śli są przeżywane z miłością i szacunkiem, przynoszą owoce wszystkim. 

Ponadto trzeba pamiętać, że akt wiary dotyczy zawsze boskiej rzeczy-
wistości, a nie znaków, przez które ona się wyraża71. Stąd nie można za-
trzymać się jedynie na poziomie lingwistycznym. Jak pokazują dzieje her-
meneutyki, istnieje niebezpieczeństwo nadmiernej koncentracji na języko-
wych interpretacjach. Wskazał na nie nawet Jan Paweł II, w swojej encykli-
ce Fides et ratio:  

„Próby zrozumienia tego [Bożego] słowa nie mogą bez końca odsyłać od in-
terpretacji do interpretacji, nie pozwalając nam dotrzeć do żadnego prawdzi-
wego stwierdzenia; w przeciwnym razie nie byłoby możliwe Boże Objawie-
nie, a jedynie wyrażanie ludzkich przekonań dotyczących Boga oraz Jego 
zamysłów wobec nas”72.  

Z drugiej strony fakt Bożego Objawienia, nawet wypełnionego w Chry-
stusie nie niweczy pewnej relatywności naszego teologicznego poznania, na 
którą wskazuje hermeneutyka. W tej samej encyklice papież pisze:  

„Nie należy jednak zapominać, że Objawienie pozostaje pełne tajemnic. To 
prawda, że Jezus całym swoim życiem objawia oblicze Ojca (...) mimo to 
jednak nasze poznanie tego oblicza jest nadal tylko cząstkowe i nie może 

                                                                                                                                                                                                                                    
71 „Actus autem credentis non terminatur ad enuntiabile sed ad rem”, Suma teologiczna, 

II-II, q.1, a.1, ad 2. 
72 Fides et ratio, 84. 



 85

wyjść poza granice naszego pojmowania”73.  

Papież przypomina zatem, że „każda odkryta prawda jest zawsze tylko 
etapem drogi ku owej pełnej prawdzie, która zostanie ukazana w ostatecz-
nym objawieniu Bożym: «Teraz widzimy jakby w zwierciadle, niejasno; 
wtedy zaś [zobaczymy] twarzą w twarz. Teraz poznaję po części, wtedy zaś 
poznam tak, jak zostałem poznany» (1 Kor 13, 12)”74. 

2. Zadanie krytyczno-konstruktywne 

Zadanie krytyczno-konstruktywne łączy dwie fazy. Pierwszą z nich jest 
krytyka. Teologia poddaje rzeczywistość Kościoła pod dyskusję, odbiera mu 
pewność co do określonych schematów myślenia i postępowania: w poboż-
ności ludowej, w strukturach, katechezie, liturgii itd. Teologowie, bazując na 
poznanym Objawieniu, znając historię rozwoju doktryny, oczyszczają pa-
mięć Kościoła, jego praktyki i życie. 

Drugą fazę stanowi refleksja konstruktywna, szukająca nowych roz-
wiązań i integrująca cały Kościół. Teologia proponuje nowe ujęcia wiary 
zgodnie ze współczesnymi prądami myśli i osiągnięciami innych nauk, po-
dejmuje nowe problemy, przed jakimi staje chrześcijaństwo. Zdarza się, że 
niektóre nowe, słuszne ujęcia teologii nie od razu są przyjmowane w Koście-
le w wyniku istniejących przyzwyczajeń do utartych schematów myślenia i 
postępowania. Jednakże dzieje się też tak, że proponowane zmiany wymaga-
ją odpowiedniego czasu, bowiem ich zbyt szybkie wprowadzenie, bez od-
powiedniego przygotowania, przyniosłoby Kościołowi więcej zła, aniżeli 
dobra. 

3. Zadanie prowadzenia dialogu 

Dawniej, kiedy poznanie prawdy ujmowano jedynie jako proste od-
zwierciedlenie rzeczywistości – jak w lustrze – kto sądził, iż posiadł prawdę 
obiektywną, niezmienną i wieczną, nie był zainteresowany dialogiem. Jego 
zadaniem było przekazywanie jej innym. Obecnie rozumie się, że prawda 
wyłania się z konfrontacji pomiędzy podmiotem a przedmiotem. Podmiot nie 
jest zdolny zrozumieć całej prawdy raz na zawsze. Czyni to w sposób ogra-
niczony, podlegający poprawkom, udoskonaleniu i pogłębieniu, w relacji z 
innymi. Poznana w historii prawda nie jest nigdy kompletna.  

                                                                                                                                                                                                                                    
73 Tamże, 13. 
74 Tamże, 2. 



 86

Kościół katolicki uważa, że zachowuje Objawienie w sposób integral-
ny, tzn. na przestrzeni historii nic z niego nie zagubił. To stanowisko odnosi 
się do prawdy obiektywnej. Kiedy jednak uwzględni się podmiotowy wy-
miar prawdy, wówczas okazuje się, że dialog staje się konieczny i w pierw-
szym rzędzie są do niego wezwani teologowie. Przeżywanie w historii 
obiektywnej prawdy – całego Objawienia – zawsze będzie fragmentaryczne i 
cząstkowe. Spotkanie z innymi od katolicyzmu wersjami chrześcijaństwa 
stwarza szansę na wzbogacenie własnego przeżywania Objawienia. Z kolei 
poznanie poszukiwań i intuicji wyznawców innych religii, a także niewie-
rzących, pozwala dostrzec w Objawieniu te treści, które nie były dotąd wy-
starczająco akcentowane. Jednocześnie wsłuchanie się w krytykę chrześci-
jaństwa ze strony innych jest okazją do oczyszczenia własnych  poglądów  
i postaw. Dialog wymaga od teologa wysłuchania zarzutów: „musi [on] po-
zwolić sobie powiedzieć, co w nim samym albo w Kościele, w imieniu któ-
rego przemawia, wydaje się niegodne wiary (na przykład rozłamy w Koście-
le); musi się w tym dialogu osobiście po ludzku narażać”75. 

Dialog ma wzbogacać nie tylko teologię. Ona sama, ze swej strony, ma 
prowadzić rozmówców do wnętrza Boga. Od teologa wymaga to zaufania do 
samego siebie i pewności o wartości własnej wiary. W dialogu podąża się  
w innym kierunku aniżeli w głoszeniu kerygmatu. Stanowi on rozmowę  
z człowiekiem zazwyczaj zachowującym dystans wobec Dobrej Nowiny. 
Wychodzi od zewnątrz, od konkretnej egzystencjalnej sytuacji człowieka, 
aby wprowadzić go do wnętrza, czyli do Boga. Balthasar nie waha się na-
zwać takiego dialogicznego towarzyszenia człowiekowi, który inaczej bytuje 
i myśli, mianem theologia crucis. 

Nieodparcie nasuwa się jednak pytanie: co decyduje o tym, że czło-
wiek, z którym teolog podejmuje dialog, otwiera się na Boga? Decyduje  
o tym Duch Boży, uwrażliwiający serca ludzi na prawdę o całkowitym od-
daniu się Boga, który poprzez miłość wychodzi naprzeciw człowiekowi. 
Sama prawda o kenozie, wyniszczeniu się Boga z miłości, jest paradoksem 
mającym wewnętrzną siłę oddziaływania. Taką siłę otwierającą na Boga po-
siada również świadectwo życia teologa. Wymaga ono: 

„zanurzenia-się-na-nowo przez modlitwę i adorację bezpośrednio w przed-
wiecznej Prawdzie przed wszelkim przystosowaniem jej do celów kerygmy  
i dialogu, aby z rozważania niepojętej tajemnicy Bożej miłości czerpać nowe 
siły do głoszenia i do spotkania”76. 

                                                                                                                                                                                                                                    
75 H. U. VON BALTHASAR, W pełni wiary, Kraków 1991, s. 503. 
76 Tamże, s. 504. 



87

Dialog jest dziełem nie tylko tych, którzy go prowadzą, ale jest również 
działaniem Ducha Świętego, który napełnia świat. To On prowadzi do pełnej 
prawdy. 

Jaki cel ma osiągnąć teologia poprzez wypełnianie wyodrębnionych 
wyżej zadań? Jest nim prezentacja całości Objawienia Boga, który daje się w 
historii i chce doprowadzić człowieka do spełnienia. Myślenie teologiczne, 
które nie myśli o bycie człowieka, nie może myśleć o Bogu. Tym samym 
teolog jest obarczony troską o spełnienie się człowieka i jednocześnie rozwi-
ja przenikniętą miłością refleksję na temat Boga77. 

*     *     *

Określenie natury teologii stało się powodem licznych dyskusji na 
przestrzeni historii. Ogólnie rzecz biorąc, należy stwierdzić, że adekwatne 
zrozumienie tego, czym jest teologia można osiągnąć jedynie wtedy, jeśli 
wcześniej uzna się kilka szczegółowych założeń wywodzących się wprost 
 z Objawienia, albo z niego wyprowadzonych, które należy przyjąć jako 
pewne. Oto one: 

1) Człowiek przy pomocy swego rozumu może poznać otaczającą rze-
czywistość, a poprzez nią dojść do prawdziwego poznania Boga. Jednakże 
Bóg jest wówczas postrzegany jako przyczyna bytów stworzonych, ale nie 
w Jego wewnętrznym życiu. 

2) Bóg jest transcendentny, to znaczy możemy Go poznać, ale Jego
niezgłębione bogactwo nigdy nie może być wyczerpane przez nasz umysł; 
co więcej, Jego wewnętrzne życie w sposób naturalny nie jest dla nas do-
stępne. 

3) W historii ludzkości dokonało się Objawienie, które przyniosło
człowiekowi możliwość życia we wspólnocie z Bogiem. 

4) Objawienie i wiara posiadają wartość noetyczną. To znaczy, że Ob-
jawienie przynosi wiedzę na temat Boga, a wiara umożliwia jej przyjęcie. 
Poznania przez Objawienie nie da się zredukować do poznania naturalnego 
i do filozofii. 

5) Jest poprawne a nawet konieczne zastosowanie zdolności analitycz-
nej i dyskursywnej rozumu ludzkiego w pogłębianiu rozumienia prawdy 
otrzymanej w wierze. 

77 Por. H. U. VON BALTHASAR, Rechenschaft, Einsiedeln 1965, s. 27; O. GONZÁLEZ DE
CARDEDAL, La obra teológica de Hans Urs von Balthasar, „Communio” (1985) nr 5, s. 519– 
–521. 



6) Ludzkiemu wysiłkowi poznawania Objawienia towarzyszy we-
wnętrzne działanie Boże, dzięki któremu możliwe jest nie tylko rozumienie, 
ale również doświadczenie tego, co objawione.  

7) Kościół jest naturalnym kręgiem hermeneutycznym dla teologii.

Odchylenie się od tych punktów pociąga za sobą deformację teologii, 
a nawet samą jej negację. Rozumienie teologii jako procesu intelektualnego 
zmierzającego do pełniejszego ujęcia prawdy, procesu umożliwionego przez 
wiarę, zależy przede wszystkim od uznania wiary i Objawienia jako pełno-
prawnych źródeł poznania. Objawienie jest uczestnictwem w wiedzy Boga. 
Człowiek ma przystęp do niej nie inaczej jak tylko przez wiarę78.  

78 J. L. ILLANES, Teología, [w:] Enciclopedia Rialp (GER), XXII, Madrid 1975, s. 234– 
–235.



89

1 H. FRIES, Fundamentaltheologie, Leipzig 1986, s. 432. 
2 SOBÓR TRYDENCKI, Dekret „Pismo Święte i tradycje apostolskie” (Sacrosancta), 1, 

[w:] Dokumenty Soborów powszechnych. Tekst łaciński i polski, t. IV, dz. cyt., s. 211. 
3 SOBÓR WATYKAŃSKI II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele (skrót: KK), [w:] Kon-

stytucje – dekrety – deklaracje. Tekst łacińsko-polski, Poznań 1967, nr 67. 

Poznanie teologiczne, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski, 
Kraków 2018, s. 89–124 (Teologia Fundamentalna, 5)
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374387262.04

III. MIEJSCA POZNANIA
TEOLOGICZNEGO
(ks. Tadeusz Dzidek, Piotr Sikora) 

Teologia nie tworzy ex nihilo, lecz bazując na prawdzie objawionej i z 
niej czerpiąc, próbuje w jej świetle interpretować aktualną sytuację człowie-
ka. Powtarzając określenie H. Friesa, możemy powiedzieć, że teologia winna 
być „wierna źródłom i adekwatna do sytuacji”1. 

Narzuca się więc pytanie: Gdzie teolog znajduje autentyczną treść 
chrześcijańskiego orędzia, kryteria prawdy, argumenty teologicznego rozu-
mowania? Jakie świadectwa przeszłości pozwolą mu zachować wierność 
Objawieniu, a jednocześnie umożliwią spełnienie zadania, jakim jest inter-
pretacja aktualnej sytuacji?  

Pytaniem tym dotykamy zagadnienia źródeł, inaczej miejsc teologicz-
nego poznania. Obydwa pojęcia: „źródła” i „miejsca” były często używane 
w historii teologii jako synonimy. Współcześnie jednak istnieje tendencja 
posługiwania się terminem „miejsc” teologicznego poznania. Uzasadnienie 
tej ewolucji znajdujemy w nauce Kościoła. Sobór Trydencki mówi o jednym 
źródle „wszelkiej prawdy zbawczej i zasad postępowania”. Jest nim szeroko 
rozumiana Ewangelia, głoszona już przez proroków w Starym Testamencie, 
a którą Jezus Chrystus najpierw ogłosił, a następnie swoim Apostołom pole-
cił przepowiadać wszelkiemu stworzeniu2. Z kolei Sobór Watykański II 
mówi, że jedynym źródłem Objawienia jest Bóg3. Rezerwując więc pojęcie 
„źródło” dla samego Boga bądź Ewangelii, używa się terminu „miejsca” 



90

w odniesieniu do danych, z których teolog czerpie prawdy objawione i ar-
gumenty dla swej refleksji. 

A. Ogólna prezentacja miejsc teologicznego
poznania

Poszczególne miejsca teologicznego poznania są urzeczywistnieniem 
jedynego podstawowego locus theologicus, jakim jest Kościół – wspólnota 
ludu Bożego. To w nim dokonało się Objawienie, w nim również zostało 
ono zachowane i jest aktualizowane w każdym czasie.  

W obrębie Kościoła trzeba wyodrębnić dwie fazy jego istnienia. Faza 
pierwsza obejmuje okres apostolski. Apostołowie tworzyli Kościół, krystali-
zując jego doktrynę, strukturę, kult, co dokonywało się przy asystencji Du-
cha Świętego, szczególnej opieki Bożej, dzięki której wiara i praktyka Ko-
ścioła pierwotnego stała się normą, modelem wiary dla Kościoła w jego hi-
storii po okresie apostolskim. Ten model wiary został przekazany w żywym 
nauczaniu i w praktyce Kościoła, czyli tradycji apostolskiej, która znalazła 
swe odbicie w pismach samych apostołów i ich uczniów. Stanowią one No-
wy Testament, uznany za dopełnienie tego, co było zapowiedzią i przygoto-
waniem w Starym Testamencie. W ten oto sposób tradycja apostolska wraz 
z Pismem Świętym tworzą dwa konstytutywne miejsca teologicznego pozna-
nia; konstytutywne, tzn. takie, które zawierają Objawienie będące normą 
wiary i życia Kościoła poapostolskiego. 

Czas poapostolski obejmuje drugą fazę istnienia Kościoła, będącego  
z jednej strony wspólnotą, w której można znaleźć świadectwa wiary 
i praktyki apostolskiej, a także jej interpretacji. Z drugiej strony to prze-
strzeń, w której wiara i praktyka jest w ciągu wieków kształtowana, wzboga-
cana, głębiej rozumiana i przystosowywana do konkretnych warunków hi-
storycznych. Odkrywamy tu dwa zadania Kościoła. Pierwsze – pasywne – 
polega na zachowywaniu Objawienia otrzymanego od apostołów. Słynne 
znamiona Kościoła: jedności, świętości, katolickości i apostolskości – można 
postrzegać również jako znamiona prawdziwej wiary, którą należy zacho-
wać. Drugie zadanie Kościoła – aktywne – polega na nieustannym przeka-
zywaniu tej wiary następnym pokoleniom. Wspólnota ludu Bożego  
w każdym czasie jest nie tylko kształtowana przez tradycję otrzymaną przez 
apostołów, ale ze swej strony aktywnie uczestniczy w jej kształtowaniu.  
W ten proces tworzenia wiary Kościoła włączeni są wszyscy jego członko-
wie, którzy nie tylko stanowią miejsca teologicznego poznania, ale również 
są żywymi i aktywnymi jego nosicielami. By sprostać tym zadaniom Kościół 



91

został obdarowany stałą obecnością Chrystusa, asystencją Ducha Świętego, 
tak by mógł być zawsze „filarem i podporą prawdy” (1 Tm 3, 15). Szczegól-
ne prawo interpretacji, wyjaśniania Objawienia posiada hierarchia Kościoła, 
czyli jego biskupi. Im też towarzyszy specjalna asystencja Ducha Świętego, 
który obdarza ich gwarancją nieomylności w głoszeniu i definiowaniu za-
wartości Objawienia. Nauczanie biskupów nazywa się Magisterium Kościoła 
albo Nauczycielskim Urzędem Kościoła. Także Kościół rozumiany w swym 
całokształcie, jako zjednoczenie wiernych cieszy się asystencją Ducha Świę-
tego, dzięki któremu posiada „zmysł wiary” (sensus fidei). Oznacza to, że 
Kościół jako wspólnota wiernych, jest nieomylny w wierze, w przyjmowa-
niu objawionej prawdy i wcielaniu jej w życie. Nie można zapomnieć w tym 
kontekście o nosicielach wiary Kościoła minionych wieków: choć zmarli, 
zachowują oni swą autonomię w wierze, wyrażając własny zmysł wiary w 
utrwalonych świadectwach: spisanych, w zwyczajach, 
w sztuce itd. 

Poznanie teologiczne weryfikuje się przez uwzględnienie diachronicz-
nej zgodności w wierze Kościoła, tzn. w jego historii (consensus antiquita-
tis). Teologia musi zatem uwzględniać takie świadectwa, studiując je w na-
leżny sposób, tak jak dzieje się w naukach biblijnych, patrologii, w historii 
dogmatów, historii Kościoła czy liturgice. 

Poznanie teologiczne weryfikuje się również przez uwzględnienie syn-
chronicznej zgodności wiary Kościoła, tzn. w czasach współczesnych (con-
sensus universitatis). Zadaniem teologii jest badanie aktualnego nauczania 
Magisterium Kościoła, twórczości teologów, opinii świeckich itd.  

Istnieje również konieczność uwzględnienia pomocniczych miejsc po-
znania. Chodzi o całą rzetelnie zdobytą ludzką wiedzę, między innymi o ta-
kie dyscypliny naukowe, jak filologia, filozofia, historia, a także o bogactwo 
ludzkich doświadczeń zakotwiczonych w historii, w nieustannie zmieniają-
cym się świecie i obrazie świata, jaki człowiek kształtuje sobie wraz z roz-
wojem poznania. Nie można w tym miejscu pominąć także wkładu nauk 
przyrodniczych i technicznych, choć ich wpływ na teologię jest mniej bez-
pośredni niż nauk humanistycznych. Doświadczenia dziejowe ludzkości są 
niekiedy postrzegane przez Kościół jako „znaki czasu”, które z jednej strony 
stawiają teologii nowe pytania, z drugiej prowokują ją do odświeżającego 
spojrzenia na Objawienie. 



92

MIEJSCA POZNANIA TEOLOGICZNEGO 

WŁASNE POMOCNICZE

KONSTYTUTYWNE 

tradycja apostolska 

Pismo Święte 

INTERPRETUJĄCE 

Magisterium Kościoła 

wiara ludu Bożego (sensus fidei) 

liturgia 

Ojcowie Kościoła 

teologowie 

prawo kanoniczne 

zwyczaje chrześcijańskie 

sztuka kościelna 

inne religie 

filozofia 

historia 

literatura, sztuka, muzyka 

filologie 

nauki przyrodnicze  
i techniczne 

doświadczenie człowieka 

„znaki czasu” 

Chcemy teraz skupić uwagę i poddać bardziej szczegółowej analizie 
trzy najważniejsze źródła, do jakich teolog odwołuje się, rozwijając swoją 
refleksję. Będą nimi kolejno: tradycja, Pismo Święte, zmysł wiary i Magiste-
rium Kościoła.  

B. Tradycja

Objawienie jest rzeczywistością przekazywaną, tzn. dociera do kolej-
nych pokoleń Kościoła za pośrednictwem tradycji. Słowo to pochodzi z ję-
zyka łacińskiego – traditio – i oznacza przekaz. Naszą refleksję rozpocznie-
my od zaakcentowania roli, jaką odgrywa tradycja w życiu każdego czło-
wieka. Dopiero w tej perspektywie bardziej zrozumiałe stanie się ścisłe po-
wiązanie istniejące pomiędzy Objawieniem a tradycją. Ich wzajemny zwią-
zek nie oznacza jednak pełnej tożsamości. Stąd na koniec refleksji trzeba bę-
dzie wyodrębnić różne rodzaje tradycji i rozważyć ich wartość dla Kościoła i 
poznania teologicznego. 

1. Tradycja w życiu człowieka

W naszych czasach tradycja przeżywa kryzys. Można mówić o jej za-
gubieniu, a także o postawie jej odrzucenia. Uwagi te każą nam wrócić do 



93

Oświecenia. To właśnie tamte czasy dały początek kryzysowi tradycji, tak 
teologicznych, jak i ludzkich w ogólności. Ale Oświecenie zawiera w sobie 
także aspekt pozytywny: obudziło świadomość istniejących tradycji, ich 
fundamentu, racjonalności, ich związku z człowiekiem i chrześcijaństwem4. 

Możemy w tradycji wyodrębnić dwa elementy: sam przekaz i to co jest 
przekazywane. Historycznej kontynuacji życia towarzyszy ustawiczny pro-
ces „przekazu”. Zawartość tradycji może być bardzo rozległa, tak jak rozle-
głe jest życie ludzkie: przekazuje się pieśń, zasadę sądową, sposób celebro-
wania pogrzebu. W tym, co przekazywane, istnieją obok siebie: coś tak 
zwykłego, jak sposób przyrządzania barszczu, i najbardziej wzniosła doktry-
na religijna. 

Człowiek jest powiązany z tradycją. Czujemy się przez nią ubogaceni 
albo zagrożeni. Stosunek wobec tradycji nie jest jednoznaczny, bywa on ra-
czej ambiwalentny. Jakie jest negatywne znaczenie słowa „tradycja”? Tra-
dycja może zachowywać się wobec jednostki w sposób wszechwładny. Staje 
się wówczas dyktatorem pozbawiającym jednostkę jej prywatnego myślenia. 
Jakie jest pozytywne znaczenie słowa „tradycja”? Tradycja to warunek za-
chowania tożsamości każdej osoby ludzkiej i społeczności. W takim przy-
padku tradycja stanowi żywą pamięć umożliwiającą posiadanie samoświa-
domości całemu państwu, miastu, wiosce, rodzinie, bądź każdemu człowie-
kowi z osobna.  

Tym, którzy tradycję cenią szczególnie, łatwo jest zarzucić przesadny 
konserwatyzm i brak zrozumienia dla postępu. Łatwo też uwierzyć, że dobre 
jest to, co jest postępowe, a konserwatyzm stanowi wielką wadę. Nazwanie 
kogoś konserwatystą w oczach bardzo wielu ludzi oznacza dyskwalifikację  
i jest prawie obelgą. To jeden z najbardziej klasycznych przykładów sche-
matyzmu naszego myślenia, albo raczej naszej bezmyślności, która sprawia, 
że pozwalamy sobie takie schematy narzucać. Tymczasem sprawdzony i za-
chowany postęp jest po prostu innym obliczem dobrej tradycji. Występuje  
w niej bowiem wymiana pomiędzy jednostką a społecznością. Jednostka ży-
je z tradycji społecznej, ale jednocześnie tradycja jest ożywiana i ubogacana 
przez jednostkę. Przyjrzyjmy się uważnie dobrej tradycji – nie znajdziemy w 
niej nic, co nie byłoby kiedyś nowością i postępem. Tak więc tradycji nie 
można rozumieć jedynie w sensie konserwatywnym. Ona stale budzi się do 
nowego życia, chce być wprowadzana i rozwijana w przyszłości. 

Tradycja zawsze wiąże się z przekazem jakiejś wartości, która funduje 
przekaz. Wartością tradycji chrześcijańskiej jest Objawienie, którym Kościół 
został obdarowany przez Boga. 

4 Por. T. WĘCŁAWSKI, Wprowadzenie do teologii, mps [brak miejsca i daty], s. 40–45. 



94

2. Wewnętrzne życie Boże i Objawienie jako tradycja

Wewnętrzne życie Boga w trzech osobach można interpretować jako
proces tradycji, o czym świadczy między innymi 16 rozdział Ewangelii św. 
Jana. Jezus, będąc centrum Objawienia, odkrywa zbawcze działanie Ducha 
Świętego, podkreślając, że Duch w swoim działaniu nie wykroczy poza Niego. 
Stanie się tak dlatego, ponieważ Duch weźmie z własności Jezusa: „On Mnie 
uwielbi, bo weźmie z mojego i wam oznajmi” (w. 14)5.  

Ale również Jezus nic nie ma z siebie samego. On żyje z Ojca: 
„Wszystko (pa,nta – pánta), co ma Ojciec, jest moje. Dlatego powiedziałem: 
Z mojego weźmie i wam oznajmi” (w. 15). To śmiałe wyrażenie nie jest wy-
powiedzią Zbuntowanego, który z tego, co boskie, bierze dla siebie, lecz 
wypowiedzią Syna, który zna i przyjmuje dającą się miłość Ojca. Jezus po-
twierdza to w swoim dialogu z Ojcem z rozdziału 17: „Wszystko, co moje, 
jest Twoje, a co Twoje, jest moje”. W ten sposób Ojciec i Syn są zjednocze-
ni w pełnej miłości.  

Jezus nie będzie uwielbiony przez Ducha jako niezwykle ważna osobi-
stość ani też jako założyciel religii, lecz jako „Słowo”, w którym sam Ojciec 
wypowiada siebie. Jeżeli Duch rzeczywiście uwielbia Syna, to w Jezusie wi-
dzimy Ojca. Poprzez Ducha – jak wyjaśnia Paweł – powstaje „jasność po-
znania chwały Bożej na obliczu Chrystusa” (2 Kor 4, 6). Jeśli można ujrzeć 
chwałę Bożą na Jego obliczu, wówczas Syn jest uwielbiony doskonale. In-
nym uwielbieniem Syn nie chce być obdarzony. 

Cytowane dwa wiersze: 14. i 15. z 16 rozdziału Ewangelii Janowej od-
krywają doskonałą jedność wewnętrznego życia Trójcy Świętej, w której 
Ojciec stanowi całkowity dar dla Syna, a Syn dla Ojca i w niej Syn wszystko 
daje Duchowi, by ten ukazał światu Syna, a poprzez Niego – Ojca. A zatem 
jedność Boga opiera się na wzajemnym oddaniu, czyli tradycji. Już tu – na 
płaszczyźnie wewnętrznego życia Bożego – odkrywamy dwa aspekty owej 
tradycji: czynność przekazywania oraz zawartość tego, co jest przekazywa-
ne, a raczej tego, kto jest przekazywany – Osoba Boża.  

Wewnętrzne życie Boże dzięki objawieniu otwiera się i staje się do-
stępne dla ludzi przez fakt, że Bóg Ojciec przekazał, oddał im własnego Sy-
na. Św. Paweł pisze o tym następująco: 

„On, który nawet własnego Syna nie oszczędził, ale Go za nas wszystkich 
wydał, jakże miałby wraz z Nim i wszystkiego nam nie darować?” (Rz 8, 
32). „On to został wydany za nasze grzechy i wskrzeszony z martwych dla 
naszego usprawiedliwienia” (Rz 4, 25) 

5 Tłum. J 16 i 17 wg Biblii Poznańskiej. 



95

Jednocześnie Apostoł Narodów podkreśla aktywną rolę samego Jezusa 
Chrystusa w tym darze. To On nas „umiłował i samego siebie wydał za nas 
w ofierze i dani na wdzięczną wonność Bogu” (Ef 5, 2). 

Cały proces objawienia się Boga w historii Starego i Nowego Testa-
mentu jest tradycją (łac. traditio), czyli przekazem, który osiąga swój kulmi-
nacyjny punkt w samooddaniu się Syna Bożego. Trzeba nam tu powrócić do 
zasadniczego – osobowego – wymiaru Objawienia (zob. tom III, B), w któ-
rym chodzi najpierw o Boga, który się podarował, a dopiero później o naukę 
czy doktrynę. Samo-oddanie się Jezusa konstytuuje zasadniczą zawartość 
tradycji.  

3. Tradycja apostolska

Św. Paweł stwierdza, że dar Jezusa, żywa pamiątka, staje się aktualny
poprzez tradycję, przekaz, dokonujący się dzięki głoszeniu słowa i za po-
średnictwem czynności łamania chleba eucharystycznego:  

„Ja bowiem otrzymałem od Pana to, co wam przekazałem, że Pan Jezus tej 
nocy, kiedy został wydany, wziął chleb i dzięki uczyniwszy połamał i rzekł: 
To jest Ciało moje za was [wydane]. Czyńcie to na moją pamiątkę! Podob-
nie, skończywszy wieczerzę, wziął kielich, mówiąc: Ten kielich jest Nowym 
Przymierzem we Krwi mojej. Czyńcie to, ile razy pić będziecie, na moją pa-
miątkę!” (1 Kor 11, 23–25). 

Wszystko, co wydarzyło się w osobie Jezusa Chrystusa i za Jego po-
średnictwem, wydarzyło się raz na zawsze. Od tego momentu jest On stale 
obecny w historii: „Bo to, że umarł, umarł dla grzechu tylko raz, a że żyje, 
żyje dla Boga” (Rz 6,10). Tradycja upamiętnia to, co zdarzyło się w Chry-
stusie Jezusie, ale także aktualizuje duchową obecność Pana uwielbionego. 

Podmiotem upamiętniającym i aktualizującym obecność Jezusa jest 
Kościół – „Ciało Chrystusa”, złożone z wielu członków: „I wszystko poddał 
pod Jego stopy, a Jego samego ustanowił nade wszystko Głową dla Kościo-
ła, który jest Jego Ciałem, Pełnią Tego, który napełnia wszystko wszelkimi 
sposobami” (Ef 1, 22–23). 

Trzeba jednak wyodrębnić w Kościele grono Dwunastu – pierwszych 
świadków Jezusa, którzy otrzymali dar Objawienia. Ten dar nie byłby sku-
teczny bez ich wiary, a także bez pomocy Ducha Świętego. Nieprzypadkowo 
św. Łukasz nadaje kazaniu Piotra po Zesłaniu Ducha Świętego uroczystą 
formę tradycji. Odnajdujemy w nim nie tylko – zakotwiczone w starotesta-
mentalnej historii zbawienia – wspomnienie męki, śmierci i zmartwychwsta-



96

nia Chrystusa, ale również uwypuklenie aktualności Jego dzieła zbawienia, 
które staje się udziałem słuchaczy dzięki przyjęciu chrztu. 

Działanie Ducha Świętego krystalizowało Kościół w okresie życia  
i działania apostołów, którzy przekazywali to, co sami otrzymali. Ten prze-
kaz dokonywał się w dwojaki sposób: 

1) Przez ustne nauczanie doktryny, świadectwo życia i kult, to znaczy
wszystko, co umożliwia «pomnożenie wiary». Chodzi tu zatem o przepo-
wiadanie Ewangelii oraz konkretne, wypracowane w Kościele apostolskim 
formuły wiary, sposób sprawowania sakramentów, przede wszystkim Eucha-
rystii, organizację wspólnot, przekaz funkcji i urzędów6. 

2) Na piśmie. Chodzi o zapis świadectwa pierwotnego Kościoła, który
jest uważany za inspirowany przez Ducha Świętego. Apostołowie i mężowie 
apostolscy, czyli bezpośredni ich uczniowie, „wspierani natchnieniem Ducha 
Świętego, na piśmie utrwalili wieść o zbawieniu”. Bóg sam bierze za tę treść 
odpowiedzialność, ponieważ przez natchnienie On jest prawdziwym autorem, 
chociaż istnieje równocześnie ludzki i historyczny autor7 (por. III, B).  

Dzięki Duchowi Świętemu Kościół pierwotny, czyli apostolski, pozwo-
lił się ukształtować przez akt samo-oddania się Jezusa Chrystusa oraz wier-
nie utrwalił i przekazał ten właśnie sposób istnienia ludzkiej wspólnoty. Dla-
tego forma Kościoła pierwotnego jest normą dla Kościoła w jego dalszym, 
historycznym istnieniu. 

Dotychczasowa refleksja pozwala wydobyć w tradycji: przekaz (com-
municatio) i wspólnotę (communio). Tak jak Bóg powołał ludzi do wspólno-
ty ze sobą i podarował im siebie, tak apostołowie i ich wspólnota stali się, 
dzięki wspólnocie z Bogiem, wspólnotą wzajemną, w której było przekazy-
wane słowo Boże i ciało eucharystyczne Pana. Ta struktura tradycji, na którą 
składa się przekaz i wspólnota, jest niezmienna. Zanik przekazu lub wspól-
noty byłby jednoznaczny z zanikiem Objawienia. 

Nie może więc dziwić, że Kościół postrzega siebie w każdym momen-
cie historii jako wspólnotę, która kontynuuje proces tradycji, jest „w Chry-
stusie, niejako sakramentem, tzn. znakiem i narzędziem wewnętrznej jedno-
ści z Bogiem i jedności całego rodzaju ludzkiego”8. 

6 SOBÓR WATYKAŃSKI II, Konstytucja dogmatyczna „Dei Verbum” (skrót: KO), [w:] 
Konstytucje – dekrety – deklaracje. Tekst łacińsko-polski, Poznań 1967, nr 7–8. 

7 KO 11. 
8 KO 1. 



97

4. Tradycja kościelna

Już w okresie apostolskim tradycja przybierała rozmaite formy. Dzieje
Apostolskie wspominają o odmiennym przeżywaniu tej samej wiary w mi-
syjnych wspólnotach Pawła i w jerozolimskiej wspólnocie Jakuba. Cztery 
kanoniczne Ewangelie uwidaczniają zróżnicowanie perspektyw teologicz-
nych wspólnot, dla których zostały zredagowane. Także następująca po tym 
okresie tradycja Kościoła nie odznaczała się jednorodnością. Inaczej wyglą-
dało życie wspólnot chrześcijańskich w Palestynie, inaczej w Grecji, Rzymie 
czy też Galii. Terytorialny rozwój chrześcijaństwa prowadził do wzbogace-
nia tradycji – przede wszystkim o nowe formy życia wspólnotowego, 
a także o nowe formy kultury, zwłaszcza kultury umysłowej. W pierwszych 
wiekach Kościoła wybitni przedstawiciele kultury greckiej czy rzymskiej 
stawali się uczniami Jezusa i głosicielami Ewangelii. Nie zapominali oni 
o swojej kulturze i wiedzy – starali się, często nie bez poważnych trudności,
wyrazić w języku tej kultury sens swojej wiary. Przyniosło to zarówno
wspaniałe owoce w postaci rozwoju systematycznej nauki chrześcijańskiej,
ale i poważne zagrożenia w postaci błędów bądź herezji.

Jednocześnie trwał proces rozpadu państwa rzymskiego i usamodziel-
niania się jego dawnych prowincji – na Zachodzie naznaczony wielkim za-
mętem wędrówki ludów i formowania się krajów germańskich, na Wscho-
dzie stopniowym osłabieniem wpływów kultury greckiej, a następnie rosną-
cą potęgą islamu. Jakkolwiek wciąż jeszcze możemy mówić o jednym po-
wszechnym Kościele i jednej katolickiej tradycji, różnice między łacińskim 
Kościołem na Zachodzie a Kościołami Wschodnimi stawały się coraz więk-
sze, aż do chwili, kiedy obie tradycje prawie przestawały się nawzajem ro-
zumieć. 

Obie tradycje traciły też stopniowo odziedziczony z kultury grecko-
rzymskiej uniwersalizm. W tradycji wschodniej dokonało się to wcześniej 
(była ona zresztą od samego początku mniej jednolita i nigdy nie była  
w pełni podporządkowana tylko wpływom greckim). W tradycji zachodniej 
proces ten rozpoczął się zasadniczo w wieku XIV z chwilą budzenia się na-
rodowej świadomości ludów Europy. Wielki kryzys wieków XV i XVI był 
w istotnym stopniu właśnie kryzysem uniwersalnej tradycji łacińskiej  
i okresem narodzin tradycji narodowych. Proces ten trwa do dzisiaj – do dzi-
siaj bowiem nie potrafiliśmy odnaleźć ostatecznej równowagi między uni-
wersalną tradycją kultury grecko-rzymskiej, z której narodziła się kultura 
Europy, a wymaganiami i charakterem kultury poszczególnych regionów 
i narodów. 



98

Dla uzupełnienia obrazu musimy jeszcze wspomnieć wzbogacanie tra-
dycji kościelnej przez nawiązanie łączności z kulturami opartymi na źró-
dłach innych niż grecko-rzymskie, przede wszystkim z kulturą daleko-
wschodnią i afrykańską. 

A zatem tradycja apostolska – normatywna i zawsze obowiązująca – 
znajduje swe wcielenie w konkretnym życiu Kościoła i łączy się z wieloma 
przejawami tego życia, które nie są istotne dla Kościoła, a jednocześnie pod-
legają zmianom. W konsekwencji należy odróżnić tradycję apostolską od 
tradycji kościelnej, w której z kolei możemy wyodrębnić tradycje różnych 
Kościołów chrześcijańskich, a nawet różnych Kościołów lokalnych. Trady-
cje te, choć inspirowane Ewangelią i tradycją apostolską, niekiedy wielo-
wiekowe i ważne dla chrześcijańskiego życia, jak: sposób sprawowania Eu-
charystii, kształt teologii, życie zakonne i jego formy, celibat duchownych, 
strój duchowny, wystrój wnętrza świątyni itp. mogą się różnić między sobą i 
podlegać zmianom. 

Świadomość, że w tradycji mamy do czynienia z Objawieniem posiada-
jącym wymiar osobowy (samo-udzielenie się Boga), rzuca dodatkowe świa-
tło na jej uprawniony rozwój w Kościele. W tym kontekście ważne są usta-
lenia dwóch dziewiętnastowiecznych teologów. Dla Johanna Adama Möhl-
era tradycja stanowiła żywą świadomość Kościoła9, będącego ożywianym 
przez Bożego Ducha organizmem, w którym znajduje kontynuację wcielenie 
Chrystusa10. Myśl Möhlera w jej wczesnych sformułowaniach wywarła 
prawdopodobnie wpływ na jednego z prekursorów odrodzenia teologicznego 
w łonie rosyjskiego prawosławia, Aleksego Stiepanowicza Chomiakowa11. Z 
kolei John Henry Newman zaproponował kryteria, według których można 
określać prawidłowość rozwinięć tradycji. Więcej uwagi poświęcimy tej 
kwestii, omawiając rozwój dogmatów. 

Tradycja kościelna odbija się w zbiorze świadectw czy też dokumen-
tów, które pochodzą z najdawniejszych czasów chrześcijaństwa, następują 
kolejno po sobie i odnawiają się na przestrzeni historii, docierając aż do na-
szych czasów. 

Najważniejsze świadectwa tradycji znajdujemy u Ojców Kościoła, ale 
także w doktrynach teologów, w liturgii świętej, w wierze ludu Bożego 
(zmysł wiary albo sensus fidelium), w prawie kanonicznym w doktrynach 

9 Zob. T. DZIDEK, Mistrzowie teologii, Kraków 1998, s. 483–494. 
10 Zob. J. I. SARANYANA, J. L. ILLANES, Historia teologii, Kraków 1997, s. 388–389. 
11 Zob. A. WALICKI, W kręgu konserwatywnej utopii. Struktura i przemiany rosyjskiego 

słowianofilstwa, Warszawa 2002, s. 141. Por. J. I. SARANYANA, J.L. ILLANES, Historia teolo-
gii, dz. cyt., s. 419. 



 99

i doświadczeniach duchowych świętych i mistyków, w sztuce chrześcijań-
skiej, w regułach życia monastycznego i zakonnego itp. 

Świadectwem tradycji o wyjątkowym znaczeniu są sobory i synody 
Kościoła, zwłaszcza sobory powszechne, ponieważ wyrażają one w sposób 
oficjalny i uroczysty zmysł wiary całego Kościoła oraz streszczają tradycję 
chrześcijańską dotyczącą centralnych aspektów wiary i obyczajów. 

Te pomniki tradycji nie mają zatem jednakowej wartości; ale wszystkie 
razem przynoszą bardzo kompletną wizję wiary Kościoła. Są one jakby wie-
lością głosów tworzących jednolity chór12. 

W okresie szesnastowiecznej Reformacji normatywny dla teologii cha-
rakter tradycji żyjącej w Kościele stał się przedmiotem kontrowersji. Do dzi-
siejszego dnia protestanckie wspólnoty wyznaniowe trzymają się twierdze-
nia, że normę wiary i życia Kościoła stanowi j e d y n i e  B i b l i a13. Nato-
miast dla katolików oraz prawosławnych Pismo i tradycja apostolska pozo-
stają w swym rozróżnieniu i zarazem ścisłym powiązaniu formami przekazu 
j e d n e g o Objawienia14. Więcej na ten temat powiemy w paragrafie Pismo 
Święte a tradycja.  

Jeśli chodzi o fundamentalistyczne wykorzystywanie krytycznych wy-
powiedzi Jezusa na temat „tradycji starszych” (np. Mk 7, 8–9) jako argu-
mentu przeciwko wszelkiego rodzaju tradycji kościelnej, należy zauważyć, 
że ewangeliczny Chrystus „przez swoje słowa i czyny (...) znajduje się  
u źródeł nowej tradycji (...), która zajmuje miejsce tradycji dawnych”15, oraz 
że Kościół pierwotny miał świadomość przekazywania owej tradycji nie tyl-
ko w pismach (por. 2 Tes 2, 15; Flp 4, 9; 1 Kor 11, 23). Niewątpliwie jednak 
ważne jest rozróżnianie w tradycji tego, co nienaruszalne i tego, co może,  
a nawet niekiedy powinno zostać skorygowane; innymi słowy, chodzi o po-
dział między „tradycją dogmatyczną” (podlegającą procesowi interpretacji  
i pogłębiania zrozumienia) a „kościelną tradycją historyczną”16. 

                                                                                                                                                                                                                                    
12 J. MORALES, Introducción a la Teología, Pamplona 1998, s. 157. 
13 Zob. prezentację poglądów zawartą w ekumenicznej publikacji Porównanie wyznań 

rzymsko-katolickiego, prawosławnego, ewangelicko-augsburskiego, ewangelicko-reformowa-
nego, Warszawa 1988, s. 19–20, 22. 

14 Zob. tamże, s. 13, 16. 
15 Zob. P. GRELOT, Tradycja, [w:] X. LÉON-DUFOUR (red.), Słownik teologii biblijnej, 

Poznań 1990, s. 985–989. 
16 Zob. S. C. NAPIÓRKOWSKI, Jak uprawiać teologię, Wrocław 1994, s. 94–95. 



100

C. Pismo Święte

„Biblia” (księga) to słowo pochodzące z greckiego ta biblia, albo bi-
blos (zapisany liść, kodeks) i jest najbardziej rozpowszechnione dla ozna-
czenia księgi odniesienia dla chrześcijaństwa, jego źródła poznania teolo-
gicznego. Sobór Watykański II wyraził w sposób uroczysty znaczenie Biblii 
dla Kościoła w Dei Verbum: 

„Kościół miał zawsze we czci Pisma Boże, podobnie jak samo Ciało Pańskie, 
skoro zwłaszcza w liturgii św. nie przestaje brać i podawać wiernym chleb 
żywota ze stołu słowa Bożego, jak i Ciała Chrystusowego. Zawsze uważał  
i uważa owe Pisma łącznie z Tradycją św. za najwyższą regułę swej wiary, 
ponieważ natchnione przez Boga i raz na zawsze utrwalone na piśmie prze-
kazują niezmiennie słowo samego Boga, a w wypowiedziach Proroków i 
Apostołów dają wyraz głosowi Ducha Świętego. Trzeba więc, aby całe ka-
znodziejstwo kościelne, tak jak sama religia chrześcijańska, żywiło się i kie-
rowało Pismem Świętym”17. 

Z punktu widzenia poznania teologicznego temat Pisma Świętego przy-
nosi dwie zasadnicze kwestie: 1) Jakie pisma – konkretnie – należy uważać 
za najwyższą regułę wiary? 2) Jak należy rozumieć roszczenie Kościoła 
utrzymującego, że Biblia zawiera słowo Boga? Pytanie pierwsze dotyczy 
kanonu biblijnego, drugie – natchnienia.  

1. Formowanie kanonu

Słowo „kanon” ma swe źródło semickie. Hebrajskie kaneh oznacza
trzcinę. W języku greckim wyraża w pierwszym rzędzie kij do mierzenia. 
Słowo to przejęło także drugie znaczenie: „miara”, „norma” i w tym sensie 
jest użyte w Nowym Testamencie (2 Kor 10, 13–16; Ga 6, 16). Ponieważ 
księgi Pisma Świętego są dla Kościoła normą jego wiary i życia, to ich ca-
łość od połowy IV wieku jest określona przez słowo kanon. Rozumiane 
w takim sensie pojęcie „kanonu” ma podwójny aspekt: aktywny, bo pisma 
zebrane w tej kolekcji określają wiarę i życie Kościoła; oraz pasywny, bo Pi-
sma te są uznane przez Kościół jako natchnione przez Ducha Świętego.  

a) Stary Testament
Fakt formowania się Starego Testamentu na przestrzeni wielu wieków

sprawił, że ważność kanoniczna każdej jego księgi rozwijała się z czasem. 

17 KO 21. 



101

Pięcioksiąg kompletuje się w czasach Ezdrasza, i jest przez niego uroczyście 
proklamowany ludowi (Ne 8) w jakiś czas po powrocie z niewoli babiloń-
skiej (538 r. przed Chr. – dekret Cyrusa zezwalający na powrót). Pierwszy 
dowód tego, że istnieje jakiś corpus Pism Świętych, pochodzi w przybliże-
niu ze 130 r. przed Chr. Znajdujemy go we wstępie do greckiego tłumacze-
nia księgi Jezusa Syracha. Mówi on o trzyczęściowym podziale kanonu ży-
dowskiego. Tworzą go: Prawo, Prorocy i pozostałe Pisma. Prolog księgi 
Mądrości Syracha pozwala twierdzić, że autorytetem obdarzona jest wów-
czas przynajmniej część zawierająca Pawo i Proroków. Czas tych ostatnich 
kończy się na Malachiaszu, ok. 450 r. przed Chr. Wyrażenie „inne księgi” 
nie jest określone i dowodzi, że kanon nie był jeszcze zamknięty. 

Dopiero na końcu I wieku, a więc już po zburzeniu przez Rzymian Je-
rozolimy i jej świątyni, synod żydowski mający miejsce ok. 90/95 roku 
w Jamnie koło Jaffy, określa kanon dwudziestoma czterema księgami. Żydzi 
nie włączyli do kanonu ksiąg, które bądź powstały w diasporze, bądź zostały 
napisane w języku greckim. Różnica pomiędzy kanonem hebrajskim a kano-
nem chrześcijańskim wyjaśnia się w następujący sposób: Żydzi nie uznają 
ksiąg deuterokanonicznych (Tobiasza, Judyty, Barucha, Mądrości, Mądrości 
Syracha czyli Eklezjastyka, dwóch Ksiąg Machabejskich), ponadto liczą 
dwunastu proroków mniejszych jako jedną księgę. Dla odmiany Stary Te-
stament chrześcijański wyłącza Lamentacje z Księgi Jeremiasza. W sumie 
liczy on czterdzieści sześć ksiąg. 

Chrześcijanie używali Starego Testamentu w wersji Septuaginty (grec-
kie tłumaczenie Starego Testamentu z przełomu III/II wieku przed Chrystu-
sem). Wersja ta zawiera także księgi zwane deuterokanonicznymi. Najstar-
sze manuskrypty Septuaginty pochodzą z IV wieku i są chrześcijańskie. 
Znamy jedynie Septuagintę w wersji chrześcijańskiej. Jest bardzo prawdo-
podobne, że istniały różnice pomiędzy Septuagintą w wersji chrześcijańskiej 
i w wersji żydowskiej, ale trudno określić ich rozmiar. Wiemy jedynie, że 
Ojcowie Kościoła nie przyjęli do kanonu chrześcijańskiego wszystkich ksiąg 
Septuaginty przekazanej przez judaizm. 

„Święta Reszta” ludu Starego Testamentu, będąca zalążkiem ludu No-
wego Przymierza – Chrystusowego Kościoła, zabrała na dalszą historyczną 
drogę słowo Boże utrwalone na piśmie przez naród żydowski. Kościół od 
samego początku uznał historię narodu wybranego za etap uniwersalnej hi-
storii zbawienia, której sam stał się kontynuatorem. 



102

b) Nowy Testament
Podobnie jak kanon Starego Testamentu, tak i kanon Nowego Testa-

mentu formował się stopniowo. Autor Drugiego listu św. Piotra zna kolekcję 
listów Pawła. Najstarsza lista pism Nowego Testamentu, choć nie wszyst-
kich, pochodzi od twórcy herezji gnostyckiej Marcjona (ok. 140 r.) 
i obejmuje Ewangelię Łukasza oraz dziesięć listów Pawła. W drugiej poło-
wie wieku II Fragment Muratoriego (nazwa nadana części tekstu, pochodzą-
ca od jego odkrywcy w Bibliotece Ambrożego w Mediolanie – Ludovico 
Muratoriego) wymienia prawie wszystkie księgi Nowego Testamentu stano-
wiące aktualny kanon (brak Hbr, Jk, dwóch listów Piotra i jednego Jana). 
Rozmiary naszego dzisiejszego kanonu ustaliły się ok. 400 roku, chociaż aż 
do ok. roku 700 dyskutowano jeszcze nad włączeniem do niego Apokalipsy. 

Przy uznaniu księgi jako kanonicznej posłużono się dwoma kryteria-
mi: 1) posiada źródło apostolskie, to znaczy ma za autora apostoła bądź 
ucznia apostolskiego; 2) Kościół używał jej w liturgii. W ten sposób moż-
na wyjaśnić również stopniowe formowanie się kanonu: różne Kościoły 
używały różnych pism, wymieniały je między sobą, a później powstawały 
dyskusje, czy dane pismo powinno być przyjęte do kanonu, czy też nie. 
Istnieją pisma, np. Pierwszy list Klemensa, który nie był przyjęty do kano-
nu, chociaż jest starszy od innych uważanych za „kanoniczne”, np. Dru-
giego listu św. Piotra. 

Wielowiekowe posługiwanie się przez Kościół omówionym kanonem 
Pisma Świętego doczekało się definitywnego orzeczenia przez Magisterium 
Kościoła. Wskutek zakwestionowania przez Reformację funkcjonującego  
w Kościele katolickim kanonu18 Sobór Trydencki (1545–1563) uroczyście 
wyliczył  wszystkie księgi Starego i Nowego Testamentu, przypisując ich 
autorstwo Duchowi Świętemu i łącząc uznanie tego zestawu z warunkiem 
przynależności do Kościoła19. 

2. Natchnienie

Co decyduje o świętości Pisma Świętego i jego szczególnej pozycji
w chrześcijaństwie i w poznaniu Boga? Zagadnienie to możemy podzielić na 
dwa pytania szczegółowe. Po pierwsze: Na czym opiera się roszczenie Ko-

18 Por. SOBÓR FLORENCKI, Bulla unii z Koptami (Dekret dla jakobitów), 8, 3–4, [w:] 
Dokumenty Soborów powszechnych. Tekst łaciński, grecki, arabski, ormiański, polski, t. III: 
(1414–1445). Konstancja–Ferrara–Florencja–Rzym, Kraków 2004, s. 585–587. 

19 SOBÓR TRYDENCKI, Dekret „Pismo Święte i tradycje apostolskie” (Sacrosancta), 3, 
[w:] Dokumenty Soborów powszechnych. Tekst łaciński i polski, t. IV, dz. cyt., s. 211–213. 



 103

ścioła, który głosi, że Pismo Święte to słowo Boga zawarte w słowie czło-
wieka? Kościół odpowiada na to doktryną o natchnieniu, w której stwierdza 
się, że istnieje pewna interwencja Boga w tworzenie Biblii. Pytanie drugie 
dotyczy rozpoznania ksiąg Pisma Świętego: W jaki sposób Kościół doszedł 
do uznania Pisma Świętego za kanon, to znaczy regułę, normę swej wiary? 
Jakim prawem podjął się podziału pomiędzy pismami kanonicznymi a nie-
kanonicznymi? Czy istnieje ponad kanonem Pisma Świętego jakaś inna 
norma, która go przerasta? W odpowiedzi na to pytanie rozwija się z kolei 
refleksję teologiczną na temat wzajemnej relacji pomiędzy Kościołem i Pi-
smem Świętym, relacji, w której można zaobserwować ich wzajemne uwa-
runkowania, sprawiające, że jedno nie może istnieć bez drugiego. 

a) Doktryna o natchnieniu 
Stary Testament, pomimo że nie posiada ścisłej terminologii i często 

posługuje się niezbyt precyzyjnymi pojęciami, jasno opisuje rzeczywistość 
natchnienia. Jest ono dziełem Ducha Świętego, który opanowuje człowieka  
i porusza go do działania. Sprawia to w taki sposób, że czyny, których doko-
nuje człowiek są wyrażeniem woli objawiającego się Boga (Oz 9, 7; Mi 3, 8; 
Ne 9, 30; Iz 6, 59; 21 n.; Iz 6, 8; Jr 1, 4–10; 2, 8–10; 3, 1). Stary Testament 
nie mówi wyraźnie o interwencji Ducha, który nakłania do pisania, co jest 
dzisiaj elementem decydującym w koncepcji natchnienia; działanie Ducha i 
Jego interwencję przedstawia się raczej jako nakłonienie do działania  
i mówienia. Z tej obserwacji można wydedukować niezwykle ważną i aktu-
alną konkluzję dla bardziej biblijnej definicji natchnienia: można powie-
dzieć, że pojęcie natchnienia nie ogranicza się do materii tekstu, jaki dziś po-
siadamy, ponieważ jest on rezultatem długiego i pracochłonnego wysiłku, 
owocem licznych autorów i tradycji. A zatem proces przekazu Objawienia 
przed jego spisaniem również podlegał natchnieniu. 

Dwa teksty nowotestamentalne winny zatrzymać naszą uwagę: 1 P 1, 
10–12 oraz 2 Tm 3, 14–17. Bez rozróżniania między słowami i pismami pro-
rockimi, tekst pierwszy uwypukla to samo działanie Ducha dla słowa pro-
rockiego i głoszenia Ewangelii. Z kolei św. Paweł pisze:  

„Ty natomiast trwaj w tym, czego się nauczyłeś i co ci powierzono, bo wiesz, 
od kogo się nauczyłeś. Od lat bowiem niemowlęcych znasz Pisma święte, 
które mogą cię nauczyć mądrości wiodącej ku zbawieniu przez wiarę w 
Chrystusie Jezusie. Wszelkie Pismo od Boga natchnione [jest] i pożyteczne 
do nauczania, do przekonywania, do poprawiania, do kształcenia w sprawie-
dliwości – aby człowiek Boży był doskonały, przysposobiony do każdego 
dobrego czynu” (2 Tm 3, 14–17).  



104

Z pewnością działanie Ducha Świętego występuje już przed powsta-
niem Pisma, ale sprawia ono także, że samo Pismo Święte jest „natchnione” 
(theopneustos). Należy stwierdzić, że tak Stary jak i Nowy Testament ustala-
ją ścisłą relację pomiędzy Duchem, który napełnia proroków, a natchnieniem 
Pisma Świętego oraz pomiędzy osobami napełnionymi Duchem a słowami, 
czy też Pismami napełnionymi Duchem. 

Niniejsza refleksja może nieść ze sobą pytanie: Jaka jest relacja pomię-
dzy Objawieniem a natchnieniem. Problem wyjaśnił już św. Tomasz. Obja-
wienie, według niego, jest odkryciem prawdy ukrytej przez zasłonę ciemno-
ści. Jej uchylenie pozwala człowiekowi dostrzec rzeczywistości Boże. Na-
tchnienie jest aspektem dopełniającym Objawienie. Dzięki natchnieniu 
człowiek zostaje wyniesiony przez Ducha Świętego na wyższy poziom, 
umożliwiający mu przyjęcie Objawienia, a potem w jego świetle działanie, 
głoszenie i spisanie treści objawionej.  

Cała historia teologicznej refleksji wypełniona była próbami wyjaśnienia, 
jaka jest relacja pomiędzy autorstwem Boga i człowieka. W epoce patrystycz-
nej autor ludzki bywał często porównywany do instrumentu, liry czy też pióra, 
jakim posługiwał się Bóg. Św. Tomasz dostarcza rozróżnienia pomiędzy: 
auctor principalis i auctor instrumentalis. Konsekwencją tego rozróżnienia by-
ła koncepcja natchnienia werbalnego. W jej ujęciu Bóg wpływa bezpośrednio 
na wybór odpowiednich słów. Stanowisko to zaznacza się już w tradycji patry-
stycznej. We wczesnej scholastyce stwierdza się nawet, że błędy gramatyczne 
zawarte w Piśmie Świętym były chciane przez Ducha Świętego. 

Nowsze ujęcia problemu inspiracji Pisma Świętego dostrzegały coraz 
bardziej twórczą współpracę „ludzkiego autora” z „boskim Autorem” na-
tchnionego tekstu. Papież Leon XIII w encyklice Providentissimus Deus  
z 1893 mówi, że Duch Święty, jako nadprzyrodzona siła, pobudził autora do 
pisania, towarzyszył temu procesowi sprawiając, że autor przedstawiał 
prawdę w odpowiednich formułach słownych20. Encyklika Divino afflante 
Spiritu Piusa XII z 1943 podkreśla, że człowiek nie był jednak tylko bez-
myślnym i bezwolnym narzędziem w rękach Boga. A chociaż dokument za-
wiera rozróżnienie między causa principalis (autorstwo Boga) i causa in-
strumentalis (autorstwo ludzkie) to jednak nie kojarzy człowieka z biernym 
instrumentem. Trzeba rozumieć autorstwo Boże w takim sensie, że, po 
pierwsze, czyni możliwym autorstwo ludzkie i po drugie porusza to autor-

20 A. DENZINGER, A. SCHÖNMETZER (red.), Enchiridion symbolorum, definitionum et 
declarationum de rebus fidei et morum, Barcinone-Friburgi Brisgoviae-Romae 1976, (odtąd 
skrót – DS) 3291–3293, S. GŁOWA, I. BIEDA (red.), Breviarium Fidei. Wybór doktrynalnych 
wypowiedzi Kościoła, Poznań 1988 (odtąd skrót – BF) III, 28–30. 



105

stwo. Bóg ogranicza się do tego, ażeby powstało pismo w formie kompletnej 
i określonej, ale On nie pisze fizycznie, ani nie dyktuje słów21.  

Czy autor Pisma musiał być świadomy swego natchnienia? Pytanie to 
jest dla teologii otwarte. Świadomość natchnienia polegałaby na tym, że au-
tor wiedział, iż należy do Kościoła pierwotnego, który się konstytuuje 
i będzie normą dla wszystkich czasów przyszłych. Świadomość natchnienia 
nie musi więc oznaczać, że Paweł czuł się oświecony w sposób specjalny 
przez Ducha Świętego, kiedy pisał np. List do Filemona.  

Dostrzeżenie człowieka jako współautora Biblii pozwala także w spo-
sób właściwy rozumieć zagadnienie prawdy Pisma Świętego – zasadniczego 
efektu natchnienia. Otóż prawda Boża jest zawarta w całej Biblii, ujmowanej 
w jej całokształcie. Uwypuklanie i absolutyzowanie jednego wyrażenia bez 
uwzględnienia kontekstu jest błędem. Prawda Pisma Świętego jest przywile-
jem całej Księgi. 

Jeśli się przyjmie, że Biblia to słowo Boga skierowane do człowieka za 
pośrednictwem autorów natchnionych, to trzeba w oparciu o takie założenie 
sformułować dwie fundamentalne zasady dotyczące: prawdy Objawienia 
Bożego i nauczania autorów natchnionych. 

Mówiąc o zasadzie dotyczącej prawdy Objawienia Bożego, trzeba mieć 
na uwadze, że przedmiotem Objawienia jest tajemnica zbawienia zrealizo-
wanego w Chrystusie; tym samym żadna rzeczywistość tego świata nie może 
być przedmiotem nauczania Bożego inaczej jak tylko w jej szczególnym 
aspekcie – w relacji do tajemnicy zbawienia. Ponadto trzeba również 
uwzględniać progresywny charakter Objawienia. Oznacza to, że księgi Pi-
sma Świętego powstawały w takim czasie, kiedy Objawienie było w fazie 
wzrastania, a więc poszczególne księgi utrwalały słowa Boże na kolejnych 
etapach rozwoju realizowanego przez Boga, który w swej pedagogii 
uwzględniał zdolności percepcyjne człowieka, a jednocześnie przemawiał 
przez kolejne wydarzenia zbawcze wiodące ku Osobie i dziełu Chrystusa. 

Z kolei mówiąc o zasadzie dotyczącej nauczania autorów natchnionych 
– trzeba uwzględnić różnorodność ludzkiego sposobu mówienia, w której
wyraża się Objawienie.

b) Natchnienie a Kościół
Pozostaje pytanie, w jaki sposób rozpoznano księgi natchnione, czyniąc

z nich kanon Pisma Świętego, normę wiary Kościoła? Odpowiadając na nie 
należy dostrzec powiązanie istniejące pomiędzy Kościołem – konkretnie je-

21 DS 3826–3830, BF III, 63–66. 



106

go założeniem – a natchnieniem Pisma Świętego. Ustanowiony przez Jezusa 
Chrystusa Kościół ma jednoczyć z Bogiem, czyli prowadzić do zbawienia 
ludzi wszystkich czasów. Aby spełnić to uniwersalne zadanie, Kościół został 
u swych początków wyposażony we wszystkie elementy czy też środki, aby
tej misji sprostać. Kościół pierwotny stał się arché, czyli zasadą, w podwój-
nym sensie: był początkiem czasowym, a także stał się normą, wzorcem dla
czasów przyszłych.

Pismo Święte to jeden z konstytutywnych elementów Kościoła. Ono 
jest słowem Boga, ale nie tylko. Biblia, poprzez autorów ludzkich, jest także 
artykulacją wiary pierwotnego Kościoła. Biblia konkretyzuje na piśmie to, w 
co Kościół pierwotny wierzył i w oparciu o co się ukonstytuował. Mówiąc 
inaczej: Kościół pierwotny jest normą dla wieków przyszłych szczególnie 
przez Pismo Święte, bo na nim wycisnął piętno samego siebie. 

Opierając się na tych stwierdzeniach, można sformułować następującą 
tezę: skoro Bóg chce i tworzy swą wolą Kościół, a wraz z nim jego elementy 
konstytutywne, to jednocześnie chce i tworzy Pismo w taki sposób, że On 
sam – Bóg – jest jednocześnie inspiratorem sprawczym Pisma. Oznacza to, 
że aktywne, inspirujące autorstwo Boga stanowi wewnętrzny moment two-
rzenia Kościoła pierwotnego. Z tezy powyższej wyłaniają się następujące 
konsekwencje: 

– Dla relacji pomiędzy natchnieniem a kanonicznością: kanoniczność
księgi zakłada natchnienie, ponieważ księgi natchnione tworzą kanon. 
I odwrotnie: natchnienie ma sens tylko wówczas, gdy jest połączone z kano-
nicznością. Byłoby niedorzecznością, gdyby istniała księga natchniona nie-
ujęta w kanon, ponieważ Bóg nie pisałby ksiąg dla samego siebie. To, co On 
chce, aby było zapisane, musi mieć swojego adresata, wskutek czego sen-
sowność ksiąg pojawia się, kiedy dochodzą one do człowieka. Dzieje się tak, 
kiedy dany fragment Pisma jest uznany jako zapisany przez samego Boga, to 
znaczy kiedy zostanie objęty kanonem. 

– Dla czasu trwania natchnienia: kanon zamknął się ze śmiercią ostat-
niego autora Pisma Świętego. Dlaczego właśnie wówczas? Jeśli się rozumie 
natchnienie jako moment założenia Kościoła, to odpowiedź winna być na-
stępująca: natchnienie kończy się wówczas, kiedy kończy się zakładanie Ko-
ścioła pierwotnego w czasach apostolskich.  

– Dla sposobu, w jaki Kościół rozpoznał natchnienie Pisma Świętego.
Nie można było tego stwierdzić z samych ksiąg Pisma. Kościół uczynił to, 
nauczając, że księgi objęte kanonem są natchnione. To Kościół uznał, czy 
określone pismo napisane w czasach apostolskich należało do jego istoty, 
czy też nie. Kościół uznał w ten sposób, że jakieś pismo jest pierwotnym 
wyrazem jego wiary. Jednocześnie przyjął Stary Testament jako natchnione 



107

świadectwo dziejów zbawienia, który znalazły swą pełnię w osobie Jezusa 
Chrystusa. 

3. Pismo Święte a tradycja

Pytamy z kolei, jaka jest relacja, w jakim stosunku pozostają do siebie
Pismo Święte i tradycja? Jaką zawartość posiadają Pismo Święte i tradycja 
w porządku Objawienia: jednakową, różną czy komplementarną? Te i inne 
pytania zrodziły trzy różne teorie, które swymi korzeniami sięgają pierw-
szych wieków Kościoła: 

1. Teoria dwóch źródeł – jest ona dziś najmniej aktualna. Według niej
Pismo Święte i tradycja przekazują część Objawienia. Ani Pismo, ani trady-
cja – rozpatrywane osobno – nie zawierają całego Objawienia, dlatego jedno 
i drugie źródło posiadają funkcję komplementarną22. 

2. Teoria wystarczalności Pisma. Prezentujący tę teorię utrzymują, że
Objawienie dotarło do nas poprzez Pismo i tradycję, ale Pismo przekazuje 
Objawienie z wystarczalnością materialną, tzn. przekazuje całą jego treść. 
Pismo Święte i tradycja ustna zawierają i wyrażają ten sam depozyt Obja-
wienia, przy czym tradycja ustna, streszczając i eksponując jednoznacznie 
prawdy objawione, stanowi kryterium wyjaśniająco-interpretacyjne Pisma23.  

3. Teoria wystarczalności relatywnej Pisma. Teoria ta jawi się przede
wszystkim jako próba syntezy. Także ona utrzymuje jedność Pisma i trady-
cji. Podczas gdy Pismo zawiera istotę prawd objawionych, to skarb ich pełni 
posiada tradycja. Tradycja zawiera formalnie wszystkie prawdy Objawione, 
Pismo zawiera je w sposób istotny24. 

Konstytucja Dei Verbum tak ujmuje postawiony problem: 
„Tradycja Święta zatem i Pismo Święte ściśle się z sobą łączą i komunikują. 
Obydwoje bowiem, wypływając z tego samego źródła Bożego, zrastają się ja-
koś w jedno i zdążają do tego samego celu. Albowiem Pismo Święte jest mową 
Bożą, utrwaloną pod natchnieniem Ducha Świętego na piśmie; a Święta Trady-
cja, słowo Boże, przez Chrystusa Pana i Ducha Świętego powierzone Aposto-

22 H. LENNERZ, Scriptura sola, [w:] „Gregorianum” 40 (1959), s. 39–53; Sine scripto 
traditiones, [w:] „Gregorianum” 40 (1959), s. 624–635; Scriptura et traditio sessionis quartae 
Concilii Tridentini, „Gregorianum” 42 (1961), s. 517–522. 

23 J. R. GEISELMANN, Das Konzil von Trient über das Verhältnis der heiligen Schrift 
und der nichtgeschriebenen Tradition, [w:] M. SCHMAUS, (red.), Die mündliche Überl-
ieferung, München 1957, s. 123–206. 

24 J. BEUMER, Die mündliche Überlieferung als Glaubensquelle, [w:] Handbuch der Dog-
mengeschichte, I/4, Freiburg in B. 1962, s. 126–138; De statu actuali controversiae circa rela-
tionem inter Traditionem et Scripturam, [w:] De Scriptura et Traditione, Roma 1963, s. 17–40. 



108

łom, przekazuje w całości ich następcom, by oświeceni Duchem prawdy, 
wiecznie je w swym nauczaniu zachowywali i rozpowszechniali”25. 

Ojcowie soborowi zaznaczają jedność źródła, z którego wywodzą się 
tradycja i Pismo. Jest nim słowo Boga. Tak więc w Kościele nie istnieją dwa 
źródła Objawienia, lecz jedno. Obok tego samego początku, sobór zaznacza 
jeszcze dwa inne elementy decydujące o jedności Pisma i tradycji. Są to: 
zawartość i cel. Sformułowania te, będąc skierowane przeciw wyodrębnianiu 
dwóch źródeł Objawienia, odnoszą się raczej do dwóch sposobów, według 
których działa jedyna wielka tradycja wewnątrz Kościoła, poprzez Pismo i 
tradycję ustną. Niedostrzeganie tej jedności w historii teologii przyniosło 
ostry rozdział pomiędzy głoszeniem i piśmiennictwem, jaki do dziś obserwu-
jemy w chrześcijaństwie. 

Zasadniczym elementem harmonii w relacji Pismo Święte – tradycja 
jest pojmowanie Pisma Świętego jako kryterium normatywnego. Oznacza to, 
że cała tradycja, czy tradycje w Kościele muszą być konfrontowane najpierw 
z Pismem Świętym jako normatywną pamięcią początków. 

Pomimo zasadniczego miejsca Pisma Świętego należy dodać, że nie jest 
ono jedynym kryterium rozróżnienia pomiędzy tradycją ustną – spadkobier-
czynią tradycji apostolskiej a podlegającą zmianie tradycją Kościoła. Pismo 
Święte jest wspomagane przez sensus fidei – zmysł wiary całego Kościoła i 
naukę Magisterium Kościoła, czyli biskupów, którzy jako następcy aposto-
łów gwarantują autentyczność przekazywanej tradycji. 

Jednakże na końcu wywodu o relacji Pismo Święte – tradycja dodane 
jest w Dei Verbum inne ujęcie, nieco dwuznaczne w swym sformułowaniu  
i rzucające cień na całość paragrafu: 

„Stąd to Kościół osiąga pewność swoją co do wszystkich spraw objawionych 
nie przez samo Pismo Święte. Toteż obydwoje należy z równym uczuciem 
czci i poważania przyjmować i mieć w poszanowaniu”26. 

Sformułowanie to pozostawia miejsce dla dwóch interpretacji: jeśli ist-
nieje komplementarność jakościowa między dwoma kanałami przekazywa-
nia, to normalne jest, iż Pismo nie wystarcza do uzyskania pewności. Ale 
sformułowanie to można także zrozumieć w znaczeniu materialnej niewy-
starczalności Pisma.  

Faktem jest, że sobór nie chciał rozstrzygać tej kwestii. Tam, gdzie 
mamy do czynienia z dwuznacznością formuł, obydwie interpretacje teolo-
giczne pozostają uprawnione pod warunkiem, że nie będzie się powoływać 

25 KO 9. 
26 KO 9. 



109

na sobór dla uzasadnienia swej własnej opcji na płaszczyźnie dogmatycznej. 
Co do reszty, najrozsądniej jest brać pod uwagę środek ciężkości dyskursu 
soborowego, który znajduje się wyraźnie po stronie komplementarności  
i organicznej jedności Pisma Świętego i tradycji27. 

D. Zmysł wiary

Jezus podczas modlitwy arcykapłańskiej prosił Ojca, by zachował
wspólnotę Jego uczniów w prawdzie. Wyznał też, że sam poświęca siebie 
w ofierze, by prośba ta mogła się spełnić (por. J 17, 19). Jednocześnie obie-
cał uczniom, że pośle Ducha prawdy, który wszystkiego ich nauczy i będzie 
im przypominał słowa Jezusa (por. J 14, 26; 16, 12–13). Obiecał też, że sam 
będzie z nimi aż do skończenia świata (Mt 28, 20). Na tej właśnie obietnicy 
opiera się ufność Kościoła, że będzie on zachowany w prawdzie. W najgłęb-
szym swym sensie znaczy to, że w Kościele zawsze będzie obecna Prawda 
osobowa, którą jest Bóg w swoim Logosie – Jezusie Chrystusie. Znaczy to 
także, że Kościół jako całość nigdy nie sprzeniewierzy się zupełnie tej obec-
ności, że zawsze pozostanie jej świadomy i na nią – w jakimś stopniu – 
otwarty.   

1. Od zmysłu wiary do zmysłu wiernych

Nowy Testament kładzie wielki nacisk na działanie Ducha Świętego
w Kościele. To on doprowadzi wszystkich jego członków do całej prawdy 
(J 14, 17; 16, 13). Wierzącym znany jest „zamysł Chrystusowy” (1 Kor 2, 
16), który daje „światłe oczy serca” (Ef 1, 18). Wierzący otrzymali „namasz-
czenie od Świętego”, dzięki której wszyscy są „napełnieni wiedzą” (1 J 2, 
20). To namaszczenie „poucza wierzących o wszystkim”, tak, że „nie po-
trzebują oni pouczenia od nikogo” (1 J 2, 27). Dzięki otrzymanej wprost od 
Ducha Świętego zdolności każdego wierzącego Kościół dochodzi do pozna-
nia „pełni darów” Bożych (por. 1 Kor 12, 1–11; Ef 4, 4–6).  

Zdolność poznawania Objawienia, czyli obecności Boga, nazwano  
w tradycji Kościoła zmysłem wiary – sensus fidei. Jest to nadprzyrodzona 
zdolność każdego chrześcijanina, która prowadzi go do prawdziwego pozna-
nia wiary i życia nią na co dzień.  

27 Por. B. SESBOÜÉ (red.), Historia dogmatów, t. IV: Słowo zbawienia. Doktryna Słowa 
Bożego. Usprawiedliwienie i dyskurs wiary. Objawienie i akt wiary. Tradycja, Pismo Święte  
i magisterium, Kraków 2003, s. 461. 



 110

Zdolność rozpoznawania wiary należy ujmować w kontekście osobo-
wego spotkania z Bogiem. Wierzący poznaje i nawiązuje osobisty kontakt  
z osobami Trójcy Świętej. Dopiero na fundamencie tej relacji odkrywa zna-
czenie poszczególnych prawd wyrażonych językowo (np. nawiązana już 
osobowa, przyjacielska relacja z Bogiem Ojcem pozwala odkryć znaczenie 
Jego miłosierdzia). 

Duch Święty, który jest sprawcą wiary, działa w każdym wierzącym, 
stąd zmysł wiary przysługuje każdemu chrześcijaninowi i łączy się ze zmy-
słem wiary wszystkich wierzących – sensus fidelium, zyskując wtedy więk-
szą obiektywność. Z poznania, które jest udziałem wszystkich wiernych, 
wynika zgodność w wierze członków Kościoła – consensus fidelium.  

Sensus fidelium jest rzeczywistością dobrze znaną Ojcom Kościoła, 
którzy odwołują się do niego jako do argumentu przydatnego w określeniu 
prawdziwej wiary. Według nich niemożliwe jest, aby wiara wszystkich Ko-
ściołów popadła w błąd (Tertulian, Grzegorz z Nazjanzu, Bazyli z Cezarei, 
Hieronim). Ojcowie nie wahają się odwoływać do świadectwa wiary wier-
nych dla uzasadnienia jakiejś kontrowersyjnej doktryny lub praktyki Kościo-
ła (Epifaniusz, Nicefor, nade wszystko Augustyn, oczywiście Wincenty z 
Lerynu, Kasjan)28. Skoro tak wielka liczba Kościołów uznała bóstwo Chry-
stusa, skoro tak wielu chrześcijan uwielbia Ducha wraz z Ojcem i Synem, 
skoro tak wielu chrześcijan wymawia imię Maryi, łącząc je ze słowem 
Dziewica, to wszystkie te aspekty wiary są prawdziwe. 

2. Aktywna rola zmysłu wiernych 

Sobór Watykański II podjął temat zmysłu wiernych w Konstytucji do-
gmatycznej o Kościele:  

„Ogół wierzących (universitas fidelium), mających namaszczenie od Święte-
go (por. 1 J 2, 20.27), nie może zbłądzić w wierze i tę swoją szczególną wła-
ściwość ujawnia przez nadprzyrodzony zmysł wiary całego ludu, gdy poczy-
nając od biskupów aż po ostatniego z wiernych świeckich ujawnia on swą 
powszechną zgodność w sprawach wiary i moralności. Dzięki temu zmysło-
wi wiary, który jest pobudzany i podtrzymywany przez Ducha prawdy, Lud 
Boży pod przewodnictwem świętego Urzędu Nauczycielskiego – za którym 
idąc wiernie, już nie ludzkie, lecz prawdziwie Boże przyjmuje słowa (por. 1 
Tes, 2, 13) – niezachwianie trwa przy wierze raz przekazanej świętym (por. 
Jud 3); wnika w nią głębiej i w sposób pełniejszy stosuje ją w życiu”29. 

                                                                                                                                                                                                                                    
28 Y. M. CONGAR, Jalons pour une théologie du laïcat, Paris 1953, s. 450–453. 
29 KK 12. 



 111

Ten tekst znajduje się w drugim rozdziale konstytucji, poświęconym 
ludowi Bożemu w jego całokształcie, uprzednim wobec rozróżnienia na hie-
rarchię (przedstawianą w rozdziale trzecim) i laikat (prezentowany w roz-
dziale czwartym). Znajdujemy się zatem przed jakimkolwiek rozróżnieniem 
między „Kościołem nauczającym” i „Kościołem nauczanym”.  

Zmysłu wiary nie należy zatem ujmować jednostronnie, sprowadzając 
go jedynie do roli pasywnej, tzn. przyjmowania wiary, która jest głoszona 
przez pasterzy. Według soboru należy również uwzględnić jego aktywną ro-
lę. Ogół wiernych „ujawnia swą powszechną zgodę w sprawach wiary  
i moralności”, a to oznacza aktywne działanie. Ta zgoda niewątpliwie zawie-
ra moment wiernego posłuszeństwa, ale również wykracza poza nie. Chodzi 
bowiem o „niezachwiane trwanie przy wierze”, które zawiera osąd, dzięki 
któremu „wnika w nią [wiarę] głębiej (…) i w sposób pełniejszy stosuje ją w 
życiu”. Owo praktyczne i aktywne rozumienie wiary przynależy do jej sen-
su. Lud nieustannie aktualizuje doktrynę, nadaje jej konkretne oblicze i 
sprawia, że przechodzi ona od stanu muzyki zamkniętej w nutach do muzyki 
śpiewanej, by przywołać sformułowanie św. Franciszka Salezego. Działanie 
doktryny uwidacznia się w porządku świadectwa wierzących30. Istnieje za-
tem pewien aktywny system krążenia między Magisterium a sensus fidelium. 

Historia Kościoła zna momenty, kiedy ta aktywna rola ludu Bożego  
w trwaniu w wierze była szczególnie istotna. Newman przypomniał taki 
moment, analizując kryzys ariański. Przez pięćdziesiąt lat po Soborze Nicej-
skim lud wierny opierał się arianizmowi – herezji, która niejednokrotnie była 
przyjmowana przez samych biskupów31. Jak zauważa Sesboüe, „to lud za-
pewnił zachowanie wiary w chwili, gdy przenikliwość kolegialnego naucza-
nia biskupów była poważnie zmącona”32. 

Zmysł wiary wszystkich wierzących ma istotny związek z trwającą  
w Kościele, ale i rozwijającą się tradycją. Jak bowiem stwierdził J. A. Möhler, 
tradycja posiada dwa aspekty – obiektywny i subiektywny. W swym aspek-
cie subiektywnym Tradycja „jest swoistym zmysłem chrześcijańskim, który 
istnieje w Kościele i rozprzestrzenia się przez eklezjalne wychowanie”. Wy-
chowanie to nie może się obyć oczywiście bez Ducha. Mamy tu do czynie-
nia z rzeczywistością bosko-ludzką: „Duch Boży (...) staje się w swojej łącz-
ności z tym, co ludzkie, swoistym chrześcijańskim taktem, głębokim, pro-

                                                                                                                                                                                                                                    
30 W swym komentarzu do dokumentu soborowego A. GRILLMEIER podkreśla z mocą 

aktywną rolę, jaką sobór przyznaje sensus fidelium: Das zweite Vatikanische Konzil, [w:] 
Lexikon für Theologie und Kirche, I, Herder 1966, s. 189. 

31 Y. M. CONGAR, Jalons pour une théologie du laïcat, dz. cyt., s. 395. 
32 B. SESBOÜE, Władza w Kościele. Autorytet, prawda i wolność, Kraków 2003, s. 94. 



112

wadzącym pewnie zmysłem, który tak, jak sam wypływa z prawdy, wycho-
dzi naprzeciw wszelkiej prawdzie”33. Zmysł wiary jest zatem tą zdolnością, 
która sprawia, że chrześcijanie są w stanie rozpoznawać i rozumieć Obja-
wienie, być mu wiernymi i przekazywać je kolejnym pokoleniom. Zmysł 
wiary ma zatem charakter pasywny i aktywny – uzdalnia do przyjęcia, ale i 
do przekazania. Umożliwia trwanie, ale i rozwój Tradycji. Jak czytamy w 
Konstytucji Dei Verbum: 

„Tradycja ta, wywodząca się od Apostołów, rozwija się w Kościele pod opieką 
Ducha Świętego. Wzrasta bowiem zrozumienie tak rzeczy, jak i słów przeka-
zanych, już to dzięki kontemplacji oraz dociekaniu wiernych, którzy je rozwa-
żają w sercu swoim (por. Łk 2, 19 i 51), już to dzięki głębokiemu, doświad-
czalnemu pojmowaniu spraw duchowych, już znowu dzięki nauczaniu tych, 
którzy wraz
z sukcesją biskupią otrzymali niezawodny charyzmat prawdy”34. 

Trudno jest określić kryteria, według których można by ustalić sensus 
fidelium. Nie można go rozpoznawać jedynie przez odwołanie się do opinii 
publicznej, ani przez głosowanie. Sensus fidelium jest bowiem zależny od 
głębi uczestniczenia przez nich w życiu wiary w Kościele, w tym w ich zro-
zumieniu przeżywanych tajemnic. Ponadto jest on wpisany w ramy całego 
Kościoła, w jego strukturę, posługi, a zatem musi pozostawać w harmonii 
z Magisterium Kościoła i teologami. W poszukiwaniu prawdy konieczny jest 
dialog, wzajemna komunikacja, słowem – duch wspólnoty. Praktyka Kościo-
ła pokazuje, że zmysł wiernych zostaje określony post factum, jako wynik 
jakiegoś działania w przeszłości. Próby pospiesznego określenia zmysłu 
wiernych narażone są na wielkie ryzyko popełnienia błędu. Trudność w na-
tychmiastowym rozpoznawaniu zmysłu wiary oraz występująca niejedno-
krotnie konieczność określenia wiary Kościoła prowadzi nas do rozważenia 
roli posługi zwanej Magisterium Ecclesiae.  

E. Magisterium Kościoła

Stwierdzenie, że ogół wiernych „nie może zbłądzić w wierze”, odnosi
się nie tylko do tych, którzy przyjmują wiarę, ale również do tych, którzy jej 

33 J. A. MÖHLER, Symbolika, czyli wykład dogmatycznych niezgodności pomiędzy kato-
likami i protestantami według ich publicznych dokumentów wyznaniowych, cyt. za: T. DZI-
DEK, Mistrzowie teologii, Kraków 1998, s. 487–488. 

34 KO 8. 



 113

nauczają, a zatem obejmuje jednocześnie samo Magisterium. Doktrynalna 
dynamika nieomylności zmierza zatem od całości Kościoła do jego pasterzy.  

Przedstawimy kolejno genezę Magisterium Kościoła, czyli inaczej mó-
wiąc Nauczycielskiego Urzędu Kościoła, oraz jego zadanie, następnie spo-
soby i przymioty funkcjonowania35. 

1. Geneza i zadanie Nauczycielskiego Urzędu Kościoła 

Temat Magisterium Kościoła jest w dzisiejszych czasach jedną z bar-
dziej drażliwych kwestii teologicznych. Z jednej strony wielu ludzi odrzuca 
dziś wszelki autorytet, który – niejako z urzędu – pretenduje do określania, 
w co wierzyć. Z drugiej strony niemało jest takich, którzy usilnie poszukują 
pewnego, niepodważalnego punktu odniesienia, jasno i wyraźnie wskazują-
cego im właściwy pogląd na świat i sposób postępowania. W tym kontekście 
Magisterium Kościoła jawi się pierwszym jako totalitarny przeżytek, a dru-
gim jako nieoceniony dar Boga, zwalniający ich z trudu samodzielnego po-
szukiwania prawdy w czasach zamętu. Jednakże w swojej istocie Magiste-
rium nie jest ani jednym, ani drugim. 

Magisterium bowiem to nie wszechwiedząca wyrocznia, posiadająca 
gotowe odpowiedzi na każdy istotny temat. Nie stoi ponad Kościołem. Jest 
jedną z wielu posług, pomagających chrześcijaninowi odkrywać Bożą praw-
dę. Jego właściwe funkcjonowanie wymaga jednak aktywnej i twórczej 
współpracy całej wspólnoty.  

Jak już pisaliśmy wyżej, każdy chrześcijanin – jako obdarzony sensus 
fidei – wnosi wkład w nieomylne odczytanie prawdy objawionej. Każdy 
powinien również odnieść do siebie nakaz misyjny: „Idzie i nauczajcie 
wszystkie narody [dosł.: czyńcie uczniów ze wszystkich narodów]” (Mt 28, 
20). Tym niemniej już od początków Kościoła niektórzy jego członkowie 
zostali szczególnie obdarowani przez Ducha, by służyć interpretacją Obja-
wienia, głosić Ewangelię i pomagać w jej rozumieniu swym siostrom i bra-
ciom w wierze. Uzdalniające do tego dary Ducha – charyzmaty – były i są 
dawane rozmaitym ludziom i grupom w Kościele, różna też była i jest forma 
realizacji wymienionych wyżej zadań. Dzieje Apostolskie świadczą, że cha-
ryzmaty te były niewątpliwie udziałem Dwunastu, a zwłaszcza Piotra. Ta 
sama księga Nowego Testamentu wskazuje, że uczestniczyło w nich także 
Siedmiu, zwłaszcza Szczepan i Filip. W miarę rozwoju Kościoła i zakładania 
wciąż nowych wspólnot, ten dar dawany był coraz to nowym ludziom. W 
Kościele antiocheńskim czołową rolę odgrywają prorocy i nauczyciele (Dz 
                                                                                                                                                                                                                                    

35 W. KERN, F. J. NIEMANN, Theologische Erkenntnislehre, Leipzig 1983, s. 141–156. 



 114

13, 1). Charyzmatyczna i pluralistyczna struktura nauczania w Kościele wi-
doczna jest także we wspólnotach Pawłowych. W Pierwszym Liście do Ko-
ryntian Paweł wymienia kilka rodzajów ludzi nauczających: 

„I tak ustanowił Bóg w Kościele najprzód apostołów, po wtóre proroków, po 
trzecie nauczycieli, a następnie tych, którzy mają dar czynienia cudów, 
wspierania pomocą, rządzenia oraz przemawiania rozmaitymi językami. 
Czyż wszyscy...?” (1 Kor 12, 28) 

Warto przy tym pamiętać, że apostołowie, o których pisze Paweł, nie 
utożsamiają się z Dwunastoma. Apostołem jest każdy posłany z misją gło-
szenia Ewangelii. W większości są to mężczyźni, ale w początkowym okre-
sie należą do nich i kobiety. Dwie z nich znamy z imienia: Junię36 (prawdo-
podobnie żonę apostoła Andronika) (por. Rz 16, 7) i żonę Akwilii – Pryscyl-
lę (por. 1 Kor 16, 19; Dz 18).  

Taka pluralistyczna struktura utrzymuje się jeszcze we wspólnotach po-
pawłowych. Autor Listu do Efezjan stwierdza: 

„I on ustanowił jednych ewangelistami, innych prorokami, innych ewangeli-
stami, innych pasterzami i nauczycielami” (Ef 4, 11). 

W miarę upływu czasu coraz większą rolę pełnią nie wymieniani jesz-
cze w pierwszych spisach charyzmatów episkopoi (nadzorcy) i presbiteroi 
(starsi). W przeciwieństwie do apostołów i proroków, którzy prowadzili ra-
czej wędrowny tryb życia (por. np. Didache), episkopoi i presbiteroi są na 
trwałe związani z lokalnymi gminami. Wybrani przez ich członków lub 
ustanowieni przez kogoś obdarzonego stosownym autorytetem, mają za za-
danie nauczać i strzec prawdziwej wiary przed wkradającymi się zniekształ-
ceniami (por. np. listy św. Pawła do Tymoteusza ). W epoce poapostolskiej 
sposób sprawowania ich posługi (oraz posługi diakonoi) przybierze trójstop-
niową formę biskupstwa, prezbiteratu i diakonatu. Z punktu widzenia kwe-
stii Magisterium najistotniejsza jest posługa biskupów, którzy posiadają 
szczególną odpowiedzialność za autentyczny przekaz prawdziwej wiary  
i pełnią w swoich Kościołach podobną rolę, jaką w Kościele pierwotnym 
pełniło Dwunastu. 

Wspomniany związek z rolą Dwunastu jest też podstawą szczególnego 
zadania, biskupa Rzymu. Pośród Dwunastu zostało ono powierzone przez 
Jezusa Piotrowi: 

„Szymonie, Szymonie, oto szatan domagał się, żeby was przesiać jak pszeni-

                                                                                                                                                                                                                                    
36 Biblia Tysiąclecia ma formę męską: Junias. Takie imię jednak nie istnieje, por.  

J. GNILKA, Pierwsi chrześcijanie. Źródła i początki Kościoła, Kraków 2004, s. 366.  



115

cę, ale ja prosiłem za tobą, żeby nie ustała twoja wiara. Ty ze swej strony 
utwierdzaj twoich braci” (Łk 22, 31–32). 

„Otóż i Ja tobie powiadam: Ty jesteś Piotr [czyli Skała], i na tej Skale zbuduję 
Kościół mój, a bramy piekielne go nie przemogą. I tobie dam klucze królestwa 
niebieskiego; cokolwiek zwiążesz na ziemi, będzie związane w niebie, a co 
rozwiążesz na ziemi, będzie rozwiązane w niebie” (Mt 16, 18-19). 

Wiara Piotra nie ustała i – jak świadczą Dzieje Apostolskie – utwierdzał 
w niej swoich braci. To przede wszystkim Piotr świadczy o Ukrzyżowanym 
i Zmartwychwstałym wobec Izraela (por. Dz 2, 14–36; 3, 3, 12–26). To Piotr 
pierwszy głosi Chrystusa poganom i udziela im chrztu (por. Dz 10). 

Piotr przekazał swoją wiarę – potwierdzoną męczeńską śmiercią – Ko-
ściołowi Rzymu. Ponieważ zatem Kościół ten zachowuje otrzymaną wiarę, 
wszystkie Kościoły powinny w swej wierze zgadzać się z nim. Stąd wynika 
szczególna rola biskupa Rzymu, jako świadka wiary Piotra. 

O takim przekonaniu Kościoła co do roli biskupów, a zwłaszcza bisku-
pa Rzymu świadczą u jego początków m. in. List do Koryntian Klemensa 
Rzymskiego († ok. 97) i Listy Ignacego Antiocheńskiego († ok. 107) oraz 
Zdemaskowanie fałszywej gnozy św. Ireneusza z Lyonu († ok. 200). 

2. Podmiot, przedmiot i zadania

Najogólniej mówiąc podmiot Nauczycielskiego Urzędu Kościoła sta-
nowi kolegium biskupów wraz z papieżem. Bardziej szczegółowo ujmując 
temat, należy w obrębie podmiotu wyodrębnić:  

– pojedynczego biskupa
– wspólnotę, czyli kolegium wszystkich biskupów nauczających w roz-

proszeniu, czyli we własnych diecezjach, ale w jedności z papieżem; 
– kolegium biskupów wraz z papieżem zebrane na soborze;
– papieża, czyli biskupa Rzymu.
Nauczanie Magisterium Kościoła dotyczy Objawienia. W dawniejszej

teologii wyodrębniano w Objawieniu dwa przedmioty nauczania Magiste-
rium: bezpośredni i pośredni. Utrzymywano, że przedmiot bezpośredni two-
rzą prawdy, które mniej lub bardziej wyraźnie są zawarte w Objawieniu. 
Z kolei przedmiot pośredni miałyby tworzyć prawdy, które nie należą do 
Objawienia bezpośrednio, ale są ważne albo pomocne najpierw w określe-
niu, czy rzeczywiście są objawione, a następnie w ich przyjęciu i rozumie-
niu. Jako przykłady zazwyczaj wymieniano: konkluzje teologiczne, pream-
bula fidei, facta dogmatica. 



116

– Konkluzje teologiczne. Powstają one wskutek systematycznego po-
stępu wiedzy w oparciu o prawdy objawione i naturalne. Oto przykład: 
prawdą objawioną jest prawdziwe człowieczeństwo Chrystusa. Prawdą natu-
ralną, sformułowaną w oparciu o doświadczenie i naukę o człowieku, jest 
obdarzenie go ludzką wolą. A zatem – wnioskuje się – Chrystus posiada 
ludzką wolę. I ten wniosek, oparty na prawdzie objawionej i naturalnej, jest 
właśnie konkluzją teologiczną. 

– Preambula fidei (przedsionki wiary). Są nimi wszystkie przesłanki
ważne dla przyjęcia prawdy objawionej, np. założenie istnienia Boga, albo 
człowieka jako osobowego bytu, czy też zdolności poznawania. 

– Facta dogmatica (fakty dogmatyczne). Chodzi  tu z kolei o założenia,
które są ważne dla wiarygodności głoszenia prawdy objawionej. Np. o fakt, 
czy dany sobór ogłaszający jakiś dogmat, był soborem zwołanym legalnie, 
czy też nie, bądź też czy papież definiujący prawdę wiary został legalnie 
wybrany na następcę św. Piotra. Za fakt dogmatyczny uznają też niektórzy 
autorzy kanonizację świętych, czyli uroczyste i oficjalne stwierdzenie Ko-
ścioła, że jeden z jego zmarłych i uprzednio beatyfikowanych członków 
znajduje się wśród świętych w niebie i że można się do niego publicznie 
modlić, a także oddawać mu cześć.  

Zaprezentowany podział bywa niekiedy i dzisiaj podtrzymywany. Pro-
blematyczne jest jednak mówienie o prawdach zawartych w Objawieniu, co 
trąci koncepcją Objawienia jako ich zbioru (depozytu). Jeśli jednak Obja-
wienie jest samoudzieleniem się Boga człowiekowi, co znaczy zdanie: 
„prawdy zawarte w Objawieniu”? Czy nie powinniśmy porzucić tego sposo-
bu mówienia, a wraz z nim zrezygnować z rozróżnienia na prawdy bezpo-
średnio zawarte w Objawieniu i prawdy tylko z nim powiązane? Czy nie jest 
raczej tak, że wszelkie sformułowania językowe służą zrozumieniu relacji, 
jaka istnieje pomiędzy Bogiem a człowiekiem? Magisterium w swoim na-
uczaniu ustala pewne sformułowania, konieczne w danej sytuacji do właści-
wego rozumienia tej bosko-ludzkiej relacji. 

Celem Magisterium jest autentyczna interpretacja wiary. Należy pod-
kreślić, że Magisterium spełnia wobec Pisma Świętego i Tradycji rolę słu-
żebną, to znaczy, że nie stoi ponad Objawieniem, nic do niego nie dodaje, a 
jedynie czerpie z jego bogactwa, strzeże go i w sposób autorytatywny je wy-
jaśnia: 

„Zadanie zaś autentycznej interpretacji słowa Bożego, spisanego czy przeka-
zanego przez Tradycję, powierzone zostało samemu żywemu Urzędowi Na-
uczycielskiemu Kościoła, który autorytatywnie działa w imieniu Jezusa 
Chrystusa. Urząd ten Nauczycielski nie jest ponad słowem Bożym, lecz jemu 
służy, nauczając tylko tego, co zostało przekazane. Z rozkazu Bożego i przy 



117

pomocy Ducha Świętego słucha on pobożnie słowa Bożego, święcie go 
strzeże i wiernie wyjaśnia. I wszystko, co podaje do wierzenia jako objawio-
ne przez Boga, czerpie z tego jednego depozytu wiary”37. 

3. Nauczanie nieomylne

Kryterium podziału na nauczanie nieomylne i autentyczne stanowi
kwalifikację nauczania, czyli stopień zaangażowania nieomylności Magiste-
rium38. Opis zasadniczych sposobów sprawowania nieomylnego nauczania 
przez Magisterium Kościoła odnajdujemy w trzecim rozdziale Konstytucji 
dogmatycznej Dei Filius Soboru Watykańskiego I: 

„Następnie wiarą Boską i katolicką (fide divina et catholica) należy wierzyć 
w to wszystko, co zawiera się w słowie Bożym spisanym lub przekazanym, 
i jest do wierzenia przedkładane przez Kościół – albo w uroczystym orzecze-
niu (sive solmeni judicatio), albo zwyczajnym i powszechnym nauczaniem 
(sive ordinatio et universali magisterio) – jako objawione przez Boga”39. 

Sobór wyszczególnia dwa sposoby sprawowania Magisterium Kościoła 
określającego prawdę wiary Bożej i katolickiej w sposób nieomylny. Pierw-
szy związany jest z uroczystą definicją. Może ona być wydana przez sobór 
ekumeniczny (powszechny) albo przez papieża w nauczaniu ex cathedra. 
Sposób jego sprawowania został określony przez Konstytucję Pastor Aeter-
nus tego samego soboru: 

„My zatem, wiernie zachowując tradycję otrzymaną od początku wiary 
chrześcijańskiej, na chwałę Boga, naszego Zbawiciela, dla wywyższenia re-
ligii katolickiej i dla zbawienia narodów chrześcijańskich, za zgodą świętego 
soboru, nauczamy i definiujemy jako dogmat objawiony przez Boga, że gdy 
biskup Rzymu przemawia ex cathedra – to znaczy, gdy wykonując urząd pa-
sterza i nauczyciela wszystkich chrześcijan, na mocy swego najwyższego 
apostolskiego autorytetu określa naukę dotyczącą wiary lub moralności obo-
wiązującą cały Kościół, dzięki opiece Bożej obiecanej mu w [osobie] św. 
Piotra, wyróżnia się tą nieomylnością, w jaką boski Zbawiciel zechciał wy-
posażyć swój Kościół dla definiowaniu nauki wiary lub moralności. Dlatego 
takie definicje biskupa Rzymu – same z siebie, a nie na mocy zgody Kościoła 

37 KO 10.  
38 Por. rozdz. Magisterium „zwyczajne” i magisterium „autentyczne”, [w:] B. SES-

BOÜE, Władza w Kościele, dz. cyt., s. 211–219. 
39 Sobór Watykański I, Konstytucja „Dei Filius”, rozdz. 3, 34; [w:] Dokumenty Sobo-

rów powszechnych. Tekst łaciński i polski, t. IV: (1511–1870). Lateran V, Trydent, Watykan I, 
Kraków 2004, s. 899. 



118

– są niezmienne”40.

Tak więc papież naucza ex cathedra kiedy: 1) występuje jako ten, który 
pełni funkcję pasterza i nauczyciela wszystkich chrześcijan; 2) czyni to 
z najwyższym autorytetem, czyli powołuje się na ten autorytet; 3) naucza 
wiary i obyczajów; oraz 4) w sposób zobowiązujący cały Kościół. Naucza-
nie papieża ex cathedra ma miejsce w Kościele niezmiernie rzadko. Dwa 
ostatnie przypadki to: ogłoszony przez Piusa IX dogmat o Niepokalanym 
Poczęciu Najświętszej Maryi Panny z 1854 roku oraz ogłoszony przez Piusa 
XII dogmat o Wniebowzięciu Matki Bożej z 1950 roku.  

Drugi sposób nieomylnego sprawowania nauczania w Kościele wiąże 
się ze zwyczajnym i stałym nauczaniem tych, którzy piastują w Kościele od-
powiedzialność nauczycielską, to znaczy papieża i biskupów. To właśnie 
oznacza termin „powszechne”. Obydwa przymiotniki, „zwyczajny” i „po-
wszechny” są nierozdzielne: należałoby wręcz pisać „Magisterium zwyczaj-
ne-i-powszechne”. Przykładem takiego nauczania jest prawda o odkupieniu, 
która sytuuje się w centrum Symboli wiary, a mimo to nigdy nie stała się 
przedmiotem uroczystej definicji. Na I Soborze Watykańskim jako przykład 
podano bóstwo Chrystusa, które było wyznawane przed Soborem Nicejskim. 
W obydwu przypadkach mamy do czynienia z wyrazem danej Kościołowi 
zdolności nieomylnego rozpoznawania Prawdy, nieustannie obecnej w na-
uczaniu papieży i biskupów. 

Najważniejszą intencją soboru było podkreślenie faktu, że do wiary 
Boskiej „przynależy” nie tylko to, co zostało uroczyście zdefiniowane, ale 
także to, co jest przedmiotem powszechnego nauczania. W taki sposób sobór 
zatrzymał się przy formule „Magisterium zwyczajnego i powszechnego”. 

Ażeby dojść do przekonania, że pewne nauczanie jest nieomylne, 
w pierwszym przypadku wystarczy, aby tekst definicji istniał i znajdował się 
poza jakąkolwiek możliwą dyskusją co do towarzyszącej mu intencji defi-
niowania. Natomiast w drugim przypadku należy wykazać, że dany punkt 
był przedmiotem nauczania zwyczajnego-i-powszechnego. Charakter po-
wszechności winien być widoczny w czasie i w przestrzeni. Trzeba wykazać 
powtarzanie się tegoż nauczania w różnych świadectwach tradycji wiary: 
w Symbolach, liturgii, zgodzie Ojców i Doktorów Kościoła, na soborach, 
w zwyczajnym nauczaniu biskupów i papieży. Ten „tłum” świadków winien 
nie tylko przekazywać to samo nauczanie, ale również wyraźnie dawać do 
zrozumienia, że przynależy ono do „wiary Bożej”. Istnienie tego typu Magi-

40 SOBÓR WATYKAŃSKI I, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Chrystusowym „Pastor 
aeternus”, rozdz. 4, 36 [w:] Dokumenty Soborów powszechnych. Tekst łaciński i polski, t. IV: 
(1511–1870). Lateran V, Trydent, Watykan I, Kraków 2004, s. 925–927. 



119

sterium stwierdzamy dopiero post factum. Twierdzenie, że jakiś punkt dok-
tryny „należy” do „wiary Bożej” zawsze zakłada, że dowód na to jest nie-
podważalny. W najistotniejszych punktach wiary nie pojawia się żadna trud-
ność, ponieważ panująca na ich temat zgoda jest oczywista. W innych punk-
tach – mniej zasadniczych lub podnoszonych w związku z nowymi proble-
mami – wątpliwość jest możliwa, a debata dopuszczalna w celu osiągnięcia 
bardziej wyostrzonego rozeznania.  

W Kościele nie ma oficjalnej listy dogmatów chrześcijańskich. Nie 
przeszkadza to jednak w wierze i jednocześnie fakt ten zachowuje przyszłość 
otwartą. Kiedy Kościół pragnie wyjaśnić tego rodzaju punkt, uznany za 
ważny (na przykład Niepokalane Poczęcie lub Wniebowzięcie Najświętszej 
Maryi Panny), pozwala, aby sprawa dojrzała, jeśli potrzeba, przez całe stule-
cia. Debacie między teologami pozostawia się stopniowe osiąganie zgody w 
wierze, którą Magisterium biskupów weryfikuje w wierze ludu chrześcijań-
skiego, a w końcu dochodzi się do uroczystej definicji. 

W nauczaniu nieomylnym zawarta jest uderzająca asymetria. Można ją 
wyrazić w tabeli zawierającej komórki, z których jedna pozostanie pusta.  

papież i biskupi zgromadzeni na soborze nauczanie zwyczajne-i-powszechne sprawowane 
razem przez papieża i biskupów 

sam papież ex cathedra -------------------------------------------------

Magisterium nadzwyczajne i uroczyste może być sprawowane na dwa 
sposoby: przez papieża i biskupów zgromadzonych na soborze albo samego 
papieża. W przypadku drugiego sposobu istnieje tylko jedno Magisterium 
zwyczajne-i-powszechne, sprawowane razem przez papieża i biskupów. Ta-
ka jest też myśl Soboru Watykańskiego I, (potwierdzona na Soborze Waty-
kańskim II41) wyrażona w imię tego, co właśnie zostało powiedziane, gdyż 
Magisterium to jest „powszechne”. 

Przedmiotem nauczania nieomylnego są prawdy należące do Objawie-
nia, zawarte w Piśmie Świętym i poświadczone przez tradycję, w całości 
wyrażone w obydwu Credo: Składzie Apostolskim i wyznaniu Nicejsko-
Konstantynopolitańskim. Należy do nich dodać wielkie definicje dogma-
tyczne sformułowane na soborach (i dwie stosunkowo niedawno podane 
przez papieży). W tym przypadku idzie zatem o wiarę wyznawaną przez 

41 Por. KK 25. 



120

wszystkich wiernych katolickich. To, co jest przedmiotem nauczania nie-
omylnego wymaga aktu wiary ze strony wiernych42. 

Dokumenty ostatnich lat Kongregacji Nauki: Wyznania wiary z 1989 
i instrukcja o powołaniu teologa w Kościele, Donum veritatis z 1990 r. – 
wydają się rozszerzać przedmiot nauczania nieomylnego. Chodzi o dziedzi-
nę prawd, „które Kościół wprowadza w sposób ostateczny”. Są to prawdy 
wiary i obyczajów, które uważa się za niezmienne, chociaż nie należą do 
Objawienia, ale są z nim „koniecznie związane” albo historycznie, albo lo-
gicznie.  

W swym komentarzu kardynał Raztinger podaje kilka przykładów owych 
prawd w sposób konieczny związanych z Objawieniem, ale do niego nienale-
żących: święcenia kapłańskie zarezerwowane wyłącznie dla mężczyzn, niedo-
puszczalność eutanazji, prostytucji i nierządu, ale także prawomocność wyboru 
papieża, celebracji soboru, kanonizacji świętych. Zauważmy jednak, że znów 
pojawia się kontrowersyjna koncepcja Objawienia jako zbioru prawd (do któ-
rego jedne należą, a inne nie, choć są z nim powiązane), niezgodna 
z personalistyczną – soborową – koncepcją Objawienia. 

Wymagana w tym przypadku zgoda ze strony wiernych nie jest aktem 
wiary, gdyż nie idzie tu o nauczanie Boże. Kongregacja stwierdza jednak, że 
winno się przyjąć te prawdy związane z Objawieniem, opierając się „na wie-
rze w asystencję Ducha Świętego towarzyszącą Urzędowi Nauczycielskiemu 
Kościoła oraz na katolickiej doktrynie o nieomylności tego Urzędu Nauczy-
cielskiego”43. 

4. Magisterium autentyczne

Drugą kategorię nauczania Magisterium wprowadza Sobór Watykański
II w Konstytucji dogmatycznej o Kościele Lumen gentium. Chodzi o na-
uczanie autentyczne. Biskupi nazywani są tam „autentycznymi nauczyciela-
mi”44. Pierwotnie pojęcie „autentyczne” było terminem techniczno-prawnym 
oznaczającym, że jakiś tekst jest oryginalny, a nieskopiowany. Później uży-
wano go do określenia siły, wartości jakiegoś prawa w stosunku do innych 
praw, a także do stwierdzenia prawdziwości relikwii. Kiedy stosuje się ter-
min „autentyczne” w stosunku do Magisterium, chce się dać do zrozumienia, 

42 Por. tamże.  
43 KONGREGACJA NAUKI WIARY, Wyjaśnienie doktrynalne dotyczące końcowej części 

formuły „Wyznania wiary”, [w:] W trosce o pełnię wiary. Dokumenty Kongregacji Nauki 
Wiary 1995-2000, t. 2, Tarnów 2002, t. II, s. 52. 

44 KKK 25. 



121

że Magisterium takie ma swój autorytet i siłę wiążącą. Sobór Watykański II 
określa biskupów jako „mistrzów autentycznych, obdarzonych autorytetem 
Chrystusa”45. Oczywiście także Magisterium nieomylne jest autentyczne, 
nawet w sposób wyższy. W konsekwencji, aby rozróżnić Magisterium nie-
omylne od nie nieomylnego, to ostatnie określa się jako tylko autentyczne. 
Czyni tak również Kodeks Prawa Kanonicznego46. 

Autentyczne nauczanie Kościoła realizują wszyscy biskupi rozproszeni 
po świecie, kiedy np. nauczają, wizytując parafie swej diecezji, albo udziela-
jąc sakramentu bierzmowania; bądź kiedy posługują się listami pasterskimi 
dla przypominania i wyjaśniania Ewangelii oraz zadań z niej płynących w 
aktualnych okolicznościach. Do Magisterium autentycznego należy również 
nauczanie papieża, kiedy nie jest ono określone jako definitywne i nieomyl-
ne, czyli ex cathedra. Papież naucza zwykle w taki sposób poprzez swe en-
cykliki, adhortacje, listy i inne dokumenty oraz poprzez publiczne wystąpie-
nia, np. podczas pielgrzymek. 

W przypadku soboru nauczanie autentyczne jest realizowane wówczas, 
kiedy nie są podawane definicje ostateczne. Np. Sobór Watykański II zrezy-
gnował całkowicie z nauczania nieomylnego i stwierdził wyraźnie, że chciał 
mówić tylko w sposób nie nieomylny, „tylko autentycznie” (wyjątek stano-
wią miejsca, gdzie powtarza się określenia doktrynalne zdefiniowane przez 
inne sobory, np. Sobór Trydencki czy Watykański I). 

A zatem przedmiotem nauczania autentycznego Magisterium Kościoła 
są wszystkie prawdy, nauczane nie nieomylnie. Owo nauczanie nie wymaga 
już aktu wiary „religijnego posłuszeństwa rozumu i woli”47. Prawdy te trze-
ba zatem brać bardzo serio i szanować, ale ich treści nie są niezmienne.  

Nawet kiedy Magisterium naucza „tylko autentycznie”, kiedy więc jest 
włączone w możliwość błędu, to chodzi wówczas nie tylko o możliwe naj-
lepsze racje, przytoczone dla swej opinii doktrynalnej. Nie chodzi tylko 
o „autorytet” racji, jakimi dysponuje Magisterium. W grę wchodzi przeko-
nanie wiary katolickiej, że przez Magisterium działa Duch Święty. Dla za-
chowania całości Objawienia Kościół musi – nawet narażając się na niebez-
pieczeństwo błędu – wydawać instrukcje doktrynalne mające pewien stopień
obowiązywalności.

Można oczywiście zapytać, jaka jest rola omylnego Magisterium auten-
tycznego? To – jak sama nazwa wskazuje – jeden z najważniejszych na-
uczycieli wiary. Rozumny chrześcijanin powinien zatem uważnie słuchać 

45 KK 25. 
46 KPK 753. 
47 KK 25, KDK 752. 



122

jego głosu, traktować z szacunkiem i zaufaniem, podobnie jak rozumny 
uczeń uważnie słucha swego nauczyciela. Nie powinien z góry kwestiono-
wać jego słów – jeśli bowiem uczeń tak postępuje, niczego się nie nauczy. 
Tym niemniej nie może słuchać go bezmyślnie i wierzyć ślepo we wszystko. 
Warto, by wykorzystywał raczej pouczenia Magisterium w ten sposób, by 
rozwijać swą zdolność samodzielnego i krytycznego poszukiwania prawdy. 
Jeśli zauważy błąd nauczyciela – winien go wskazać, nie odrzucając jednak 
całości nauczycielskiego autorytetu. Podobnie i Magisterium – niczym do-
bry nauczyciel powinno swym nauczaniem dążyć do wychowania dojrzałych 
chrześcijan, zdolnych do samodzielnego poszukiwania prawdy; być gotowe 
przyznać się do błędu, co więcej, cieszyć się, że uczniowie znają temat tak 
dobrze, iż potrafią zauważyć potknięcia nauczyciela. Całkowite odrzucenie 
autorytetu nauczyciela lub bezmyślne zakuwanie tego, co on mówi, cechuje 
złych uczniów. Niedopuszczanie do dyskusji, niezdolność przyznania się do 
błędów i kształcenie posłusznych, lecz niesamodzielnych lizusów to cechy 
złych nauczycieli. 

Sięgając do historii, można podać kilka przykładów błędów Magiste-
rium autentycznego. Zdanie Lutra, że palenie heretyków jest dokonywane 
przeciw woli Ducha (Boga), było potępione przez Leona X. Papież Grzegorz 
XVI odrzucił z całą mocą wymagania wolności sumienia i wolności religij-
nej, podczas gdy Sobór Watykański II wyraźnie je uznał i uroczyście ogłosił. 
Ruch ekumeniczny został gruntownie zdyskredytowany przez Piusa XI 
w encyklice Mortalium animos z 1928 r. jako rozmywający prawdę o Ko-
ściele „panchrystianizm”, tymczasem Sobór Watykański II mówi o tym ru-
chu jako o dziele Ducha Świętego. Zasada extra ecclesiam nulla salus (poza 
Kościołem nie ma zbawienia) jest dziś interpretowana zupełnie inaczej, niż 
na Soborze Florenckim48. 

Dla Magisterium autentycznego ojcowie ostatniego soboru wymagają 
od wierzących „posłuszeństwa religijnego woli i umysłu”49. Autorytet Magi-
sterium autentycznego zwiększa się tym bardziej, im rzadszy jest przypadek 
błędu, zmniejsza, im jest on częstszy. Są teologowie, którzy sugerują bada-
nia nad historią Kościoła, aby wskazać różne stopnie nieomylności Magiste-
rium autentycznego Kościoła w minionych wiekach. 

Kto z wiernych dochodzi poprzez racje przekonywające do stanowiska, 
że doktrynalne nauczanie autentyczne, czyli nie nieomylne, jest błędne – nie 
może być zobligowanym do jego przestrzegania.  

48 H. FRIES, Fundamentaltheologie, Graz–Wien–Köln, s. 508–509. 
49 KK 25. 



123

Na koniec może się nasuwać pytanie, dlaczego działanie Boże nie za-
bezpiecza wszelkiego nauczania Magisterium od błędu? Innymi słowy: dla-
czego Bóg dopuścił możliwość błędu w przypadku nauczania autentyczne-
go? Otóż prawda domaga się od człowieka poszukiwań, często mozolnych. 
Z góry zagwarantowana zwalniałaby chrześcijan od takich poszukiwań, od 
myślenia, czyniąc z nich „automaty” w Bożych rękach.  

W tym mozolnym poszukiwaniu prawdy, Nauczycielskiemu Urzędowi 
pomaga teologia. Relacja pomiędzy Magisterium a teologią ma swoją cie-
kawą historię. W epoce patrystycznej napięcia pomiędzy biskupami i teolo-
gami nie były częste, ponieważ zazwyczaj wybitny teolog był jednocześnie 
biskupem. Wraz z pojawieniem się szkół katedralnych, a potem uniwersyte-
tów w epoce średniowiecznej, zaznaczyło się rozróżnienie pomiędzy dokto-
rami, mistrzami teologii, czyli profesjonalnymi teologami, a osobami spra-
wującymi urząd biskupi. Zaczęto mówić o magisterium biskupów i magiste-
rium teologicznym (magisterium praelationis i officium magisterii), albo też 
o dwóch katedrach: biskupa i profesora. Od tego momentu zaczynają się
częściej pojawiać napięcia pomiędzy hierarchicznym urzędem doktrynalnym
a autorytetem teologów. Niemniej jednak teologowie przez całe wieki za-
chowywali szeroką wolność wobec hierarchii w wyrażaniu swoich poglądów
i prowadzeniu krytycznego dialogu z biskupami.

Dopiero w XIX wieku pojawia się nowy model relacji pomiędzy magi-
sterium biskupów a teologią. Chodzi o tak zwaną delegację czy też misję ka-
noniczną, którą teolog otrzymuje od biskupa, mając tym samym prawo 
uprawiania teologii w imieniu Kościoła. Tak oto teologia w poprzednim 
wieku została podporządkowana Magisterium, które stało się kryterium epi-
stemologicznym w poznaniu prawdy (regula proxima et suprema). Funkcja 
teologii została zredukowana do uzasadniania i wyjaśniania magisterium bi-
skupów, a jej zasadniczym zadaniem było unikanie błędu, czyli takich 
twierdzeń, które nie byłyby zgodne z ujęciami hierarchicznymi50. 

Współczesna refleksja na temat stosunku pomiędzy magisterium 
a teologią oraz praktyka Kościoła zmierza w innym kierunku. Zarysowujące 
się napięcia postrzegane są z dużym realizmem i przyjmuje się je jako lo-
giczny rezultat odmiennych zadań Magisterium i teologii. Magisterium 
dźwiga odpowiedzialność za Kościół, musi więc być roztropne w swym 
duszpasterskim prowadzeniu wiernych. Natomiast zadaniem teologii są po-
szukiwania odpowiedzi na pojawiające się wciąż nowe problemy, a także 

50 J. M. CASTILLO, La exaltación del poder magisterial en el siglo XIX, [w:] Teología  
y magisterio, Salamanca 1987, s. 159. 



krytyczna refleksja nad Kościołem, która ze swej natury charakteryzuje się 
profetyczną wolnością.  

Ta odrębność zadań w Kościele nie jest jednak wystarczającym argu-
mentem, aby głosić całkowitą niezależność teologii od Magisterium. Wydaje 
się, że nie da się rozwiązać alternatywy: albo wolność teologii jako nauki, 
albo nienaukowość teologii poprzez jej podporządkowanie Magisterium, je-
śli nie rozważy się teologii i Magisterium w kontekście całego Kościoła, 
słowem, jeśli nie dostrzeże się eklezjalnego wymiaru teologii, o którym była 
już mowa. 

*     *     *

Różnorodność miejsc teologicznego poznania wyraża strukturę Kościoła, 
będącego owocem wspólnoty. Tworzyli ją i tworzą z jednej strony – Bóg, a z 
drugiej – lud wybrany, złożony z różnych narodów, stanów, poszczególnych 
osób, ubogacony różnymi posługami i darami. Jest on utkany z wielu wzajem-
nych relacji, od których zależy jakość wspólnoty. W tę złożoną tkankę żywego 
Kościoła wpisuje się wysiłek teologa. Jakość jego poszukiwań zależy od umie-
jętności korzystania z miejsc teologicznego poznania: im większą ich ilość 
uwzględni, im głębiej je zanalizuje i wydobędzie powiązania pomiędzy nimi 
oraz im trafniej zachowa hierarchię ważności pomiędzy nimi – tym bardziej 
owoc poszukiwań teologa będzie reprezentatywny. 



125

Poznanie teologiczne, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski, 
Kraków 2018, s. 125–150 (Teologia Fundamentalna, 5)
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374387262.05

IV. ROZWÓJ DOGMATÓW
I JEGO KRYTERIA
(o. Zdzisław Kijas OFMConv.) 

Do przeszłości należy czas, kiedy mówienie o rozwoju i ewolucji do-
gmatu traktowano co najmniej podejrzliwie; jednak dla sporej grupy wierzą-
cych sytuacja, w której można, a nawet trzeba mówić o rozwoju prawd do-
gmatycznych, stwarzała i nadal stwarza niemałe problemy natury wewnętrz-
nej; rodzi postawę zatroskania, zakłopotania czy też u słabych, zachwiania w 
wierze. Niełatwo im właściwie wytłumaczyć wcześniejszy i obecny sposób 
rozumienia niektórych aspektów wyznawanej wiary. Proponowany „rozwój” 
skłonni są oceniać jako swego rodzaju zerwanie z tradycją wiary, zaciem-
nienie jej, a może nawet jej negację. W ten sposób usprawiedliwiał swoje ze-
rwanie ze wspólnotą Kościoła katolickiego abp M. Lefebvre (1905– 
–1991). Chociaż bardzo bolesne, obawy te nie mogą jednak powstrzymać
stałego procesu dochodzenia przez Kościół do pełniejszego odczytania
prawdy Objawienia, do pogłębienia jego znajomości tajemnic Bożego życia.
Dokonuje się to na różne sposoby: poprzez sobory ekumeniczne, wypowie-
dzi papieży, przez zwyczajne nauczanie Kościoła i refleksję teologiczną.
W ten sposób prawda wiary zakorzeniona w Objawieniu zostaje wyraźniej
„zdefiniowana” w określonym czasie historycznym i podana do wierzenia.
W konsekwencji z dogmatu materialnego, który od początku tkwił głęboko
w treści Objawienia, „rodzi się” dogmat formalny i wyznawana wcześniej
prawda poddana zostaje nowej, bardziej czytelnej ekspresji.

Postępowanie takie zapobiega niewłaściwemu a może także błędnemu 
jej odczytaniu. Ewentualna trudność pojawia się jednak w momencie, kiedy 
zdefiniowana prawda nie posiada bezpośredniego, tekstowego odniesienia 
do treści zawartych w Objawieniu, to znaczy kiedy Urząd Nauczycielski Ko-
ścioła podaje do wierzenia określone prawdy, tłumacząc że są one objawione 
przez Boga, gdy tymczasem milczą o nich świadectwa apostolskie. Tak na 



126

przykład jest z nauką o siedmiu sakramentach, o sakramentalności małżeń-
stwa, o virginitas in partu Najświętszej Maryi Panny, o jej Niepokalanym 
Poczęciu czy Wniebowzięciu itd. Twierdzić więc, że nowy dogmat posiada 
identyczną treść, co prawda wcześniejsza i że zmianie uległa jedynie szata 
zewnętrzna (słowna formulacja), byłoby rzeczą nazbyt prostą i w sumie nie 
do końca prawdziwą, każde bowiem „nowe”, w sensie treści użytych słów, 
sformułowanie prawd dogmatycznych siłą rzeczy zakłada pewną istotną 
„nowość”, która jednak musi harmonizować z całością Objawienia1. 

Z tych racji na teologii spoczywa ważny, wręcz niezbywalny obowią-
zek wykazania faktycznej możliwości (ale także zasadności) proponowania 
nowych sformułowań dogmatycznych. Muszą one jednak pozostać w ści-
słym związku z apostolskim przekazem, który, jak uczy Kościół, ustał wraz 
ze śmiercią ostatniego z apostołów2. Stąd też tzw. „nowy” dogmat może au-
tentycznie ubogacić treść wiary jedynie wtedy, gdy pozostaje w ścisłym 
związku z ogólną treścią pism biblijnych i z prawdami wiary sformułowa-
nymi już wcześniej. Należy bowiem pamiętać, że Magisterium Kościoła nie 
spełnia posługi proroków, którzy przekazywali realizujące się hic et nunc 
Objawienie Boże. Pełni ono raczej zadanie urzędu, na którym spoczywa 
w pierwszym rzędzie zabezpieczanie historycznego Objawienia, przekazy-
wanie i wyjaśnianie jego treści odpowiednio do potrzeb życia Kościoła  
i sytuacji, w jakiej znajduje się człowiek3. 

A. Ewolucja dogmatu w obrębie Objawienia

Powszechnie przyjmuje się, że „dogmat” (w języku greckim – opinia,
nauka, sąd, uchwała, dekret) jest oficjalnym, publicznym wyrażeniem okre-
ślonej prawdy zawartej w Objawieniu, która raz sprecyzowana przez kompe-
tentną do tego instancję kościelną (sobór powszechny, papież nauczający ex 
cathedra, zwyczajne nauczanie Kościoła), nie może być odrzucona przez 

1 Tak np. dogmat o Niepokalanym Poczęciu NMP jest inną prawdą, niż dogmat o Jej 
Bożym Macierzyństwie. Jednak te dwie prawdy wiary nie przeczą sobie, harmonizując  
z treścią Objawienia.     

2 Por. A. DENZINGER, A. SCHÖNMETZER (red.), Enchiridion symbolorum, definitionum et 
declarationum de rebus fidei et morum, Barcinone–Friburgi Brisgoviae–Romae 1976, (odtąd 
skrót – DS), 1501, 3020, 3043, 3070. 

3 Por. K. RAHNER, K. LEHMAN, Geschichtlichkeit der Vermittlung,[w:] Mysterium 
Salutis, t. 1, s. 729; E. SCHOCKENHOFF. P. WALTER (red.), Dogma und Glaube. Bausteine für 
eine theologische Erkenntnislehre. Festschrift für Bischoff W. Kasper, Mainz 1993; A. SKO-
WRONEK, Teologiczne zbliżenia. Węzłowe problemy Vaticanum II w aspekcie ekumenicznym, 
Warszawa 1993, s. 10–22. 



127

wiernych członków Kościoła, ale owszem powinna zostać przyjęta i wpro-
wadzana w codzienne życie wiary4. Przyjęcie takie nie równa się bynajmniej 
zaprzestaniu dalszej refleksji nad jej treścią, odczytywaną i pogłębianą  
w kontekście innych, wcześniej ogłoszonych prawd. Badania takie pozwala-
ją odkryć bogatszy sens, głębszą wartość i szersze znaczenie zdefiniowanej 
prawdy. W ten sposób tzw. „stary” dogmat otrzymać może „nowe” brzmie-
nie, bardziej dostosowane do ducha czasu i potrzeb życia Kościoła, objawia-
jąc zarazem nowe, nieznane dotąd aspekty niezmiennego Objawienia. Tak 
np. mamy dogmatyczną prawdę o nieomylności papieża, która tylko na po-
zór sprzeczna jest z prawdą o kolegialności biskupów. W istocie nie wyklu-
czają się one, ale wzajemnie uzupełniają. Zadaniem refleksji teologicznej 
jest natomiast pogłębianie i rozjaśnianie ich wzajemnych powiązań, pokaza-
nie, w jaki sposób wzajemnie się uzupełniają i przez co wzbogacają nasze 
rozumienie Bożego Objawienia. O możliwości takiej wspominał papież Jan 
XXIII w swoim przemówieniu z 11 października 1962, które wygłosił z 
okazji inauguracji obrad Soboru Watykańskiego II. Biskup Rzymu mówił 
wówczas, że „czym innym jest sam depozyt wiary, czyli jej prawdy, 
a czym innym sposób ich wyrażania przy zachowaniu jednak tego samego 
sensu i znaczenia”5. Oznacza to, że nie tylko teologia, ale również Objawie-
nie posiada swoją własną historię, swój „rozwój” i właściwy dla siebie „po-
stęp”. A zatem żaden dogmat nie odsłania jednorazowo całej prawdy obja-
wionej, lecz ukazuje jedynie ten czy inny jej aspekt, mniej lub bardziej cen-
tralny dla określonego czasu, ludzi i miejsca, a także duchowych potrzeb, 
z jakimi konfrontowana jest osoba wierząca. 

Można więc z pełnym uzasadnieniem mówić o pewnej „historii” wiary. 
Pamiętać jednak trzeba, że nie sprowadza się ona bynajmniej do dodawania 
do wiary prawd nowych, które nie byłyby związane z prawdami wcześniej-
szymi, bo coś takiego oznaczałoby tzw. ubogacanie „od zewnątrz”. Przeciw-
nie, chodzi o to, że pojawiające się w czasie prawdy zawarte już były, nawet 
jeżeli tylko implicite, w całości wyznawanej przez Kościół wiary i w dogma-
tach wcześniej ogłoszonych, a ich „nowość” oznacza wyłącznie ich „aktual-
ny” sposób wyrażenia. Ich treść nie zostaje naruszona, zmianie ulega tzw. 
„zewnętrzna szata”, jak np. sposób sformułowania, język, terminologia itd., 

4 Por. Dogmat, [w:] Encyklopedia Katolicka, t. IV, s. 6–22; K. J. BECKER. Dogma. 
Zur Bedeutungsgeschichte des lateinischen Wortes in der christlichen Literatur bis 1500., 
„Gregorianum” (1976), s. 307–350, 658-701; A. DULLES. The Survival of Dogma. Faith, Au-
thority, and Dogma in a Changing World. Crossroad, New York 1987. 

5 Acta Apostolicae Sedis 54(1962) s. 92; Konstytucja duszpasterska o Kościele w świe-
cie współczesnym „Gaudium et spes”, nr 62, [w:] SOBÓR WATYKAŃSKI II, [w:] Konstytucje – 
dekrety – deklaracje. Tekst łacińsko-polski, Poznań 1967. 



128

która uwarunkowana jest zmieniającą się sytuacją świata. W tym procesie 
następuje pogłębienie także zrozumienia.  

Dzięki temu, jak łatwo zauważyć, każdy dogmat posiada w pewnym 
stopniu swoją własną i specyficzną dla siebie „historię”. Jest nią ten czas, ja-
ki upłynął od prawdy wiary zawartej implicite w Objawieniu do jej ostatecz-
nego (explicite) sformułowania przez kompetentny do tego urząd Kościoła. 
Owa „historyczność” dogmatu nie kłóci się bynajmniej z jego naturą i nie 
ujmuje nic z jego definicji, jako niezmiennej prawdy wiary. Ewolucja doko-
nana w obrębie prawd wiary nie wnosi nic zasadniczo ani też radykalnie 
„nowego” pod względem treści. Odsłania jedynie te aspekty jedynej prawdy 
Bożej, które „dotychczas” pozostawały zakryte ludzkiemu poznaniu, które 
nie były jeszcze odczytane w taki sposób, jak na to zasługują. Gdyby jednak 
chcieć się posłużyć w odniesieniu do tego, co zostało dotąd powiedziane, 
terminem „ewolucja”, należałoby mówić raczej o pewnych formach „ewolu-
cji oddolnej”, nie zaś o „ewolucji odgórnej”. Co to konkretnie oznacza? W 
przypadku „ewolucji oddolnej” punktem wyjścia i dojścia jest człowiek, któ-
ry zgłębia i coraz pełniej poznaje Bożą prawdę. Natomiast w ewolucji „od-
górnej” punktem wyjścia i dojścia jest sam Bóg, który objawia coraz pełniej 
prawdę o sobie samym, o człowieku i świecie.  

Nakreślony tutaj antropologiczny wymiar „rodzenia się” dogmatu jest 
bardzo ważny: „usprawiedliwia” niejako ów wewnętrzny dynamizm wiary, 
który nie pozwala jej poprzestać ani zadowolić się poznaną i przeżywaną 
prawdą, ale mobilizuje ją do dalszego zgłębiania wyznawanych treści. W ten 
sposób wiara naszych ojców, chociaż nie traci nic z tego, co dla niej istotne 
i boskie, nieprzerwanie otrzymuje w pewnym sensie „nowe” oblicze. Nie jest 
to jednak, przypomnijmy, „nowość” zawartości dogmatu, ale nowe rozumie-
nie i odczytanie dawnych treści w kontekście zmieniających się „znaków 
czasu”. Mówimy więc o rozwoju, ale jest on bardziej rozwojem „w głąb”, 
niż „wszerz”.  

Pierwszy z nich, nazywany rozwojem wertykalnym, stara się odsłaniać 
prawdy odwiecznie już istniejące, aczkolwiek niesformułowane jeszcze 
w całej swojej pełni. Drugi, przeciwnie, jest raczej rozwojem horyzontal-
nym, który zdaje się zmierzać do tworzenia prawd nowych, nie zawsze i nie 
w pełni związanych pośrednio czy bezpośrednio z Objawieniem. Kościołowi 
katolickiemu bliższa jest zatem wertykalna ewolucja dogmatów, schodzenie 
w coraz głębsze pokłady Bożej tajemnicy i wyprowadzanie ich na światło 
ludzkiego poznania i przeżywania.  

Ewolucja dogmatu nie jest wymysłem współczesności. Chociaż najpeł-
niej uwidacznia się w Nowym Testamencie, początkami swymi sięga czasów 



129

Starego Testamentu6. Do istniejących już objawień, o których czytamy na 
kartach Starego Testamentu, teksty nowotestamentowe dołączają prawdy 
nowe, których ostatecznym i pełnym zwieńczeniem jest sama osoba Jezusa 
Chrystusa. Przynosi On nie tylko prawdy nowe, które uzupełniają już istnie-
jące, lecz sam objawia się jako jedna wielka Prawda – Źródło i Centrum 
wszystkich innych: dawnych, obecnych i przyszłych. W samym centrum te-
go Objawienia, równocześnie wyrażonego i przeżywanego, sytuuje się Jego 
paschalna tajemnica: śmierć i zmartwychwstanie, wniebowstąpienie i zesła-
nie Ducha Świętego. On natomiast nie objawia się w sposób jednorazowy 
i całkowity, ale powolny i systematyczny, na równi z prawdą, którą przynosi 
(por. J 14, 26). Kościół natomiast, który żyje Bożą prawdą i z Bożej prawdy, 
odkrywa ją na swój, ludzki sposób, związany ściśle z potrzebami czasu 
i kulturą ludzi. Ewolucja dogmatu nie utożsamia się zatem w żadnym przy-
padku z jakąś „wynalazczością” lub „inwentaryzacją”, prostym wyliczaniem 
elementów składowych odkrytego skarbu. Poprawnie rozumiana „ewolucja 
dogmatu” jest bowiem systematycznym zgłębianiem rozumienia przez stwo-
rzoną inteligencję objawionej przez Boga nadprzyrodzonej rzeczywistości, 
którą obejmuje wiara. Sobór Watykański II oddaje powyższą myśl w nastę-
pujących słowach:  

„Tradycja ta, wywodząca się od Apostołów, rozwija się w Kościele pod 
opieką Ducha Świętego. Wzrasta bowiem zrozumienie tak rzeczy, jak słów 
przekazanych, już to dzięki kontemplacji oraz dociekaniu wiernych, którzy je 
rozważają w sercu swoim (por. Łk 2,19 i 51), już też dzięki głębokiemu, do-
świadczalnemu pojmowaniu spraw duchowych, już znowu dzięki nauczaniu 
tych, którzy wraz z sukcesją biskupia otrzymali niezawodny charyzmat 
prawdy. Albowiem Kościół z biegiem wieków dąży stale do pełni prawdy 
Bożej, aż wypełnią się w nim słowa Boże”7. 

Z tak rozumianym rozwojem spotykamy się nieomal na każdym kroku 
w życiu współczesnego Kościoła, aczkolwiek w sposób szczególnie inten-
sywnie zaznaczył się on w okresie wielkich soborów ekumenicznych, to 
znaczy między rokiem 325 a 787. Na pierwszym z nich (Nicea 325) zebrani 
ojcowie zdefiniowali uroczyście boskość Słowa, Syna Bożego, równego Oj-
cu8. Następny sobór, obradujący w Konstantynopolu w roku 381, ogłosił 

6 Por. J. L SEGUNDO, The Liberation of Dogma. Faith, Revelation, and Dogmatic 
Teaching Authority. New York 1992, s. 19–80. 

7 SOBÓR WATYKAŃSKI II, Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym „Dei Ver-
bum” (skrót: KO), 8 [w:] Konstytucje – dekrety – deklaracje. Tekst łacińsko-polski, Poznań 
1967. 

8 Por. DS 125. 



130

uroczyście, że Duch Święty jest współistotny Ojcu i Synowi9. W ten sposób 
został sformułowany dogmat o Trójcy Świętej, trzech Osobach cieszących 
się identyczną – boską – naturą. Wprawdzie prawda o Bogu w Trójcy Osób 
wyznawana była już wcześniej (we wspólnej modlitwie, liturgii chrztu świę-
tego itd.), lecz dopiero w tym momencie doczekała się ścisłego i dogma-
tycznego sprecyzowania. W ten sposób wiara ludu została doceniona 
i ujęta w jasny, rozumowo uzasadniony przekaz.   

W V wieku Nestoriusz, patriarcha Konstantynopola, chociaż w sposób 
subtelny, tym niemniej dość wyraźny, zdawał się podawać w wątpliwość, 
jak sądzili przynajmniej ówcześni teologowie, boskie zrodzenie Chrystusa 
przez Maryję. Uczył, że Chrystus jest jedynie adoptowanym synem Boga, 
a nie autentycznym Bogiem od samej chwili zrodzenia Go przez Maryję.  
W obronie czystości wiary wystąpił wówczas Cyryl, biskup Aleksandrii. Na 
zwołanym z jego prośby Soborze w Efezie (431) odrzucono naukę Nestoriu-
sza jako obcą Objawieniu10. Tenże sobór, jak również kolejny, który obra-
dował w Chalcedonie (451), miały na celu podanie ortodoksyjnej nauki 
o pełnym bóstwie i człowieczeństwie Jezusa od samego momentu urodzin11.
W wiekach późniejszych dyskusja dotyczyła innych, równie ważnych dla
czystości i pełni wiary tematów, jak np. kwestia podwójnej woli w Chrystu-
sie12 czy darmowości Bożej łaski13, bądź jeszcze innych14.

W czasach współczesnych dawna dyskusja nad ewolucją dogmatów 
weszła w nowe, intensywne stadium. J. Ratzinger15 zauważa, że wiek XIX, 
który dokonał ostatecznego zniszczenia kultury, jaką wytworzyła filozofia 
grecka, przyspiesza i usprawiedliwia zarazem wspomniany rozwój. Czas, 
który w myśli platońsko-arystotelesowskiej posiadał jedynie wartość 
względną i traktowany był jako „przypadłość” nie tyle związana z bytem, ile 
raczej z materią, otrzymuje w wieku XIX znaczenie pierwszoplanowe: byt 

9 Por. DS 150. 
10 Por. DS 264. W obecnym czasie podejmuje się próbę rehabilitacji Nestoriusza, którą 

dokonuje się na drodze historyczno-psychologicznej i hermeneutyczno-teologicznej. Zob. 
w tym względzie krótki artykuł: St. C. NAPIÓRKOWSKI, Czy można zrehabilitować Nestoriu-
sza? [w:] St. C. NAPIÓRKOWSKI, Matka mojego Pana (problemy – poszukiwania – perspekty-
wy), Opole 1988, s. 129–132. 

11 Por. DS 252–263. 
12 Por. DS 496. 
13 Por. DS 222–230 i 396 
14 Por. klasyczną pracę na ten temat: M. MARIN-SOLA, L'évolution homogène du dogme 

catholique. Fribourg 1924; por. także A. di BERARDINO, B. STUDER (red.), Storia della teolo-
gia. I. Epoca patristica, Piemme 1993, gdzie podana jest również bibliografa wcześniejszych 
prac na ten temat. 

15 Por. Storia e Dogma, Jaca Book 1971, s. 38–40. 



131

jest czasem, mówią ówcześni filozofowie, czas to forma bytu, który istnieje 
wyłącznie jako „stawanie się”. Kosmos nie jest już czymś nieruchomym, sta-
łym i niezmiennym, ale przeciwnie – znajduje się w ciągłym ruchu i w nie-
przerwanym „stawaniu się”, skutkiem czego poszczególne jego elementy są 
jedynie określonymi częściami jednej wielkiej całości. W odróżnieniu np. od 
św. Bonawentury, który dostrzegał sens wyłącznie w tym, co permanentne i 
niezmienne16, wiek XIX stanął na stanowisku, że tylko przedmioty będące w 
nieprzerwanym ruchu posiadają autentyczne istnienie. Miejsce resolutio in 
theologiam (rozstrzygnięcie w teologii) zajęła nowa formuła, która brzmi re-
solutio in historiam (rozstrzygnięcie w historii). W ten sposób historii przy-
padło miejsce ze wszech miar wyjątkowe. Historyczność poczęła stawać się 
powoli fundamentalną kategorią, z której człowiek, pragnący poznać siebie 
w całej prawdzie, nie może zrezygnować; nie wolno mu się wręcz od niej 
uwolnić. Jest on bowiem bytem w ciągłym twórczym procesie, w nieprze-
rwanym „stawaniu się”17. Karl Marks poszedł jeszcze dalej i w miejsce tra-
dycyjnej filozofii opartej o intelekt myślący wprowadził filozofię opartą o 
działanie i przekształcanie świata, zmieniając w ten sposób verum quia fac-
tum w verum quia faciendum18. Były to rzeczywiście poważne zmiany, które 
miały duże znaczenie również dla rozumienia prawdy, w tym także dla 
kształtowania się katolickiego dogmatu. 

Dogmat stracił w ten sposób swoje pierwotne znaczenie. Przestano go 
utożsamiać z tym, co niezmienne, z prawdą wieczną, i został już odtąd 
umieszczony w napięciu pomiędzy factum i faciendum. Stał się świadkiem 
tworzącej się historii (factum), której akceptacja dokonuje się w oparciu 
o przekazane doświadczenie (faciendum). Usiłuje on wprowadzić tym sa-
mym „teraźniejszość” człowieka w wąskie ramy dzielące przeszłość od
przyszłości. W efekcie usunięty zostaje ostry przedział między historyczno-
ścią i niezmiennością, tym co czasowe i zmienne.

Przy całej swojej inności kulturowej wiek XIX nadaje jednak dogma-
towi ostateczną i decydującą formę. Początki tego procesu, jak już wspo-
mniano, pokrywają się z początkami wiary w ogólności, a szczególnie z po-
czątkami życia Kościoła. Odpowiadano wówczas na proste pytania, w rodza-
ju: Czy wierzysz? Oraz do prostych odpowiedzi osoby przyjmującej chrzest: 
Wierzę! Później jednak przyszedł czas na formułowanie wyrażeń bardziej 

16 Por. J. RATZINGER,  Die Geschsichtstheologie des hl. Bonaventura, München 1959, 
s. 140–148.

17 Por. H. SCHNÄDELBACH, Filozofia w Niemczech 1831–1933, Warszawa 1992, s. 60–109. 
18 W myśl tej nowej maksymy prawdziwe jest zatem nie tyle to, co się stało, ale to, co 

trzeba uczynić. 



132

skomplikowanych, poczynając od Symboli wiary starożytnych soborów, po-
przez „anatematyzmy”, na dekretach oraz kanonach doktrynalnych wieków 
późniejszych kończąc. W wieku XIX dochodzi jednak do szczegółowych, 
pojedynczych i bardzo jasnych, konkretnych sformułowań prawd wiary w 
formie wypowiedzi dogmatycznych. Intelektualno-duchowy wysiłek Ko-
ścioła skierowany został wówczas na możliwie wierne odczytanie treści Ob-
jawienia, celem przekazania jej wierzącym w formie jasnej, krótkiej, łatwej 
do zapamiętania i powtórzenia. 

Ewolucja dogmatu była więc naturalną konsekwencją dynamizmu wy-
znawanej i przeżywanej wiary, jej wrażliwości na potrzeby chwili – fides 
quaerens intellectum. Na proces ten składało się również kilka innych czyn-
ników, zarówno o charakterze pozytywnym, jak i negatywnym. Z tych 
pierwszych Henri Rondet, francuski jezuita, wylicza cztery:  

– refleksję teologiczną,
– wiarę ludu Bożego,
– życie liturgiczne,
– Magisterium Kościoła.
Do negatywnych czynników wspomniany teolog zaliczał przede

wszystkim pojawiające się herezje, które uważał za najważniejszy aspekt 
w rozwoju dogmatu19. Nieco inaczej ujmował tę kwestię Walter Kasper, 
obecnie kardynał i przewodniczący Papieskiej Rady ds. Jedności Chrześci-
jan. Niemiecki purpurat stawiał herezje na ostatnim miejscu w procesie do-
chodzenia Kościoła do zdefiniowania określonej prawdy wiary w formie do-
gmatu. Elementami sprzyjającymi rodzeniu się prawdy dogmatycznej były, 
według niego, następujące czynniki:  

– działanie Ducha Świętego,
– uważna lektura Pisma Świętego i tradycji,
– praca Magisterium Kościoła,
– refleksja teologiczna,
– wymagania, które stawia sytuacja świata (tzw. znaki czasu)20.
Zoltan Alszeghy i Maurizio Flick, obydwaj wykładowcy teologii do-

gmatycznej na Uniwersytecie Gregoriańskim w Rzymie, pomijali z kolei 
całkowicie herezje. Ich zdaniem czynnikami, które wpływają na ewolucję 
dogmatów, są:  

– działanie Ducha Świętego,
– refleksja wiernych,

19 Por. H. RONDET, Les dogmes changent-ils?, Paris 1960, s. 45–78. 
20 Por. W. KASPER, Dogmen/Dogmenentwicklung, [w:] P. EICHER (red.) Neues 

Hanndbuch theologischer Grundbegriffe, t. 1, München 1984, s. 190–192. 



133

– systematyczna refleksja teologiczna,
– Magisterium,
– wewnętrzne pojmowanie spraw duchowych, jak np. znaczenie wiary

w kontekście życia z łaski, psychologii oraz całego organizmu Kościoła21. 
Jednak w istocie to ani nie liczba, ani kolejność zewnętrznych „bodź-

ców” spędzały sen z powiek teologów. O wiele bardziej poważne były same 
kryteria ortodoksyjności takiego rozwoju. Trudno było przede wszystkim 
o odpowiedź na pytanie, kiedy owa ewolucja zgodna jest z charakterem Ob-
jawienia, a kiedy ewentualnie z nim się kłóci, czy wręcz mu się sprzeciwia.
Trudność ta, chociaż pojawiła się bardzo wcześnie w życiu Kościoła, aż do-
tąd nie otrzymała definitywnej i jasnej odpowiedzi.

B. Ewolucja dogmatu w obrębie jego słownej
formulacji

Wcześniej już wspomniano wypowiedź Jana XXIII, że „czym innym 
jest sam depozyt wiary, czyli jej prawdy, a czym innym sposób ich wyraża-
nia”. Rozróżnienie to, chociaż zachowuje swoją aktualność i ważność,  
w istocie nie rozwiązuje w całości pojawiającego się problemu. Słusznie za-
uważył to ewangelicki teolog Oscar Cullmann, który mówił, że „problem 
przedziału między tym, co niezmienne i jego formulacją, jest bardzo trudny 
i skomplikowany”. Zagadnieniem tym nie zajął się ani Jan XXIII, ani sobór. 
„Wydaje mi się – pisał szwajcarski teolog – że radykalnym niedomogiem 
Soboru było rozważanie kwestii przedziału między niezmiennym rdzeniem 
i jego formą, poddawaną ciągłej aktualizacji, za w pełni rozwiązaną (...). 
Zbyteczne jest mówić o potrzebie rozróżnienia między rdzeniem a jego 
sformułowaniem, jeżeli nie wskazuje się jednocześnie, czym jest ten rdzeń  
i czym jego formulacja”22.  

Wypowiedź Cullmanna, jeżeli nawet może wydać się trochę zbyt ostra, 
dotyka jednak realnie istniejącego problemu, czyli braku jasnych kryteriów 
przy rozgraniczaniu treści dogmatu od jego słownej formulacji, a więc od-
powiedzi na pytanie: Co może zostać poddane ponownej formulacji, a czego 
nie może naruszyć ząb czasu? 

21 Por. Lo sviluppo del dogma cattolico, dz. cyt., s. 87–118. 
22 O. CULLMANN, Sind unsere Erwartungen erfüllt? [w:] K. RAHNER, O. CULLMANN, H.

FRIES, Sind unsere Erwartungen erfült?, Teologische Fragen heute 7, München 1966, s. 40– 
–41; por. także Z. ALSZEGHY, M. FLICK, Lo sviluppo del dogma cattolico, dz. cyt., s. 12.



134

Zgodzimy się, że w dogmacie, podobnie jak w „symbolu”, słowa odsy-
łają do rzeczywistości, która pozostaje wprawdzie ukryta dla naszego fi-
zycznego wzroku, tym niemniej jest rzeczywistością realnie istniejącą. Tym 
samym również dogmat nie zamierza zatrzymywać wierzących na sobie sa-
mym, lecz w samej jego naturze leży konieczność „przenoszenia” słuchacza 
(wierzącego) w inny, wyższy wymiar prawdy, trudno rozpoznawalny dla 
kogoś z „zewnątrz”. Podobnie jak symbol, dogmat nawiązuje duchową jed-
ność z tym, co święte, boskie, wieczne i niezmienne. Język wiary (dogmat) 
posiada znaczenie symbolu – każe przekraczać oglądaną rzeczywistość  
i myślami przenosić się w inną, w której on już realnie uczestniczy, chociaż 
w sposób ciągle jeszcze niepełny. Łączenie owych dwóch odmiennych od 
siebie rzeczywistości następuje za pomocą słowa, które ma niekwestionowa-
ną przewagę nad myślą. Wiara bowiem, jak mówi św. Paweł, rodzi się ze 
słuchania (por. Rz 10, 17), nie zaś w wyniku intelektualnej refleksji czło-
wieka. Treść wiary dociera do nas niejako z „zewnątrz” i nie jest naszym in-
dywidualnym wymysłem. Słowo, jako wyjątkowa forma komunikowania 
myśli, musi stworzyć wszechstronne możliwości dla pełnego jej wyrażenia. 
Tylko wówczas jest zdolne nawiązać możliwie pełną, duchową wspólnotę  
z jego odbiorcą. Łatwo stąd zrozumieć naturalną, przypisaną do jego „profe-
sji”, troskę teologa o „jakość” słowa, o jego sensowność i komunikatywność 
zarazem. 

Można zatem mówić, że ewolucja dogmatu nawiązuje bezpośrednio do 
charakteru słowa. Zasadniczo akcent położony jest nie na myśl, ile raczej na 
słowo, które przekazuje jej treści. Myśl jest oczywiście bardzo ważna, ale 
nie do niej odnosi się bezpośrednio „rozwój” dogmatu. Może ona pozostać 
niezmienna, nawet jeżeli zmianie ulegnie lub też musi jej ulec słowna formu-
lacja, zależnie od kultury i mentalności słuchacza. W tym konkretnym przy-
padku ważne jest „jak” się mówi, chociaż w ostateczności istotne jest jedy-
nie to, „co” się mówi. Mówi się przeto, że chleb przewyższa swoją wartością 
formę, chociaż ta ostatnia nie jest bynajmniej bez znaczenia. Im bowiem 
więcej osób jest w stanie zrozumieć przekaz wiary (dogmat), im bardziej 
przystępna jest również forma tego przekazu, tym doskonalej dogmat spełnia 
swoje zadanie. Potrzeba zatem ciągłej wrażliwości i odwagi Kościoła w od-
czytywaniu „znaków czasu” i gotowości nowej, zaktualizowanej interpreta-
cji wiary.  

Dla kard. Josepha Ratzingera dogmat jest przede wszystkim fenome-
nem językowym, powołanym do aktualizacji wspólnoty duchowej między 



135

Bogiem i człowiekiem23. W słowie, które jest objawianiem się mądrości 
Stwórcy i stworzenia, moja osobista myśl (w przypadku dogmatu – myśl 
Boża), przekazana zostaje innym myślącym podmiotom. Ze względu jednak 
na swój związek z czasem i człowiekiem, słowo cechuje się zarówno histo-
rycznością, czyli pewnym rodzajem naturalnej zmienności (znamy doskona-
le z historii literatury zmieniające się na przestrzeni czasu prądy literackie, 
terminologię), jak również określoną stałością (moja myśl nie jest warunko-
wana słowem, nawet gdy brak słów, ona nie przestaje istnieć). Obok właści-
wej mu zmienności, która nie jest niczym innym, jak określoną formą wraż-
liwości na dokonujące się zmiany w historii, słowo posiada jednocześnie 
pewną niezmienność, specyficzny dla siebie wymiar „wieczności”. Czemu 
ona służy? Przede wszystkim umożliwia wzajemne, i dość nierzadko nad 
wyraz intensywne, komunikowanie się ludzi niezależnie od dzielącego ich 
czasu. Tak np. mogę odczytać teksty Platona i zrozumieć ich treść, chociaż 
czasowo jestem bardzo odległy. 

Z bardzo analogiczną sytuacją mamy do czynienia w przypadku do-
gmatu. On także posiada charakter historyczny, czyli zmienny, i równocze-
śnie ahistoryczny, czyli niezmienny. Swój historyczny charakter odsłania  
w podwójnym znaczeniu tego słowa, zarówno w sensie ciągłości, jak i jed-
ności. W konsekwencji zdefiniowana prawda odsyła osobę wierzącą w histo-
ryczną przeszłość, gdzie odnaleźć może jej korzenie i dodatkowe światło do 
jej głębszego zrozumienia. Tym samym zostaje nawiązany żywy dialog 
z historią, która przestaje odtąd być zapomnianą przeszłością, ziemią niczy-
ją, wymarłą pustynią. Przeciwnie, staje się ziemią uprawną i płodną. To 
z kolei rodzi poczucie pewnej stałości i niezmienności prawdy dogmatycz-
nej, co sprawia, że przestaje być odbierana jako „zupełna” nowość, jako coś, 
co zaistniało dopiero teraz, ale odwrotnie, staje się dojrzałym owocem, który 
w pąku istniał już znacznie wcześniej, na długo przed jego określeniem i na-
zwaniem.  

Wspomnieć należy jeszcze o jednej, równie ważnej rzeczy. Otóż słowo, 
aby mogło stać się komunikatywne, intersubiektywnie sensowne, czyli czy-
telne dla innych podmiotów poruszających się obok mnie, nie może być wy-
tworem wyłącznie mojego osobistego „ja”. W jego „rodzenie się” winni za-
tem być zaangażowani możliwie wszyscy uczestnicy rozmowy lub osoby, 
którym zamierza się coś ważnego zakomunikować. Jedynie wówczas we-
wnętrzna logika przekazywanych przez niego informacji dotrzeć może  
w sposób możliwie pełny i niezmieniony do potencjalnego odbiorcy. Podob-

23 Por. J. RATZINGER, Storia e Dogma, s. 47; także K. RAHNER, Was ist eine dogma-
tische Aussage? [w:] Schriften zur Theologie, V, Einsiedeln 1962, s. 54–81. 



136

nie jest z dogmatem. Jego treść ujmowana w słowie, aby mogła zostać wła-
ściwie, czyli w pełni, zrozumiała, powinna zostać wyrażona językiem moż-
liwie komunikatywnym, logicznym i sensownym. W przeciwnym razie mało 
albo bardzo niewiele może zaofiarować osobie wierzącej. Ewolucja dogmatu 
obejmuje więc nie tylko treść wyznawanej wiary, nazwaną wcześniej ewolu-
cją „w głąb”, lecz także jego zewnętrzną, inaczej słowną, formulację. Pod-
czas gdy pierwsza z nich da się również określić terminem „inwolucji”24, 
druga, przeciwnie, miałaby charakter natury bardziej lingwistycznej i ją też 
należałoby określić terminem „ewolucja”. Jeżeli bowiem „inwolucja” pogłę-
bia prawdę, „ewolucja” wprowadza nowe jakości, których wcześniej nie by-
ło.   

C. Modele ewolucji dogmatu

Niemożliwe jest przedstawienie na kilku zaledwie stronach bogatej histo-
rii teologicznych wysiłków, jakie podejmowano na przestrzeni wielu wieków, 
celem podania możliwie jasnych kryteriów (modeli) prawowiernego (ortodok-
syjnego) rozwoju dogmatu. Z tej też racji należy ograniczyć się wyłącznie do 
niektórych, najważniejszych. Będą to cztery różne modele, które w kolejności 
zaproponowali: Wincenty z Lerynu (V w.), John Henry Newman (1801– 
–1890), Karl Rahner (1904–1984) oraz Międzynarodowa Komisja Teologicz-
na z 1989 r. w swoim dokumencie na temat interpretacji dogmatów.

1. Wincenty z Lerynu

W pierwszym rzędzie należy wymienić pracę mnicha Wincentego z Le-
rynu – Commonitorium. Czytamy w niej:  

„Co wszędzie, co zawsze i przez wszystkich jest przedmiotem wierzenia” (In 
ipsa item catholica eccelesia magnopere curandum est, ut id teneamus, quod 
ubique, quod semper et quod ab omnibus creditum est)25.  

Wincenty przyjmuje zasadę tradycji za podstawową normę do ustalania 
autentyczności objawionej prawdy. Zwraca przy tym uwagę na trzy elemen-
ty składowe, które tworzą formę trójkąta, jako figury zamkniętej i w sobie 
doskonałej. Pisze zatem, że prawdą objawioną może być jedynie to, co było 

24 Por. Z. ALSZEGHY, M. FLICK, Lo sviluppo del dogma cattolico, dz. cyt., s. 128–134. 
25 Commonitorium, 2, PL 50.639. Komentował go E. STANIEK, Tradycja w ujęciu Win-

centego z Lerynu, [w:] T. DZIDEK, B. SIEŃCZAK, J. D. SZCZUREK (red.), Tradycja w Kościele, 
Kraków 1994, s. 67–78. 



137

przekazywane zawsze (quod semper), wszędzie (quod ubique) i co było na-
uczane przez wszystkich (quod ab omnibus). W dalszej części swojego dzie-
ła Wincenty wylicza cztery sytuacje, kiedy zasada ta może zostać zastoso-
wana i stanąć na straży prawdy. Oto one:  

„1. Jeśli błąd dotknął cząstki Kościoła, należy opowiedzieć się za całością.  
2. Jeśli dziś zaraza objęła cały Kościół, należy przylgnąć sercem do starożytno-
ści.
3. Jeśli ktoś odgrzewa błędy starożytne, odwołując się do tradycji, należy
opowiedzieć się za nauką powszechną zawartą w soborach.
4. Jeśli pojawiają się zupełnie nowe problemy, należy je przedyskutować
z Ojcami, zasięgnąć ich rady, innymi słowy należy zapytać, jak by oni taki
problem rozwiązali”26.

Uwagi św. Wincentego z Lerynu na temat ewolucji chrześcijańskiej 
prawdy, chociaż sformułowane dawno temu, także dzisiaj zachowują swoją 
aktualność poprzez uwrażliwienie na prawdę, która niemal zawsze przekra-
cza granice jednostki czy czasu, będąc ponadczasową i mając szeroki zasięg. 
Tym niemniej teologowie dzisiaj, aczkolwiek nie tylko oni, dodawali nowe 
kryteria rozwoju prawdy do ustalonych przez św. Wincentego. 

2. John H. Newman

Teologowie katoliccy zgodnie odrzucają wszelką ewolucję dogmatycz-
ną, która sprowadzałaby się do dodawania jakichś nowych, nieznanych 
prawd, do niezmiennego z natury Objawienia. Dzielą się jednak zasadniczo 
na dwie grupy, gdy chodzi o sam sposób interpretacji wiary. Teologowie 
pierwszej z nich uważają, że zasadniczo cały proces rozwoju wiary zmierza 
właściwie w kierunku możliwie pełnego wyjaśnienia depozytu Objawienia. 
Prawdy wiary zdefiniowane w ciągu wieków – mówią – formalnie były już 
zawarte w Objawieniu pierwotnym, a wieki późniejsze jedynie dokonały ich 
werbalizacji. Teologowie drugiej grupy stoją z kolei na stanowisku, że do-
gmatyczne sformułowania prawd wiary, jakie mają miejsce w ciągu historii 
życia Kościoła, są rzeczywistym postępem w poznawaniu tego, co wirtualnie 
obecne jest w pierwotnym depozycie. Kiedy zatem teologowie drugiej grupy 
mówią, że rozwój prawd wiary to coś żywego i konkretnego, teologowie 
grupy pierwszej przypominają, że jest on efektem myślenia sylogistycznego, 
które z dwóch istniejących już prawd pozwala wywnioskować kolejną, która 
do tej pory niezdefiniowaną.  

26 E. STANIEK, Tradycja w ujęciu Wincentego, art. cyt., s. 73. 



138

J. H. Newman, konwertyta i wielki kardynał Kościoła katolickiego 
w Anglii, bliższy jest drugiej grupie teologów. Rozwoju formuł dogmatycz-
nych nie uważał za prosty zabieg, którego celem byłoby jedynie „wyjaśnia-
nie” raz posiadanej prawdy. Przeciwnie, sądził, że rozwój ten ma w sobie 
coś z natury żywego organizmu i dlatego ważne jest, aby podać możliwie ja-
sne normy i czytelne kryteria. Przy ich pomocy łatwo będzie ocenić teolo-
giczny status tego rozwoju, czyli stwierdzić, na ile jest on ortodoksyjny, a na 
ile oddala się od prawdy, stając się rozwojem heterodoksyjnym27. 

Głośna pozycja kard. Newmana, An Essay on the Development of Chri-
stian Doctrine (O rozwoju doktryny chrześcijańskiej), opublikowana w 1845 
roku28, była w zamiarach autora próbą sformułowania czytelnej odpowiedzi 
zarówno na problemy natury osobistej (pewna forma uzasadnienia swojego 
przejścia z Kościoła anglikańskiego do katolickiego), jak i powstałego, w pew-
nym stopniu również z jego inspiracji, tzw. „ruchu oxfordzkiego”. Witold 
Ostrowski, autor wstępu do polskiego wydania wspomnianego dzieła, słusznie 
zauważa, że Newman „zaczął (je) pisać jako (przynajmniej nominalnie) angli-
kanin – przestał pisać jako katolik”29. W trakcie prac nad tekstem dokonywał 
się również proces jego przechodzenia na łono Kościoła katolickiego30.  

Newman znał bardzo dobrze historię formowania się dogmatu trynitar-
nego. Nieobce były mu więc burzliwe dyskusje, jakie w wieku IV rozgorzały 
wokół terminu homoousios. Wierzył jednocześnie głęboko w doktrynalną 
kontynuację pomiędzy Kościołem Apostołów i Kościołem tzw. „Ojców Ko-
ścioła”. Najbardziej jednak interesował go związek, jaki istniał pomiędzy 
Kościołem pierwszych wieków z Kościołem średniowiecza oraz okresu póź-
niejszego. W tym kontekście stawiał ważne pytanie, które brzmiało mniej 
więcej tak: Jeżeli aż do V w. Kościół potrafił zachować czystość wiary, to 
czy również w obecnej chwili dysponuje odpowiednimi środkami, aby ją za-
gwarantować? Czy również dzisiaj, przy ciągle dokonującym się rozwoju 
wiary, Kościół jest w stanie obronić integralność swojego depozytu? Czy 
mający miejsce proces rozwoju wiary jest rozwojem autentycznym, czyli or-
todoksyjnym? Jeżeli podamy twierdzącą odpowiedź na wcześniejsze pyta-
nia, rodzi się kolejna kwestia: Czy zatem możliwe jest podanie kryteriów, 
jakichś modeli, które gwarantują taką ortodoksję? Pytania te nie miały nic ze 

27 Por. W. BEINERT, Dogmenentwicklung, [w:] W. BEINERT (red.), Lexikon der katho-
lischen Dogmatik, Freiburg–Basel–Wien, 1987, s. 95–97. 

28 Wydanie polskie: Warszawa 1957. 
29 W. OSTROWSKI, Wstęp, [w:] J. H. NEWMAN, O rozwoju doktryny chrześcijańskiej, 

Warszawa 1957, s. 6. 
30 H. RONDET,  Les dogmes changent-ils?, dz. cyt., s. 99. 



139

spekulatywnej rozrywki, bowiem od odpowiedzi na nie zależała przynależ-
ność kościelna kardynała31. 

W zaistniałej sytuacji Newman uznał za konieczne opisanie kryteriów 
prawowiernego rozwoju wiary. Sprowadzało się to do podania możliwie 
konkretnych cech, których występowanie oznaczałoby prawdziwy (ortodok-
syjny) rozwój nauki chrześcijańskiej, a ich brak równałby się z jej wypacze-
niami32. Newman wyliczył siedem takich cech, które przedstawimy w formie 
bardzo skróconej: 

1. Zachowanie typu. Angielski kardynał stał na stanowisku, że żywy
organizm, rozwijając się, zachowuje swoją tożsamość niezależnie od wieku. 
„Dorosłe zwierzę – pisał – ma tę samą strukturę, jaką miało w chwili uro-
dzenia; młode ptaki nie wyrastają na ryby, ani też dziecko nie wyradza się na 
zwierzę dzikie czy domowe, wobec którego z natury rzeczy jest panem”33. 
W podobny sposób wyrażał się Wincenty z Lerynu, który zachęcał swoich 
słuchaczy słowami: „Niech religia ducha naśladuje prawo fizyczne, według 
którego w miarę upływu lat rozwijają się i ujawniają odpowiednie proporcje 
ciała, jednak pozostaje ono identycznie tym, czym było. Członki dziecka są 
małe, młodzieńca większe, ale pozostają te same”34. Z powyższej obserwacji 
wynika, że rodząca się nowa idea teologiczna nie musi mieć koniecznie tego 
samego obrazu zewnętrznego, co idea historycznie wcześniejsza. Istniejąca 
między nimi różnica nie wpływa bynajmniej na osłabienie istotnej tożsamo-
ści z obrazem wcześniejszym i czasowo późniejszym. 

2. Ciągłość zasad. Newman utrzymywał, że ważne są nie tylko formy
zewnętrzne dochodzenia do prawdy, ale istotna jest także wewnętrzna zgod-
ność owych form. W ten sposób troska Kościoła o poważną refleksję nad 
treścią wiary, która respektowałaby możliwie wszystkie wymagania stawia-
ne przez naukę (określa się to zasadą teologii), współgrała z jego wysiłkami 
o świętość życia swoich członków (zasada łaski)35. Newman sądzi bowiem,
że głębsze odkrywanie Bożej prawdy nie dokonuje się w oparciu o samą tyl-
ko poprawność naukową. Ważną rolę pełni również świętość życia tych, któ-
rzy takie badania podejmują. Bóg bowiem objawia się najpełniej tym, któ-
rych serce jest czyste, a umysł otwarty na przyjęcie głębszej prawdy.

31 Por. J. GUITTON, La philosophie de Newman. Essai sur l’idée de développment, Paris 
1933, s. 67–94; I. KER, John Henry Newman. A Bibliography, New York 1990, s. 257–315. 

32 Por. J. H. NEWMAN, O rozwoju doktryny, dz. cyt., s. 102. 
33 Tamże, s. 194. 
34 Commonitorium 29, cyt. za J. H. NEWMAN, O rozwoju doktryny, dz. cyt., s. 194. 
35 Por. J. H. NEWMAN, O rozwoju doktryny, dz. cyt., s. 200–207; W. KERN, F. J. NIE-

MANN, Teologische Erkenntnislehre, Düsseldorf 1981, s. 133. 



140

3. Zdolność asymilacji. Każdy żywy organizm pobiera z zewnątrz po-
karm, którego potrzebuje do swojego wzrastania. Dość analogicznie jest 
z każdą ideą, której wartość wiąże się w istocie z jej siłą przetrwania w kon-
frontacji z innymi, przeciwnymi sobie opiniami. Stąd więc ta z nich posiada 
większą wartość, która wychodzi jako zwycięska z okresu próby36. Konkret-
nym tego przykładem jest chociażby samo chrześcijaństwo, które chociaż 
poddawane przez wieki wpływom różnych filozofii oraz światopoglądów, 
nie zostało jednak przez nie wchłonięte. Jego obecność pośród innych sys-
temów filozoficznych czy wierzeń nie tylko nie osłabiła religii chrześcijań-
skiej ale, owszem, jeszcze ją wzmocniła. Pozwoliła ponadto zaczerpnąć  
z nich wszystko to, co było dla chrześcijaństwa korzystne i twórcze. W aktu-
alnej terminologii kryterium to nazwalibyśmy kryterium „inkulturacji”. 

4. Następstwo logiczne. Zaczerpnięte z historii filozofii kryterium lo-
gicznego następstwa kompletuje wcześniej omówione. Mówi ono bowiem, 
że wielkie systemy myślowe to takie, które tworzą jedność w sposób trwały, 
nie zaś tylko czasowy. Elementy dostarczane z zewnątrz nie niszczą owego 
systemu myślowego, ale, owszem, dodatkowo go jeszcze wzmacniają. 
Newman uważa, że od autentycznego rozwoju nie wymaga się, aby posiadał 
koniecznie formę logicznej dedukcji lub też, żeby się w ten sposób objawiał. 
Wymaga się od niego jedynie, aby przy spojrzeniu retrospektywnym wcze-
śniejsze oraz późniejsze etapy jego rozwoju odznaczały się określoną we-
wnętrzną spójnością. 

5. Uprzedzanie przyszłego rozwoju. To również bardzo ważne kryte-
rium przy ocenie autentycznego i prawowiernego rozwoju prawdy chrześci-
jańskiej. Mówi ono, że przyszły rozwój pewnej duchowej rzeczywistości,  
a taką właśnie jest prawda, musi zostać przewidziany, nawet jeżeli tylko nie-
jasno i niedokładnie, znacznie wcześniej. Kryterium powyższe wychodzi z 
założenia, że późniejsza nauka nie może wnosić z sobą czegoś radykalnie 
nowego, co byłoby zupełnie obce dotychczasowemu przepowiadaniu czy 
wręcz się z nim kłóciło. Tak pisał na ten temat Newman:  

„Zapowiedzi przyszłego rozwoju, choćby niewyraźne i odosobnione, mogą 
pojawić się od samego początku, jakkolwiek upływ czasu jest konieczny, aby 
mogły one dojść do pełnego rozkwitu”37. 

6. Stosunek zachowawczy wobec przebytego rozwoju. Według angiel-
skiego kardynała czytelnym znakiem właściwego i w pełni autentycznego 
rozwoju jakiejś doktryny (podobnie jak każdego żywego organizmu) jest 

36 Por. tamże,  s. 210. 
37 O rozwoju doktryny, dz. cyt., s. 217. 



141

element kontynuacji (continuance). Obce natomiast jest mu zerwanie ze 
swoją przeszłością, tworzenie zupełnie nowych jakości i nowych prawd, któ-
re by nie znajdowały korzeni w prawdach ogłoszonych wcześniej. Wynika 
stąd nad wyraz jasno, że nie należy (i wręcz nie wolno) ignorować lub od-
rzucać intelektualnego dziedzictwa wieków poprzednich. Stąd stwierdzenie 
J. H. Newmana, że „szósty sprawdzian prawdziwego rozwoju polega na 
dążności zachowawczej wobec tego, co dokonało się wcześniej”38. 

7. Niewyczerpana energia. Jest to dawny argument, którym posługiwa-
ła się już teologia apologetyczna. Pojawia się on w Dziejach Apostolskich (5, 
38–39), gdzie zostaje wyrażony w mądrych słowach uczonego Gamaliela: 
„Odstąpcie od tych ludzi i puśćcie ich! Jeżeli bowiem od ludzi pochodzi ta 
myśl czy sprawa, rozpadnie się, a jeżeli rzeczywiście od Boga pochodzi, nie 
potraficie ich zniszczyć i może się okazać, że walczycie z Bogiem”. 
A zatem siódma cecha autentycznego rozwoju prawdy wiary mówi, że jeżeli 
jakaś myśl jest istotnie błędna, to nie wytrzyma ona próby czasu. Jej żywot 
jest krótki, ponieważ przy pierwszym lepszym ataku na nią, ulegnie i prze-
minie. 

Kard. Newman nie uważał, że podane przez niego kryteria albo cechy, 
gwarantujące prawdziwy rozwój doktryny chrześcijańskiej, są jedyne 
i ostateczne. Daleki był od przypuszczenia, że nie da się podać innych, rów-
nie ważnych kryteriów. I chociaż jemu wystarczały, teoretycznie mogło ich 
być więcej i mogły być inne. Dodać należy ponadto, że angielski teolog nie 
stawiał powyższych siedmiu kryteriów na tej samej płaszczyźnie i nie przy-
pisywał im jednakowej wartości. Najbardziej cenił argument pierwszy zwią-
zany z zachowaniem typu, dlatego poświęcił mu wiele uwagi. Do pozosta-
łych przywiązywał mniejszą uwagę, aczkolwiek – jak sądził – nie były one 
bez znaczenia.  

Jean Guitton słusznie zauważał, że sformułowane przez Newmana kry-
teria dają się zasadniczo sprowadzić do trzech grup, które francuski filozof 
układa w następującej kolejności: kryterium pierwsze – zachowanie typu, 
kryterium piąte – uprzedzenie przyszłego rozwoju oraz kryterium szóste – 
stosunek zachowawczy wobec przebytego rozwoju. Wymienione trzy kryte-
ria tworzą, według niego, pierwszą i najważniejszą grupę. Na grupę drugą 
składają się kolejne kryteria: kryterium drugie – ciągłość zasad i kryterium 
czwarte – następstwo logiczne. W końcu na grupę trzecią składają się kolej-
ne dwa kryteria, do których J. Guitton zalicza kryterium trzecie, mówiące o 
zdolności asymilacji i kryterium siódme, wskazujące na niewyczerpaną 
energię. Między wymienionymi trzema grupami zachodzi wzajemna relacja. 

38 Tamże s. 224. 



142

I tak, podczas gdy pierwsza z nich opiera się na „trwałości” idei, druga sta-
nowi jej ilustrację poprzez odwołanie się do „struktury”, a trzecia 
z kolei ukazuje sposób funkcjonowania tej trwałości w obliczu pojawiają-
cych się trudności39.  

Praca Newmana była raczej retrospektywna. Jej autor stawiał sobie za 
cel przede wszystkim prześledzenie materiału historycznego związanego  
z rozwojem doktryny chrześcijańskiej, aby przekonać się, który z istnieją-
cych Kościołów chrześcijańskich zachował czystość wiary, nie rezygnując 
przy tym z jej rozwoju. Angielskiemu konwertycie nie chodziło więc tyle 
o wytyczenie drogi na przyszłość, ile raczej o właściwe odczytanie drogi
przeszłości. Zainteresowania K. Rahnera szły w odwrotnym kierunku.

3. Karl Rahner

W opublikowanym szkicu Dogmen – und Theologiegeschichte von ge-
stern für morgen (1977)40 pytanie Rahnera nie sięga w historyczną prze-
szłość. Niemiecki teolog nie stawia pytania o dotychczasowy rozwój dogma-
tów, ponieważ to nie kwestia przeszłości interesuje go w pierwszym rzędzie, 
ale zagadnienie przyszłości. Jego pytanie ma zatem charakter perspekty-
wiczny. Śledząc dotychczasowy rozwój nauki chrześcijańskiej, niemiecki je-
zuita zamierzał sformułować pewne kryteria, w oparciu o które  będzie moż-
na w pewnym sensie prognozować również przyszły rozwój chrześcijań-
skiego dogmatu41. 

Znając historyczną przeszłość, Karl Rahner sugerował, że także w przy-
szłości rozwój prawdy dogmatycznej będzie odbiegał od organicznego wzro-
stu, który niczym kwiat harmonijnie rozwija swoje pąki. Spoglądając 
wstecz, Rahner zauważał jednak, że rozwój ten bardzo rzadko był podobny 
do dojrzewania owocu, natomiast znacznie częściej znaczony był czasem bu-
rzy, okresem niepokojów czy wręcz zamieszek. Nad wyraz często nowe pro-
pozycje odczytania treści wiary akceptowane były powoli i z wielkim tru-
dem. W myśl słów św. Pawła, który pisał: „zresztą nawet muszą być wśród 
was rozdarcia (herezje), żeby się okazało, którzy są wypróbowani” 
(1 Kor 11, 19), Rahner uważał, że herezje były niekiedy koniecznym, acz-
kolwiek tylko przejściowym stadium, w długim nieraz procesie kształtowa-
nia się prawowiernej doktryny. 

39 Por. J. GUITTON, La philosophie de Newman, dz. cyt., s. 116. 
40 Por. K. RAHNER, Schriften, XIII, 1978, s. 11–47. 
41 Por. W. KERN, F. J. NIEMANN, Teologische Erkenntnislehre, dz. cyt., s. 143. 



143

Karl Rahner akceptował kryteria kard. H. Newmana, nie oceniał ich 
jednak retrospektywnie, ale rozważał w perspektywie przyszłości. Niezależ-
nie jednak od nich sam starał się sformułować pewne kryteria przyszłego, or-
todoksyjnego rozwoju rozumienia Objawienia. Opierał je zasadniczo na 
dwóch wyrażeniach zaczerpniętych z dokumentów ostatnich soborów po-
wszechnych. W pierwszym przypadku chodziło mu o termin nexus mysterio-
rum z Konstytucji dogmatycznej o wierze katolickiej Soboru Watykańskiego 
I, w której ojcowie soborowi uczyli: 

„Wprawdzie rozum, oświecony wiarą, skrzętnie, pobożnie i z umiarem, dzię-
ki Bożemu darowi, zdobywa jakieś, choć bardzo owocne, rozumienie tajem-
nic Bożych już to z tych [rzeczy], które w sposób naturalny poznaje przez 
analogię, już to z wzajemnej więzi między samymi tajemnicami (mysterio-
rum nexu) oraz z [więzi z] ostatecznym celem człowieka, nigdy jednak nie 
potrafi takiego ich przejrzenia, jak prawd, które stanowią jej właściwy 
przedmiot”42. 

W drugim przypadku odwoływał się natomiast do wyrażenia hierarchia 
veritatum43, które zostało zapisane w Dekrecie o ekumenizmie Unitatis re-
dintegratio Soboru Watykańskiego II:  

„Porównując doktryny, niech pamiętają o istnieniu porządku czy „hierarchii” 
prawd nauki katolickiej, ponieważ różny jest ich związek z fundamentami 
wiary chrześcijańskiej”44. 

Obydwa stwierdzenia sugerowały wyraźnie, że poszczególne dogmaty 
muszą zostać wkomponowane integralnie w całość wiary chrześcijańskiej, 
dlatego też nie mogą powoływać się na odizolowane i peryferyjne wypowie-
dzi Biblii lub Magisterium. Ich punktem odniesienia musi pozostać centralne 
misterium chrześcijaństwa, jakim jest samoudzielanie się Boga w Jezusie 
Chrystusie. Tylko ono usprawiedliwia legalność dalszego rozwoju znajomo-
ści Objawienia.  

Myśląc z kolei o przyszłości oraz o ewentualnej ewolucji dogmatów, 
Karl Rahner przewidywał, że – inaczej niż dotychczas – ewolucja ta nie bę-
dzie polegała na definiowaniu nowych prawd. Sugerował raczej, że skupiać 

42 Sobór Watykański I, Konstytucja „Dei Filius”, rozdz. 4, 45, [w:] Dokumenty Soborów 
powszechnych. Tekst łaciński i polski, t. IV: (1511–1870). Lateran V, Trydent, Watykan I, 
Kraków 2004, s. 903; DS 3016. 

43 Por. S. NAGY, Hierarchia dogmatów w świetle współczesnej myśli teologicznej, [w:] 
P. JASKÓŁA (red.) Veritati et caritati. W służbie teologii i pojednania. Prace dedykowane ks.
bpowi A. Nossolowi z okazji sześćdziesiątej rocznicy urodzin i piętnastolecia święceń bisku-
pich, Opole 1993, s. 131–142.

44 Nr 11. 



144

się ona będzie na zgłębianiu samej istoty chrześcijaństwa, które doznaje róż-
nych form zagrożeń. Pochodzą one zarówno ze strony coraz bardziej obcej 
mu kultury współczesnego świata, jak również z konieczności inkulturacji 
chrześcijańskiego przesłania w odmienny świat wartości. 

W podobnym duchu szły również wypowiedzi Kongregacji Doktryny 
Wiary (sformułowane wyraźnie w dokumentach Soboru Watykańskiego II), 
a następnie wskazania Międzynarodowej Komisji Teologicznej.  

4. „Dei Verbum”

Na temat ewolucji dogmatów wypowiedziało się oficjalnie również
Magisterium Kościoła. Zostało to uczynione stosunkowo późno, bo dopiero 
na Soborze Watykańskim II, w Konstytucji dogmatycznej o Objawieniu Bo-
żym Dei Verbum. Ojcowie soborowi nie zajęli się wprawdzie sformułowa-
niem szczegółowych norm takiego rozwoju, lecz podali jedynie dość ogólne 
jego kryteria. Skupili się przede wszystkim na weryfikacji ortodoksyjności 
rozwoju tradycji, w obrębie której umieścili także rozwój dogmatów. Zasu-
gerowane przez nich kryteria są obszerne i przez to samo mało szczegółowe, 
niemniej jednak wyznaczają właściwy kierunek na przyszłość. I chociaż 
Konstytucja nie wylicza dosłownie tych kryteriów, to jednak z treści roz-
działu II, który nosi tytuł „O przekazywaniu Bożego Objawienia”, dają się 
wyszczególnić następujące: 

1) Kryterium pneumatologiczne. Duch Święty działa nieprzerwanie
w Kościele. To właśnie dzięki Jego pomocy apostołowie i mężowie apostol-
scy utrwalili na piśmie orędzie zbawienia.  

2) Kryterium jedności. Konstytucja wskazuje na nie, kiedy uczy: „ta
przeto święta Tradycja i Pismo Święte obydwu Testamentów są jakby zwier-
ciadłem; w nim Kościół pielgrzymujący na ziemi kontempluje Boga, od któ-
rego otrzymuje wszystko”45. A zatem całe Pismo Święte i cała tradycja sta-
nowi integralną całość. Nie ma mowy o jakimkolwiek podziale między nimi. 
Tylko wspólnie, nie zaś oddzielnie, są „jakby zwierciadłem”, w którym 
można oglądać bogactwo Wszechmocnego i kontemplować prawdę o Nim.  

3) Kryterium tradycji. Dokument watykański zachęca wiernych, aby
trzymali się „tych tradycji, o których dowiedzieli się za pośrednictwem czy 
to żywego słowa, czy też z listu (por. 2 Tes 2, 15)”. Tradycja ta, według so-
borowej Konstytucji „pochodząca od apostołów, rozwija się w Kościele pod 
opieką Ducha Świętego”46. Jej rozumienie wzrasta na różne sposoby. Sobór 

45 Nr 7. 
46 Nr 8. 



 145

wylicza te sposoby poznawania treści wiary, „czy to dzięki kontemplacji  
i dociekaniu wierzących, (…) czy też dzięki głębokiemu pojmowaniu prze-
żywanych rzeczywistości duchowych, czy wreszcie dzięki przepowiadaniu 
tych, co wraz z sukcesją biskupią otrzymali niezawodny charyzmat praw-
dy”47. Dzięki tej tradycji Kościół poznał kanon ksiąg świętych i w niej rów-
nież coraz lepiej poznaje treść Pisma Świętego.  

4) Kryterium analogii wiary. Dość szczegółowo kryterium to zostało 
opisane w rozdz. III omawianej Konstytucji, który został opatrzony tytułem 
„O boskim natchnieniu Pisma Świętego i jego interpretacji”. Sam termin zo-
stał użyty w numerze 12:  

„Pismo Święte powinno być odczytywane i objaśniane w tym samym duchu,  
w którym zostało spisane; celem odszukania właściwego znaczenia tekstów 
świętych z nie mniejszą pieczołowitością należy uwzględnić treść i jedność całe-
go Pisma, mając na uwadze żywą Tradycję całego Kościoła oraz analogię wia-
ry”.  

Nie miejsce tu jednak, aby rozważać dość zawiłą kwestię rozumienia 
„analogii wiary”, dlatego należy odesłać do opracowań bardziej szczegó-
łowych48.   

5. „Interpretacja dogmatów” 

W 1988 r. Międzynarodowa Komisja Teologiczna, działająca przy 
Kongregacji Nauki Wiary, opublikowała specjalny dokument dotyczący 
omawianej kwestii pod tytułem Interpretacja dogmatów. W przygotowanie 
powyższego tekstu zaangażowana była spora grupa teologów z różnych kra-
jów, co jest specyfiką tejże Komisji. Należeli do niej J. Ambaum,  
G. Colombo, J. Corbon, J. Gnilka, A. Léonard, St. Nagy, H. de Noronha Ga-
lvao, C. Peter, Ch. von Schönborn i F. Wilfred. Pracowali oni pod kierun-
kiem Waltera Kaspera, aktualnego kardynała i zarazem przewodniczącego 
Papieskiej Rady ds. Jedności Chrześcijan. Podczas prezentacji niniejszego 
dokumentu Philip Delhaye stwierdził, iż konieczność aktualizującej interpre-
tacji dogmatów nie podlega wątpliwości49. 

Dokument Komisji przyjmuje za rzecz oczywistą systematyczną ewo-
lucję dogmatów, kiedy mówi, że „droga historyczna od I Soboru Nicejskiego 
                                                                                                                                                                                                                                    

47 Nr 8; por. Z. KIJAS, Tradycja, [w:] M. RUSECKI, K. KAUCHA, I. S. LEDWOŃ,  
J. MASTEJ (red.),  Leksykon teologii fundamentalnej, Kraków 2002, s. 1259–1266.   

48 Por. B. MIKOŁAJCZAK, Analogia: III. W teologii, [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 1, 
Lublin 1973, k. 498–509.  

49 L’interpretazione dei dogmi, „La Civiltá cattolica”, Anno 141, nr 3356, s. 146. 



146

(325), przez I Konstantynopolitański (381), Efeski (431), Chalcedoński 
(451), II Konstantynopolitański (553) i kolejne sobory Kościoła starożytne-
go, pokazuje, że historia dogmatów jest procesem nieprzerwanej i żywej in-
terpretacji Tradycji”50. 

Interpretacja dogmatów umieszczona została w dokumencie w szero-
kim kontekście, który uwzględniony został już przez samą jego strukturę. 
Posiada on mianowicie trzy wyraźne części z dodatkowymi wewnętrznymi 
podziałami. Każda z trzech części opatrzona została kolejną literą alfabetu. 
Tak więc część pierwsza, opatrzona literą A, porusza kwestie wstępne, czyli 
problematykę. W rozdziale pierwszym niniejszej części podjęta została aktu-
alna problematyka filozoficzna, w rozdziale drugim omówiono z kolei pro-
blematykę teologiczną. W części drugiej, która została opatrzona literą B, 
Komisja podała biblijne podstawy ewolucji dogmatów, a następnie wypo-
wiedzi oraz praktykę Magisterium Kościoła w tym względzie. Tę część do-
kumentu kończą refleksje natury teologicznej, które rozważają dogmat 
w kontekście Paradosis Kościoła, dogmat w znaczeniu ścisłym oraz jego 
znaczenie teologiczne. Część C interesuje nas najbardziej, na co wskazuje 
już chociażby sam jej tytuł „kryteria interpretacji”. Zawiera ona podstawowe 
refleksje systematyczne i teologiczne. Dzieli się on na trzy mniejsze całości, 
z których pierwsza mówi o dogmacie i Piśmie Świętym, druga o dogmacie w 
tradycji i we wspólnocie Kościoła oraz trzecia, która rozważa dogmat i jego 
interpretację aktualizującą. 

Mówiąc o interpretacji dogmatu, Komisja wskazuje na organiczny roz-
wój Objawienia przez coraz bardziej doskonałe jego poznawanie i życie nim. 
Podobnie jak uczynił to Newman, a także wielu przed i po nim, dokument 
Komisji stara się sformułować pewną liczbę kryteriów, które gwarantowały-
by ortodoksyjność proponowanej lektury Objawienia, nie wykluczając jed-
nocześnie ich ewolucji. W tym kontekście członkowie Komisji zapropono-
wali trzy kryteria takiej „interpretacji aktualizującej”, które w równej mierze 
odnosiły się do przeszłości, jak i do przyszłości:  

1) Kryterium początków, zwane również kryterium apostolskości. Mó-
wi ono, że uściślenie niezmiennej w sobie prawdy Objawionej, która poda-
wana zostaje do wierzenia w formie dogmatu, jedynie wówczas zachowuje 
swoją wartość, jeżeli korzeniami swymi sięga nauki apostołów i pozostaje 
w pełnej harmonii z ich nauczaniem.  

2) Kryterium wspólnoty (koinonia). Jest ono miernikiem katolickości
doktryny i odsyła wyraźnie do nauki Wincentego z Lerynu, o którym była 

50 Interpretacja dogmatów, [w:] J. KRÓLIKOWSKI (red.), Od wiary do teologii. Doku-
menty Międzynarodowej Komisji Teologicznej 1969–1996, Kraków 2000, s. 281. 



147

już mowa we wcześniejszych partiach niniejszego tekstu. Warto jedynie 
przypomnieć tutaj, że dla chrześcijańskiego teologa z V wieku tylko to, „co 
wszędzie, zawsze i przez wszystkich wyznawane, jest prawdziwie katolic-
kie” (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est... vere pro-
prieque catholicum), jest niezawodną miarą chrześcijańskiej ortodoksji.  

3) Kryterium antropologiczne. Zostało ono omówione najszerzej. Przy
interpretacji dogmatów, czyli w kontekście rozważań nad ich – jak mówi 
Komisja – „interpretacją aktualizującą”, nie chodzi „o to, że sam człowiek, 
pewne jego potrzeby i zainteresowania, a nawet modne tendencje, mogłyby 
być miarą wiary i interpretacji dogmatów”51. Coś takiego zostaje wykluczo-
ne przez sam fakt, że „człowiek jest dla samego siebie kwestią nierozwiąza-
ną, na którą tylko Bóg udziela integralnej odpowiedzi”. W efekcie autorzy 
dokumentu stwierdzają, że „człowiek nie jest więc miarą, ale punktem od-
niesienia interpretacji wiary, a także dogmatów. On jest także drogą Kościo-
ła w jego wyjaśnianiu52.  

Komisja dostrzega wartość siedmiu kryteriów, które podał Newman, 
chociaż nie uważa ich za przygotowujące i uzupełniające wykład samej Ko-
misji. W ostatnim punkcie dokumentu Komisja zaznacza, że te oraz inne 
kryteria, jakie mogą się pojawić, zachowają swoją wartość o tyle, o ile trwa-
ją w pełnej harmonii z nauczaniem Urzędu Nauczycielskiego Kościoła. Jemu 
bowiem powierzona została posługa autentycznej interpretacji Bożego sło-
wa. Powołaniem Magisterium, wspomina dokument, nie jest pełnienie roli 
najwyższego „notariusza”, który ratyfikuje i definiuje proces interpretacyjny 
dokonujący się w Kościele. Jego zadania i kompetencje są znacznie bogat-
sze, niż wyżej wspomniane. Ma ono także stymulować ten proces, kierować 
nim i towarzyszyć mu aż do chwili końcowej, czyli aż do momentu uzyska-
nia kościelnej aprobaty i prawdy powszechnie obowiązującej53. 

Przy całej złożoności problemu wydaje się jednak, że trzy kryteria za-
proponowane przez Międzynarodową Komisję Teologiczną, tzn. kryterium 
początków, wspólnoty i antropologiczne, przy całej ich ogólności, mogą sta-
nowić ważny punkt oparcia przy formułowaniu nowych kryteriów ewolucji 
dogmatu lub też przy sprawdzaniu autentyczności rozwoju, który już się do-
konał. Ich stosunkowa „ogólność” daje zarazem wrażenie pewnej ponadcza-
sowości i stwarza lepszą możliwość objęcia wszystkich innych kryteriów, 
jakie mogą zostać sformułowane w przyszłości. 

51 Interpretacja dogmatów, s. 298. 
52 Tamże, s. 298. 
53 Por. tamże, s. 300. 



148

D. Przykłady rozwoju dogmatów

Przyszedł w końcu czas na postawienie ważnego pytania: Czy są kon-
kretne przykłady ewolucji dogmatu? Jeżeli bowiem nie będzie można wska-
zać konkretnych przykładów zastosowania powyższych kryteriów, tym sa-
mym traci rację bytu wszelki ewentualny wysiłek w ich formułowaniu.   

Zaraz na wstępie narzuca się temat Kościoła, jako niewątpliwie jeden 
z najważniejszych tematów współczesnej teologii posoborowej i teologii 
w ogólności. Prawda o nim, o jego powołaniu i naturze, jego celach i misji 
ewoluowała bardzo na przestrzeni dwudziestu wieków jego istnienia. Po-
czątkowo był on odbierany jako wspólnota uczniów Zmartwychwstałego,  
w której przebywał On sam i nadal działał. W okresie późniejszym obraz 
Kościoła-wspólnoty ustąpił miejsca Kościołowi rozumianemu bardziej 
w kategoriach politycznych i somatycznych. Mówiło się więc o nim, jako 
o społeczności doskonałej i hierarchicznej54. Początek lat pięćdziesiątych
obecnego stulecia przyniósł wyraźną zmianę w katolickiej nauce o Kościele.
Wydana w roku 1943 przez papieża Piusa XII encyklika Mystici Corporis
wieńczyła pewien ważny etap refleksji teologicznej. Kościół został w niej
ukazany, jako Mistyczne Ciało Chrystusa, którego On sam jest Głową, a po-
zostali wierni Jego członkami.

Dodatkowej reformy nauki o naturze Kościoła podjął się następnie So-
bór Watykański II, co zaznaczyło się odejściem od odczytywania Kościoła w 
kategoriach wyłącznie politycznych i czysto społecznych. Ojcowie soborowi 
wypracowali teologię Kościoła jako Ludu Bożego: Kościół – uczyli – jest 
„nowym Ludem Bożym”55, który obejmuje wszystkich wierzących, włącznie 
z papieżem, biskupami, kapłanami i osobami świeckimi. Odczytanie miste-
rium Kościoła bardziej w kategoriach duchowych otworzyło zarazem szero-
ko drogę do nowych obrazów Kościoła: teandrycznego (Ch. Journet), ke-
rygmatycznego (K. Barth, R. Bultmann, F. Gogarten), komunijnego (J. Ha-
mer, H. U. von Balthasar), ekumenicznego (Y. Congar, O. Cullmann, G. Flo-
rowski), sakramentalnego (O. Semmelroth, K. Rahner, J. Ratzinger, E. 
Schillebeeckx), pneumatycznego (P. Tillich, J. Moltmann, H. Mühlen, 
H. Küng), historycznego (H. de Lubac, L. Bouyer).

Widać zatem, w jaki sposób prawda o jednym i tym samym Kościele
ewoluowała poprzez wieki, dostarczając coraz to nowych ujęć. I chociaż 

54 Głównym przedstawicielem tego rodzaju eklezjologii był Robert Bellarmin SJ 
(1542–1621), uważany powszechnie za głównego przedstawiciela teologii katolickiej po So-
borze Trydenckim (zob. jego pracę De ecclesia, opublikowaną w Kolonii, w roku 1619). 

55 KK 9. 



149

przyjmowała nowe obrazy, to jednak starała się zawsze zachować prawdę  
o jednym, tym samym Bogu, działającym w swoim Kościele na przestrzeni
całej historii, od początku do końca.

Z podobną  ewolucją (inwolucją) „do środka”, czyli w głąb tajemnicy, 
spotykamy się w odniesieniu do osoby Dziewicy Maryi. Ogłoszona na Sobo-
rze w Efezie (431 r.) prawda o jej Bożym macierzyństwie, zamiast zakoń-
czyć, dała w istocie początek dalszym poszukiwaniom teologicznym nad Jej 
miejscem i rolą, jaką pełni w tajemnicy Jezusa Chrystusa i Kościoła. Kon-
kretnymi owocami tej refleksji, czerpiącej z jednego wspólnego źródła, ja-
kim jest Jej godność Theotokos, były kolejne prawdy wiary, ogłaszane  
w formie dogmatów. Kościół wyznaje więc prawdę o: 

– Dziewictwie N. M. Panny (przed, w trakcie i po poczęciu Chrystusa),
– Niepokalanym Poczęciu (prawda wiary ogłoszona w roku 1854 przez

papieża IX, bullą Ineffabilis Deus),  
– Wniebowzięciu z duszą i ciałem (dogmat ogłoszony przez Piusa XII

w roku 1950 bullą Munificentissimus Deus).  
Inną jeszcze, ale też nie ostatnią, prawdą teologiczną, która poddawana 

była interpretacji aktualizującej, jest kwestia roli i znaczenia biskupa Rzymu 
dla Kościoła powszechnego. Zdefiniowana na Soborze Watykańskim I (1870) 
w Konstytucji dogmatycznej o Kościele Chrystusowym (Pastor aeternus), 
prawda o jego prymacie poddana jest, wolą papieża, pod dalsze rozważania. 
W encyklice Ut unum sint z 1995 roku, Jan Paweł II pisze: 

„Modlę się gorąco do Ducha Świętego, by obdarzył nas swoim światłem  
i oświecił wszystkich pasterzy i teologów naszych Kościołów, abyśmy 
wspólnie poszukiwali takich form sprawowania owego urzędu, w którym 
możliwe będzie realizowanie uznawanej przez jednych i drugich posługi mi-
łości”56. 

Podane wyżej przykłady skłaniają do uznania, że wierność prawdzie 
objawionej nie stoi w sprzeczności z jej dalszym pogłębianiem, jeszcze lep-
szym jej poznawaniem i bardziej ścisłymi sformułowaniami. Trudno byłoby 
oczywiście wyliczać w tym miejscu wszystkie przyczyny, które domagają 
się takiego pogłębienia prawdy raz ogłoszonej i ciągle lepiej poznawanej. 
Z tych kilku wyliczeń zaznaczonych wyżej wystarczy zapamiętać, że zgłę-
bianie prawd wiary nie jest jedynie tolerowane, ale przeciwnie, jest ono du-
chowym obowiązkiem wierzących, który rodzi się z wiary autentycznej, ży-
wej i przeżywającej swoje spotkanie z Bogiem osobowym. 

56 Nr 95. Urząd, o którym mowa w tekście, to urząd biskupa Rzymu. 



*     *     *

Ewolucja dogmatów pozostaje w głębokim związku z żywotnością sa-
mej wiary. Bez niej depozyt otrzymany od Boga byłby słabo czytelny, a na-
wet w ogóle nierozeznawalny dla człowieka, który żyje w określonym cza-
sie, kulturze, środowisku. W takiej sytuacji Boże słowo straciłoby pewien 
istotny zakres swojego oddziaływania, swoją siłę przekonywania i nawraca-
nia ludzi na drogę Bożych przykazań. Stąd też przed wierzącymi zostaje po-
stawiony wymóg ciągłej refleksji nad depozytem wiary, ciągłego zgłębiania  
i odczytywania go w określonym kontekście czasowo-kulturowym. 

Poza wszelką wątpliwością należy stwierdzić zatem istnienie rozwoju 
dogmatów. Tym natomiast, co stwarza trudność, jest możliwie jasne podanie 
jego kryteriów. Należy natomiast wskazać brak powszechnej i akceptowanej 
przez wszystkich teorii rozwoju dogmatów. W jej miejsce wchodzą jedynie 
pojedyncze elementy tej budowy, z których niektóre zostały podane wyżej57.  

57 Por. W. BEINERT, Dogmenentwicklung, [w:] Lexikon der katholischen Dogmatik, s. 

96; W. KASPER. Dogma/Dogmenentwicklung, [w:] P. EICHER (red.) Neues Handbuch teolo-

gischer Grundbegriffe, I, München 1984, s. 190. 



151

1. Metoda regresywna (dogmatyczna)

Pierwsza metoda, którą przedstawimy, dominowała w teologii katolic-
kiej przed Vaticanum II, ale i dzisiaj posiada swoich zwolenników. Można ją 
nazwać metodą dogmatyczną albo regresywną. Punktem wyjścia są – 
w tej perspektywie – sformułowania dogmatyczne, najczęściej aktualne wy-
powiedzi Magisterium. Zadaniem teologa jest, z jednej strony, systematyza-
cja tych sformułowań, wyciąganie z nich bardziej szczegółowych wniosków 
i wyjaśnianie ich znaczenia mniej wykształconym wiernym, z drugiej zaś – 
poszukiwanie w innych miejscach teologicznych, zwłaszcza w Piśmie i Tra-
dycji, cytatów-racji uzasadniających takie a nie inne orzeczenia Urzędu Na-
uczycielskiego. Efektem pracy teologicznej jest system twierdzeń, posiada-
jący swoje centrum – wypowiedzi Magisterium, następnie swe założenia – 
fragmenty Pisma i Tradycji oraz swe mniej lub bardziej oddalone od cen-
trum peryferie – ogólniejsze i bardziej szczegółowe konkluzje teologiczne.  

Istotnym aspektem tak rozumianej teologii jest dokładne określenie 
miejsca, jakie w systemie zajmuje każde zdanie. Dokonuje się to przez przy-

Poznanie teologiczne, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski, 
Kraków 2018, s. 151–174 (Teologia Fundamentalna, 5)
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374387262.06

V. METODY
(ks. Tadeusz Dzidek, Piotr Sikora) 

Rozważywszy naturę i zadania teologii, a także miejsca teologicznego 
poznania, trzeba zastanowić się nad konkretnym procesem postępowania 
teologa, to znaczy nad metodą/metodami teologii.  

A. Współczesna typologia metod i jej problema-
tyczność

Najpierw wskażemy współcześnie rozwijane sposoby pracy teologicz-
nej, a następnie poddamy je ocenie. 



152

porządkowanie go odpowiedniej kategorii – opatrzenie odpowiednią „kwali-
fikacją” teologiczną, tj. określenie stopnia pewności i autorytetu, 
z jakim Kościół (czytaj: Magisterium) je głosi, a wierni mają przyjąć. Skala 
stopni rozciąga się od uroczystych definicji dogmatycznych, poprzez rozma-
ite stopnie pośrednie aż do twierdzeń (tylko) teologicznie pewnych lub 
prawdopodobnych. Skala pozytywna ma oczywiście swój negatywny odpo-
wiednik – od herezji, po twierdzenia teologicznie błędne, nad którymi moż-
na jednak prowadzić dalsze badania. 

Powyższy model budzi nadzieję na osiągnięcie poznania wolnego od 
błędu, opiera się jednak na założeniu (wypowiadanym bądź nie), iż Obja-
wienie jest przede wszystkim zbiorem informacji, które zostały przekazane 
co prawda w Piśmie i Tradycji, lecz najczęściej w sposób niejasny i zawo-
alowany. Objawienie uzyskuje jasność w systemie teologicznym, którego 
centrum zajmują sformułowania Magisterium. 

Jak jednak wynika z natury Objawienia i języka religijnego, założenia 
te są nie do utrzymania. Niewłaściwe jest także ujęcie relacji Magisterium do 
Pisma, Tradycji oraz zmysłu wiernych. Pismo nie jest tu „duszą teologii” – 
jak chce Sobór Watykański II1 – lecz co najwyżej zapleczem, rezerwuarem 
cytatów; jest nie tyle interpretowane, co używane. Tradycja przestaje być 
żywym przekazem – zostaje niejako zatrzymana na jednym ze swych eta-
pów, który zostaje podniesiony do rangi niemal eschatologicznej – ostatecz-
nego wyrazu Bożej Prawdy. Magisterium zostaje wyrwane z kontekstu szer-
szej wspólnoty Kościoła; zapomina się praktycznie, że cała wspólnota po-
siada zmysł wiary i obdarzona jest wieloma charyzmatami istotnymi w pro-
cesie rozumienia Objawienia. Dlatego też Sobór Watykański II zaleca sto-
sowanie innej metody2. 

2. Metoda genetyczna (historyczna)

Metodę tę możemy nazwać genetyczną lub historyczno-ewolucyjną.
W tej perspektywie praca teologa polega przede wszystkim na uważnej lek-
turze miejsc teologicznych w ich porządku historycznym, który zostaje ści-
śle związany z porządkiem ważności.  

Omawiana teraz metoda dopuszcza dwa sposoby podejścia do tekstów. 
W pierwszym interesuje nas przede wszystkim treść danego tekstu jako ta-
kiego. Usiłujemy wówczas odnaleźć wszelkie idee w nim występujące. 

1 SOBÓR WATYKAŃSKI II, Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym „Dei Verbum” 
(skrót: KO), 24 [w:] Konstytucje – dekrety – deklaracje. Tekst łacińsko-polski, Poznań 1967. 

2 Por. SOBÓR WATYKAŃSKI II, Dekret o formacji kapłańskiej „Optatam totius”, 16. 



153

Oczywiście umieszczamy tekst w historycznym kontekście: interesują nas 
m. in. zależności pomiędzy tekstem, a jego środowiskiem kulturowym, szu-
kamy wpływów jakie oddziałały na autora, źródeł jego myśli. Często zwra-
camy też uwagę na historię późniejszego oddziaływania badanego tekstu na
dalszy rozwój myśli.

Drugi sposób podejścia ma charakter bardziej problemowy. Patrzymy 
wówczas na wszelkie teksty z punktu widzenia pewnej idei, stojącej aktualnie 
w centrum naszej uwagi. Teolog ma wówczas starać się zrozumieć, jak dany 
problem był stopniowo rozwijany w historii zbawienia/Objawienia, jak został 
naświetlony w „kluczowym” momencie tej historii – w Nowym Testamencie – 
i wreszcie jak rozwijało się jego rozumienie w tradycji Kościoła. 

Teolog usiłuje zatem odczytać znaczenie badanych tekstów, jakie nada-
li im ich autorzy. W tym celu umieszcza interpretowane teksty w ich histo-
rycznym kontekście, uwzględnia kultury, w których powstały, korzysta 
z metody historyczno-krytycznej, a także z metod lingwistycznych: narra-
tywnej, semiotycznej czy retorycznej. 

Metoda genetyczna posiada – w porównaniu do dogmatycznej – wiele 
zalet. Najważniejszą jest chyba ta, iż stara się zrozumieć, co tekst ma rze-
czywiście do powiedzenia, a nie użyć go do uzasadnienia własnego poglądu. 
Tym niemniej postępowanie drogą genetyczną nie może stanowić pełnego 
zakresu pracy teologicznej. Słabości metody genetycznej w teologii wynika-
ją z niedostatecznej samoświadomości metodologicznej – nie docenia ona 
roli podmiotu w procesie interpretacji. Słabość ta występuje na dwóch po-
ziomach. 

Jak już wspominaliśmy, rozważając zadania teologii, istotną rolę  
w procesie rozumienia/interpretacji pełni „przedrozumienie” interpretatora, 
czyli jego horyzont potrzeb, zainteresowań, oczekiwań i przekonań. Stosując 
metodę genetyczną, możemy o tym zapomnieć i ulec złudzeniu, że nasza 
lektura jest „niewinna”/zupełnie obiektywna, w sensie: wolna od naszych 
uwarunkowań. Jak zauważyli hermeneuci, jedynym sposobem, by „przedro-
zumienie” interpretatora nie zniekształcało rozumienia badanego tekstu, jest 
uświadomienie sobie własnych uwarunkowań i „wprowadzenie ich do gry”. 
Zrozumienie tekstu jest zaś integracją horyzontów tekstu i interpretatora. 

Współczesna hermeneutyka odkryła ponadto, że każdy tekst pisany zy-
skuje pewną autonomię wobec autora. Tak więc zrozumienie tekstu nie po-
lega na odkryciu intencji i myśli autora ani nawet pierwszych czytelników. 
Każdy tekst mówi o pewnej „sprawie” i jego zrozumienie polega na uczest-
nictwie w tej właśnie „sprawie” – obejmuje również zastosowanie. Sens tek-
stu – sprawa, o której mówi – ujawnia się wraz z upływem czasu poprzez 



154

kolejne interpretacje, jakie okazały się możliwe w zmieniających się warun-
kach historycznych. 

Powyższe ogólnohermeneutyczne zastrzeżenia do metody genetycznej 
korespondują z zastrzeżeniami natury teologicznej. Jak bowiem pisaliśmy  
w rozdziale dotyczącym natury teologii, jest ona próbą zrozumienia sytuacji 
egzystencjalnej, zrozumienia mającego na celu otwarcie się na – przebó-
stwiające a przewyższające każde zrozumienie – spotkanie z Bogiem, Świętą 
Tajemnicą. Teologia ma zatem charakter egzystencjalny. „Sprawa”, której 
dotyczą wszelkie teksty teologiczne, dotyczy samego rdzenia egzystencji 
teologa. Prowadzi to do wniosku, że adekwatną metodą teologiczną, jest je-
dynie taka, która bardzo poważnie bierze pod uwagę egzystencję człowieka 
uprawiającego teologię. 

B. Wersje metody egzystencjalnej

We współczesnej teologii pojawiło się wiele odmian teologii egzysten-
cjalnej. Autorami najbardziej znanych są dwaj wielcy teologowie XX wieku: 
Karl Rahner (1904–1984) – twórca metody antropologicznej i Hans Urs von 
Balthasar (1905–1988) – twórca metody estetycznej. Prezentacja ich propo-
zycji wydaje się tym bardziej interesująca, że często stawia się je 
w opozycji.  

1. Metoda antropologiczna

Rahner wyszedł z założenia, że ludzie żyjący dzisiaj są uformowani,
mniej lub bardziej świadomie, przez filozofię mającą swe źródło w myśli 
Kartezjusza i Kanta, gdzie człowiek stał się centrum refleksji i rozumienia 
świata. Każde filozoficzne pytanie o byt zewnętrzny zawiera w sobie ukryte 
pytanie o podmiotowe warunki umożliwiające poznanie tego właśnie „rodza-
ju” bytu, co – w perspektywie pytania o byt w ogóle – ostatecznie prowadzi 
do pytania o całościowy sens ludzkiego bytu. Tymczasem dogmaty wydają 
się współczesnemu człowiekowi mityczne – baśniowe – ponieważ te twier-
dzenia teologiczne nie są sformułowane w taki sposób, ażeby człowiek mógł 
zdać sobie sprawę z tego, co one mówią w powiązaniu z rozumieniem same-
go siebie i całego doświadczanego świata. 

Ze swej strony Rahner zwrócił uwagę, że wiara we wcielenie Boga sy-
tuująca się w centrum chrześcijaństwa, sama prowadzi do teologicznego an-
tropocentryzmu. Jeśli bowiem jest prawdą, że Bóg stał się człowiekiem, już 
nie będąc tylko Bogiem w sobie, jest Bogiem dla nas i nie może być rozu-



155

miany w oderwaniu od tej relacji. Albo też, mówiąc w inny sposób, Obja-
wienie chrześcijańskie ukazuje się nam zasadniczo jako zbawienie człowie-
ka. Stąd zrozumienie orędzia zbawczego obejmuje zarówno zrozumienie te-
go, kim jest człowiek jak i na czym polega jego zbawienie. Antropologia ja-
wi się w ten sposób nie tylko jako stałe założenie, lecz także jako wewnętrz-
ny moment prawdziwej teologii.  

Na podstawie tej obserwacji Rahner sformułował zasadniczy postulat 
wobec teologii: zagadnienie teologiczne jest jedynie wówczas dobrze rozwi-
nięte filozoficznie, jeśli odnosi się jednocześnie do przedmiotu materialnego 
(treści wiary) i podmiotu poznającego (człowieka) 3.  

Słynna, Rahnerowska metoda antropologiczno-transcendentalna w teolo-
gii składa się z trzech faz: opisu fenomenologicznego, redukcji transcendental-
nej i dedukcji transcendentalnej. Spróbujmy je teraz rozjaśnić na konkretnym 
przykładzie, zaczerpniętym z Podstawowego wykładu wiary Rahnera4.  

Interesuje nas teologiczna refleksja na temat osobistej relacji z Jezusem. 
Fazę pierwszą metody stanowi fenomenologiczny opis naszego doświadcze-
nia. Poszukując zatem odpowiedzi na pytanie, na czym polega nasza relacja 
z Jezusem, wyjdziemy od doświadczenia relacji z drugim człowiekiem.  

Podstawowym doświadczeniem w relacji z drugą osobą jest zaufanie. 
W różny sposób darzymy nim otaczających nas ludzi. Od stopnia naszego 
zaufania zależy charakter spotkania się z drugim człowiekiem. Mogę spotkać 
się z kimś tylko na płaszczyźnie formalnej lub zawodowej i obdarzać go za-
ufaniem jedynie w określonych sytuacjach: zawierzam kierowcy autobusu, 
do którego wsiadam, uczciwości banku, któremu powierzam moje pieniądze, 
lekarzowi przepisującemu mi lekarstwo. Ale poza tymi formalnymi sytu-
acjami, w których muszę komuś zaufać, wciąż na nowo doświadczam jesz-
cze innego pragnienia. Chciałbym całą głębią swojej istoty zaufać komuś 
całkowicie, powierzyć się komuś bez reszty, oprzeć na nim swoje życie. I 
poszukuję takiej istoty, wobec której choć w pewnym stopniu zrealizowało-
by się to pragnienie. Jeżeli odnajduję ją w jakimś stopniu, mówię wtedy naj-
częściej o przyjaźni i miłości. 

Na tej drodze poszukiwania kogoś, komu można dogłębnie zaufać, do-
znajemy niestety częstych porażek. Doświadczamy bowiem, jak drugi czło-
wiek zawodzi nasze zaufanie; jak nie jest w stanie, ze względu na swoją sła-
bość, być dla nas oparciem. Spotykamy się z egoizmem własnym i ego-
izmem drugich tak często, że zaczynamy wątpić, czy zawierzenie do końca 

3 Zob. Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie, München 11941, 
poszerzone München 21957; Teologia i antropologia, „Znak” 186 (1969), s. 1535–1551. 

4 Podstawowy wykład wiary, Warszawa 1987, s. 222–242. 



156

w ogóle jest możliwe, czy drugi człowiek jest w stanie przyjąć i odpowie-
dzieć na nasze zaufanie. Czujemy przy tym, że każda nasza wątpliwość, 
każde obwarowanie naszego zaufania i naszej miłości jakimś warunkiem, 
jest już zaprzeczeniem miłości jako całkowitego zawierzenia. 

Tu zaczyna się druga faza metody – redukcja transcendentalna. Chodzi 
w niej o odkrycie subiektywnych i apriorycznych warunków naszego do-
świadczenia. Czy to, co opowiada się przeciw możliwości całkowitego za-
wierzenia, przeważy szalę i przekona, że bezwarunkowa miłość między 
ludźmi nie może istnieć? Rahner odpowiada – wydaje się, że nie. Doświad-
czenie pragnienia miłości, mimo doznawanych porażek, wykazuje, że jest 
w nas zakorzeniona, uprzednio ugruntowana (aprioryczna), mocniejsza niż 
wszystkie zawody, zdolność do prawdziwej miłości. Oto nasze subiektywne 
doświadczenie transcendentalne, umożliwiające ciągłe dążenie do kształto-
wania autentycznej miłości. 

I tak wchodzimy w trzecią fazę metody – dedukcję transcendentalną. 
Zmierzamy w niej do odkrycia obiektywnych warunków rzeczywistości, 
która jest nam dana subiektywnie w doświadczeniu. Jeśli uznamy w nas 
podstawę uzdalniającą i pociągającą nas do miłości i ostatecznego zawierze-
nia drugiemu człowiekowi, możemy wydedukować obraz takiego człowieka, 
który byłby zdolny do doskonałej miłości: człowieka wiernego do końca, 
kochającego nas bezwarunkowo największą miłością, który jest zdolny na-
wet życie oddać za swoich przyjaciół. Taki człowiek byłby kimś, komu mo-
glibyśmy całkowicie zaufać, całkowicie się oddać, kto nigdy by nas nie za-
wiódł. Pragnienia takiej miłości ze strony drugiego człowieka doświadczamy 
w sobie. W sposób absolutny oczekiwaną miłość możemy otrzymać jedynie 
od Boga.  

Ku tym ludzkim aspiracjom wychodzi teza Rahnera, że „miłość szuka 
Boga-człowieka”. W miłości do Niego wypełnia się nasze pragnienie miło-
ści, którą chcemy obdarzyć drugiego. Próbując kochać drugiego, kochamy 
Jezusa. A On ze swojej strony, gdyż jest Bogiem, podtrzymuje naszą miłość. 
Dzięki temu ciągle podejmujemy próby, aby uczyć się kochać bliźnich. 

Teza Rahnera znajduje swe zakotwiczenie w orędziu Ewangelii: 
„Wszystko co uczyniliście jednemu z tych najmniejszych, Mnieście uczyni-
li” (Mt 25, 40). Prawda Dobrej Nowiny i prawda naszej egzystencji spotyka-
ją się. Ewangelia potwierdza nasze intuicje, a nasza refleksja sprawia, że 
słowa wypowiedziane na Sądzie Ostatecznym nie są jakimś abstrakcyjnym 
opowiadaniem dołączonym do naszego rozumienia wiary, lecz wynikają  
z naszej egzystencji, z doświadczenia spotkania z innymi, z naszych najgłęb-
szych pragnień. Ten tekst, odczytany poprzez własne doświadczenie, mówi 
nam: „Jeśli chcesz wierzyć w Jezusa, to znaczy chcesz Go spotkać, nawiązać 



157

z Nim kontakt poprzez swe czyny, to spotkasz Go, kochając bliźniego w 
sposób rzeczywisty, w życiu codziennym”. 

Metoda teologiczna zaproponowana przez Rahnera wywarła ogromny 
wpływ na współczesną teologię. Spotkała się jednak z zarzutami. Te ostatnie 
dotyczyły przede wszystkim niebezpieczeństwa zredukowania bogactwa Ob-
jawienia do tego, co zaspokaja tylko ludzkie potrzeby. Ocena stanie się ja-
śniejsza, gdy zbadamy propozycję najwybitniejszego krytyka Rahnera – 
H. U. von Balthasara 

2. Metoda estetyczna

Drugi z wielkich teologów, którego chcemy tu podać za przykład – von
Balthasar – krytykował, jak już wspomnieliśmy, Rahnera, i zaproponował 
metodę, mogłoby się zdawać, przeciwną do rahnerowskiej. Zainspirowany 
fenomenologią uważał, że człowiek jest zdolny dostrzec i poznać Objawie-
nie niezależnie od historycznych uwarunkowań, w jakich przyszło mu żyć  
i w jakich dokonało się samo Objawienie5. Wychodząc z takiego założenia, 
posługiwał się metodą, którą sam nazwał „teologiczną estetyką”.  

Balthasar wyróżnia dwa momenty swojej metody: „subiektywne po-
strzeganie” i „obiektywną samointerpretację”6. Moment pierwszy – „subiek-
tywne postrzeganie” – dotyczy człowieka i jego możliwości poznania Boga. 
Nie ma innego sposobu poznania tego, co Boskie, jak tylko przez Chrystusa 
– jedynie On jest widzialnym znakiem niewidzialnej chwały Bożej7. Tak oto
zostajemy wprowadzeni na grunt fenomenologii. Ogląd postaci Chrystusa
stanowi punkt wyjścia metody.

W oglądzie chodzi nie tyle o intelektualne, analityczne roztrząsanie 
szczegółowych zagadnień wynikających z wydarzenia wcielenia, lecz raczej 
o dostrzeżenie tego, kim jest Bóg dla człowieka. Ważne, aby najpierw do-
strzec Objawienie jako zjawisko historyczne, uświadomić je sobie jako nie-
konieczny, wolny, i dlatego piękny, pociągający, godny miłowania dar Bo-
żej miłości. Piękno Boga polega na Jego całkowicie bezinteresownej, zapo-
minającej o sobie, miłości.

W tym miejscu wypada skupić uwagę na drugim wymienionym już 
momencie metody estetycznej – „obiektywnej samointerpretacji”. To sam 

5 H. U. VON BALTHASAR, Herrlichkeit, t. 1, Einsiedeln 1961, s. 393. 
6 H. U. VON BALTHASAR, Wiarygodna jest tylko miłość, Kraków 1997, s. 14 (skrót: W); 

Glaubhaft ist nur Liebe, Einsiedeln 1963, s. 6 (skrót: G). 
7 Por. I. BOKWA, Metoda teologii Hansa Ursa von Balthasara, „Studia Theologica Var-

saviensia” 34 (1996) nr 2, s. 63. 



158

Bóg w procesie Objawienia, zbliżając się do świata, wyjaśnia kim jest, uka-
zuje się w całej pełni w Chrystusie, w którym Boża miłość odnajduje swój 
ostateczny kształt8. To On stanowi „centralne Boże dzieło sztuki”, „pośrod-
ku historii”. Piękno Boga nie jest łatwe, przyjemne. Zostało naznaczone po-
wagą przelanej krwi, miłością doprowadzoną do kenozy, do postaci, która 
nie ma blasku, przed którą zakrywa się twarz (por. Iz 53, 2–3)9. Obiektywna 
samointerpretacja to ruch od centrum Objawienia, którym jest Chrystus, do 
ukazania prawdy o człowieku i jego problemach. Natomiast subiektywne 
postrzeganie jest ruchem od człowieka i jego egzystencji do centrum Obja-
wienia i tym sposobem prowadzi w pełnię prawdy10. 

Trzeba uwypuklić zasadniczo odgórny kierunek proponowanej teologii. 
To nie człowiek wznosi się ku Bogu, lecz zstąpienie trynitarnego Boga miło-
ści ku ludziom stanowi punkt wyjścia refleksji Balthasara. Odgórna teologia, 
wychodząca od Objawienia, staje w opozycji do metody antropologicznej 
Rahnera, mającej punkt wyjścia w ludzkim doświadczeniu braku pełni  
i niedoskonałości11. 

Pytamy teraz, w jakiej mierze wysunięte przez Balthasara teoretyczne 
postulaty wobec teologii znajdują swe odzwierciedlenie w jego twórczości. 
Jako materiał do analizy posłuży nam cytowana już książka Wiarygodna jest 
tylko miłość. Wybór tej właśnie pozycji wynika z dwóch racji. Jest ona obję-
tościowo niewielka, co ułatwia analizę, a także, co ważniejsze, zawiera za-
sadnicze wątki, które później odnajdą swe rozwinięcie w monumentalnej 
Trylogii12. 

Główny problem dzieła Wiarygodna jest tylko miłość brzmi: Co czyni 
chrześcijaństwo wiarygodnym? W historii teologii rozwijano, zdaniem Bal-
thasara, zasadniczo dwie koncepcje wiarygodności chrześcijaństwa: kosmo-
logiczną i antropologiczną. W ujęciu kosmologicznym starano się ekspono-
wać chrześcijaństwo w taki sposób, ażeby wykazać, że tylko ono na tle in-
nych systemów filozoficznych i religijnych jest w stanie nadać światu osta-

8 H. U. VON BALTHASAR, Teologia i świętość, art. cyt., s. 424. 
9 A. LEONARD, Pensées des hommes et foi en Jésus-Christ, dz. cyt., s. 279. 
10 Balthasar pisze o tym w cytowanej już pozycji – Einfaltungen. Auf den Wegen chri-

stlicher Einigung. Por. R. FISICHELLA, Che cos’è la teologia, [w:] C. ROCCHETTA, R. FISI-
CHELLA, G. POZZO, La teologia tra rivelazione e storia, Bologna 1989, s. 237; I. BOKWA, Me-
toda..., art. cyt., s. 53. 

11 Balthasar krytykuje metodę antropologiczną Rahnera m.in. w: Cordula oder der 
Ernstfall, Einsiedeln 1966. 

12 Por. S. PIÉ I NINOT, Tratado de teología fundamental, Salamanca 1989, s. 130. 



159

teczny sens13. Z kolei w ujęciu antropologicznym ukazywano chrześcijań-
stwo jako jedyną drogę do odkrycia tajemnicy człowieka14.  

Przedstawione wyżej odpowiedzi na pytanie o wiarygodność chrześci-
jaństwa Balthasar nazywa redukcjami. Bóg pojawia się w nich jako ten, kto 
wyjaśnia te dwie zagadki15. Chrześcijaństwo jest rozpatrywane wówczas 
w kategoriach warunku. Jego przyjęcie sprawia, że człowiek przekracza 
świat i realizuje samego siebie. W takim ujęciu człowiek stawia na pierw-
szym miejscu samego siebie, a chrześcijaństwo traktuje jako służebnicę, któ-
ra pomaga mu żyć w świecie. W efekcie chrześcijaństwo zyskuje wiarygod-
ność, o ile jest postrzegane przez nas jako pomocne. 

Tymczasem Bóg jest większy niż świat i ludzie. Jeśli zadowolimy się 
odpowiedzią na własne pytania, nie będziemy chcieli dostrzec Stwórcy ta-
kiego, jakim On jest dla nas naprawdę. Autor przestrzega przed sprowadze-
niem chrześcijaństwa do intelektualnego wymiaru. Albowiem nigdy nie 
można rozdzielać Logosu od Chrystusa, który jest Jezusem z Nazaretu, po-
stacią historyczną wkraczającą w życie człowieka16. Zredukowanie chrześci-
jaństwa do doktryny pomija również jego dynamiczny wymiar. Tymczasem 
nie jest ono czymś statycznym, nie jest nauką, którą tworzy człowiek – to 
działanie Boga Trójjedynego skierowane ku człowiekowi i dla niego17. 

Krytyka Balthasara nie oznacza jednak całkowitego zanegowania i od-
rzucenia omawianych metod wiarygodności. Twierdzi on, że: „weryfikacja 
kosmologiczno-historyczna czy też antropologiczna może, co najwyżej, po-
jawić się jako aspekt wtórny i uzupełniający”18. 

Zasadniczy motyw czy też argument, przemawiający za wiarygodno-
ścią chrześcijaństwa, jest zawarty w samym Objawieniu, a ściślej w ukaza-
niu miłości Boga do człowieka. Tym sposobem autor, jak sam to stwierdza, 
zmienia płaszczyznę refleksji z kosmologicznej i antropologicznej na ściśle 
teologiczną.  

Posługując się metodą estetyczną, Balthasar ukazuje obiektywną inter-
pretację Objawienia zawartą w Ewangelii św. Jana19. Zwraca uwagę, że lo-
gos – pojęcie, którym posługuje się Ewangelista, jest zaczerpnięte z filozofii 
greckiej. Logos, czyli słowo, znaczy u Heraklita immanentny rozum świata, 

13 W, s. 17; G, s. 8. 
14 W, s. 29; G, s. 19. 
15 Por. W, s. 43; G, s. 33. 
16 Por. W, s. 45–49; G, s. 35–39; S. PIÉ I NINOT, Tratado de teología fundamental, dz. 

cyt., s. 76. 
17 Por. W, s. 13–15; G, s. 5–6. 
18 W, s. 14; G, s. 6. 
19 W, s. 45; G. 35. 



 160

według stoików jest dynamiczną zasadą porządkującą kosmos i zaszczepia-
jącą zarodek rozumu w każdym człowieku. Dla Plotyna logos stanowi prin-
cipium, arché – podstawę i wzór całego świata. Św. Jan, stwierdzając, że 
Słowo Boże stało się człowiekiem i zamieszkało między ludźmi, nadaje te-
mu pojęciu całkowicie inne znaczenie, aniżeli miało to miejsce w filozofii 
greckiej20.  

Św. Jan, jak podkreśla Balthasar, nie próbuje mówić o Jezusie w kate-
goriach filozoficznych. Logos – Bóg, pierwotna zasada wszechświata i histo-
rii, staje się człowiekiem: „Na początku było Słowo i Bogiem było Słowo. 
Słowo stało się ciałem i zamieszkało wśród nas” (J 1, 1.14). Jezus  
z Nazaretu, Słowo Boga jest pierwotną zasadą świata i historii. „Ciało”  
w polskim tłumaczeniu oznaczające człowieka, nie oddaje precyzyjnie grec-
kiego terminu sarx, które określa człowieka w jego materialności oraz słabo-
ści. Pojęcie to jest wyrażeniem odsłaniającym nie tyle naturę człowieka, co 
bardziej jego egzystencję21.  

Słowo Boga, Logos objawia się jako łaska, czyli jako niezasłużony dar 
wypływający z bezinteresownej miłości Boga. W tym darze Bóg ukazuje się 
jako piękno niezmienne i wciąż aktualne. Kwestia  piękna w Objawieniu 
wiąże się ściśle z biblijną koncepcją chwały. Grecki termin – doxa, przetłu-
maczony na język łaciński jako gloria, ma swe źródło w hebrajskim – ka-
bod, co z kolei w języku polskim można wyrazić słowem – „wspaniałość” 
bądź „chwała”. Ów hebrajski termin zawiera podwójne znaczenie: bogactwa 
oznaczającego miłość lojalną oraz splendor, widzialny blask, który sprawia, 
że owo bogactwo może być podziwiane i kontemplowane.  

Chwała, postrzegana przez wspólnotę wiernych, nie jest, jak w czasach 
antycznych, zjawiskiem materialnym, ogniem, chmurą, ale objawia osobową 
pełnię Boga. Dlatego obecność Jezusa jest równoważna z obecnością Ojca22. 
Chwała wyraża się w kenozie Jezusa23. Pojęcie kenozy posiada swoje zako-
rzenienie w Liście do Filipian. Św. Paweł mówi o Jezusie Chrystusie, że 
ogołocił samego siebie, przyjmując formę życia ludzkiego, stając się po-
słusznym Ojcu aż do śmierci i to śmierci krzyżowej. Kenoza oznacza jednak 
coś więcej niż ogołocenie dokonane poprzez wejście w historię ludzką. 
Współczesna teologia krzyża próbuje ukazać głębię i niepojętość uniżenia 
                                                                                                                                                                                                                                    

20 Por. H. MOHRDIEK, T. KIEL, Logos, [w:] A. GRABNER-HAIDER (red.), Praktyczny 
Słownik Biblijny, Warszawa 1994, s. 674–675. 

21 Por. J. MATEOS BARRETO, Il vangelo do Giovanni. Analisi linguistica e comento ese-
getico, s. 62, Assisi 1992. 

22 Por. tamże, s. 65; J. URAM, Wiarygodność miłości chrześcijańskiej w ujęciu H. U. von 
Balthasara. Studium dzieła: „L’Amour seul est digne de foi”, mps, Kraków 1996, s. 40–41. 

23 Por. tamże, s. 69. 



161

Syna Bożego i związanego z tym, w pewnym sensie, uniżenia się całej Trój-
cy. Poprzez kenozę Bóg Trójjedyny jest obecny w najbardziej ciemnym do-
świadczeniu życia ludzkiego i wyraża w sposób najbardziej radykalny swoją 
współczującą miłość24. 

Czy musiał On posunąć się aż tak daleko? Nie uczynił tego, aby cier-
pieć, lecz żeby pokazać światu siebie. Bóg nie mógł inaczej powiedzieć 
człowiekowi o miłości, jak tylko wydając siebie samego na krzyż. Ten znak 
na zawsze pozostanie wymowny i poprzez wieki niezmienny. Miłość ukaza-
na w całej pełni na krzyżu pozostanie niezrozumiała bez kontekstu życia Je-
zusa. On nie tyle mówi o miłości, ile ją ukazuje, kochając. Kiedy wzywa do 
miłości posuniętej aż po oddanie życia, sam zgadza się na śmierć na krzyżu 
za grzeszników.  

Dlaczego Objawienie pojmowane w kategoriach miłości zasługuje na 
wiarę? Balthasar stwierdza: Miłość jest godna wiary, ponieważ jako taka jest 
darem całkowicie wolnym; tak pięknym, że człowiek nie może przejść obok 
niego obojętnie. Miłość wyjaśnia się sama i sama w sobie jawi się jako ta, 
która zasługuje na przyjęcie. Podawanie argumentów, jeżeli w ogóle czło-
wiek może znaleźć jakieś argumenty dla miłości, jest ograniczeniem chrze-
ścijańskiego Objawienia. 

Działanie Boga przekracza ludzkie oczekiwanie i poznanie. Nie można 
było wymyślić miłości Boga, który staje się człowiekiem i oddaje za nas 
swoje życie. Takie rozumienie miłości, jak stwierdza sam Balthasar, burzy 
nasze poglądy na kwestię miłości. Każdy zostaje zaproszony, aby być part-
nerem Boga-Człowieka w wielkim dramacie historii zbawienia, toczącym się 
na scenie świata25. 

Do tej pory mowa była o pierwszym momencie teologicznej metody 
Balthasara – obiektywnej interpretacji. Teolog wychodzi od danych Obja-
wienia, konkretnie od całościowego spojrzenia na Jezusa Chrystusa, w któ-
rym Bóg ostatecznie ukazał swoją miłość. To On jest postacią (Gestalt) Ob-
jawienia, która obiektywnie interpretuje dzieje zbawienia, Boże zaangażo-
wanie się w ludzkie życie. Drugi moment metody polega na ruchu przeciw-
nym: wychodzi się od refleksji nad człowiekiem, aby dojść do refleksji nad 
Bogiem. Pytamy za autorem: Co pozwala człowiekowi dostrzec miłość Boga 
objawioną w Jezusie? Czy są jakieś warunki umożliwiające subiektywne do-
strzeganie i rozumienie postaci Jezusa? Człowiek jest „nastrojony” na 

24 Por. Kenoza, [w:] G. O’COLLINS, E. G. FARRUGIA, Zwięzły słownik teologiczny, Kra-
ków 1993, s. 32.  

25 Por. W, s. 43–49; G, s. 33–39. 



162

wzniosłość przedmiotu Objawienia26. Skąd pochodzi ta zdolność percepcji? 
Wynika ona najpierw z natury człowieka – będącego obrazem Boga. A za-
tem poprzez akt stworzenia zostało podarowane człowiekowi to, co jest isto-
tą Boga – miłość27. 

Ontyczna zdolność miłowania wzmocniona jest przez Jezusa Chrystusa. 
On daje łaskę miłowania i On, jako doskonały obraz Ojca i doskonały czło-
wiek, stanowi wzór udzielania odpowiedzi na miłość Boga: „jak dziecko bez 
bycia ukochanym nie budzi się do miłości, tak ludzkie serce bez wolnego 
udzielenia się mu wolnej łaski Boga – w obrazie, jakim jest Jego Syn – nie 
budzi się do rozumienia Go”28.  

Subiektywna interpretacja postaci Jezusa jest również możliwa dzięki 
doświadczeniu miłości w relacji międzyludzkiej. Dokonując fenomenolo-
gicznego opisu spotkania kochających się osób, Balthasar wyróżnia dwa 
momenty: zakochanie i zachwycenie. W miłości jest zawsze ktoś drugi. Spo-
tkanie odbywa się jedynie w granicach bezinteresowności. Miłość nigdy nie 
może być wypracowana, zaprogramowana z pogwałceniem wolności drugiej 
osoby, która wychodzi na spotkanie. Zakochanie się jest więc wzajemnym 
poznaniem, ale zawsze w granicach darmowości, akceptacji drugiego. Mi-
łowana osoba posiada swoją odmienność. Ten, który wychodzi na spotkanie, 
pozostaje dla miłującego zawsze kimś drugim, kimś innym. 
W relacji miłości moje „ja” nigdy nie może się utożsamić z drugim „ty”. 

Drugi moment miłości międzyludzkiej wyłania się ze sfery estetycznej i 
można go nazwać zachwyceniem. Człowiek nie może przejść obojętnie obok 
spotkanego piękna. Podziwiając je, czuje się nim zachwycony, przez nie po-
rwany. W spotkaniu z pięknem człowiek dokonuje wyboru w sposób wolny. 
Nie jest on w stanie racjonalnie wytłumaczyć, dlaczego podoba się mu aku-
rat to, a nie coś innego. Słuchacz symfonii Jupiter Mozarta przyjmuje ten 
utwór taki, jaki on jest, bez możliwości zmiany. 

Balthasar określa miłość jako cud. Człowiek nie jest w stanie wyjaśnić 
sobie, dlaczego chce spotykać się i przebywać akurat z tą konkretną osobą. 
Jednocześnie „ty” pozostaje dla niego kimś niewyjaśnionym – tajemnicą. 
Miłowany jawi się jako coś niepojętego, a z drugiej strony jako coś porywa-
jącego, czyli godnego przyjęcia. 

Zakochanie – zachwycenie jest zjawiskiem nie do końca zrozumiałym. 
Dlatego może ono kierować ku transcendencji. W cudzie miłości pomiędzy 
ludźmi Bóg zapala światło swojej obecności i jest w nim tak obecny jak 

26 Por. tamże. 
27 W, s. 62; G, s. 49–50.  
28 Por. tamże. 



163

duch w ciele. Ta miłość, ukazana w relacjach międzyludzkich, stanowi pod-
stawę analogii do miłości absolutnej29. 

Warto jeszcze zwrócić uwagę na jedno ze słów, którym posługuje się 
Balthasar, aby określić wiarygodność. W języku oryginalnym brzmi ono: 
Plausibilität – „zrozumiałość”. Wywodzący się od tego rzeczownika przy-
miotnik plausibel znaczy – „przekonywujący”. Pochodzi on z łacińskiego 
plaudire – „oklaskiwać”, „wyrażać podziw, aplauz”. Każdy, kto oklaskuje 
dzieło artystyczne, wyraża w ten sposób zachwyt, swoją relację do dzieła, 
jego przyjęcie. Analogicznie jest w przyjęciu wiary. Balthasar stwierdza, że 
Jezus to najpiękniejsze dzieło Ojca. Wobec takiego dzieła nie można przejść 
obojętnie; nie trzeba też żadnych argumentów antropologicznych czy filozo-
ficznych. W spotkaniu z takim dziełem człowiek staje zachwycony, klasz-
cząc, budzi się w nim wiara i przyjmuje miłość Jezusa30. 

Celem teologii jest, według Balthasara, ukazanie miłości Boga, która 
szuka odwzajemnienia. Akcent postawiony na miłości sprawia, że teologia 
nie stanowi abstrakcyjnej refleksji, lecz służy swoim adresatom w tym, co 
najbardziej istotne i zasadnicze w ich życiu, służy mianowicie ich spotkaniu 
z Bogiem. Na pierwszy rzut oka wydawałoby się, że tego rodzaju funkcja 
teologii może mieć swoje zastosowanie przede wszystkim w kerygmacie, 
w głoszeniu Dobrej Nowiny, ale nie w tak racjonalnym przedsięwzięciu, ja-
kim jest ukazanie wiarygodności chrześcijaństwa. Okazuje się jednak, że ra-
cje dla przyjęcia orędzia chrześcijaństwa nie muszą być tylko intelektualne. 
Co więcej, Balthasarowi udało się odnaleźć motywy wiary przede wszystkim 
na płaszczyźnie osobowej relacji pomiędzy Bogiem i człowiekiem. Tym, co 
angażuje całego człowieka w relację z drugim (podkreślmy całego człowie-
ka, nie tylko jego rozum, ale również wolę, wrażenia, uczucia), jest miłość. 
Poprzez opis miłości Boga, która przybrała swoją ostateczną postać w osobie 
Jezusa, szwajcarski teolog stawia czytelnika w jego całej osobowości przed 
Bogiem zaangażowanym w jego los. 

Stosowana przez Balthasara metoda teologiczna spotkała się z krytyką. 
Wydaje się, że warto w tym miejscu przywołać dwa jej rodzaje. Przykładem 
pierwszej jest opinia P. Eichera, który uważa, że metodą estetyczną buduje 
się teologię kościelną, triumfalną, nieliczącą się z umysłowymi prądami 
epoki, pozbawioną związku z kontekstem człowieka, do którego jest adre-
sowana31. Podobnie jak Rahner, również Balthasar zakłada zakorzenioną  

29 Por. W, s. 43–49; G, s. 33–39. 
30 Por. W, s. 44, G, s. 34; myśl ta została zaczerpnięta z J. URAM, Wiarygodność miłości 

chrześcijańskiej, dz. cyt., s. 47. 
31 Por. P. EICHER, Theologie. Eine Einfürung in das Studium, München 1980, s. 188. 



 164

z kulturze Zachodu nadzieję chrześcijańską, a przecież założenie to nie jest 
takie oczywiste ani w zderzeniu z laicyzacją Zachodu, ani tym bardziej  
w spotkaniu ze światem niechrześcijańskim. Trzeba jednak przyznać, że Bal-
thasar, choć przesuwa na dalszy plan zagadnienia kosmologiczne i antropo-
logiczne, to jednak docenia ich wartość. Sam odwołując się do ludzkiej 
wrażliwości na miłość Boga, eksponuje w człowieku tego rodzaju zdolność 
percepcji Boga, która jest wspólna każdemu, niezależnie od tego, czy  iden-
tyfikuje się z Kościołem, czy też nie. 

Przykład drugiego rodzaju krytyki można znaleźć u L. Maleveza i A. 
Léonarda. Wymienieni teologowie nie tyle kwestionują wartość metody Bal-
thasara, co stawiają pytanie: W jakiej mierze można traktować zapropono-
waną przez niego metodę estetyczną na zasadzie wyłączności? Czy rzeczy-
wiście stoi ona w ostrej opozycji do metody antropologicznej Rahnera? Jak 
słusznie zauważa L. Malevez, estetyka teologiczna Balthasara nie może się 
całkowicie obejść bez „przedrozumienia” Objawienia, wyrastającego ze 
struktury ludzkiego ducha, bowiem także i ona nawiązuje do faktu, że Bóg 
stał się człowiekiem. Wcielenie sprawia, że to, co Boże, koresponduje z my-
ślą i egzystencją ludzką. Malevez pyta ponadto: w jaki sposób dostrzec  
i stwierdzić, że miłość Boża objawiona w Jezusie jest piękna, skoro nie mia-
łaby ona jakiejś idei czy też normy piękna w samym człowieku?32 Uwaga ta 
wydaje się słuszna, tym bardziej, że sam Balthasar odwołuje się do zdolności 
człowieka w dostrzeżeniu i przyjęciu piękna Boga. Sam jednak podkreśla, że 
stanowi ona przede wszystkim efekt stwórczego i zbawczego dzieła Boga. 
Człowiek jest obrazem Boga, umocnionym łaską i przykładem Chrystusa. 
Doświadczenie człowieka i jego kategorie myślowe mają w tym względzie 
znaczenie drugorzędne. 

Idąc po linii rozumowania Maleveza, A. Léonard skłania się raczej do 
stanowiska, w którym: „żadna teologia nie może wyczerpać bogactwa miste-
rium chrześcijańskiego, nawet tak monumentalna i wycieniowana, jak ta Bal-
thasara”33. Estetyka Balthasara i antropologia Rahnera nie powinny być trak-
towane jako dwie odrębne metody teologiczne, ale jako dwa nierozdzielne  
i dopełniające się momenty jednego procesu teologicznych poszukiwań. 

Pouczeni sporem dwóch wielkich teologów XX wieku, możemy poku-
sić się o sformułowanie pewnych wniosków dotyczących adekwatnej meto-

                                                                                                                                                                                                                                    
32 Por. L. MALEVEZ, Présence de la théologie à Dieu et à l’homme, „Nouvelle Revue 

Théologique” 50(1968) nr 8, s. 797. 
33 Por. A. LEONARD, Pensées des hommes et foi en Jésus-Christ, dz. cyt., s. 283. 



165

dy teologicznej34. Można po pierwsze stwierdzić, że musi to być metoda eg-
zystencjalna, antropologiczna. Przykład Balthasara potwierdza, że teologia, 
tak jak twierdził Rahner, winna uwzględniać – i rozjaśniać – aprioryczne, 
ludzkie uwarunkowania poznania Objawienia. Teologiczna estetyka poucza 
nas jednak, że Rahner nie doceniał ponadczasowej nośności obrazów, za 
pomocą których dokonywało się Objawienie, przeceniał zaś wagę współcze-
snych kategorii filozoficznych. Teologia musi być hermeneutyką obrazów 
tworzących język religijny, zwłaszcza obrazów natchnionych, a zatem jej 
zadaniem jest łączenie tych obrazów z aktualnym ludzkim doświadczeniem. 
Lecz – wbrew Rahnerowi – powiązanie owo nie musi dokonywać się w ję-
zyku filozofii transcendentalnej: wiele obrazów biblijnych jest (lub po nie-
wielkich wyjaśnieniach będzie) bardziej zrozumiałych dla współczesnego 
człowieka, niż kategorie filozoficzne. 

Do metody antropologicznej trzeba wprowadzić dodatkowe korekty 
z powodów wskazywanych przez współczesną hermeneutykę i filozofię spo-
łeczną. Chodzi tu o większe uwzględnienie społeczno-kulturowych uwarun-
kowań poznania, które zmieniają się wraz z upływem czasu. Myśl Rahnera, 
zapatrzona nieco w przykład Kanta, koncentrowała się na transcendental-
nych – tj. właściwych każdemu człowiekowi jako takiemu – warunkach 
ludzkiego poznania. Hermeneutyka i myśl społeczna wskazują na istotny 
wpływ konkretnych warunków społecznych, w których dane jest tworzyć 
teologowi, na jego proces poznawczy. Ich uwzględnianie może oczywiście 
prowadzić w teologii do relatywizmu i kontekstualnego redukcjonizmu. Pa-
mięć o transcendentalnej naturze ludzkiej stanowi tutaj niezbędne zabezpie-
czenie. Tym niemniej teologia nie może być ahistoryczna – Objawienie bi-
blijne dokonało się wszak w historii Izraela jako światło ujawniające sens 
naszej historii.  

Uwzględnianie historycznego, społecznego i kulturowego wymiaru teo-
logii prowadzi w konsekwencji do korekty metody Rahnera. Jego propozy-
cja jest bowiem zbyt indywidualistyczna. Nie uwzględnia dostatecznie jasno 
faktu, iż tożsamość człowieka – jako bytu transcendencji – obejmuje jego re-

34 Z punktu widzenia wiary katolickiej, adekwatna metoda teologiczna musi oczywiście 
być zakorzeniona w tradycji. W ramach podręcznika nie sposób dowieść, że poniższa propo-
zycja posiada takie zakorzenienie. Tym niemniej da się pokazać, że metodę niżej prezento-
waną stosowali – z oczywistymi modyfikacjami wynikającymi z uwarunkowań kulturowych i 
z rozmaitym stopniem samoświadomości metodologicznej – zarówno autorzy biblijni, jak i 
Ojcowie Kościoła (m.in. św. Augustyn); możemy ją odnaleźć u największych teologów śre-
dniowiecznych, przetrwała też w czasach nowożytnych (jeśli zanikała w teologii akademic-
kiej, to stosowana była przez mistyków, z których wielu Kościół uznał za swoich Doktorów, 
czyli szczególnie ważnych teologów).  



166

lację z innymi podmiotami. Dotykamy tu wspólnotowego, kościelnego cha-
rakteru teologii (o którym pisaliśmy już wcześniej).  

C. Główne zasady metodologiczne
Po powyższych, dość ogólnych rozważaniach, warto podać kilka bar-

dziej konkretnych wskazówek metodologicznych. W pracy teologicznej 
można wyróżnić dwa aspekty – analityczny i syntetyczny. Praca analityczna 
polega na szczegółowym rozważeniu jakiegoś konkretnego problemu. Praca 
syntetyczna to tworzenie obrazu świata, struktury sensu, która obejmuje ca-
łość doświadczenia i kieruje całym życiem teologa i jego wspólnoty. Zgod-
nie z hermeneutyczną zasadą, że rozumienie postępuje od szczegółu do ogó-
łu, a następnie od ogółu do szczegółu (i tak w nieskończoność), trzeba uznać 
konieczność i wzajemną komplementarność obu aspektów teologii. Poniżej 
przedstawione etapy pracy teologicznej stosują się – choć w różnym stopniu 
– do obu wyżej wymienionych aspektów.

Pierwszym krokiem w pracy teologicznej jest wyraźniejsze uświado-
mienie sobie przez teologa własnych uwarunkowań. Teolog musi odpowie-
dzieć sobie na pytanie, jakie jest jego własne doświadczenie wiary, jak aktu-
alnie rozumie siebie i świat. Pozwala mu to zdać sobie sprawę ze wszystkie-
go, co go ukształtowało. Jednocześnie chodzi o to, by teolog odpowiedział 
sobie na pytanie, dlaczego podejmuje takie, a nie inne zagadnienie, jakie są 
jego pragnienia i upodobania wiążące się z rozważaną kwestią, jakie poglądy 
posiada na jej temat. 

Następnie trzeba się zwrócić do jak najszerszej gamy rozmaitych miejsc 
teologicznego poznania, z uwzględnieniem hierarchii ich ważności. Wów-
czas również trzeba uświadomić sobie, dlaczego (na jakiej podstawie) zwra-
camy się do tych a nie innych miejsc, dlaczego uważamy je za istotne dla 
naszego problemu, czego się po nich spodziewamy (m.in. co spodziewamy 
się w nich znaleźć). 

Świadomość aktualnej sytuacji i odniesienie do doświadczenia wiary 
towarzyszy teologowi przez cały czas badania miejsc teologicznych, które 
musi jednak korzystać także ze szczegółowych narzędzi naukowo-meto-
dycznych. Wzajemne uzupełnianie się różnych „procedur” poznawczych 
można dobrze zilustrować na przykładzie zasad interpretacji Pisma Święte-
go. Biblia ma być bowiem „jakby duszą teologii”. Jej interpretacja jest zara-
zem centrum pracy teologa i wzorcem postępowania z innymi miejscami 
teologicznymi. 



 167

Trudność w zrozumieniu ksiąg Pisma Świętego ma podwójne źródło: są 
to księgi starożytne, powstały w różnych środowiskach kulturowych,  
a ponadto zawierają tajemnice wiary. Ponieważ księgi biblijne powstały 
dzięki współpracy Boga i ludzi, dlatego zasady interpretacji tych ksiąg 
uwzględniają dwa rodzaje zasad: literackie i teologiczne35. Podział ten ma 
oczywiście wartość jedynie relatywną – z jednej bowiem strony właściwe 
stosowanie zasad literackich w przypadku tekstów teologicznych ze swej 
istoty prowadzi do zastosowania zasad teologicznych, z drugiej zaś – teolo-
giczne zasady interpretacji tekstów obejmują zasady krytyczno-literackie,  
a teologiczne zasady badania zjawisk historycznych – metody historyczne itp. 

Reguły literackie są stosowane także przez inne dyscypliny naukowe  
w wyjaśnianiu tekstu. Wyróżnia się wśród nich: 

– uwzględnienie tekstu oryginalnego. Ta zasada ma doniosłe znacze-
nie teologiczne i praktyczne, bezpośrednio bowiem natchniony jest 
właśnie tekst oryginalny; 

– konieczność wyjaśnienia tekstu biblijnego należy wyjaśniać  
w świetle kontekstu gramatycznego, logicznego, psychologicznego 
i kulturowego. Rzadko bowiem myśl autora wyczerpuje, czy też ja-
sno wyraża jedno krótkie zdanie wyrwane z kontekstu; 

– konieczność uwzględnienia w odszukiwaniu sensu tzw. miejsc pa-
ralelnych, czyli równoległych, polegających na powtarzaniu tych 
samych wyrazów lub tych samych treści; 

– uwzględnianie „rodzajów literackich”, czyli form pisania używa-
nych przez ludzi w danym miejscu i epoce dla wyrażenia tego, co 
zamierzali przekazać. Biblia nie jest usystematyzowanym zbiorem 
sentencji teologicznych, lecz wielką zróżnicowaną literaturą: za-
wiera w sobie teksty historyczne, prorockie, poetyckie i inne. Ina-
czej czyta się przypowieść niż poemat czy kronikę historyczną; 

– znajomość środowiska, w jakim tworzył autor: kultury, epoki, życia 
autora, powodu i celu dzieła, adresatów. 

Ponieważ jednak Biblia jest tekstem religijnym, same reguły literackie 
powinny otworzyć interpretatora na religijny wymiar interpretacji. Wymiar 
ten staje się jeszcze bardziej wyraźny dla chrześcijan, dla których Pismo to 
przede wszystkim słowo Boże. Dlatego też przy jego interpretacji trzeba 
uwzględnić, obok reguł literackich, reguły teologiczne. Zaznaczone to jest 
już w Drugim Liście św. Piotra: 

                                                                                                                                                                                                                                    
35 J. KUDASIEWICZ, A. ZUBERBIER, Hermeneutyka biblijna, [w:] A. ZUBERBIER (red.), 

Słownik teologiczny, I, Katowice 1985, s. 203–205. 



 168

„Nie za wymyślonymi bowiem mitami postępowaliśmy wtedy, gdy daliśmy 
wam poznać moc i przyjście Pana naszego Jezusa Chrystusa, ale [nauczali-
śmy] jako naoczni świadkowie Jego wielkości. Otrzymał bowiem od Boga 
Ojca cześć i chwałę, gdy taki oto głos doszedł do wspaniałego Majestatu: To 
jest mój Syn umiłowany, w którym mam upodobanie. I słyszeliśmy, jak ten 
głos doszedł z nieba, kiedy razem z Nim byliśmy na górze świętej. Mamy 
jednak mocniejszą, prorocką mowę, a dobrze zrobicie, jeżeli będziecie przy 
niej trwali jak przy lampie, która świeci w ciemnym miejscu, aż dzień zaświ-
ta, a gwiazda poranna wzejdzie w waszych sercach. To przede wszystkim 
miejcie na uwadze, że żadne proroctwo Pisma nie jest dla prywatnego wyja-
śnienia. Nie z woli bowiem ludzkiej zostało kiedyś przyniesione proroctwo, 
ale kierowani Duchem Świętym mówili [od] Boga święci ludzie” (2 P 1, 16–21). 

Podstawą teologicznej interpretacji Biblii jest wiara, że wszystko, co  
w niej zostało napisane, to wyraz doświadczenia, w którym człowiek spotkał 
się z Rzeczywistością boską. To doświadczenie ukształtował  Bóg i zostało 
opisane po to, by czytelnicy sami mogli doświadczyć podobnego spotkania. 
Aby jednak mogło do tego dojść, niezbędne są – w zasadzie – pewne meto-
dologiczne rygory. 

Można wyodrębnić, bardziej szczegółowo, następujące teologiczne za-
sady interpretacji Biblii: 

– uwzględnianie jedności całej Biblii, nie tylko ze względu na to, że 
jeden jest jej autor główny – Bóg, ale również ze względu na jej 
treść religijną, koncentrującą się na temacie zbawienia, obiecanego 
i przygotowanego w Starym Testamencie, a zrealizowanego w Chry-
stusie, w Nowym Testamencie36; 

– uwzględnianie żywej Tradycji Kościoła, „który ma od Boga pole-
cenie i posłannictwo strzeżenia i wyjaśniania Słowa Bożego”37. 
Chodzi tu zwłaszcza o odniesienie do wypowiedzi Magisterium 
Kościoła, tekstów liturgicznych i interpretacji Ojców Kościoła. 
Znaczy to jednak, że teologiczna interpretacja Pisma obejmuje, ja-
ko swój wewnętrzny moment, interpretację pozostałych miejsc teo-
logicznego poznania; 

– kierowanie się zasadą analogii wiary, czyli zachowanie harmonii 
jakiegoś konkretnego twierdzenia wydobytego z Biblii z całością 
Objawienia. Ze względu na istotę Objawienia znaczy to ostatecz-
nie, że tekst biblijny należy interpretować przede wszystkim  
w kontekście zbawienia38; 

                                                                                                                                                                                                                                    
36 KO 16. 
37 KO 12. 
38 KO 11. 



 169

– zastosowanie interpretowanego tekstu w życiu własnym i wspólno-
ty, w której dokonuje się interpretacja. Dopiero zaangażowanie w 
„sprawę”, o której mówi tekst, pozwolenie, by interpretowana treść 
kształtowała całość egzystencji, daje teologowi – i jego wspólnocie 
– zrozumienie boskiego przekazu, ofiarowanego za pośrednictwem 
ludzkiego środka – dzieła literackiego; 

– świadomość radykalnej nieadekwatności wszelkiego języka, nawet 
biblijnego, w stosunku do Rzeczywistości, do której teologiczna in-
terpretacja prowadzi. Interpretacja Pisma, nawet jeśli prowadzi do 
działania, to do działania, którego nieustanną podstawą jest milczą-
ca adoracja Świętej Tajemnicy. 

Omówiliśmy wyżej metodologię teologicznej interpretacji Pisma Świę-
tego. Można jednak powiedzieć, że zaprezentowaliśmy tym samym metodo-
logię całej teologii. Jak już bowiem wspominaliśmy, Pismo jest duszą teolo-
gii. Z jednej strony jego poprawna interpretacja obejmuje interpretację pozo-
stałych miejsc teologicznego poznania. Z drugiej strony ma ona sens tylko o 
tyle, o ile pozostałe miejsca poznania odnoszą się jako do swego źródła – do 
Objawienia. Wzorcowym zapisem wydarzenia Objawienia jest zaś Pismo. 

I ostatnia kwestia. Objawienie stanowi integralną jedność. Nie tworzą 
go jakieś odległe od siebie prawdy. Bóg nie działał w historii zbawienia 
przypadkiem, ale według zamysłu swej mądrości. Teologia osiąga więc swój 
szczyt właśnie wówczas, kiedy jest w stanie nie tylko wyjaśnić każdą praw-
dę, lecz także prezentować całą doktrynę jako swego rodzaju jedność,  
w pewnym wewnętrznym porządku skoncentrowaną wokół swego jądra – 
doświadczenia spotkania Boga z ludźmi. 

Na przestrzeni historii było wiele prób teologicznych systematyzacji. 
Greccy Ojcowie Kościoła eksponowali Objawienie, rozróżniając między 
ekonomią, czyli zaangażowaniem się Boga w dzieje człowieka, a refleksją 
na temat Trójcy Świętej. Św. Tomasz rozwinął wizję stworzenia jako proce-
su, poprzez który stworzenia wychodzą od Boga, aby na końcu czasów wró-
cić do Niego. Wielu autorów okresu średniowiecza, zwłaszcza franciszkań-
skich, rozwijało swą syntezę wokół wizji Christus totus, odnowionej w XX 
wieku. Po Soborze Watykańskim II tworzono syntezy wokół kategorii histo-
rii zbawienia. Zamiast próbować oceniać te różne zamierzenia, poczyńmy 
kilka uwag ogólnych: 

1. Tendencja do systematyzacji jest czymś naturalnym dla myśli i do-
świadczenia człowieka. Człowiek uczestniczy w historii zbawienia, która się 
jeszcze nie wypełniła. Ostateczne Królestwo jeszcze nie zaistniało. Dlatego 
człowiek, a z nim teologia winna otworzyć się nie tylko na kontemplację te-
go, co objawione, ale również na działanie, na dzieła, w których ukazuje się i 



170

ukaże miłość Boga; na nich będzie zbudowane ostateczne Królestwo. Wyła-
nia się stąd wola określenia sensu życia i sensu wysiłku konkretnego czło-
wieka w perspektywie ostatecznego i absolutnego celu, jakim jest Bóg. 

2. Mówiąc o systematyzacji czy o uporządkowaniu doktryny objawio-
nej, nie ma się na myśli podporządkowania Objawienia jakiemuś schemato-
wi jemu obcemu, lecz przeciwnie – chodzi o uwypuklenie porządku, który 
faktycznie istnieje w tej rzeczywistości, jaką Bóg dał nam poznać. Po-
wiedzmy także to, że jeśli teolog jest świadomy transcendencji Boga, to 
w sposób szczególny powinien pamiętać o okolicznościach dokonywania 
próby syntezy. Systematyzacja teologiczna nie może być nigdy czymś za-
mkniętym. W efekcie, żadna systematyzacja nie jest w stanie wyczerpać ca-
łego bogactwa Objawienia. 

3. Chociaż systematyzacje mogą być liczne, według perspektywy, jaką
się przyjmie, to jednak wszystkie – jeśli mają być poprawne – muszą się 
zgadzać w jednym, a mianowicie muszą być teoantropocentryczne. Bogac-
two Objawienia sprawia, że są możliwe różne syntezy, ale wszystkie zmie-
rzają ostatecznie do uwypuklenia centralnej pozycji Boga jako horyzontu 
ludzkiego zmierzania do celu. 

D. Jedność i części teologii

Ograniczoność rozumu ludzkiego sprawia, że człowiek nie jest w stanie
w swoim poznaniu w sposób twórczy zajmować się całym bogactwem Ob-
jawienia. Chcąc rozwijać poznanie teologiczne, musi skoncentrować się na 
jakimś aspekcie Bożego słowa. Stąd racja wyłonienia się z jednej teologii 
poszczególnych części – specjalności. Podział teologii został podyktowany 
metodą, jaka w danej dyscyplinie przeważa oraz treścią, jaką się zajmuje. 
Wyróżniamy cztery zasadnicze działy dyscyplin teologicznych: 

1. Biblijne – ich zadaniem jest krytyczne badanie Pisma Świętego jako
dokumentu Objawienia. Do dyscyplin biblijnych należą:  

– archeologia biblijna, nauka o kulturach czasów biblijnych;
– hermeneutyka biblijna, nauka o zasadach interpretacji (egzegezy)

Pisma Świętego;
– egzegeza Starego i Nowego Testamentu, szczegółowy wykład, czy-

li wyjaśnienie treści ksiąg biblijnych;
– teologia biblijna, syntetyczne opracowanie zagadnień teologicz-

nych w oparciu o Pismo Święte.
2. Pozytywne (historyczne) – ich zadaniem jest krytyczne badanie źródeł

interpretujących Objawienie. Do teologicznych nauk pozytywnych należą: 



 171

– patrologia – studium nad myślą chrześcijańskich pisarzy pierw-
szych wieków, Ojców Kościoła; 

– historia dogmatów;  
– nauki zajmujące się rozwojem doktryny Kościoła; 
– historia Kościoła – nauka przedstawiająca dzieje Kościoła jako in-

stytucji bosko-ludzkiej od zesłania Ducha Świętego w dniu Pięć-
dziesiątnicy aż do czasów współczesnych, w możliwie jak najszer-
szym kontekście teologicznym, geograficznym, gospodarczym, 
społecznym, kulturowym i wyznaniowym; 

– historia teologii. 
3. Systematyczne. Zadaniem tych dyscyplin jest opracowanie katolic-

kiej nauki wiary, a zatem nie tylko prezentacja prawd objawionych, ale rów-
nież ich wyjaśnienie i systematyzacja. Do nauk systematycznych należą:  

– teologia fundamentalna (dawniej apologetyka), która zajmuje się 
tym co zasadnicze, fundamentalne dla teologii, czyli Objawieniem 
w jego całości, warunkami, które sprawiają, że człowiek otwiera się 
na nie, znakami, które czynią to Objawienie wiarygodnym, a także 
zagadnieniem jego przekazu w Kościele na przestrzeni historii oraz 
możliwościami jego poznania. 

– teologia dogmatyczna – główna gałąź teologii, która na pytanie:  
w co należy wierzyć? – odpowiada szczegółowymi traktatami:  
o Bogu jedynym, o Bogu w Trójcy Osób, o Bogu Stwórcy i celu 
człowieka oraz świata, o Słowie Bożym wcielonym i Odkupicielu, 
czyli o osobie i dziele zbawczym Jezusa Chrystusa, o Najświętszej 
Maryi Pannie, o łasce, o sakramentach i o rzeczach ostatecznych; 

– teologia moralna, która kierując się Objawieniem Bożym, rozwija 
refleksję nad życiem moralnym ludzi i społeczeństw. Teologia mo-
ralna odpowiada na pytanie: jak żyć w świetle Objawienia; lub –  
w perspektywie tomistycznej – wyjaśnia: jak Bóg objawia się  
w ludzkim działaniu?  

– teologia duchowości – dyscyplina zajmująca się egzystencją chrze-
ścijańską jako drogą duchową prowadzącą do pełni człowieczeń-
stwa. W ujęciu wspomnianych tomistów teologia duchowości wpi-
suje się w krąg teologii moralnej. 

4. Praktyczne. Zadaniem dyscyplin praktycznych jest refleksja nad co-
dziennym życiem Kościoła i jego wspólnot. Do nich należą: 

– liturgika – nauka o znaczeniu i formach kultu składanego Bogu, 
czyli studium nad znaczeniem życia sakramentalnego i modlitew-
nego Kościoła; 



 172

– teologia pastoralna, zajmująca się życiem wspólnot kościelnych  
i zadaniami osób za nie odpowiedzialnych; 

– homiletyka – refleksja nad sposobami skutecznego przepowiadania 
słowa Bożego; 

– katechetyka – nauka o przekazywaniu prawd wiary i wprowadzeniu 
ludzi w życie Kościoła; 

– misjologia – nauka o rozkrzewianiu wiary na terenach niechrześci-
jańskich, wśród tych, którzy nie znają jeszcze orędzia ewangelicz-
nego; 

– prawo kanoniczne, które nie jest dyscypliną ściśle teologiczną; 
zajmuje się zbiorem ustaw i postanowień prawnych, do których 
przestrzegania są zobowiązani wszyscy katolicy, zarówno jako jed-
nostki, jak też jako grupy powstałe w obrębie Kościoła (jeśli traktu-
jemy prawo jako zjawisko historyczne, możemy je zaliczyć do gru-
py dyscyplin historycznych).  

 
 
 



173

PODZIAŁ TEOLOGII 

Stawiane pytanie Droga szukania 
odpowiedzi Dział dyscyplin Dyscyplina 

Jaka jest historyczna 
podstawa wiary? 

Krytyczne badanie 
Pisma Świętego jako 
dokumentu Objawie-
nia 

Teologia biblijna hermeneutyka  
biblijna, 
archeologia biblijna, 
egzegeza Starego  
Testamentu, 
egzegeza Nowego 
Testamentu, teologia 
biblijna 

Jaka jest historyczna 
droga wiary? 

Krytyczne badanie 
interpretacji Obja-
wienia 

Teologia historyczna patroligia, historia 
Kościoła, 
historia teologii, 
historia dogmatów 

Jakie jest znaczenie  
i na czym polega 
jedność Objawienia? 

Systematyzacja po-
szczególnych wypo-
wiedzi wiary, budo-
wanie syntezy 

Teologia  
systematyczna 

teologia  
fundamentalna,  
teologia  
dogmatyczna, 
teologia moralna, 
teologia duchowości 

Jak urzeczywistniać 
Objawienie w teraź-
niejszości? 

Ukazywanie wypo-
wiedzi wiary w kon-
tekście adresatów  
i ich konkretnych sy-
tuacji życiowych 

Teologia praktyczna pedagogika religijna, 
katechetyka, 
teologia pastoralna, 
homiletyka, 
liturgika (niekiedy 
zaliczana do teologii 
systematycznej), 
prawo kanoniczne 
(niekiedy zaliczane 
do teologii histo-
rycznej 

Mówiąc o podziale teologii na dyscypliny, trzeba jednak pamiętać, że 
wynika on z ułomności ludzkiego poznania, a więc że posiada jedynie bar-
dzo ograniczoną wartość. Ideałem jest teologia jako jedno poznanie obejmu-
jące sobą całość. Nawet jeśli w konkretnych warunkach ideał ten nie jest 
całkowicie realizowalny, trzeba do niego dążyć. Granice między teologicz-
nymi dyscyplinami są płynne i przepuszczalne – każdy temat teologiczny 
obejmuje, przynajmniej w tle, całość Objawienia. Im lepsza teologia, w tym 
mniejszym stopniu daje się zamknąć w granicach poszczególnej dyscypliny. 



*     *     *

Dyscypliny świeckie posiadają swoje „przedmioty”, wokół których 
koncentrują swe badania. Bóg, podmiot absolutny i jedyny, a przez to nie-
sprowadzalny do przedmiotu, nie może być zredukowany do przedmiotu 
poddawanego obserwacji, w taki sposób, że rozum rozwijałby refleksję 
„nad” Bogiem. Świadczyłoby to o uzyskaniu nad Nim władzy przez rozum – 
wznosiłby się on „ponad” Boga. Hans Urs von Balthasar słusznie stwierdza, 
że „im bardziej naukę świecką rozumie się jako metodę zawładnięcia rzeczą, 
włącznie z człowiekiem, tym bardziej teologia musi odcinać się od takiej na-
uki”39. Metoda (czy też metody teologiczne) z całym swym aparatem na-
ukowym nie mają na celu zawładnąć Bogiem, ale prowadzić do spotkania 
z Nim i do uwielbienia. 

39 H. U. VON BALTHASAR, Od teologii do teologii kościelnej, [w:] Podstawy wiary. Teo-
logia, „Kolekcja Communio”, t. 6, Poznań 1991, s. 240. 



175

o swoim „przedmiocie”, raczej wskazuje na Niego i przekształca całego
człowieka, a zwłaszcza jego umysł, przysposabiając go do zjednoczenia się z
Bogiem takim, jaki jest, ponad wszelką pojęciową wiedzą.

Ta dwuznaczność czy też dwoistość teologii, oscylująca pomiędzy ta-
jemnicą a poznaniem, nie jest jej wadą. Przeciwnie – staje się dodatkowym 
motywem wiarygodności Objawienia. 

Kategoria Objawienia zawiera w sobie pewne napięcie pomiędzy słowem 
Boskim i słowem ludzkim. Słowo Boże, aby było usłyszane i przyjęte przez 

Poznanie teologiczne, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski, 
Kraków 2018, s. 175–176 (Teologia Fundamentalna, 5)
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374387262.07

ZAKOŃCZENIE 

Rozpoczęliśmy naszą refleksję nad teologią od pytań kwestionujących 
jej prawomocność. Wyprowadza się je z dwóch krańcowo różnych stano-
wisk. Ci, którzy bronią tajemnicy Boga, pytają: Czy nie jest bluźnierstwem 
poddawać rozumowej manipulacji przedmiot wiary? Czy wiara nie powinna 
być ślepa? Z kolei osoby ukształtowane w kręgu filozofii neopozytywistycz-
nej podważają naukowość teologii chrześcijańskiej, stawiając kwestię: Czy 
jest potrzebna i dopuszczalna teologia różna od filozofii? To znaczy: Czy ro-
zumowi wolno narzucać kryteria z zewnątrz, kryteria pozarozumowe, choć-
by to było boskie Objawienie?  

Teologia zatem znajduje się w przestrzeni pomiędzy dwoma bieguna-
mi: z jednej strony – tajemnicy, z drugiej – nauki (poznania). Nasza refleksja 
pokazała pewną dwuznaczność teologii, która oscyluje pomiędzy tymi 
dwoma biegunami. Uwidoczniło się to w określaniu jej natury: nie daje się 
zamknąć w granicach nauki, lecz znajduje swe dopełnienie w wymiarze du-
chowym i eklezjalnym. Podobna dwuznaczność pojawiła się w momencie 
badań przedmiotu teologii. Okazało się bowiem, że termin „przedmiot” do-
maga się koniecznej korekty i pogłębienia poprzez znaczenie, jakie niesie ze 
sobą słowo „podmiot”. Podwójne znaczenie posiada również język teologii, 
który określa właściwe postawy, jakie człowiek może zająć wobec Boga, ale 
tym samym w sposób metaforyczny i symboliczny odnosi się też do Boga. 
W tej roli jednak nie przekazuje nam pozytywnych informacji teoretycznych 



człowieka, musiało stać się słyszalne i zrozumiałe w ludzkim słowie, ewentual-
nie za pośrednictwem znaków należących do naszego świata. Gdyby słowo Bo-
że nie uniżyło się do poziomu słowa ludzkiego, to nie mówiłoby człowiekowi. 
Stąd Bóg musiał nadać swojemu „słowu” formę ludzką. Ono potężniało przez 
wieki, począwszy od „mowy” dzieł stworzenia, poprzez kolejne przymierza, 
wystąpienia proroków i znaki-wydarzenia w dziejach narodu wybranego, a 
skończywszy na Słowie – Odwiecznym Synu, który stał się człowiekiem.  

Pojawia się jednak pytanie: Czy przez ten akt zniżenia się do poziomu 
ludzkiego, słowo nieskończonego i transcendentnego Boga nie traci swej 
nieskończoności? Mówiąc inaczej, „w jaki sposób słowo Boga może jeszcze 
pozostać słowem Bożym, jeżeli – aby dotrzeć do człowieka – musi się wyra-
zić w ograniczeniach i ubóstwie ludzkich słów i skończoności znaków?”1. 

Wątpliwości tego rodzaju łatwo mogłyby doprowadzić do konkluzji, że 
Bóg, objawiając się, pozostaje w ukryciu i w konsekwencji człowiek, chcąc 
odpowiedzieć na Objawienie, pozostaje wciąż na poziomie ludzkich, imma-
nentnych znaków i słów, i nie jest w stanie wznieść się do poziomu Boga. 
Transcendencja i immanencja w żaden sposób nie przystają do siebie. 

Z pomocą w rozwiązaniu opisanego napięcia przychodzi kategoria sym-
bolu, który w przeciwieństwie do znaku zawiera w sobie w pewnym stopniu 
obecność tego, co symbolizuje. Objawienie jest symbolem. Postać Jezusa 
Chrystusa w swoim człowieczeństwie uobecnia boskość. Utrwalone formy 
Objawienia: sakramenty i słowa natchnione, czynią to samo. A zatem symbo-
liczny charakter Objawienia sprawia, że Bóg, zniżając się do poziomu percep-
cyjnych zdolności człowieka, nie zagubił w swoim słowie nieskończoności. 

Odczytanie znaczenia symbolu, jakim jest Objawienie, staje się możli-
we w postawie zaangażowania czytającego. Symbol odwołuje się do do-
świadczenia odbiorcy i stanowi bodziec zachęcający do dalszych poszuki-
wań. Symbol ma więc charakter dynamiczny i wymaga od odbiorcy osobi-
stego zaangażowania, uczestnictwa w sprawie, której dotyka. Jednocześnie 
Bóg nie pozostawił człowieka samego w jego wysiłku odczytania symbolu, 
lecz uzdolnił go poprzez dar Ducha Bożego, sprawiającego przemianę jego 
życia i umysłu, aż do stanu przebóstwienia. 

Spojrzenie na Objawienie przez pryzmat symbolu pozwala dostrzec je 
nie jako rzeczywistość statyczną, w której słowo Boga zatraciło transcen-
dencję, przybierając ludzką formę, ale dynamiczną, w której Boskie słowo, 
stając się ludzkim, przemienia człowieka w Boga2. 

1 G. GRESHAKE, Wierzę w Boga Trójjedynego. Klucz do zrozumienia Trójcy Świętej, 
Kraków 2001, s. 19. 

2 Por. T. DZIDEK, Granice rozumu w teologicznym poznaniu Boga, Kraków 2001, s. 
383–385. 





T
E

O
L

O
G

IA
 F

U
N

D
A

M
E

N
T

A
L

N
A

  T
o

m
 5

TEOLOGIA 
FUNDAMENTALNA

POZNANIE  
TEOLOGICZNE

Tom 5

PODRĘCZNIKI
WYDZIAŁU
TEOLOGICZNEGO

Un i w e r s y t e t
Pa p i e s k i
Ja n a Pawła  II
w Kr a k o w i e

5


	Spis treści
	WPROWADZENIE
	I. HISTORYCZNE KONCEPCJETEOLOGII (ks. Tadeusz Dzidek, Piotr Sikora)
	II. NATURA TEOLOGII (ks. Tadeusz Dzidek, Piotr Sikora)
	III. MIEJSCA POZNANIATEOLOGICZNEGO (ks. Tadeusz Dzidek, Piotr Sikora)
	IV. ROZWÓJ DOGMATÓWI JEGO KRYTERIA (o. Zdzisław Kijas OFMConv)
	V. METODY (ks. Tadeusz Dzidek, Piotr Sikora)
	ZAKOŃCZENIE
	Pusta strona
	Pusta strona


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
    /GRE <FEFF03A703C103B703C303B903BC03BF03C003BF03B903AE03C303C403B5002003C403B903C2002003C103C503B803BC03AF03C303B503B903C2002003B103C503C403AD03C2002003B303B903B1002003BD03B1002003B403B703BC03B903BF03C503C103B303AE03C303B503C403B5002003AD03B303B303C103B103C603B10020005000440046002003BC03B5002003C503C803B703BB03CC03C403B503C103B7002003B103BD03AC03BB03C503C303B7002003B503B903BA03CC03BD03C903BD002003B303B903B1002003C003C103BF03B503BA03C403CD03C003C903C303B7002003C503C803B703BB03AE03C2002003C003BF03B903CC03C403B703C403B103C2002E0020039C03C003BF03C103B503AF03C403B5002003BD03B1002003B103BD03BF03AF03BE03B503C403B5002003C403B1002003AD03B303B303C103B103C603B10020005000440046002003BC03AD03C303C9002003C403BF03C50020004100630072006F006200610074002003BA03B103B9002000520065006100640065007200200035002C0030002003BA03B103B9002003BC03B503C403B103B303B503BD03AD03C303C403B503C103C903BD002003B503BA03B403CC03C303B503C903BD002E00290020039F03B9002003C103C503B803BC03AF03C303B503B903C2002003B103C503C403AD03C2002003B103C003B103B903C403BF03CD03BD002003B503BD03C303C903BC03AC03C403C903C303B7002003B303C103B103BC03BC03B103C403BF03C303B503B903C103AC03C2002E>
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406360648062706280637002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000500044004600200628062F0642062900200635064806310020063906270644064A062900200645064600200623062C06440020062C0648062F06290020063906270644064A062900200644064406370628062706390629002006330627062806420629002006270644064606340631002E0020064A064506430646002006440648062B06270626064200200050004400460020062306460020064A062A064500200641062A062D064706270020064506390020004100630072006F0062006100740020064800520065006100640065007200200035002E003000200648062706440623062D062F062B002E0020062A062A06370644062800200647063006470020062706440636064806270628063700200625062F06310627062C002006440644062E0637002E>
    /CZE <FEFF005400610074006F0020006E006100730074006100760065006E00ED00200070006F0075017E0069006A007400650020006B0020007600790074007600E101590065006E00ED00200064006F006B0075006D0065006E0074016F0020005000440046002000730020007600790161016100ED006D00200072006F007A006C006901610065006E00ED006D0020006F006200720061007A016F002C002000700072006F0020006B00760061006C00690074006E00ED002000700072006500700072006500730073002000610020007400690073006B002E00200044006F006B0075006D0065006E007400790020005000440046002000620075006400650020006D006F017E006E00E90020006F007400650076015900ED007400200076002000700072006F006700720061006D0065006300680020004100630072006F00620061007400200061002000520065006100640065007200200035002E0030002000610020006E006F0076011B006A016100ED00630068002E0020005400610074006F0020006E006100730074006100760065006E00ED002000760079017E006100640075006A00ED00200076006C006F017E0065006E00ED0020007000ED00730065006D002E000D000AFEFF005400610074006F0020006E006100730074006100760065006E00ED00200070006F0075017E0069006A007400650020006B0020007600790074007600E101590065006E00ED00200064006F006B0075006D0065006E0074016F0020005000440046002000730020007600790161016100ED006D00200072006F007A006C006901610065006E00ED006D0020006F006200720061007A016F002C002000700072006F0020006B00760061006C00690074006E00ED002000700072006500700072006500730073002000610020007400690073006B002E00200044006F006B0075006D0065006E007400790020005000440046002000620075006400650020006D006F017E006E00E90020006F007400650076015900ED007400200076002000700072006F006700720061006D0065006300680020004100630072006F00620061007400200061002000520065006100640065007200200035002E0030002000610020006E006F0076011B006A016100ED00630068002E0020005400610074006F0020006E006100730074006100760065006E00ED002000760079017E006100640075006A00ED00200076006C006F017E0065006E00ED0020007000ED00730065006D002E>
    /HUN <FEFF0045007A0065006B006B0065006C0020006100200062006500E1006C006C00ED007400E10073006F006B006B0061006C00200068006F007A0068006100740020006C00E90074007200650020006B0069007600E1006C00F30020006D0069006E0151007300E9006701710020006E0079006F006D00640061006900200065006C0151006B00E90073007A00ED007400E900730072006500200073007A00E1006E00740020006D00610067006100730061006200620020006B00E9007000660065006C0062006F006E007400E1007300FA002000500044004600200064006F006B0075006D0065006E00740075006D006F006B00610074002E00200041002000500044004600200064006F006B0075006D0065006E00740075006D006F006B00200061007A0020004100630072006F006200610074002000E9007300200061002000520065006100640065007200200035002E0030002C00200069006C006C00650074007600650020006B00E9007301510062006200690020007600650072007A006900F3006900760061006C0020006E00790069007400680061007400F3006B0020006D00650067002E00200045007A0065006B00680065007A0020006100200062006500E1006C006C00ED007400E10073006F006B0068006F007A00200062006500740171007400ED007000750073002D0062006500E1006700790061007A00E1007300200073007A00FC006B007300E9006700650073002E000D000AFEFF0045007A0065006B006B0065006C0020006100200062006500E1006C006C00ED007400E10073006F006B006B0061006C00200068006F007A0068006100740020006C00E90074007200650020006B0069007600E1006C00F30020006D0069006E0151007300E9006701710020006E0079006F006D00640061006900200065006C0151006B00E90073007A00ED007400E900730072006500200073007A00E1006E00740020006D00610067006100730061006200620020006B00E9007000660065006C0062006F006E007400E1007300FA002000500044004600200064006F006B0075006D0065006E00740075006D006F006B00610074002E00200041002000500044004600200064006F006B0075006D0065006E00740075006D006F006B00200061007A0020004100630072006F006200610074002000E9007300200061002000520065006100640065007200200035002E0030002C00200069006C006C00650074007600650020006B00E9007301510062006200690020007600650072007A006900F3006900760061006C0020006E00790069007400680061007400F3006B0020006D00650067002E00200045007A0065006B00680065007A0020006100200062006500E1006C006C00ED007400E10073006F006B0068006F007A00200062006500740171007400ED007000750073002D0062006500E1006700790061007A00E1007300200073007A00FC006B007300E9006700650073002E>
    /RUS <FEFF04180441043F043E043B044C04370443043904420435002004340430043D043D044B04350020043F043004400430043C043504420440044B00200434043B044F00200441043E043704340430043D0438044F0020005000440046002D0434043E043A0443043C0435043D0442043E04320020044100200432044B0441043E043A0438043C00200440043004370440043504480435043D04380435043C00200441002004460435043B044C044E0020043F043E043B044304470435043D0438044F00200432044B0441043E043A043E0433043E0020043A04300447043504410442043204300020043F044004350434043204300440043804420435043B044C043D044B04450020043E0442043F0435044704300442043A043E0432002E0020005000440046002D0434043E043A0443043C0435043D0442044B0020043E0442043A0440044B04320430044E04420441044F002004320020043F04400438043B043E04360435043D0438044F04450020004100630072006F00620061007400200438002000520065006100640065007200200035002E003000200028043800200431043E043B043504350020043F043E04370434043D04380445002004320435044004410438044F04450029002E000D000AFEFF04180441043F043E043B044C04370443043904420435002004340430043D043D044B04350020043F043004400430043C043504420440044B00200434043B044F00200441043E043704340430043D0438044F0020005000440046002D0434043E043A0443043C0435043D0442043E04320020044100200432044B0441043E043A0438043C00200440043004370440043504480435043D04380435043C00200441002004460435043B044C044E0020043F043E043B044304470435043D0438044F00200432044B0441043E043A043E0433043E0020043A04300447043504410442043204300020043F044004350434043204300440043804420435043B044C043D044B04450020043E0442043F0435044704300442043A043E0432002E0020005000440046002D0434043E043A0443043C0435043D0442044B0020043E0442043A0440044B04320430044E04420441044F002004320020043F04400438043B043E04360435043D0438044F04450020004100630072006F00620061007400200438002000520065006100640065007200200035002E003000200028043800200431043E043B043504350020043F043E04370434043D04380445002004320435044004410438044F04450029002E>
    /TUR <FEFF005900FC006B00730065006B0020006B0061006C006900740065006C00690020006200610073006B0131002000F6006E0063006500730069002000E70131006B0131015F006C006100720020006900E70069006E002000640061006800610020007900FC006B00730065006B0020006700F6007200FC006E007400FC002000E700F6007A00FC006E00FC0072006C00FC011F00FC006E0065002000730061006800690070002000500044004600200064006F007300790061006C0061007201310020006F006C0075015F007400750072006D0061006B00200061006D0061006301310079006C006100200062007500200061007900610072006C0061007201310020006B0075006C006C0061006E0131006E002E002000500044004600200064006F007300790061006C0061007201310020004100630072006F006200610074002000520065006100640065007200200035002E003000200076006500200073006F006E00720061007301310020007300FC007200FC006D006C0065007200690079006C00650020006100E70131006C006100620069006C00690072002E002900200042007500200061007900610072006C0061007200200066006F006E00740020006B006100740131015F007401310072006D00610073013100200067006500720065006B00740069007200690072002E000D000AFEFF005900FC006B00730065006B0020006B0061006C006900740065006C00690020006200610073006B0131002000F6006E0063006500730069002000E70131006B0131015F006C006100720020006900E70069006E002000640061006800610020007900FC006B00730065006B0020006700F6007200FC006E007400FC002000E700F6007A00FC006E00FC0072006C00FC011F00FC006E0065002000730061006800690070002000500044004600200064006F007300790061006C0061007201310020006F006C0075015F007400750072006D0061006B00200061006D0061006301310079006C006100200062007500200061007900610072006C0061007201310020006B0075006C006C0061006E0131006E002E002000500044004600200064006F007300790061006C0061007201310020004100630072006F006200610074002000520065006100640065007200200035002E003000200076006500200073006F006E00720061007301310020007300FC007200FC006D006C0065007200690079006C00650020006100E70131006C006100620069006C00690072002E002900200042007500200061007900610072006C0061007200200066006F006E00740020006B006100740131015F007401310072006D00610073013100200067006500720065006B00740069007200690072002E>
    /HEB (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /POL <FEFF0055017c0079006a0020007400790063006800200075007300740061007700690065014400200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f3007700200050004400460020007a0020007700690119006b0073007a010500200072006f007a0064007a00690065006c0063007a006f015b0063006901050020006f006200720061007a006b00f3007700200064006c00610020006e0061015b0077006900650074006c0061006e006900610020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e00200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f0067010500200062007901070020006f007400770069006500720061006e00650020007a006100200070006f006d006f00630105002000700072006f006700720061006d00f300770020004100630072006f0062006100740020006f00720061007a002000520065006100640065007200200035002e00300020006c007500620020006e006f00770073007a007900630068002e00200055007300740061007700690065006e00690061002000740065002000770079006d006100670061006a01050020006f007300610064007a0061006e0069006100200063007a00630069006f006e0065006b002e000dfeff0055017c0079006a0020007400790063006800200075007300740061007700690065014400200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f3007700200050004400460020007a0020007700690119006b0073007a010500200072006f007a0064007a00690065006c0063007a006f015b0063006901050020006f006200720061007a006b00f3007700200064006c00610020006e0061015b0077006900650074006c0061006e006900610020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e00200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f0067010500200062007901070020006f007400770069006500720061006e00650020007a006100200070006f006d006f00630105002000700072006f006700720061006d00f300770020004100630072006f0062006100740020006f00720061007a002000520065006100640065007200200035002e00300020006c007500620020006e006f00770073007a007900630068002e00200055007300740061007700690065006e00690061002000740065002000770079006d006100670061006a01050020006f007300610064007a0061006e0069006100200063007a00630069006f006e0065006b002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [396.850 566.929]
>> setpagedevice




