
T
E

O
L

O
G

IA
 F

U
N

D
A

M
E

N
T

A
L

N
A

  T
o

m
 4

TEOLOGIA 
FUNDAMENTALNA

KOŚCIÓŁ 
CHRYSTUSOWY

Tom 4

PODRĘCZNIKI
WYDZIAŁU
TEOLOGICZNEGO

Un i w e r s y t e t
Pa p i e s k i
Ja n a Pawła  II
w Kr a k o w i e

4





TEOLOGIA FUNDAMENTALNA
TOM IV

KOŚCIÓŁ CHRYSTUSOWY



UNIWERSYTET PAPIESKI JANA PAWŁA II 
W KRAKOWIE

WYDZIAŁ TEOLOGICZNY
PODRĘCZNIKI

4

ukazały się:

tom I		  CZŁOWIEK – FILOZOFIA – BÓG
tom II		  RELIGIE ŚWIATA A CHRZEŚCIJAŃSTWO
tom III		 OBJAWIENIE I CHRYSTUS
tom IV		 KOŚCIÓŁ CHRYSTUSOWY
tom V		  POZNANIE TEOLOGICZNE
tom VI		 WYBÓR TEKSTÓW



TEOLOGIA FUNDAMENTALNA
TOM IV

KOŚCIÓŁ CHRYSTUSOWY
WYDANIE IV

ZMIENIONE

REDAKCJA
ks. Tadeusz Dzidek, ks. Łukasz Kamykowski,

o. Andrzej Napiórkowski OSPPE

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydawnictwo Naukowe

Kraków 2019



Projekt okładki
Wojciech Kurzyński

Korekta
Robert Wilk

Publikacja finansowana z dotacji na utrzymanie potencjału badawczego
Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie
przyznanej przez Ministra Nauki i Szkolnictwa Wyższego w roku 2019.

Copyright © 2019 by Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Wydanie IV zmienione

ISBN 978-83-7438-835-1 (wersja drukowana)
ISBN 978-83-7438-836-8 (wersja online)

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydawnictwo Naukowe
30–348 Kraków, ul. Bobrzyńskiego 10
tel. 12 422 60 40
wydawnictwo@upjp2.edu.pl, www.upjp2.edu.pl



5

Kościół Chrystusowy, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski,  
Kraków 2019 (Teologia Fundamentalna, 4) 
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374388368

Spis treści

WPROWADZENIE . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 9

I. PYTANIE O KOŚCIÓŁ. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 13
o. Andrzej Napiórkowski

A. Czy Kościół jest niezbędny?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     15
1. Zasada soteriologiczna. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       15
2. Jezus Chrystus – Prasakrament, Kościół – sakrament podstawowy . . . . . .     16

B. Jeden Kościół a wielość Kościołów. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                18

II. GENEZA I MISJA KOŚCIOŁA W ŚWIETLE OBJAWIENIA. .  .  .  .  .  .  . 23
o. Andrzej Napiórkowski

A. Preegzystencja Kościoła w zamyśle Boga Ojca. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       25
B. Zwołanie ludu Izraela przez Jahwe. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                28

1. Przymierze z Abrahamem i w Mojżeszu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         28
2. Namiot Spotkania i Świątynia Jerozolimska typami Kościoła . . . . . . . . . .         31
3. Wierna „Reszta” przez łaskę. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   33

C. Nowe i wieczne Przymierze Jezusa Chrystusa. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       37
1. Królestwo Boże a Kościół. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     37
2. Uczniowie i uczennice, a kolegium Dwunastu. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     39
3. Szymon – Piotr: pierwszy wśród apostołów. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       42
4. Ostatnia Wieczerza – Nowe Przymierze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         43
5. Męka, śmierć i zmartwychwstanie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              45

D. Kościół Ducha Świętego. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       48
1. Pięćdziesiątnica. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             49
2. Popaschalna wspólnota. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       51

E. Eschatyczna pełnia. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            53

III. ROZWÓJ EKLEZJOLOGII KATOLICKIEJ. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 59
o. Andrzej Napiórkowski

A. Charyzmatyczna wspólnota pierwszych wieków. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     59
B. Powstanie państwa kościelnego w VIII w.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          60
C. Rozkwit instytucjonalnego ujęcia Kościoła średniowiecza. . . . . . . . . . . . . . .              60
D. Niewidzialna wspólnota w postulatach reformacji. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    62



Spis treści

6

E. Sobór Trydencki: „społeczność doskonała”. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          63
F. Oświeceniowe herezje. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          64
G. Odrodzenie nauki o Kościele w XIX i XX w.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        65
H. Misterium Kościoła: Drugi Sobór Watykański. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      67
I. Eklezjologia posoborowa. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        68

IV. ZNAKI PRAWDZIWOŚCI KOŚCIOŁA. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 73
ks. Józef Morawa

A. Odkrywanie znamion Kościoła w jego dziejach. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      73
1. Znamiona a wiara w Kościół. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76
2. Sposób prezentacji znamion. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   76

B. Jedność. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     77
1. Treść pojęcia. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               77
2. Refleksja biblijno‑historyczna. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  78

a. W Starym Przymierzu. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     78
b. W działalności Jezusa Chrystusa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             79
c. W pierwotnym Kościele. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    80
d. Świadectwo św. Pawła. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     81
e. Świadomość i realizacja jedności Kościoła na przestrzeni wieków. . . . .    82
f. Ruch ekumeniczny a jedność Kościoła. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         86

C. Świętość. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    89
1. Treść pojęcia. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               89

a. Kościół niezachwianie święty. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                89
b. Święty Kościół grzeszników. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 91

2. Refleksja biblijno‑historyczna. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  92
a. W Starym Testamencie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    92
b. W osobie i zamyśle Chrystusa. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               93
c. W pierwotnym Kościele. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    94
d. Świadomość i realizacja świętości na przestrzeni wieków . . . . . . . . . . .          95

3. Świętość w Kościele katolickim dziś. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             97
a. Kościół uświęcający się i uświęcający. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          97
b. Źródła i środki uświęcania. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  98
c. Charyzmaty i ruchy . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      100
d. Znamię świętości w ekumenii . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              101

D. Katolicki (powszechny). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       102
1. Treść pojęcia. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              103
2. Refleksja biblijno‑historyczna. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 104

a. W Starym Testamencie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   104
b. W nauce Jezusa Chrystusa i pierwotnym Kościele. . . . . . . . . . . . . . . .               105
c. Pojęcie uniwersalności katolickiej w Kościele apostolskim. . . . . . . . . .         105

3. Wybrane problemy związane z powszechnością Kościoła. . . . . . . . . . . . 106
a. Odnowienie świadomości misyjnej Kościoła . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   106
b. Kościół powszechny a Kościoły partykularne. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   107
c. Powszechność Kościoła a ekumenia. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          109



Spis treści﻿

d. Przynależność do Kościoła. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 110
e. „Poza Kościołem nie ma zbawienia”. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          114

E. Apostolskość . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               115
1. Treść pojęcia. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              116

a. Istota apostolstwa. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        116
b. Apostolskość Kościoła. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    117
c. Biskupi jako następcy apostołów . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            117
d. Świadomość apostolstwa. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  118

2. Uzasadnienie historyczno‑teologiczne. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          119
a. Rola Piotra w pierwotnym Kościele i sukcesja jego urzędu . . . . . . . . .        120
b. Sukcesja biskupów w Kościele poapostolskim. . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  124

3. Urząd apostolski w Kościele we współczesnej myśli teologicznej. . . . . . .      126
a. Kolegium Biskupów. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      126
b. Papież a kolegium biskupów . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               127

F. Maryja Boża Rodzicielka figurą Kościoła. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          130
1. Wzajemne odniesienie Maryi i Kościoła . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        131
2. „Maryjna” i „Piotrowa” zasada Kościoła . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         133
3. Maryja jako osobowe świadectwo pełnej świętości Kościoła. . . . . . . . . . .          134
4. Maryja jako znak nadziei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    135
5. Maryja Matką Kościoła . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     136
6. Cześć Najświętszej Maryi w Kościele. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           137

V. KOŚCIOŁY W CHRZEŚCIJAŃSTWIE. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 139
o. Andrzej Napiórkowski OSPPE

A. Kościoły „katolickie”. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          139
1. Starokatolickie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            140
2. Wschodnie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               141

a. Przedchalcedońskie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      141
b. Prawosławne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           142

B. Protestanckie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               143
1. Luterańskie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               145
2. Reformowane. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             146
3. Ewangelickie Unie Kościołów . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                147
4. Ewangelickie Wolne Kościoły . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                147

C. Anglikańskie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               151
D. Ekumeniczny dialog odsłania prawdę o Kościele. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    151

ZAKOŃCZENIE. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 157

WYKAZ SKRÓTÓW. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 161





9

Kościół Chrystusowy, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski,  
Kraków 2019, s. 9–11 (Teologia Fundamentalna, 4) 
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374388368.01

Wprowadzenie
01

W naszym podręczniku Teologii fundamentalnej chcemy ukazać, że poszu-
kiwanie Boga zostało głęboko wpisane w ludzką kondycję, co więcej, jest ono 
racjonalnie uzasadnione (tom I). Znajduje swe ujście w religiach, przez które 
człowiek szuka kontaktu i zjednoczenia ze Stwórcą. Porównanie wielkich reli-
gii świata z chrześcijaństwem ujawniło jego oryginalność, która polega na tym, 
że jako jedyna religia odwołuje się nie tylko do ulotnych i pośrednich objawicieli 
Absolutu, ale upatruje swego bezpośredniego Objawiciela w Bogu, który sam 
staje się człowiekiem (tom II). Analiza chrześcijańskiej koncepcji Objawienia 
doprowadziła nas do stwierdzenia, że jego pełnię stanowi Jezus. Historyczność 
postaci Jezusa jest dobrze zakotwiczona w źródłach i nie podlega dyskusji. Jezus – 
Bóg, który stał się człowiekiem, zaangażował się w dialog ze światem ludzi. Nie 
tylko nawiązał z nimi kontakt, ale ofiarował im swe życie. Jego zmartwychwsta-
nie po śmierci krzyżowej obrazuje życie boskie, w którym mają swój udział Jego 
naśladowcy (tom III).

W konsekwencji pojawia się pytanie: w jaki sposób człowiek ma przystęp 
do Objawienia – daru życia w Bogu? Stawia nas ono przed nauką o Kościele, 
czyli eklezjologią. Właśnie ona stanowi treść niniejszego, czwartego tomu nasze-
go podręcznika. Będziemy się starać ukazać w nim Kościół jako rzeczywistość 
bosko‑ludzką, jako przestrzeń zbawienia w świecie i dla świata, w której człowiek 
przebywa we wspólnocie miłości z Bogiem, z innymi ludźmi i światem natury.

Pierwszy rozdział sprowadza się do niełatwego pytania o Kościół, zwłaszcza 
dzisiaj, gdy rzeczywistość pokazuje nam dziesiątki różnych Kościołów w łonie 
samego chrześcijaństwa. Jak zatem się ustosunkować do tego fenomenu, skoro 
większość wspólnot kościelnych rości sobie prawa do bycia tym jednym, jedynym 
Kościołem Jezusa, który On przewidział jako historyczną kontynuację swego 
zbawczego dzieła tu na ziemi?

Zasadnicze zagadnienia eklezjologii: geneza Kościoła, jego natura i misyjne 
posłanie w świetle Objawienia judeo‑chrześcijańskiego zostają zaprezentowane 
w drugim rozdziale. Pytamy tu o początki Kościoła, jego posłannictwo w świetle 



Wprowadzenie

10

Objawienia, a zatem w ujęciu Pisma Świętego i Tradycji. Właściwe i odpowie-
dzialne próby opracowania tych zagadnień stają się możliwe po uwzględnie-
niu najnowszych osiągnięć nauk biblijnych i, naturalnie, w oparciu o doktrynę 
Vaticanum II. Sytuowanie początków Kościoła w jakimś określonym punkcie 
dziejów zbawienia zawsze budziło kontrowersje. Jednakże spojrzenie na Kościół 
jako narzędzie zbawienia pozwala jego genezę wpisać w odwieczny zamysł 
Trójjedynego Boga i mówić o jego preegzystencji, która ujawniła się najpierw 
w ludzie Izraela, a następnie w osobie i czynie Jezusie Chrystusa, a uskutecznia 
się nieustannie na drodze ku eschatycznej pełni w Duchu Świętym.

Kolejny rozdział prezentuje historyczny rozwój eklezjologii katolickiej: poczy-
nając od głównych etapów kształtowania się doktryny eklezjologicznej w czasach 
patrystycznych, poprzez rozumienie Kościoła w średniowieczu jako społeczności, 
aż do eklezjologii instytucjonalnej i odrodzenia myśli o Kościele, które przyniósł 
ze sobą II Sobór Watykański.

Czwarty rozdział jest poświęcony znakom prawdziwości Kościoła, a ściślej 
kryteriom jej rozpoznawania. Pytamy, dzięki jakim znakom można stwierdzić, 
że wspólnota wierzących, samodefiniująca się jako Kościół Jezusa Chrystusa, jest 
tożsama z wizją swego Założyciela? Czy dzisiejszy Kościół jest tym, którego 
pragnął Chrystus? Tak postawione pytanie przewijało się nieustannie w całej 
historii Kościoła i dziś także należy do najważniejszych, gdy idzie o uzasad-
nienie jego tożsamości. Do takich podstawowych znaków zaliczamy jedność, 
świętość, powszechność (katolickość), apostolskość i maryjność. Na ile zatem 
współczesna postać Kościoła realizuje owe znamiona, które jawią się jako dar 
i zadanie, na tyle jest ona autentyczną i wiarygodną wspólnotą, dającą się pro-
wadzić Duchowi Jezusa.

Aby lepiej rozpoznawać Chrystusa w siostrach i braciach tworzących dyna-
miczną wspólnotę prawdziwego Kościoła, czyli ostatecznie zgłębiać tajemnicę 
Jego samego, należy bez wątpienia pielgrzymować z Maryją. Nie bez uzasadnio-
nych podstaw Sobór Watykański II swoją Konstytucję dogmatyczną o Kościele 
kończy VIII rozdziałem poświęconym błogosławionej Maryi Dziewicy w tajem-
nicy Chrystusa i Kościoła. Ona, stając się Bożą Rodzicielką, związała się także 
głęboko z Kościołem i Jej macierzyństwo w ekonomii łaski trwa nieustannie – 
aż do wiekuistego dopełnienia się zbawienia wszystkich wybranych. W porządku 
wiary, miłości i doskonałego zjednoczenia z Chrystusem jest ona pierwowzorem 
(typus) Kościoła.

Ostatni, piąty rozdział podejmuje tematykę Kościołów chrześcijańskich. Fakt 
istnienia ponad trzystu Kościołów chrześcijańskich to przede wszystkim skutek 
bolesnych podziałów, które pojawiły się już wielokrotnie w dziejach chrześci-
jaństwa. Jest tu więc najpierw mowa o Kościołach „katolickich”, czyli staro-
katolickich i wschodnich, które są Kościołami w sensie ścisłym i znajdują się 



﻿

bardzo blisko, patrząc z pozycji doktrynalnych, Kościoła rzymskokatolickie-
go. W wyniku XVI‑wiecznych ruchów reformacyjnych doszło do powstania 
Kościołów protestanckich. W niniejszym opracowaniu omówiono jedynie ich 
największych przedstawicieli (luterańskie, reformowane, Ewangelickie Unie 
Kościołów i Ewangelickie Wolne Kościoły). Ze względu zaś na swoją specyfikę 
odrębnie zostały potraktowane Kościoły anglikańskie. W naszej prezentacji tej 
różnorodności chrześcijaństwa uwypuklamy, jak wielkim wyzwaniem czasów, 
ujawnianym nam przez Ducha Jezusa, jest dążenie do wzajemnego pojednania 
wszystkich sióstr i braci w wierze i do odzyskania utraconej zewnętrznej, wi-
dzialnej jedności Kościoła.





13

Kościół Chrystusowy, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski,  
Kraków 2019, s. 13–22 (Teologia Fundamentalna, 4) 
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374388368.02

I. Pytanie o kościół
o. Andrzej Napiórkowski OSPPE

02

Objawienie judeo‑chrześcijańskie swój szczyt i pełnię znalazło w osobie 
Jezusa, który jest Mesjaszem. Gdy chcemy Go odkryć, to  zaraz na początku 
stwierdzamy, iż dotarcie do historycznego Jezusa z Nazaretu nie wyczerpuje 
całego bogactwa Jego osoby i dzieła. Przede wszystkim należy Go postrzegać 
jako Chrystusa. Pytamy zatem już nie tylko o rozumowe przesłanki, lecz o wiarę. 
Tego wyższego stopnia poznania swojej tożsamości Jezus oczekuje od swoich 
wyznawców. Pod Cezareą Filipową postawił pytanie apostołom: „A wy za kogo 
mnie uważacie?” (Mt 16, 15). To wspomagana rozumem wiara, jaką wyzna-
je św. Piotr, a wraz z nim Kościół wszystkich czasów, jest właściwym sposo-
bem przeniknięcia do  tego misterium: „Ty jesteś Mesjasz, Syn Boga żywego” 
(Mt 16, 16). Jezus, poruszony wyznaniem Piotra, stwierdza, iż nie objawiły mu 
tego „ciało i krew”, ale Ojciec niebieski. Wyrażenie „ciało i krew” oznaczają ca-
łego człowieka i naturalną drogę poznania. Aby zatem odpowiednio dotrzeć 
do osoby Jezusa Chrystusa i Jego zbawczego dzieła, nie można poprzestać na in-
telektualnej refleksji. Niezbędna jest, pochodząca od Ojca Niebieskiego, łaska 
Objawienia udzielana we wspólnocie wiary Kościoła1. Stąd pytanie o  Jezusa 
Chrystusa, będącego samą istotą chrześcijaństwa, staje się jednocześnie pytaniem  
o Kościół.

Odpowiedzi na te pytania próbuje udzielić teologia fundamentalna w nauce 
o Kościele. Eklezjologia fundamentalna posługuje się w swoisty sposób ukierun-
kowaniem historyczno‑empirycznym i uwypukla „strukturalną ciągłość” między 
misją Jezusa z Nazaretu a Kościołem, podkreślając wolę Jezusa w ustanawianiu 
królestwa Bożego, do czego jest konieczny lud stanowiący widzialny jego aspekt. 
Kościół zatem staje się wiarygodny, o ile tkwi w Chrystusie. W swoich znamio-
nach (jeden, święty, powszechny, apostolski, maryjny), które jawią się jako dar 
i zadanie, jest on wezwany do nieustannej reformy i odnowy ze względu na swą 

1 � Por. Jan Paweł II, List Apostolski „Novo Millennio Ineunte” (6. 01. 2001), [w:] „L’Osservatore 
Romano” (2001), nr 19–20, s. 10.



I. Pytanie o kościół

14

złożoność. Świadectwo ochrzczonych staje się najbardziej przekonującym ar-
gumentem na rzecz wiarygodności Kościoła.

Współczesna eklezjologia fundamentalna, ujmująca Kościół jako znak wia-
rygodności, wychodzi więc od aspektu pośredniczenia w wierze i dlatego zaj-
muje się najpierw problemem wiary ludu Bożego (credere ecclesiam, Kościołem 
jako podmiotem wiary), aby następnie wskazać jego miejsce w wierze (credere 
[in] ecclesiam, czyli Kościół jako przedmiot wiary). Dokonuje się tu także przej-
ście od Jezusa Chrystusa do Jego wspólnoty. W ten sposób przybliża się ujęcie 
wiarygodności na nowej drodze empirycznej, będącej dzisiaj jej paradygmatem 
i próbuje się przezwyciężyć obiegowe, a fałszywe hasło: „Chrystus – tak, Kościół – 
nie”2. Wiarygodność zatem wprost wiąże się ze świadectwem życia: im bliżej 
kościelnej codzienności Duchowi Jezusa, tym wyraźniejsze i pewniejsze Jego 
prowadzenie. Tożsamość i  posłanie Kościoła odsłaniają się w  jego obecności, 
i  to nie tylko wtedy, kiedy naucza, lecz o wiele bardziej, gdy żyje tym, czego 
naucza. Przepowiadanie i świadectwo tłumaczą zatem dar i odpowiedzialność 
Kościoła w konfrontacji ze światem3.

Jednakże zarówno przepowiadanie i  świadectwo Kościoła stają się nieau-
tentyczne w  oczach świata, gdy z  całą wyrazistością ujawniają się głębokie 
nieprawomocne podziały w  łonie wspólnoty kościelnej. Należy skonstatować 
smutny fakt, iż  postronny obserwator ma dziś do  czynienia z  rozbiciem Ko-
ścioła Chrystusowego. Ten brak zewnętrznej jedności jest tym bardziej god-
ny pożałowania, iż  wiele wspólnot rości sobie pretensje do  bycia jedynym 
autentycznym, odmawiając naturalnie innym tego prawa. Gdzie jest zatem 
ten jeden prawdziwy? A  może święta tajemnica jedności Kościoła sprowa-
dza się jedynie do  jego jedności wewnętrznej (ontycznej)? Jeśli tak, to  ra-
zem z  apostołem Pawłem wolno zapytać o  podzielenie samego Chrystusa  
(por. 1 Kor 1, 13).

Z kolei bogactwo Objawienia, choć przyjmuje jeden Kościół Chrystusa, być 
może dopuszcza różnorodność kościelnych wyznań, aby wzmacniać wewnętrzną 
jedność ze Zbawicielem? Może istnieje uprawomocniony podział, który w pojed-
nanej różnorodności zakłada jedność w wielości? Cała ta złożona problematyka, 

2  �Por. G. Horst, Gott ja, Kirche nein. Antworten auf 66x Kritik, Aachen 1997, t. 1, s. 121–178; 
M. Rusecki, Dlaczego niektórzy akceptują Chrystusa, a odrzucają Kościół?, [w:] tenże (red.), 
Problemy współczesnego Kościoła, Lublin, 1996, s. 107–116; zob. Ł. Kamykowski, Dlaczego 
Chrystus? Dlaczego Kościół?, Kraków 1992; zob. S. Pié‑Ninot, Introduzione all ’Ecclesiologia, 
Casale Monferrato 1994; zob. H. Blüml, Ja zur Kirche. Eine Streitschrift wider die modischen 
Vorwürfe gegen die katholische Kirche, Regensburg 1994.

3  �Por. M. Crociata, Teologia fondamentale. La Chiesa, Casale Monferrato 1991, s. 16; H. Se-
weryniak, Sposoby uzasadniania wiarygodności Kościoła w nowszej literaturze teologicznej, 
[w:] T. Dola (red.), Wiarygodność Kościoła, Opole 1997, s. 27–48.



15

A. Czy Kościół jest niezbędny?

łącznie z kwestią konieczności istnienia Kościoła, będzie stanowić treść teolo-
gicznej refleksji pierwszego rozdziału podręcznika.

A. Czy Kościół jest niezbędny?

Pytanie o potrzebę Kościoła staje się niełatwą kwestią, ogniskującą się w pro-
blematyce sensu jego istnienia. Jest to  jednocześnie klucz do całej eklezjolo-
gii. Każda odpowiedź na pytanie o konieczność jego istnienia będzie zaledwie 
fragmentaryczna. Opowiadając się ostatecznie pozytywnie za niezbywalnością 
Kościoła, należy stwierdzić, iż Chrystus planował jego zaistnienie po  to, aby 
służył Jego Duchowi tworzącemu mistyczne ciało Chrystusa. Kościół jest nie-
zbędny ze względu na swoją podstawową funkcję – powszechnego sakramentu 
zbawienia w świecie i dla świata.

1. Zasada soteriologiczna

Człowiek nie jest istotą nieskończoną, ale otwiera się na nieskończoność. 
Oznacza to, iż w swoich pragnieniach i dążeniach kieruje się nieustannie ku cze-
muś, co go niezmiernie przerasta. Łaknie wybawienia nie tylko z dręczących go 
zewnętrznych sytuacji, ale ostatecznie chce być wybawionym od siebie samego. 
Człowiek dąży do zbawienia. Pozbywając się w końcu wszelkich iluzji, dochodzi 
on do przekonania, iż źródło jego wybawienia musi znajdować się poza nim sa-
mym. Zwraca się więc do Boga, szuka Go, gdyż pragnie nawiązać z Nim kontakt.

Idee zbawienia występują we wszystkich cywilizacjach i  ich religiach. Jeśli 
sięgniemy do myśli greckiej, to w historycznej rekonstrukcji stwierdzimy, iż na-
dzieja zbawienia była ściśle powiązana z poglądami filozoficznymi dotyczącymi 
natury i przeznaczenia człowieka. Szczególną rolę odegrały prądy filozoficzno

‑religijne zainicjowane przez Platona (427–347 przed Chr.), poglądy stoików 
i neopitagorejczyków. Poszukiwanie zbawienia i różnorodne techniki wyzwalania 
się człowieka rozbudowano zwłaszcza w tzw. misteriach greckich i hellenistycz-
nych (eleusyńskie, dionizyjskie, ku czci bóstwa słońca Mitry, gnostyckie). W te 
nurty wpisują się także praktyki buddyjskie zwane „drogą wyzwolenia”. Buddyzm 
nie ma bogów, wiary i kultu, ale sprowadza się do samowyzwolenia z trojakiego 
cierpienia (pragnienia rozkoszy, stawania się i przemijania). Te sposoby wyzwa-
lania się nie odwołują się do łaski pochodzącej z zewnątrz, lecz mają się speł-
nić ludzkim wysiłkiem (autosoteryzm). Całkowicie odmienną ideę zbawienia 
od występującej w religiach pogańskich proponują religie monoteistyczne (ju-
daizm, chrześcijaństwo i islam), które wyzwolenie człowieka dobitnie przypisują 



I. Pytanie o kościół

16

jedynie Bogu, negując samozbawienie, chociażby poprzez stosowanie najbardziej 
wyszukanych metod (rytów wtajemniczenia, wygaszenie pragnień, tajemną wie-
dzę, ekstatyczne tańce). Szczególną odrębność i wyjątkowość widać zwłaszcza 
w chrześcijaństwie, głoszącym tajemnicę wcielenia odwiecznego Boga, który 
jako Mesjasz uwalnia człowieka od grzechów. Jest nim Jezus Chrystus, który 
nie przestając być Bogiem, stał się człowiekiem.

Chrześcijańską teologię zbawienia w całym jej bogactwie i wieloaspektowości 
odnajdujemy w Piśmie Świętym, które wprowadza w zupełnie nowy świat myśli, 
obrazów i symboli. Biblijna teologia zbawienia ukazuje chrześcijaństwo jako re-
ligię soteryjną. Po pierwsze głosi ona, że inicjatorem zbawienia jest Bóg, który 
pochylając się z miłości nad nędzą, nieszczęściem i grzechem człowieka, inter-
weniuje w historię i zbawia. Bóg zbawił ludzkość i świat przez śmierć i zmar-
twychwstanie swojego Syna, Jezusa Chrystusa. To zatem Bóg jako pierwszy 
w nadmiarze swej miłości wyszedł ku człowiekowi, uniżył się i ofiarował mu zba-
wienie, które polega nie tylko na wyzwoleniu z grzechu, ale też na obdarowaniu 
szczególnymi dobrami. Odkupienie to dar, niczym przez człowieka niezasłużony. 
Religie pozabiblijne utrzymywały, iż Bóg wyzwala człowieka z materii (ciała) lub 
historycznie złego świata, zaś objawienie chrześcijańskie mówi o wyzwoleniu ze 
zła moralnego, z grzechu, co wprowadza drugi aspekt jego soteryjności: człowiek 
dostępuje zbawienia nie przez negację swojej materialności czy ucieczkę od świata, 
lecz poprzez zwrot ku Synowi Bożemu, który wszedł w konkretne miejsce i czas 
świata. Stąd odkupieńcze dobra są przez Boga umieszczone w ludzkiej historii.

Ponadto odkupienie obejmuje całego człowieka, tak w wymiarze biologicznym, 
psychicznym, jak i duchowym. Powszechne i pełne zbawienie nastąpi dopiero 
w momencie powszechnego zmartwychwstania (por. 1 Kor 15, 54), gdy powtórnie 
przyjdzie chwalebny Chrystus (paruzja) jako pierwszy zmartwychwstały spośród 
tych, co pomarli. Zbawienie zatem rozciąga się na doświadczenie jednostkowe 
oraz wspólnotowe, obejmuje człowieka i kosmos. Biblia wyklucza indywiduali-
styczne rozumienie zbawienia, bo choć człowiek zbawia się jako osoba, czyni 
to jednak we wspólnocie ludu Bożego4.

2. Jezus Chrystus – Prasakrament, Kościół – sakrament 
podstawowy

Jezus Chrystus w swojej osobie i dziele jest odczytywany właściwie dopiero 
wówczas, gdy widzi się Go jako całkowitą i pełną realizację powszechnej woli 
zbawczej Boga. Ponieważ Bóg jest Stwórcą wszystkich ludzi, dlatego pragnie ich 

4  �Por. J. Kudasiewicz, Chrześcijaństwo religią zbawienia, [w:] M. Rusecki (red.), Być chrześci‑
janinem dziś, Lublin 1992, s. 190–212.



17

A. Czy Kościół jest niezbędny?

zbawienia. Te zbawcze moce, wysłużone męką, śmiercią i zmartwychwstaniem 
Jezusa, pozostawił On w gestii wspólnoty wierzących, uznających Jego Syna 
za Mesjasza. Eklezjologia odnajduje się w chrystologii. Wspólnota, którą gro-
madzi Duch Jezusa, jest znakiem i narzędziem zbawienia dla swoich członków, 
ale też dla całego świata. Ukonkretnione i uhistorycznione zbawienie Chrystusa 
jest zatem udzielane w Jego Kościele i przez Jego Kościół, którego wielowątkowe 
dzieje sięgają swymi korzeniami nie tyle historii Izraela jako narodu wybranego 
czy też ofiary pierwszego sprawiedliwego Abla, lecz stworzenia świata i komunii 
pierwszych ludzi z Bogiem. On bowiem zawsze pragnął, aby wszyscy ludzie – 
jako Jego dzieci – doszli do pełnego poznania i mieli udział w Boskiej naturze, 
czyli posiadali życie Boże oznaczające więcej niż wieczność.

Eklezjologia pragnie wykazać, iż Kościół jest właściwym przedłużeniem inten-
cji i dzieła Jezusa z Nazaretu, który powołał go do istnienia. W tym celu wypra-
cowała ona podczas II Soboru Watykańskiego (1962–1965) kategorię Kościoła 
jako sakramentu, wyrażającą z jednej strony jego instrumentalność, czyli misję 
przekazywania Bożego zbawienia, a z drugiej instytucjonalność i duchowość. Ta 
kategoria prezentuje podwójną wartość: wewnętrzną (Kościół staje się początkiem 
sakramentów) oraz zewnętrzną (Kościół pośredniczy w misji zbawienia świata). 
Oba aspekty są wyraźnie potwierdzone przez Sobór Watykański II, który określa 
teandryczną naturę wspólnoty eklezjalnej5: 

Jest on bowiem ludzki i jednocześnie boski, widzialny i wyposażony w dobra niewidzialne, 
żarliwy w działaniu i oddany kontemplacji, obecny w świecie, a jednak pielgrzymujący. 
Wszystkie te właściwości posiada w taki mianowicie sposób, że to, co ludzkie, jest podpo-
rządkowane Bożemu i skierowane do Bożego, widzialne do niewidzialnego, życie czynne 
do kontemplacji, a to, co doczesne – do miasta przyszłego, którego szukamy6.

Z tajemnicy wcielenia wypływają dwie natury zawarte w jednej osobie Jezusa 
jako Boga i Człowieka. Od chwili inkarnacji staje się On prasakramentem, w któ-
rym ludzie mają przystęp do Ojca Niebieskiego, a ich Stwórca staje się jednym 
z nich. Bóg przyjmuje w swoim odwiecznym Synu ludzką naturę, aby wywyższyć 
rodzaj ludzki do boskiego poziomu, wskutek czego stajemy się Jego adoptowany-
mi dziećmi. Posługując się tą analogią, wolno ujmować Kościół jako sakrament 
podstawowy o złożonej strukturze duchowo‑materialnej. Oba elementy nie 

5  �Por. S. Pié‑Ninot, Kościół jako ostatni etap historii zbawienia, [w:] M. Rusecki i inni (red.), 
Chrześcijaństwo Jutra. Materiały II Międzynarodowego Kongresu Teologii Fundamentalnej. 
Lublin, 18–21 września 2001, Lublin 2001, s. 411; M. Crociata, Teologia fondamentale. 
La Chiesa, s. 21–28.

6  �KL 2.



I. Pytanie o kościół

18

mogą istnieć samodzielnie, gdyż wtedy Kościół zatraciłby swoją naturę. Właśnie 
tutaj najwyraźniej rysuje się podstawowa funkcja Kościoła jako powszechnego 
sakramentu zbawienia7: 

Wyposażona zaś w organa hierarchiczne społeczność i zarazem mistyczne Ciało Chrystusa, 
widzialne zrzeszenie i wspólnota duchowa. Kościół ziemski i Kościół – bogaty w dary 
niebiańskie – nie mogą być pojmowane jako dwie rzeczy odrębne, przeciwnie, tworzą one 
jedną rzeczywistość złożoną, która zrasta się z pierwiastka boskiego i ludzkiego. Dlatego 
też na zasadzie bliskiej analogii upodabnia się ona do tajemnicy Słowa Wcielonego. Jak 
bowiem przybrana natura ludzka służy Słowu Bożemu za żywe narzędzie zbawienia, nie-
rozerwalnie z Nim zjednoczone, nie inaczej też społeczny organizm Kościoła służy oży-
wiającemu go Duchowi Chrystusowemu ku wzrastaniu ciała (por. Ef 4, 16)8.

W ten sposób soborowa konstytucja wpisuje Kościół w ciągłość dzieła zba-
wienia wypełnionego przez Chrystusa, a szczególnie w nawiązaniu do wylania 
Ducha Świętego – pierwszego daru ofiarowanego wierzącym. W tym sensie 
można rozumieć Kościół jako sakrament Ducha (jak podają np. W. Kasper, 
G. Sauter, M. Semerraro, M. Kehl). Jako taki jest on zawsze poza samym sobą, 
ukierunkowany na Ducha Chrystusa. To Duch Święty jest przyczyną, która spra-
wia, iż Kościół staje się sakramentem, czyli „sprawia to, co oznacza”, aktualizu-
je swój podwójny charakter: bycie narzędziem przyczynowo‑komunikacyjnym 
(causat: O. Sammelroth, A. Antón) i bycie znakiem oznaczająco‑ujawniającym 
(significando: K. Rahner, L. M. Chauvet9.

B. Jeden Kościół a wielość Kościołów

Podział chrześcijaństwa na wielkie Kościoły wyznaniowe i na wiele mniej-
szych osobnych grup kościelnych jest smutnym faktem, wobec którego trudno 
przejść obojętnie. Wyznawcy Chrystusa, ale i świat znajdują dziś nie tylko jeden 

7  �Por. F. A. Sullivan, Salvation outside the Church? Tracing the history of the catholic respon‑
se, London (by Geoffrey Chapman) 1992, s. 141–161; A. Śliwiński, Extra Ecclesiam salus 
nulla, [w:] EK, t. 4, k. 1474–1475; J. Kracik, „Poza Kościołem nie ma zbawienia”. Historia 
pojmowania prawdy, „Znak” 44 (1994), nr 5, s. 22–32.

8  �KK 8.
9  �Por. S. Pié‑Ninot, Kościół jako ostatni etap historii zbawienia, [w:] M. Rusecki i inni (red.), 

Chrześcijaństwo Jutra, dz. cyt., s. 433–435; Cz. Bartnik, Kościół Jezusa Chrystusa, Wrocław 
1982; M. Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, Würzburg 1993; tenże, Wohin geht 
die Kirche? Eine Zeitdiagnose, Freiburg i. Br. 1996.



19

B. Jeden Kościół a wielość Kościołów

Kościół. Żyjemy w sytuacji eklezjalnego pluralizmu. Chrześcijaństwo, obejmują-
ce aktualnie jedną trzecią ludności świata (2 mld 300 mln), składa się z licznych 
Kościołów i wspólnot kościelnych. Wśród chrześcijan największą grupę tworzą 
katolicy (1 mld 300 mln). Według danych z 2019 r. Światowa Rada Kościołów 
zrzesza 350 wspólnot kościelnych ewangelickich, wschodnich i prawosławnych 
oraz anglikańskich i innych10. Ta wielość stanowi potężne wyzwanie dla ruchu 
ekumenicznego. Była już ona rozpoznawana w Nowym Testamencie, gdzie prze-
cież jedno, niezmienne apostolskie dziedzictwo wyrażało się w wielości form 
doktrynalnych i liturgicznych. Ta wielość wynikła z różnorodnych kulturowych 
i politycznych uwarunkowań świata, z których Duch Pański powoływał człowieka 
do wspólnoty, a równocześnie posyłał uczniów Chrystusa do różnych zakątków 
świata. Chrześcijaństwo jest najbardziej rozproszoną religią na globie ziemskim. 
Stąd istnieją dzisiaj różnorakie sposoby przepowiadania Ewangelii i przedsta-
wiania jej tajemnic. Nie dziwią odmienne formy wyrażania kościelnej dyscypli-
ny, prawd dogmatycznych, udzielania sakramentów i spełniania liturgicznych 
czynności. Z tego powodu pojawiły się różne Kościoły partykularne, które choć 
niejednakowo, to wyrażają jedną Owczarnię Chrystusa. Przy tej wielości idzie 
jednak o taką różnorodność, która wyrasta z podwójnego ruchu: Kościołów par-
tykularnych ku sobie i ku Kościołowi powszechnemu. Albowiem to we wspólno-
tach partykularnych istnieje i z nich się składa jeden, jedyny Kościół katolicki11.

Dlatego jedność należy postrzegać jako uprawomocniony związek różnorod-
ności. Napięcie między jednością a różnorodnością należy także zachować w kon-
tekście eklezjologicznym. O jedności bowiem może być mowa jedynie wówczas, 
gdy nie traci się z pola widzenia różnorodności. Unifikacja i różnorodność stoją 
przez to wobec siebie w pozytywnej relacji: tworzą dwa pola jedności.

Jednakże obok tego uprawomocnionego pluralizmu eklezjalnego istnieje 
wielość nieprawomocna, niszcząca kościelną jedność i katolickość, wynikająca 
z pragnienia władzy i dominacji jednych nad drugimi. Nieprawomocny plura-
lizm Kościołów powstaje wówczas, gdy teologiczne i kościelne myślenie traci 
z oczu posłanie Kościoła w całości Ewangelii oraz nie rozpoznaje szerokości 
i wielkości orędzia w  jego sile asymilacji i  integracji, oraz w sytuacji rozwoju 
życia Kościołów partykularnych w organizacyjnych i konkretnych przejawach 
w całkowitej izolacji12.

10  �Por. A. Napiórkowski, Teologia jedności chrześcijan, Kraków 2011, s. 36–43. Warto dodać, 
iż Kościół rzymskokatolicki nie jest członkiem Światowej Rady Kościołów, lecz współ-
pracuje z nią na różnych płaszczyznach.

11  �Por. KK 23; J.‑M. Tillard, Eglise d’eglises, Paris 1987; tenże, L’Eglise locale, Paris 1995.
12  �Por. H. Döring, Grundriss der Ekklesiologie. Zentrale Aspekte des katholischen Selbstverständnis 

und ihre ökumenische Relevanz, Darmstadt 1986, s. 185–189.



I. Pytanie o kościół

20

W sakramentalnym rozumieniu Kościoła jako znaku i narzędzia – z pozycji 
rzymskokatolickiej – jest on widziany jako kontynuacja inkarnacji. Jednakże 
to rozumienie nie jest wolne od krytyki czy też różnych podejść do takiej wizji. 
Kościół jest widziany per analogiam jako wcielenie, co ujawnia się w widzial-
nych strukturach działającego Ducha Chrystusa13. Tak więc communio eklezjalne 
jest ostatecznie ugruntowane w komunii trynitarnej. Kościół jest – jak wyraża 
się św. Cyprian – ludem połączonym jednością Ojca, Syna i Ducha Świętego. 
Źródłem jedności Kościoła jest Przenajświętsza Trójca, stanowiąca jej przyczy-
nę wzorczą, a zarazem sprawczą. Oznacza to, że jedność kościelna podobna jest 
do jedności trynitarnej, gdyż kształtuje ją Trójca Święta. Dokonuje tego Bóg 
Ojciec przez odwieczny plan zbawienia wraz z Chrystusem, Wcielonym Synem 
Bożym, który go urzeczywistnia razem z Duchem Świętym jako zasadą i współ-
realizatorem tego dzieła w Kościele. Jako communio obejmujące wszystkie ludy, 
rasy, klasy i pokolenia jest Kościół jednym ludem mesjańskim, widzialnym sakra-
mentem jedności ludzkości14. W tej pełnej napięcia, ale niezbywalnej jedności jawi 
się jako instytucja i wydarzenie, struktura i życie, prawo i duch, grzech i świętość. 
Stanowi on dziejową i społeczną konkretyzację chrześcijaństwa15.

Istota Kościoła wyraża się w jego istotowych przymiotach, wymienionych 
w wyznaniu wiary Soboru Konstantynopolitańskiego z 381 roku. Kościół jest 
jeden, święty, katolicki i apostolski. Cechy te są równocześnie znakami jego praw-
dziwości (notae ecclesiae). Z ich pomocą nie można wprawdzie nikomu go zade-
monstrować, ale wynika z nich całościowa budowla, która przez swoją spoistość 
i sensowność posiada siłę przekonywania. Jedność Kościoła to istotny element 
(przymiot) niewidzialnej i widzialnej struktury, polegający na wewnętrznej jed-
nolitości jego zasadniczych składników. Razem z pozostałymi trzema znakami 
jedność stanowi kryterium prawdziwości Kościoła i wiąże się istotowo z jego 
jedynością, czyli niepowtarzalnością jako Chrystusowej wspólnoty zbawienia16.

Podział jednego Kościoła na wiele różnych konfesji, który uwidocznił się 
szczególnie w 1054 r. w oddzieleniu się Rzymu od Bizancjum oraz w reforma-
cyjnych ruchach w XV i XVI w., jest dziejową tragedią, zgorszeniem i skutkiem 
ludzkiej winy. Wysiłki na rzecz przywrócenia zniszczonej jedności w jej wi-
dzialnym wymiarze są zatem próbami sprostania jednemu z większych wyzwań 
dla podzielonych Kościołów i wspólnot kościelnych. Przez długi czas Kościół 

13  �Por. KK 8.
14  �Por. KK 9.
15  �Por. W. Kasper, Kirche (Systematisch‑theologisch), [w:] Lexikon für Theologie und Kirche, t. 2, 

Freiburg‑Basel‑Rom‑Wien 1996, k. 1466; por. A. Napiórkowski, Teologia jedności chrze‑
ścijan, s. 111–119.

16  �Por. S. Nagy, Jedność Kościoła, [w:] EK, t. 7, k. 1143.



21

B. Jeden Kościół a wielość Kościołów

rzymskokatolicki podnosił w ekskluzywny sposób roszczenie do bycia tym praw-
dziwym i jedynym. Także po II Soborze Watykańskim zachowuje to mniemanie, 
albowiem jedynie w nim istnieje pełnia zbawczych środków17. Niemniej jednak 
pozytywnie oceniono eklezjalność Kościołów i wspólnot kościelnych odłączonych 
od Stolicy Rzymskiej. Zarzucono wreszcie upraszczające koncepcje herezji lub 
schizmy, ponieważ w innych wspólnotach chrześcijańskich dostrzeżono wartości 
nieobce katolicyzmowi, choć niekiedy zachowane jedynie w stanie szczątkowym. 
Podjęto wielkie dzieło ekumenicznego zbliżenia18.

Sobór, akcentując wymiary trynitarny, mistyczny i sakramentalny struktu-
ry Kościoła, przeszedł od ekskluzywizmu do inkluzywizmu, co wyraziło się 
odejściem od ścisłego utożsamiania prawdziwego Kościoła Jezusa Chrystusa 
ze wspólnotą katolicką poprzez rezygnację z atrybutu „rzymski”. Vaticanum II 
naucza, iż prawdziwy Kościół Chrystusowy trwa (subsistit) w Kościele katolic-
kim, rządzonym przez następcę Piotra oraz biskupów pozostających z nim we 
wspólnocie (communio)”19. Dla właściwego rozumienia terminu „trwa” (subsistit) 
należy uwzględnić całość kontekstu. Widać tu wyraźnie, że ta wypowiedź od-
nosi się do sakramentalno‑instytucjonalnego wymiaru Kościoła, a nie do egzy-
stencjalnego wymiaru przeżywanej wiary20. Soborowi idzie o instytucjonalny 
konkret i możliwość identyfikacji jednego i prawdziwego Kościoła poprzez 
wskazanie na dwa centralne kryteria funkcjonujące od czasów poapostolskich, 
tj. ciągłość apostolskiej tradycji i powszechną jedność, wyrażające się w sukcesji 
apostolskiej i, w szczególny sposób, w jedności biskupiego kolegium ze swoim 
centrum – urzędem Piotrowym. Jednakże ten sam Sobór jednoznacznie oświad-
czył, że poza organizmem Kościoła katolickiego „znajdują się liczne pierwiastki 
uświęcenia i prawdy, które jako właściwe dary Kościoła Chrystusowego nakła-
niają do jedności katolickiej”21. Do tych elementów zaliczamy zwłaszcza Słowo 
Boże, chrzest, Ducha Bożego i jego dary, a w Kościołach prawosławnych także 
Eucharystię i urząd biskupi22.

Jakkolwiek Kościół katolicki został ubogacony wszelką prawdą objawioną 
i wszelkimi środkami łaski, to jednak katolicy muszą „z radością uznać i ocenić 
dobra naprawdę chrześcijańskie płynące ze wspólnej ojcowizny, które znajdują 
się u braci od nas odłączonych”. Trzeba też pamiętać, że „cokolwiek sprawia łaska 

17  �Por. DE 3.
18  �Por. DE 14; por. P. Tihon, Kościół, [w:] B. Sesboüé (red.), Historia dogmatów. Znaki zba‑

wienia, t. 2, Kraków 2001, s. 470.
19  �KK 8; por. A. Napiórkowski, Teologia jedności chrześcijan, s. 128–136.
20  �Por. M. Kehl, Die Kirche, dz. cyt., s. 415–422.
21  �KK 8.
22  �Por. W. Kasper, Kirche (Systematisch‑theologisch), art. cyt., k. 1468–1469; J. Morawa, Sukcesja 

apostolska, [w:] LTF, s. 1141–1147.



I. Pytanie o kościół

Ducha Świętego w odłączonych braciach, może również nam posłużyć ku zbu-
dowaniu”23. Kościoły i wspólnoty chrześcijańskie współposiadają doniosłe pier-
wiastki kościelnej jedności, które powodują, że one same – pozostając w niepełnej 
wspólnocie z Kościołem katolickim – dążą do przełamywania przeszkód utrud-
niających pełną komunię. W Kościołach i wspólnotach oderwanych od wspólnoty 
katolickiej, na gruncie posiadanych przez nie „dóbr Kościoła” oraz działających 
w nich „środków zbawienia”, istnieje wystarczająca eklezjalność, aby były one dla 
swoich członków narzędziami zbawienia. Najboleśniejszym skutkiem rozbicia 
Kościoła Chrystusowego pozostaje brak wspólnoty Eucharystii, która jest przecież 
sakramentem jedności. Ta sytuacja „utrudnia samemu Kościołowi w konkretnym 
życiu uwypuklenie pełni katolickości pod każdym względem”24. Stąd chrześcijanie, 
nie będąc ze sobą zjednoczeni, nie są wobec świata w pełni świadkami Jezusa. 
Modląc się za przyszły Kościół, nasz Pan błagał Ojca Niebieskiego: 

Nie tylko za nimi proszę, ale i za tymi, którzy dzięki ich słowu będą wierzyć we Mnie; aby 
wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, aby i oni stanowili w Nas 
jedno, aby świat uwierzył, żeś Ty Mnie posłał ( J 17, 20–21).

23  �DE 4; por. F. A. Sullivan, Salvation outside the Church?, dz. cyt., s. 182–198.
24  �DE 4; por. S. Nagy, Jedność Kościoła (doktryna Kościoła katolickiego), [w:] EK, t. 7, k. 1144–

1148; A. Napiórkowski, Jedność konsekrowana, Kraków 2002, s. 161–173.



23

Kościół Chrystusowy, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski,  
Kraków 2019, s. 23–57 (Teologia Fundamentalna, 4) 
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374388368.03

II. Geneza i misja Kościoła w świetle 
objawienia
o. Andrzej Napiórkowski OSPPE

03

Magisterium Kościoła aż do połowy XX w. nawet nie dopuszczało kwestio-
nowania twierdzenia o jego założeniu, względnie ustanowieniu przez Jezusa. 
Przyjmowano to jako aksjomat, albowiem ustanowienie Kościoła Zbawiciela 
było przez całe wieki teologiczną oczywistością. Eklezjologia katolicka zdecy-
dowanie głosiła, iż Kościół i  jego fundamentalne instytucje (prymat, sukcesja 
apostolska, kolegium biskupie, sakramentalność) zostały powołane do istnienia 
wprost i bezpośrednio przez Chrystusa. Więcej nawet: wobec nasilających się 
tendencji liberalistycznych i modernistycznych hierarchia czuła się zobowiązana 
do uprawomocnienia aktualnego ustroju oraz władzy papieskiej i biskupiej przez 
jednoznaczne odniesienie ich do woli Jezusa jako założyciela (fundator), dając 
temu wyraz w konstytucji Pastor aeternus Soboru Watykańskiego I (1870) czy 
w encyklice Domini Gregis Pascendi (1907). Jednakże coraz bardziej radykalizu-
jące się pytanie o stosunek historycznego Jezusa do instytucjonalnego Kościoła 
doczekało się w końcu rzetelnej odpowiedzi.

Zmianie uległ także sposób mówienia odnoszący się do tej kwestii. Potwierdzają 
to urzędowe dokumenty Kościoła. W antymodernistycznej przysiędze Piusa X 
z 1910 r. odnajdujemy nadal myślenie instytucjonalne: 

Mocno wierzę, że Kościół, stróż i nauczyciel słowa objawionego, został wprost i bezpo-
średnio założony przez samego prawdziwego i historycznego Chrystusa, kiedy pośród nas 
przebywał, i że tenże Kościół zbudowany jest na Piotrze, głowie hierarchii apostolskiej, 
i na jego następcach po wszystkie czasy1. 

Natomiast na Soborze Watykańskim II, który tematem swoich obrad uczynił 
sam Kościół, problematyka ta została potraktowana o wiele szerzej. W konsty-
tucji Lumen gentium czytamy: 

1  �Pius X, Przysięga antymodernistyczna (1910), [w:] DS 3540; BF I, 88.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

24

Tajemnica Kościoła świętego ujawnia się w jego założeniu. Pan Jezus bowiem zapocząt-
kował Kościół swój, głosząc radosną nowinę, a mianowicie nadejście Królestwa Bożego 
obiecanego od wieków w Piśmie: «Wypełnił się czas i przybliżyło się Królestwo Boże» 
(Mk 1, 15, por. Mt 4, 17). A królestwo to zajaśniało ludziom w słowie, czynach i w obec-
ności Chrystusa2.

Widać wyraźnie, iż to, co dotychczas było określane jako ewidentny akt usta-
nowienia Kościoła, nie jest już więcej poruszane. Zresztą pytanie o założenie 
Kościoła przez Jezusa jest traktowane dzisiaj w gruncie rzeczy jako pytanie 
niewłaściwe, zwłaszcza gdy idzie o zagadnienie jego ustanowienia jako widzial-
nej instytucji, jako sakramentalnie rozumianej organizacji, jako hierarchicznie 
uporządkowanej społeczności i jako socjologicznej struktury. Teza, iż Jezus za-
łożył swój Kościół, mówi zbyt wiele i zbyt mało. Zbyt wiele, gdyż nie można jej 
historycznie zweryfikować, nie mamy jednoznacznych miejsc z Pisma Świętego, 
które potwierdzałyby wyraźne ustanowienie go przez Chrystusa. Zbyt mało, gdyż 
przyznaje ona Kościołowi taki status, który minimalizuje sprzężenie zwrotne 
między osobą Założyciela a Jego działaniem3.

Odpowiedzialna egzegeza biblijna prowadzi do stwierdzenia, iż Jezus nade 
wszystko pragnął spełniać wolę Ojca Niebieskiego, a nie kontynuować roz-
wój ludu Starego Przymierza czy też fundować nową społeczność. Chrystus  
uczył: 

Zaprawdę, zaprawdę, powiadam wam: Syn nie może niczego czynić sam z siebie, jeśli nie 
widzi Ojca czyniącego. Albowiem to samo, co On czyni, podobnie i Syn czyni. Ojciec 
bowiem miłuje Syna i ukazuje Mu to wszystko, co sam czyni, i jeszcze większe dzieła 
ukaże Mu, abyście się dziwili ( J 5, 19–20). 

Kościół jest zatem rzeczywistością znacznie bogatszą, niż do tej pory o nim 
myślano, i musi być postrzegany jako wydarzenie Trójcy Przenajświętszej, po-
nadto jego powstawanie trzeba ujmować etapowo. Dlatego nie da się przyjąć 
poglądu o  (bezpośrednim) założeniu przez Jezusa Kościoła. Teksty Nowego 
Testamentu w tym względzie milczą, choć taka interpretacja jest dopuszczalna, 
gdy analizujemy elementy eklezjotwórcze z życia Jezusa, z Jego orędzia, krzy-
ża, śmierci i zmartwychwstania, co można wytłumaczyć jedynie przez pojęcie 
„Kościół”, gdyż w nim wyraża się przebaczenie, pojednanie, łaska i wyzwolenie. 
A jednocześnie należy odkrywać tchnienie Ducha Świętego, który dziś prowa-
dzi wspólnotę wierzących do pełni zbawczego planu Bożego. W Duchu Kościół 

2  �KK 5.
3  �Por. J. Blank, Jesus von Nazareth. Geschichte und Relevanz, Freiburg–Basel–Wien 1972, s. 149.



25

A. Preegzystencja Kościoła w zamyśle Boga Ojca

wciąż na nowo się staje, ucząc się być nowym stworzeniem, głosząc nadchodzące 
królestwo Boże i oczekując paruzji.

Dzisiaj lepiej rozumiemy, że Kościół zaistniał w odwiecznym zamyśle Trój-
jedynego Boga, aby przez Chrystusa w Duchu stać się zbawczą przestrzenią 
autoryzowanego oczekiwania na pełnię królestwa Bożego. Albowiem Jezus był 
świadom, że królestwo Boże domaga się już tutaj, w historycznym wymiarze, ludu, 
który pielgrzymuje do eschatycznej pełni w socjalno‑sakramentalnej organizacji.

Przedstawmy zatem powstawanie Kościoła w pięciu etapach: 1. pozaczasowej 
idei Boga Ojca; 2. kontynuacji w Starym Przymierzu; 3. ustanowieniu przez 
Jezusa; 4. spełnianiu się w Pięćdziesiątnicy oraz 5. kroczeniu ku eschatycznej pełni.

A. Preegzystencja Kościoła w zamyśle Boga Ojca

Przełom, jaki spowodowało nauczanie Soboru Watykańskiego II, zmienił 
eklezjologię nie tylko w zakresie genezy Kościoła, ale także w określaniu jego 
relacji do Izraela. Pozwoliło to na odkrycie głębszych związków między ludem 
Bożym Starego i Nowego Przymierza. Nie pomniejszając ich odmienności, uwy-
puklono istniejącą między nimi nieprzerwaną ciągłość. Wskutek tego zaniechano 
powtarzania – wspomnianej już powyżej, pozbawionej uzasadnienia biblijnego 
i hermeneutycznego – tezy, że Chrystus w niemal jednorazowym i instytucjo-
nalnym akcie założył Kościół oraz szerzenia idei odrzucenia Izraela przez Jahwe. 
Według myśli soborowej misterium Kościoła wypływa ze zbawczego zamysłu 
powziętego przez Ojca w łonie Trójcy Świętej stopniowo realizującego się w his
torii. Jeden Bóg stworzenia, nadprzyrodzonego powołania i samoudzielania się 
stanowi pierwszą przyczynę całego Kościoła, który jest „ludem zjednoczonym 
jednością Ojca i Syna, i Ducha Świętego”4.

Trójjedyny Bóg na skutek najzupełniej wolnego i tajemnego zamysłu swej 
mądrości i dobroci stworzył cały świat, zaś ludzi uczynionych na swój obraz i po-
dobieństwo wezwał do udziału w swoim życiu. Więcej nawet: On nieustannie 
w nadmiarze swej miłości zwraca się do nich jak do przyjaciół i zaprasza do wspól-
noty z sobą5. Już przed wiekami Przedwieczny Ojciec przewidział i przeznaczył 
wszystkich wybranych, aby się stali podobni do Jego Syna, doskonałego Sprawie-
dliwego, „który miał być pierworodnym między wielu braćmi” (Rz 8, 29). Dlate-
go Ojciec Niebieski postanowił wierzących w Chrystusa zgromadzić w Kościele, 
który już od początku świata ukazał przez typy, cudownie przygotował w historii 

4  �KK 5.
5  �Por. KO.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

26

narodu izraelskiego oraz w Starym Przymierzu i wreszcie oficjalnie ustanowił 
w czasach ostatecznych przez Ducha6.

Bóg Ojciec zwołuje swój lud nieustannie, choć dokonuje się to stopniowo, 
poprzez poszczególne etapy historii zbawienia, które składają się na dziejowo

‑zbawczy charakter Kościoła. Wczesna patrystyka dzieliła historię zbawienia 
na trzy epoki: 1. od stworzenia, czyli „przed prawem” (ante legem), 2. „pisanego pra-
wa Mojżeszowego” (sub lege) oraz 3. epokę chrześcijańską (sub gratia, sub Christo). 
Teologowie współcześni (m. in. K. Rahner, Y. Congar, E. Schillebeeckx, K. Roma-
niuk) rozróżniają raczej historię zbawienia w znaczeniu „specjalnym” (judeochrze-
ścijańskim) oraz „ogólnym”, wliczając do niej doświadczenie zbawcze innych religii7.

Przedwieczny Ojciec objawia stopniowo swój odwieczny, pełen miłości zamysł 
bycia razem z człowiekiem; „wybrał nas przed założeniem świata, abyśmy byli 
święci i nieskalani przed Jego obliczem” (Ef 1, 4). Ojciec, stwarzając wszystko 
i zachowując (por. J 1, 3), objawił siebie samego pierwszym rodzicom, obdarował 
ich i powołał do wspólnoty z sobą. Egzegeza nowożytna potwierdza stanowi-
sko Ojców Kościoła, według których Kościół jako prefigura zaistniał za czasów 
Abrahama (jeśli już nie za Abla), był umacniany każdym kolejnym przymierzem 
z Bogiem, zaś radykalnie został odnowiony w Chrystusie, ale bez zrywania wię-
zów z przeszłością.

Istnieją różne koncepcje wyznaczające początek Kościoła. Według Orygenesa 
pojawił się on „od początku rodzaju ludzkiego, od stworzenia świata”8, zgromadził 
się od Adama. Natomiast Grzegorz Wielki9, Augustyn10 czy Jan Damasceński11 
głosili, iż jest on od pierwszego sprawiedliwego (ecclesia ab Abel), obejmuje wszyst-
kich sprawiedliwych12. Mimo że człowiek sprzeniewierzył się wybraństwu i god-
ności dziecka Bożego i zerwał jedność z Ojcem, to jednak miłosierny Ojciec nie 
opuścił ludzi po ich upadku „w Adamie” (por. Rz 5, 12), ale zawarł powszechne 
przymierze (por. Rdz 9, 9) z Abrahamem (por. Rdz 12, 2–3; 17, 5; Rz 4, 17; 
Ga 3, 7), który stał się ojcem wszystkich wierzących. Stąd w sensie dalszym 
Kościół ma swój początek w narodzinach rodzaju ludzkiego: Bóg powołuje czło-
wieka nie jako odizolowane indywiduum, gdyż tylko we wspólnocie z Bogiem 
i innymi ludźmi może on znaleźć swoje spełnienie. Tak więc gromadzenie ludu 

6  �Por. KK 2.
7  �Por. Cz. Bartnik, Historia zbawienia indywidualna i subiektywna, [w:] Z zagadnień kultu‑

ry chrześcijańskiej, Lublin 1973, s. 77–83; tenże, Chrystus jako sens historii, Wrocław 1987.
8  �Orygenes, In Cant. Cantic, lib. 2, [w:] PG 13, 134 AB.
9  �Grzegorz Wielki, Homilia in Evang. 19, 1, [w:] PL 76, 1154 B.
10  �Augustyn z Hippony, Serm. 341, 9 ,11, [w:] PL 39, 1499.
11  �Jan Damasceński, Adv. Iconocl. 11, [w:] PG 96, 1357.
12  �Por. Y. Congar, Ecclesia ab Abel: Abhandlungen über Theologie und Kirche, [w:] M. Reding 

(red.), Festschrift für Karl Adam, Düsseldorf 1952, s. 79–108.



27

A. Preegzystencja Kościoła w zamyśle Boga Ojca

Bożego odbywa się od początku świata i dokonuje się na podstawie powszechnej 
woli zbawczej Boga ukrytej wśród wszystkich ludów. Dlatego również ci, którzy 
nie znają Ewangelii Chrystusa i Jego Kościoła bez własnej winy, lecz szczerym 
sercem Jego szukają, mogą osiągnąć zbawienie13. Bóg bowiem żadnemu ze swo-
ich dzieci nie żałuje darów i wezwania (por. Rz 11, 28–29).

Wydaje się jednak, że pierwsze zwołanie ludu Bożego rozpoczęło się w chwili, 
w której grzech zniszczył jedność ludzi z Bogiem oraz komunię ludzi między 
sobą14. Stąd słusznie jest mówić o Kościele od Adama i Ewy. Upadek aniołów 
i grzech człowieka były okazjami do ujawnienia się ogromu Bożej miłości zbaw-
czej. Protoewangelia („Wprowadzam nieprzyjaźń między ciebie a niewiastę, 
pomiędzy potomstwo twoje a potomstwo jej: ono zmiażdży ci głowę, a ty zmiaż-
dżysz mu piętę”: Rdz 3, 15) – brzask Dobrej Nowiny – to zapowiedź okazania 
Bożej łaski w Kościele, która zbawia świat (czyli człowieka i całe stworzenie, gdyż 
grzech człowieka udzielił się całej naturze).

Dlatego przyjmujemy, iż pierwsze zwołanie ludu Bożego w sensie typicznym 
odbyło się w momencie rajskiego sprzeniewierzenia się człowieka, przed pu-
blicznym, które rozpoczęło się z powołaniem Abrahama. Skoro bowiem Kościół 
jest znakiem i narzędziem zbawienia, to musiał zaistnieć właśnie wówczas, gdy 
po raz pierwszy pojawiła się ta potrzeba. Ze względu na wolność człowieka Bóg 
Ojciec dopuścił historię grzechu, gdyż zapragnął osobie ludzkiej udzielić o wie-
le większej wielkości, niż to sobie wyobrażamy: z poziomu stworzenia chciał ją 
przeprowadzić na poziom odkupienia, czyli włączyć do rodziny Bożej. Dlatego 
w dziejach Kościoła odnajdujemy nie tylko grzech świata, nie tylko historię nie-
ufności i zła człowieka, ale też wiarę i posłuszeństwo składające się na zbawienie: 

Zwołanie ludu Bożego zaczyna się w chwili, w której grzech niszczy jedność ludzi 
z Bogiem oraz komunię ludzi między sobą. Zgromadzenie 55 Kościoła jest w pewnym 
sensie reakcją Boga na chaos spowodowany przez grzech. To ponowne zjednoczenie do-
konuje się tajemniczo w łonie wszystkich narodów: „W każdym narodzie miły jest Mu 
ten, kto się Go boi i postępuje sprawiedliwie” (Dz 10, 35)15 (por. Sobór Watykański 11, 
konst. Lumen gentium, 9; 13; 16).

Widać zatem wyraźnie, że pierwszym i podstawowym elementem formu-
jącym i spajającym wewnętrzną strukturę Kościoła jest Bóg Ojciec zarówno 
Starego, jak i Nowego ludu Bożego, bo stworzył wszystkich ludzi (por. Mt 7, 11; 

13  �Por. KK 16; por. W. Kasper, Kirche (III. Systematisch‑theologisch), [w:] Lexikon für Theologie 
und Kirche, t. 5, Freiburg‑Basel‑Rom‑Wien 1996, k. 1465–1474.

14  �Por. KKK 761.
15  �Por. KKK 761.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

28

10, 20. 29; 13, 43). Członkowie wspólnoty Kościoła są jednak w sposób szcze-
gólny Jego dziećmi, przybranymi synami. Według G. M. Garonne misterium 
Kościoła polega na adopcji Bożej. Synostwo to nie wynika z pochodzenia natu-
ralnego, ale ma charakter duchowy: jest owocem zbawczej woli Boga, rezulta-
tem Jego darmowej łaski (por. Mt 5, 16. 45. 48; 6, 1. 4. 8. 15; 13, 45) ujawnionej 
przed wiekami przez Jezusa, a udzielanej dziś w Duchu.

Należy zauważyć, że Sobór Watykański II perspektywę eschatologiczną ludu 
królestwa Boga zaakcentował mocniej, niż relację dzieła stworzenia do Kościoła, 
opisując dopełnienie stworzenia jako zgromadzenie wszystkich sprawiedliwych 

„w Kościele powszechnym (ecclesia universalis) u Ojca”16.

B. Zwołanie ludu Izraela przez Jahwe

Ojcowskie zwołanie Kościoła jest opisane następująco: 

„Odwieczny Ojciec, najzupełniej wolnym i tajemniczym zamysłem swej mądrości i dobro-
ci, stworzył cały świat, postanowił podnieść ludzi do 293 uczestnictwa w życiu Bożym”, 
do którego powołuje wszystkich ludzi w swoim Synu: „Wierzących w Chrystusa po-
stanowił zwołać w Kościół święty”. Ta „rodzina Boża” konstytuuje się i urzeczywistnia 
stopniowo w ciągu kolejnych etapów 1655 historii ludzkiej, według postanowień Ojca: 
Kościół więc „zapowiedziany w figurach już od początku świata, cudownie przygotowany 
w historii narodu izraelskiego i w Starym Przymierzu, założony «w czasach ostatecznych», 
został ukazany przez wylanie Ducha, a osiągnie swoje wypełnienie w chwale na końcu 
wieków”17 (Sobór Watykański II, konst. Lumen gentium, 2).

1. Przymierze z Abrahamem i w Mojżeszu

Po upadku ludzi „w Adamie” (głowie ludzkości) miłosierny Ojciec wybrał i po-
wołał Abrahama (por. Rdz 12, 2–3; 17, 5; Rz 4, 17; Ga 3, 7), będącego prototy-
pem Izraela i równocześnie wszystkich wybranych w nim ludów. Uniwersalność 
tego powołania poświadcza fakt, że na Abrahama jako swego praojca powołują 
się wszystkie trzy religie monoteistyczne: judaizm, chrześcijaństwo i islam.

W każdym czasie i w każdym narodzie miły jest Bogu, ktokolwiek się Go lęka i postę-
puje sprawiedliwie; podobało się jednak Bogu uświęcać i zbawiać ludzi nie pojedynczo, 

16  �KK 2.
17  �KKK 759.



29

B. Zwołanie ludu Izraela przez Jahwe

z wykluczeniem wszelkiej wzajemnej między nimi więzi, lecz uczynić z nich lud, który 
by Go poznawał w prawdzie i zbożnie Mu służył18. 

To widzialne zgromadzenie ludu Bożego dokonało się w osobie Abrahama, 
a przez niego było wybraniem Izraela. Dlatego Kościół traktuje Izrael jako 
swoje przygotowanie, jako swoje pierwociny, korzeń, z  którego wyrasta 
(por. Rz 11, 16–24). Więcej nawet: Kościół w Izraelu ma nie tylko swoje korze-
nie, ale w jakimś sensie trwale przynależy do niego. Kościół nie może sam sie-
bie zrozumieć, jeśli nie będzie wciąż spoglądał na swoje początki od Abrahama. 
Lud Izraela ma być znakiem przyszłego zjednoczenia wszystkich narodów. Tych 
zapowiedzi możemy doszukać się już w księgach prorockich: 

Stanie się na końcu czasów, że góra świątyni Pańskiej stanie mocno na wierzchu gór i wy-
strzeli ponad pagórki. Wszystkie narody do niej popłyną, mnogie ludy pójdą i rzekną: 

„Chodźcie, wstąpmy na Górę Pańską do świątyni Boga Jakubowego! Niech nas nauczy 
dróg swoich, byśmy kroczyli Jego ścieżkami. Bo Prawo wyjdzie z Syjonu i słowo Pańskie – 
z Jeruzalem”. On będzie rozjemcą pomiędzy ludami i wyda wyroki dla licznych narodów 
(Iz 2, 2–4a; por. Mi 4, 1–4; por. Iz 60, 1–11; Ez 48, 30–35).

Bóg pragnie odkupienia całego świata. Tę przemianę upadłego świata roz-
poczyna w momencie, kiedy w konkretnym miejscu ludzkiego chaosu zwraca 
się do pojedynczego człowieka, aby z nim rozpocząć na nowo. Wybiera sobie 
Abrama, a w nim naród izraelski na swój lud, który w dziejach zbawienia stop-
niowo poucza, objawiając mu siebie i zamiary swojej woli: 

Pan rzekł do Abrama: „Wyjdź z twojej ziemi rodzinnej i z domu twego ojca do kraju, który 
ci ukażę. Uczynię bowiem z ciebie wielki naród, będę ci błogosławił i twoje imię rozsławię: 
staniesz się błogosławieństwem. Będę błogosławił tym, którzy ciebie błogosławić będą, 
a tym, którzy tobie będą złorzeczyli, i ja będę złorzeczył. Przez ciebie będą otrzymywały 
błogosławieństwo ludy całej ziemi” (Rdz 12, 1–3).

Mimo że poprzednicy Abrahama, jak Abel, Henoch i Noe, byli sprawiedli-
wymi w oczach Boga dzięki wierze (por. Hbr 11, 1–11), to jednak Abraham 
staje się dziedzicem obietnicy, ojcem wielkiego narodu, który Bóg gromadzi dla 
siebie. Wprawdzie tradycja biblijna przekazując opowiadanie o potopie, ukazuje 
przykład sprawiedliwego jako głowy nowego stworzenia po wielkim rozprze-
strzenieniu się grzechu, to jednak powszechne ocalenie, zesłane za pośrednic-
twem wody na potomków Noego (jego arka stanowi prafigurę Kościoła), jest 

18  �KK 9.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

30

zapowiedzią o wiele bardziej skutecznego zbawienia, jakie przyniesie Chrystus 
poprzez chrzest święty (por. 1 P 3, 20n)19. Odnowę świata i jego ratunek Ojciec 
Niebieski ostatecznie dokonał z tym, co rozpoczął z Abrahamem, później będzie 
kontynuował Jezus, a następnie uczniowie w Jego Duchu.

Z powodu wolności człowieka nie istnieje żadna inna możliwość jak ta, aby 
powszechne zbawienie rozpocząć od jednego człowieka i w jednym konkretnym 
miejscu, którym jest Izrael. Do realizacji swojego planu Bóg potrzebuje zaufa-
nego i wiernego partnera: 

A Pan mówił sobie: „Czyż miałbym zataić przed Abrahamem to, co zamierzam uczynić? 
Przecież ma się on stać ojcem wielkiego i potężnego narodu, i przez niego otrzymają bło-
gosławieństwo wszystkie ludy ziemi” (Rdz 18, 17–18).

Kolejny moment gromadzenia ludu Bożego wiąże się z osobą i misją Mojżesza, 
który jest prorokiem niemającym sobie równego (por. Pwt 34, 10nn). Pierwszym 
aktem jego misji jako przywódcy było uwolnienie narodu, aby położyć kres egip-
skiemu uciskowi, gdyż to uniemożliwiało Izraelowi oddawanie czci Jahwe nie-
uznawanemu przez faraona (por. Wj 4, 22n; 5, 1–18). Właściwym inicjatorem 
pozostaje sam Bóg, a rola Mojżesza jest pasywna. Cel wyjścia z Egiptu zostaje osią-
gnięty: na Synaju Mojżesz składa ofiarę, dzięki której Izrael staje się ludem Bożym.

Wówczas to  Bóg zawarł ze swoim ludem przymierze (por.  Wj  24,  3–8; 
Hbr 9, 18n): 

Tak powiedz domowi Jakuba i to oznajmisz Izraelitom: Wyście widzieli, co uczyniłem 
Egiptowi, jak niosłem was na skrzydłach orlich i przywiodłem was do Mnie. Teraz jeśli 
pilnie słuchać będziecie głosu mego i strzec mojego przymierza, będziecie szczególną 
moją własnością pośród wszystkich narodów, gdyż do Mnie należy cała ziemia. Lecz wy 
będziecie Mi królestwem kapłanów i ludem świętym (Wj 19, 3b‑6a).

Mojżesz jest nie tylko prorokiem, ale ustawodawcą i orędownikiem. To przez 
niego Jahwe zwołuje swój lud, któremu objawia Dekalog i Księgę Przymierza 
(por. Wj 20–31). Izrael staje się ludem przymierza. Niestety, pojawiają się od-
stępstwa. Lud odchodzi od przymierza, a  trudno jest wychować buntowni-
ków (por. Oz 12, 14). Dlatego dochodzi do odnowienia przymierza w Prawie 
(por. Wj 34–40)20.

19  �Por. P. Ternant, Kościół, [w:] X. Leon‑Dufour (red.), Słownik Teologii Biblijnej, Poznań 
1990, s. 384.

20  �Por. R. Motte, M.‑F. Lacan, Mojżesz, [w:] X. Leon‑Dufour (red.), Słownik Teologii Biblijnej, 
Poznań 1990, s. 504–506.



31

B. Zwołanie ludu Izraela przez Jahwe

Jahwe zwołał w Mojżeszu – pośredniku przymierza i proroku wzbudzonym 
pośród ludu (por. Pwt 18, 15) – swoją Synagogę (qahal), czyli Izrael jako wy-
brany lud Boży21. Wiara i posłuszeństwo Prawu uczyniło z Izraela słuchacza 
Słowa Bożego (szema Israel) i świadka obietnicy zbawienia wszystkich ludzi. 
Do ludu przymierza zostali włączeni ci wszyscy, którzy się „ochrzcili w Mojżeszu” 
(por. 1 Kor 10, 2). Oni, by podążać za Mojżeszem, przeprawili się przez morze 
prowadzeni przez obłok i dostąpili udziału w zbawieniu. Mojżesz, ich „wódz 
i wybawca” (Dz 7, 35), jest typem Chrystusa, pośrednika nowego i pełniejszego 
przymierza (por. Hbr 8, 6; 9, 14n); figurą Zbawiciela uwalniającego od grzechu 
ochrzczonych w Jego imię (por. Dz 2, 38; 5, 31)22.

Należy jednoznacznie podkreślić wagę i znaczenie przymierza na górze Synaj 
(zwanej inaczej górą Horeb lub „Górą Bożą”, Wj 3, 1; 4. 27). To tam Mojżesz 
otrzymuje tablice z dziesięcioma przykazaniami dla Izraelitów. W wydarzeniu 
przymierza rozpoczyna się nowa era narodu, który wyszedł z niewoli. Tworzy ono 
głęboką więź opartą na obopólnym zobowiązaniu, obejmuje zarówno obietnice, 
jak i obowiązki nacechowane solidnością i trwałością. W religii starożytnego 
Izraela jest ono nowym elementem: lud wstępuje w związek z jedynym Bogiem, 
Jahwe, który rości sobie wyłączne prawo do całkowitej lojalności w kulcie i w ży-
ciu społecznym. Ostatecznie jest ono darowanym przymierzem łaski. Wyraża 
bowiem łaskawe zobowiązanie się Boga i Jego wierność, co stanowi podstawę 
trwałego związku. Albowiem jedynie wierność Boga jest pewna i trwała, zaś od-
powiedź ludzka podlega słabości i grzechowi23.

Podkreślmy jeszcze raz dwie kategorie, kluczowe przy konstytuowaniu się 
ludu Jahwe, a mianowicie exodus (wyjście Abrama z Ur Chaldejskiego, Mojżesza 
z Egiptu, wędrówka przez pustynię, babilońska deportacja, gromadzenie Izraela 
po wygnaniu) oraz przymierza.

2. Namiot Spotkania i Świątynia Jerozolimska typami Kościoła

U Izajasza, Jeremiasza i Ezechiela pojęcie gromadzenia rozproszonego Izraela 
występuje w wielu miejscach, zawsze z dużym ciężarem teologicznym. „Gro-
madzić” w księgach prorockich oznacza „obwoływać zbawienie”. „Gromadzić 

21  �W Septuagincie rzeczownik ekklesia oznacza zgromadzenie, zwłaszcza dla celów religij-
nych, najczęściej kultycznych (np. Pwt 23; 3 Krl 8; Ps 22, 26), a odpowiada hebrajskiemu 
qahal, używanemu zwłaszcza przez szkołę deuteronomiczną na oznaczenie zgromadze-
nia spod Horebu (np. Pwt 4, 10), ze stepów Moabu (Pwt 31, 30) albo z ziemi obiecanej 
(np. Joz 8, 35; Sdz 20, 2).

22  �Por. R. Motte, M.‑F. Lacan, Mojżesz, art. cyt., s. 505.
23  �Por. B. W. Anderson, Przymierze, [w:] B. M. Metzger, M. D. Coogan (red.), Słownik 

Wiedzy Biblijnej, Warszawa 1997, s. 666–667.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

32

Izrael” jest często paralelne do „pomagać”, „uwalniać”, „ratować”, „zbawiać” czy 
„odkupić”. Tym, który gromadzi swój lud, jest zawsze Bóg24. Nigdy nie występuje 
stwierdzenie, że Izrael sam się gromadzi, lecz akcentuje się, iż to Jahwe gromadzi 
swój lud; to On zwołuje (qahal) zgromadzenie Izraela; to On tworzy Synagogę. 
Jak wyprowadzenie z egipskiego domu niewoli było dziełem jedynie Boga, tak 
też jest z  zakończeniem zesłania babilońskiego. Jahwe gromadzi swój lud ze 
wszystkich stron ziemi, ze wszystkich ludów (por. Iz 11, 12n) przez pojednanie 
(por. Ez 37, 21n) w Jego Świątyni25.

Przymierze synajskie, ustalając więź Jahwe z Izraelem, wytworzyło różne jej 
formy antycypujące zaistnienie Kościoła (m. in. Bożą własność i świętość, part-
nerstwo, sanktuarium Boga, świątynię). Wybraństwo nie wyznaczyło Izraelowi 
roli pasywnej, ale aktywną: poznawanie i miłowanie Boga. Miłość do Boga wypo-
wiada się w miłości bratniej. Na ofertę przymierza lud mógł odpowiedzieć jedynie 
przez zwrócenie swego serca ku Jahwe, zachowując Torę. Najgłębszą wspólno-
tę wiary przeżywa cały Izrael jako podmiot, świadek i adresat w zgromadzeniu 
kultycznym (kult i ofiary). Jest to miejsce i medium zbawczej obecności Boga 
(także miejsce przebłagania i ekspiacji za grzechy, gdyż krew zwierząt ofiarnych 
gładzi winy i ponownie włącza w sprawiedliwość przymierza).

Będąc ludem kapłańskim, królewskim i prorockim (por. Wj 19, 6), Izrael 
spełnia swoje posłannictwo wobec świata, jakie wyznaczył mu Bóg, mieszkający 
i działający pośród swojego ludu (por. Wj 29, 45; 33, 16; 34, 9; Pwt 2, 7; 31, 6; 
Lb 35, 34; Iz 48). Dlatego lud przymierza to mieszkanie Boga i świątynia Jego 
potężnego Ducha (por. 1 Kor 3, 16; 2 Kor 6, 16; Ef 2, 20; Ap 11, 1; 21, 14; 
1 Tm 3, 14; 1 P 2, 9n). W zgromadzeniu religijnym Izrael pojmuje sam siebie 
jako „Kościół Pana” (Lb 16, 3; Pwt 23, 2n; 1 Krn 28, 8; Ne 13, 1).

Za pierwszą historyczną formę Kościoła z  czasów czterdziestoletniej wę-
drówki ludu Bożego można uważać Mojżeszowy Namiot Spotkania. W nim 
znajdowała się świętość Izraela – Arka Przymierza, tron Niewidzialnego Ojca. 
Później symboliczną i  realną obecność Boga łączono z  jerozolimską świąty-
nią Salomona. Ponieważ Izrael często okazywał niewierność przymierzu, Bóg 
przez proroków (instytucje starotestamentalne) zapowiedział Nowe i Wieczne 
Przymierze (por. Jr 31, 31–34; Iz 55, 3). Wylanie Ducha Świętego na wszyst-
kie narody i w każde ludzkie serce (por. Ez 36, 28; Jl 3, 1; Ag 2, 6) – związane 
z mesjańskim końcem czasów – zgromadzi rozproszonego Izraela, zapewniając 
jego pełną ponowną restaurację jako ludu przymierza, gdyż Jahwe jest Bogiem 
wiernym i nigdy nie łamie raz danej obietnicy.

24  �Por. Ne 1, 9; Ps 106, 47; 107, 3; Iz 11, 12; 40, 11; 43, 5; 54, 7; 56, 8; Jr 23, 3; 29, 14; 31, 8; 
32, 37; Ba 4, 37; Ez 11, 17; 20, 34.41; 28, 25; 34, 13; 36, 24; 37, 21; 39, 27n; Mi 2, 12; 4, 6.

25  �Por. G. Lohfink, Braucht Gott die Kirche?, dz. cyt., s. 71–80.



33

B. Zwołanie ludu Izraela przez Jahwe

Gromadzenie Izraela charakteryzuje się nie tylko przestrzenią, ale również 
z czasem odnoszone jest coraz bardziej do konkretnego miejsca. Funkcję taką – 
po Namiocie Spotkania – spełnia Świątynia Jerozolimska. W Namiocie Spotkania 
dochodzi do osobistego kontaktu Mojżesza z Jahwe: 

Mojżesz wziął namiot i rozbił go za obozem i nazwał go Namiotem Spotkania. Ktokolwiek 
chciał się zwrócić do Pana szedł do Namiotu Spotkania, który był poza obozem. Ile razy 
Mojżesz wszedł do Namiotu, zstępował słup obłoku i stawał u wejścia do Namiotu i wte-
dy Pan rozmawiał z Mojżeszem. A Pan rozmawiał z Mojżeszem twarzą w twarz jak się 
rozmawia z przyjacielem (Wj 33,7.9.11).

Natomiast po osiedleniu się Żydów w Kanaanie, po erygowaniu królestwa 
i ustanowieniu królów, dochodzi do budowy świątyni jako trwałego miejsca, 
w którym będzie oddawana cześć Jahwe. Salomon (1000 – 931 p.n.e.) buduje w la-
tach 966–959 p.n.e. w Jerozolimie świątynię (1 Krl 6,1–38; 7,13–51; 2 Krn 3; 4) 
jako element narodowej i religijnej integracji Żydów.

W sensie teologicznym świątynia służy też oddzieleniu Izraela od innych 
narodów, co wiąże się z  jego służbą powszechnej woli zbawczej Boga wobec 
wszystkich narodów, a w sensie typicznym jest zapowiedzią Kościoła Chrystusa26.

Kościół Trójjedynego Boga na tym etapie swojego rozwoju jest więc mesjań-
skim zgromadzeniem ludu Izraela, wciąż na nowo zwoływanym przez Boga Ojca. 
Ta istotowo nadprzyrodzona rzeczywistość od początku była otwarta w zamyśle 
Bożym na ogarnięcie wszystkich narodów wszczepionych w wybrane potom-
stwo Abrahamowe za pośrednictwem Syna Dawida, eschatologicznego Mesjasza, 
Jezusa, będącego odwiecznym Synem Bożym27.

3. Wierna „Reszta” przez łaskę

W formowaniu przez Jahwe Izraela jako ludu Bożego istotny element odgry-
wa też wybranie wiernej „Reszty”. Jakkolwiek Jahwe zawiera ze swoim ludem 
przymierze oparte na prawie, to  jednak mamy do czynienia z przymierzem 
wiary. Bóg formuje swój lud z wiary. Sekwencja: Abraham – Izaak – Jakub – 
dwunastu synów Jakuba ukazuje, że idzie nie tyle o etniczną przynależność, ale 
o wspólne doświadczenie wiary w to, że Bóg działa, ratuje, gromadzi swój lud 
i daruje mu przyszłość. Sekwencja ta winna być odczytana nie jako kolejność 
rodowa, ale jako „nowa rodzina”, związek ludzi, którzy uczestniczą w czymś  
nowym: 

26  �Por. G. L. Müller, Dogmatyka katolicka, Kraków 2015, s. 597–599.
27  �Por. Ł. Kamykowski, „Cały Izrael”. Ku katolickiej wizji Izraela i Żydów, Kraków 1996, s. 56.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

34

Nie wszyscy bowiem, którzy pochodzą od Izraela, są Izraelem, i nie wszyscy przez to, 
że są potomstwem Abrahama, stają się jego dziećmi, lecz w Izaaku uznane będzie twoje 
potomstwo, to znaczy: nie synowie co do ciała są dziećmi Bożymi, lecz synowie obietnicy 
są uznani za potomstwo (Rz 9, 6b‑8).

Prawdziwy lud Izraela tworzą zatem spadkobiercy Abrahama nie w sensie 
biologicznym czy więzów krwi, ale jego duchowi potomkowie, tzn. naśladujący 
jego wiarę. W ekonomii prawa Mojżeszowego (Ecclesia sub lege), Bóg posługi-
wał się jednością etniczną Izraela wraz z całą jego widzialną organizacją religijną, 
społeczną i polityczną, aby zaznaczyć widzialność Kościoła. Jednak tworzący się 
Kościół epoki łaski (Ecclesia sub gratia), której pełnia ma nadejść w Chrystusie, 
ujawnia nową, własną spoistość i niezależność od struktur etnicznych jakiego-
kolwiek narodu28. Można to dostrzec wyraźnie właśnie w idei wybrania „Reszty” 
przez łaskę.

Mimo że idea „Reszty” pojawia się wraz z klęskami spadającymi na Izrael 
w IX w. przed Chr. (por. 1 Krl 19, 15–18), to jednak ma ona swoją prehistorię 
odnoszącą się już do Noego, uznanego w Syr 44, 17 jako typ „Reszty”, czy też 
do kar zesłanych na Izraela podczas wędrówki po pustyni, wskutek których zgi-
nęła znaczna część ludu (por. Wj 32, 28; Lb 17, 14; 21, 6; 25, 9). Perspektywa 
sądu eschatologicznego powoduje, że podobnie prorok Amos dostrzega tylko 
nielicznych, którzy będą uratowani (3, 12; 5, 3). Według Izajasza „Reszta” będzie 
uczestniczyć w świętości Jahwe (4, 3; 6, 3): właśnie owo dzieło Jahwe (por. Iz 4, 4) 
zostanie oparte przez wiarę jedynie na Bogu. Ta nieliczna garstka skupi się wokół 
Mesjasza, który będzie jej głową i chwałą (por. Iz 10, 21). Natomiast u Micheasza, 
żyjącego w tej samej epoce co Izajasz, „Reszta” oznacza już oczyszczony lud me-
sjański, który staje się „potężnym narodem” (Mi 4, 7).

Istotne pogłębienie nauki o  „Reszcie” przynosi jednak deportacja babiloń-
ska (por. Jr 40, 11; 42, 15; 44, 12; Iz 37, 4; So 2, 7), która rozpoczyna się wraz 
ze zburzeniem Świątyni jerozolimskiej w 587/586 p.n.e. Sąd eschatologiczny 
oddzieli niewiernych od  „Reszty” świętych (por. Ez 20, 38; 34, 20). Ta wła-
śnie garstka wiernych, jako „Izrael, sługa Jahwe” (Iz 49, 3), będąc depozytariu-
szem obietnic, ma do spełnienia misję (por. Iz 49, 5). W łonie wiernej „Reszty” 
na pierwszy plan wysuwa się Sługa, który jest uosobieniem całej owej elity. Tylko 
On przez swoją zbawczą śmierć może wypełnić misję zleconą całej „Reszcie” 
(por. Iz 52, 13–53, 12). Po niewoli idea „Reszty” wiernej Bogu stanie się jeszcze  
wyraźniejsza29.

28  �Por. tamże, s. 59.
29  �Por. R. Motte, Reszta, [w:] X. Leon‑Dufour (red.), Słownik Teologii Biblijnej, Poznań 

1990, s. 853–855.



35

B. Zwołanie ludu Izraela przez Jahwe

Natomiast w ujęciu nowotestamentalnym omawiany aspekt Kościoła odno-
szony jest do „Reszty wiernej”, czyli do tej części ludu Bożego, która uwierzyła 
w Chrystusa (por. Rz 11, 5). Ona prawdziwie wypełnia zamysł Boży zwią-
zany z  Izraelem, aby być znakiem i narzędziem nadejścia królestwa Bożego 
(por. Mt 3, 9. 12; 22, 14; Łk 12, 32; J 1, 11n; 1 Kor 10, 18; Ga 6, 16). Owa „wier-
na Reszta”, poszerzona o wierzących spośród pogan, to Kościół. Ujawnia się ona 
w sposób niezwykle jaskrawy wskutek głoszenia Ewangelii Jezusa Chrystusa, któ-
ra wprowadza w łono Izraela głęboki podział. Wokół jednej części ludu Bożego – 
przyjmującego wiarę w Jezusa jako Chrystusa – tworzy się Jego Kościół („nowa 
Synagoga”). Druga, liczniejsza, pozostając na zewnątrz tej wiary, kontynuuje jed-
nak całą tradycję patriarchów i proroków. U podstaw tego rozdwojenia leży nowe 
przymierze. Wielokrotne łamanie zasad ogłoszonych na Synaju ostatecznie pro-
wokuje Boga do zawarcia z „Resztą wierną z domu Izraela” nowego przymierza : 

Oto nadchodzą dni – wyrocznia Pana – kiedy zawrę z domem Izraela „i z domem judz-
kim” nowe przymierze […] takie będzie przymierze, jakie zawrę z domem Izraela po tych 
dniach – wyrocznia Pana: umieszczę swe prawo w głębi ich jestestwa i wypiszę na ich 
sercu. Będę im Bogiem, oni zaś będą Mi narodem ( Jr 31, 31. 33).

Miejsce niewiernego Izraela zajmuje prawdziwy, nowy lud Boży – Kościół 
Jezusa. Jezus polemizuje z duchowymi przywódcami ludu, krytykuje ich partyku-
laryzm, skrajny legalizm i pewność siebie. Najmocniej krytyka została wyrażona 
w przypowieści o przewrotnych dzierżawcach winnicy (por. Mt 21, 33–46), której 
teologiczny sens dobrze oddaje konkluzja: „Dlatego mówię wam: królestwo Boże 
będzie od was zabrane, a dane narodowi, który wyda owoce” (21, 43)30 i w scenie 
procesu przed Piłatem (por. Mt 27, 11–26). Dzieje Żydów zawierają historię 
sprzeciwu wobec Jahwe („przez ich przestępstwo zbawienie przypadło w udziale 
poganom”, Rz 11, 11), ale jest to również historia niezwykłej wierności małej 
garstki tego ludu, dzięki której otwiera się perspektywa Bożego miłosierdzia dla 
całości, a nawet jej szczególnej roli eschatycznej („czymże będzie ich przyjęcie, 
jeśli nie powstaniem ze śmierci do życia?” Rz 11, 15; por. Rz 11, 11–27).

Tymczasem rolę Izraela w sensie duchowym przejmuje wspólnota Trójcy 
Świętej (por. Ga 6, 16), ustanowiona jako mistyczne ciało Syna Bożego, po-
wołana ze wszystkich narodów31. To odrzucenie i zerwanie starego przymierza 
domaga się ofiary doskonałej, którą składa Mesjasz. Jego orędzie o królestwie 
Bożym, odrzucone przez zdecydowaną większość Izraela, konstytuuje nową for-
mę ludu Bożego: 

30  �Por. J. Kudasiewicz, Ewangelie synoptyczne dzisiaj, Ząbki–Warszawa 1999, s. 210–211.
31  �Por. KK 7.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

36

Chrystus ustanowił to nowe przymierze, a mianowicie nowy testament we krwi swojej 
(por. 1 Kor 11, 25), powołując spośród Żydów i pogan lud, który nie wedle ciała, lecz 
dzięki Duchowi zróść się miał w jedno i być nowym ludem Bożym. Albowiem wierzący 
w Chrystusa, odrodzeni nie z nasienia skazitelnego, lecz z nieskazitelnego przez słowo 
Boga żywego (por. 1P 1, 23), nie z ciała, lecz z wody i Ducha Świętego (por. J 3, 5–6), 
ustanawiani są w końcu „rodzajem wybranym, królewskim kapłaństwem, narodem świętym, 
ludem nabytym, co niegdyś nie był ludem, teraz zaś jest ludem Bożym” (1 P 2, 9–10)32.

Ten nowy lud Boży zgromadzony w łasce Ducha Jezusowego, tworzący Kościół 
Chrystusa, składa się z Żydów oraz przedstawicieli wszystkich innych narodów. 
Tworzy się on dzięki dwom kategoriom ludzi, którzy w łasce wiary uznają Mistrza 
z Nazaretu za Mesjasza. Są to judeochrześcijanie i etnochrześcijanie – wierna 

„Reszta wybrana przez łaskę”. Darmowość zbawienia, która ogarnia dzięki owej 
„Reszcie” (Kościołowi) wszystkich ludzi, nie daje nikomu podstaw do chełpienia 
się (ani „Żydowi”, ani „Grekowi” czy „obrzezanemu” albo „nieobrzezanemu”33): 

Pytam więc: Czyż Bóg odrzucił lud swój? Żadną miarą! I  ja przecież jestem Izraelitą, 
potomkiem Abrahama, z pokolenia Beniamina. Nie odrzucił Bóg swego ludu, który wy-
brał przed wiekami. Czyż nie wiecie, co mówi Pismo o Eliaszu, jak uskarża się on przed 
Bogiem na Izraela? „Panie, proroków Twoich pozabijali, ołtarze Twoje powywracali. Ja 
sam tylko zostałem, a oni na życie moje czyhają”. Lecz co mu głosi odpowiedź Boża? 

„Pozostawiłem sobie siedem tysięcy mężów, którzy nie zgięli kolan przed Baalem”. Tak 
przeto i w obecnym czasie ostała się tylko Reszta wybrana przez łaskę” (Rz 11, 1–5).

W świetle powyższych konstatacji nie wolno mówić o odrzuceniu Izraela przez 
Boga, lecz o częściowym odrzuceniu Mesjasza przez lud Starego Przymierza. 
Albowiem Bóg nigdy nie opuszcza człowieka, to potomek Adama zostawia swego 
Stwórcę. Bóg jest zawsze absolutnie wierny. Potwierdził to w niekwestionowany 
sposób w swoim odwiecznym Synu Bożym, który stał się człowiekiem.

Kościół, najpierw judeochrześcijański, następnie judeochrześcijański i etno-
chrześcijański, ukazuje się w „Reszcie  Izraela” (por. Rz 11, 2–5). W nim zbawcze 
miłosierdzie Trójjedynego Boga dosięga teraz wszystkie narody. W swojej misji 
i wewnętrznej wspólnocie jest zatem Kościół „znakiem i narzędziem” eschato-
logicznie urzeczywistniającej się uniwersalnej, zbawczej woli Ojca wobec ludów 
całego świata, jako misterium „wewnętrznego zjednoczenia (communio) z Bogiem 
i jedności całego rodzaju ludzkiego”34.

32  �KK 9.
33  �Por. Ł. Kamykowski, „Cały Izrael”, dz. cyt., s. 124–125.
34  �KK 1.



37

C. Nowe i wieczne Przymierze Jezusa Chrystusa

C. Nowe i wieczne Przymierze Jezusa Chrystusa

Swoją kulminację i pełnię historia zbawienia osiągnęła w Jezusie Chrystusie, 
pośredniku Nowego i na wieki obowiązującego Przymierza (por. Hbr 9, 11–15). 
On zrealizował zbawczy plan Ojca Niebieskiego, „posłuszeństwem swym dokonał 
odkupienia”35, głosząc Dobrą Nowinę o królestwie Bożym (gr. basileía toú Theoú), 
którego aktualizacją i urzeczywistnieniem jest na ziemi Kościół. Królowanie 
Boga zaczęło jaśnieć „w słowie, czynach i w obecności Chrystusa”36. W swoim 
mesjańskim posłannictwie Jezus spełnił kapłański, królewski i prorocki urząd 
pośrednika zbawienia i zdobył lud Nowego i Wiecznego Przymierza, „nowy 
Izrael”, wyprowadzony z „wiernej Reszty przez łaskę”, a dopełniony „synami 
Abrahama” spośród wielu narodów.

Zrekonstruujmy teraz w szerszej analizie poszczególne fazy krystalizowa-
nia się Kościoła, wiążące się bezpośrednio z osobą i dziełem Jezusa Chrystusa, 
a zwłaszcza te wydarzenia z życia Jezusa historycznego, które wprost zawierają 
w sobie istotne elementy eklezjotwórcze.

1. Królestwo Boże a Kościół

Królestwo Boże to  naczelna idea działalności Jezusa. Głosząc Ewangelię 
o  królestwie Bożym, Jezus rozpoczyna jego fazę historyczną, sprowadzoną 
do wymiarów ziemskich. Królestwo Boże, rozumiane jako odwieczne, wszech-
władne i miłujące panowanie Boga, staje się w Jezusie z Nazaretu wielkością 
„tu” i  „teraz”. Świadczą o  tym przypowieści o  ziarnku gorczycznym, siewcy 
(por.  Mk  4,  3n), zaczynie zakwaszającym całe ciasto (por.  Mt  13,  33n) czy 
sieci (por. Mt 13, 47n). Królestwo Boże ujawnia się przez boski czyn i słowo 
zapoczątkowane w Chrystusie. Mimo że jest ono rzeczywistością Bożą, escha-
tologiczną, to  jednak odnosi się do  historii ludzkiej. Przenika ono ziemski 
świat człowieka za  pomocą ewangelicznego orędzia głoszonego nieustannie 
przez Jezusową wspólnotę ducha, które humanizuje treści i  formy życia spo-
łecznego oraz wnosi świętość, sprawiedliwość, miłosierdzie i pokój już w wy-
miar doczesny37. W Jezusie spotykają się trzy rzeczywistości: Izrael, królestwo  
Boże i Kościół: 

35  �KK 3.
36  �KK 5.
37  �Por. H. Seweryniak, Świadectwo i sens. Teologia fundamentalna, Płock, 2001, s. 405; S. Grze-

chowiak, Kościele, kim jesteś? Studium eklezjologii, Gniezno 2002, s. 233–239; A. Napiór-
kowski, Duch Święty jednoczy nas w Królestwo Boże, „Ateneum Kapłańskie” 540 (1999), 
s. 234–241.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

38

Tajemnica Kościoła świętego ujawnia się w jego założeniu. Pan Jezus bowiem zapocząt-
kował Kościół swój, głosząc radosną nowinę, a mianowicie nadejście Królestwa Bożego 
obiecanego od wieków w Piśmie: „Wypełnił się czas i przybliżyło się królestwo Boże” 
(Mk 1, 15, por. Mt 4, 17). A królestwo to zajaśniało ludziom w słowie, czynach i w obecno-
ści Chrystusa. Oto słowo Pana porównane jest do ziarna, które wsiewa się w rolę (Mk 4, 14), 
ci, co słuchają go z wiarą i zaliczają się do małej trzódki Chrystusowej (Łk 12, 32), otrzy-
mali już samo królestwo, własną mocą kiełkuje następnie ziarno i wzrasta aż do czasu 
żniwa (por. Mk 4, 26–29) […]. Stąd też Kościół wyposażony w dary swego Zbawiciela 
i wiernie dochowujący Jego przykazań miłości, pokory i wyrzeczenia, otrzymuje posłan-
nictwo głoszenia i krzewienia królestwa Chrystusowego i Bożego wśród wszystkich na-
rodów i stanowi zalążek oraz zaczątek tego królestwa na ziemi38.

Nie można zatem utożsamiać Kościoła z królestwem Bożym (rozumianym 
jako odwieczne, doskonałe, powszechne, niewidzialne, duchowe, święte i wszech-
potężne panowanie mocy miłującego Boga), gdyż jest ono pojęciem znacznie 
szerszym. Kościół charakteryzuje się przecież wymiarem czasowym (posiada swój 
kres w momencie paruzji) oraz podlega zarówno tajemnicy wiary, jak i widzialnej 
rzeczywistości empirycznej, instytucjonalnej i grzesznej. Królestwo Boże spełnia 
się wszędzie tam, gdzie działają pierwiastki prawdy, sprawiedliwości i miłości 
Chrystusowej. Jego powszechność polega na przeznaczeniu dla wszystkich ludzi, 
dzieci jednego Boga Stwórcy39.

Kościół i królestwo Boże pozostają ze sobą w głębokich związkach, dlatego 
nie wolno ich ani oddzielać od siebie, ani też sobie przeciwstawiać. Mówi o tym 
wyraźnie Jan Paweł II w swojej encyklice o stałej aktualności posłania misyjnego, 
gdy pokazuje nieusuwalną zależność między królestwem Bożym a Kościołem: 

Niewątpliwie Kościół nie jest celem samym w sobie, będąc przyporządkowany króle-
stwu Bożemu, którego jest zalążkiem, znakiem i narzędziem. Jednakże, odróżniając się 
od Chrystusa i od królestwa, Kościół jest nierozerwalnie z nimi złączony. Chrystus ob-
darzył Kościół, swe ciało, pełnią dóbr i środków zbawienia; Duch Święty mieszka w nim, 
ożywia go swymi darami i charyzmatami, uświęca go, prowadzi i stale odnawia. Stąd 
szczególna i jedyna w swoim rodzaju relacja, która nie wykluczając wprawdzie działania 
Chrystusa i Ducha poza widzialnymi granicami Kościoła, nadaje mu rolę specyficzną 
i konieczną. Stąd także szczególna więź Kościoła z królestwem Bożym i Chrystusowym, 
gdyż Kościół „otrzymuje posłannictwo głoszenia i krzewienia królestwa […] wśród 
wszystkich narodów”40.

38  �KK 5.
39  �Por. RM 14.
40  �RMi 18.



39

C. Nowe i wieczne Przymierze Jezusa Chrystusa

Nadejście basileia, a więc pozyskania przestrzeni Bożego panowania w świecie, 
stanowi centrum Jezusowej egzystencji. Jezus zapowiada Boże panowanie. On je 
wprost ogłasza. Nigdy jednak nie pozostaje ono jedynie na płaszczyźnie czyste-
go słowa, musi się ucieleśnić. Dlatego katolicka eklezjologia naucza, iż jak od-
wieczny Syn Boży w tajemnicy wcielenia stał się człowiekiem, nie przestając być 
Bogiem, tak też królestwo Boże w misterium inkarnacji ujawniło się w Kościele 
będącym wielkością zespoloną, sakramentem Trójcy Świętej, składającym się 
z duchowej, dynamicznej i skutecznej rzeczywistości Bożej wypowiadającej się 
w widzialnym znaku społeczności wierzących. Dlatego Jezus, gromadząc „nową 
rodzinę”, która stoi całkowicie pod znakiem Bożego panowania, stwierdza jed-
noznacznie: „Nie bój się mała trzódko, gdyż spodobało się Ojcu waszemu dać 
wam królestwo” (Łk 12, 32)41.

2. Uczniowie i uczennice, a kolegium Dwunastu

Urzeczywistniając zbawczy plan Ojca Niebieskiego, Jezus zapoczątkował 
istnienie Kościoła w wymiarach doczesnych, głosząc dobrą nowinę o nadejściu 
królestwa Bożego obiecanego od wieków42. Kościół trzeba widzieć jako dzieło 
całej Trójcy Świętej, dlatego Jezus – choć w swoich słowach i czynach jedno-
znacznie kładzie fundamenty pod nową wspólnotę składającą się z Żydów i po-
gan – to jednak przede wszystkim pełni wolę Ojca Niebieskiego.

Realizacja królestwa Bożego przez Jezusa i w Jego osobie staje się więc pod-
stawowym elementem eklezjotwórczym, który warunkuje i obejmuje wszystkie 
pozostałe fakty. Należy tu jeszcze raz zaakcentować, iż Jezusowi chodziło o zgro-
madzenie Izraela, a nie o utworzenie jakiejś szczególnej wspólnoty w Izraelu, gdyż 
między starotestamentalnym a nowotestamentalnym ludem Bożym – mimo róż-
nic, jakie są nie do ominięcia – zachodzi fundamentalna jedność. Dopiero w ten 
kontekst wpisuje się właściwe rozumienie powstania Kościoła jako ludu Bożego 
nowego i wiecznego przymierza, zawartego w Jezusie Chrystusie.

Już od początku przepowiadania tajemnicy królestwa Bożego Jezus skupia wo-
kół siebie tłumy. Ponieważ nie wszyscy, którzy Go widzieli czy słyszeli, przyjęli 
i rozpoznali w Nim Syna Bożego, Mesjasza, dlatego gromadzi On wokół siebie 
uczniów i uczennice (por. Łk 8, 2–3).

Jezus czyni to jednak w sposób odmienny niż współcześni mu rabini. Po pierw-
sze, to nie uczeń wybiera Jego, jak to było w przypadku szkół rabinackich, ale 

41  �Por. H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele dzisiaj, Katowice 1993, s. 238–241, 
s. 342–346; E. Schillebeeckx, Church. The human story of God, New York 1994, s. 139–144; 
A. Nowicki, Kościół w horyzoncie Królestwa Bożego, Wrocław 1995.

42  �Por. KK 5.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

40

On jest tym, od którego wychodzi inicjatywa; jest to wezwanie autorytatyw-
ne. Po drugie, Boski Mistrz powołuje upatrzonego ucznia, nie zwracając uwagi 
na jego kwalifikacje osobiste. Po trzecie wreszcie, stać się uczniem Jezusa oznacza 
pójść za Nim i wejść z Nim w relacje personalne, prowadzące do wiary w Niego 
jako w Mesjasza Bożego43.

Jezus, gromadząc wokół siebie uczniów, żądał radykalnego pójścia za Nim, cał-
kowitego porzucenia dotychczasowych więzów, nawet rodzinnych (por. Łk 14, 26; 
Mt 10, 37). Powołanie uczniów ma charakter społeczny, ponieważ Jezus nie zwró-
cił się do jednego wyznawcy, ale wybrał grupę ludzi. Rozesłał siedemdziesięciu 
uczniów (lub siedemdziesięciu dwóch – por. Łk 10, 1–20), co można tłumaczyć 
jako chęć dotarcia do całego świata, albowiem liczbę nieżydowskich ludów świata 
oceniano wówczas właśnie na siedemdziesiąt (por. Rdz 10; Wj 1, 5; Pwt 32, 8). 
Liczby „dwanaście” i „siedemdziesiąt” mówią, że Izrael czasów ostatecznych obej-
mie wszystkie ludy ziemi44. Dopiero z tej grupy swoich uczniów Jezus ustanowił 
Dwunastu (por. Mk 3, 13–19): 

Pan Jezus nadał swojej wspólnocie strukturę, która będzie trwała aż do całkowitego wy-
pełnienia królestwa. Przede wszystkim dokonał tego przez wybór Dwunastu z Piotrem 
jako ich głową (por. Mk 3, 14–15). Reprezentując dwanaście 860, 551 pokoleń Izraela 
(por. Mt 19, 28; Łk 22, 30), są oni fundamentami nowego Jeruzalem (por. Ap 21, 12–14). 
Dwunastu (por. Mk 6, 7) oraz inni uczniowie (por. Łk 10,1–2) uczestniczą w posłaniu 
Chrystusa, w Jego władzy, a także w Jego losie (por. Mt 10, 25; J 15, 20). Przez wszystkie 
te działania Chrystus przygotowuje i buduje swój Kościół45.

Z tłumów wokół Jezusa wyodrębnia się zatem grono uczniów, a spośród nich 
ustanawia On sobie najbliższych Dwunastu. Im właśnie przypadła szczególna 
funkcja w Jezusowym dziele gromadzenia eschatologicznego ludu Bożego i inau-
guracji królestwa niebieskiego na ziemi. Charakterystyczne jest, że to sam Jezus 
powołuje ich z wyraźnym zamiarem związania ze swoim posłannictwem mesjań-
skim: „Pójdźcie za Mną, a sprawię, że staniecie się rybakami ludzi” (Mk 1, 17; 
Mt 4, 19). Już sam akt wyboru uczniów zwrócił uwagę współczesnych, a zwłasz-
cza św. Marka, który wyraźnie określił cel i funkcję tego grona (3, 13–19). Jest 
też rzeczą interesującą, z jaką pieczołowitością pierwszy Kościół przechował wy-
kazy imion Dwunastu (por. Mk 3, 16–19; Mt 10, 2–4; Łk 6, 14–16; Dz 1, 13). 
Marek nie tylko zauważa, iż Jezus „przywołał do siebie tych, których sam chciał”, 

43  �Por. H. Langkammer, Nowy Testament o Kościele, Wrocław 1997, s. 35–38; G. Lohfink, 
Braucht Gott die Kirche?, dz. cyt., s. 205–216.

44  �Por. S. Wiedenhoffer, Das katholische Kirchenverständnis, Graz–Wien–Köln 1992, s. 79.
45  �KKK 765.



41

C. Nowe i wieczne Przymierze Jezusa Chrystusa

ale dwukrotnie zaznacza: „ustanowił Dwunastu”. Nie ulega wątpliwości, że dla 
pierwotnego Kościoła największą wartość ma chrystofania wobec Dwunastu 
reprezentujących nowy lud Boży. Ta grupa została powołana przez ziemskiego 
Jezusa, a po zmartwychwstaniu ponownie ukonstytuowana – co wiernie prze-
kazuje Marek na podstawie tradycji46.

Na uwagę zasługuje sama liczba, która jest symbolicznym odniesieniem do dwu-
nastu pokoleń Izraela, a więc do całego Narodu Wybranego posiadającego Bożą 
obietnicę dokonania w nim Nowego Przymierza. Początek nowych dwunastu po-
koleń dokonuje się po licznych scenach odrzucenia Jezusa przez uczonych w Pi-
śmie i starszych. Ta symboliczna liczba oznacza wypełnienie obietnicy co do tych, 
którzy dochowali wierności Bogu, a w zapowiedziach prorockich określani byli 
jako „Reszta Izraela” (por. Iz 4, 2–3; Am 3, 16; Mich 4, 7). Ustanawiając Dwunastu, 
Jezus dał mesjański znak rozpoczęcia gromadzenia wspólnoty eschatologicznej: 

Gdy Syn Człowieczy zasiądzie na swym tronie chwały, wy którzyście poszli za mną, za-
siądziecie również na dwunastu tronach, sądząc dwanaście pokoleń Izraela (Mt 19, 28). 

Żydzi bowiem oczekiwali, że w czasach mesjańskich nastąpi przywrócenie jed-
ności Izraela jako ludu Bożego (por. Ez 37; 39, 23–29; 40–48). Stąd intencją Jezusa 
było ustanowienie prorockiego znaku kontynuacji ludu Bożego. Powołani przez 
Jezusa, stanowiąc prafigurę ostatecznego Izraela, zostają posłani do Izraela histo-
rycznego, do którego Jezus w pierwszym rzędzie czuł się posłany, aby przepowiadać 
królestwo Boże i urzeczywistniać je przez wyrzucanie demonów. Ten przywilej 
i obowiązek wypędzania demonów był jedynie udziałem Dwunastu (Mk 3, 15; 6, 7).

Fakt istnienia przedpaschalnej grupy uczniów, której centrum stanowiło Dwu-
nastu, nie budzi wątpliwości natury egzegetycznej. Ewangelia św. Marka pod-
kreśla szczególną troskę Jezusa o  tych, których wybrał. Osobno wyjaśniał im 
wszystko, co wcześniej mówił do słuchających Go tłumów (por. Mk 4, 34). Tę 
troskę Jezusa o Dwunastu widać po powrocie z ich pierwszej misji. Mistrz przy-
jął ich wówczas i rozważał z nimi jej owoce (por. Łk 10, 17–20): 

Wtedy apostołowie zebrali się u Jezusa i opowiedzieli Mu wszystko, co zdziałali i czego 
nauczali. A On rzekł do nich: „Pójdźcie wy sami osobno na miejsce pustynne i wypocz-
nijcie nieco!” (Mk 6, 30–31). 

Grono Dwunastu jest bowiem wyposażone przez Jezusa w pełnomocnictwo 
głoszenia królestwa Bożego. Wynika to nie tylko z wyraźnych logiów Jezusa, lecz 
także ze słów: „Kto was słucha, Mnie słucha, kto was nie przyjmuje, ten odrzuca 

46  �Por. H. Langkammer, Nowy Testament o Kościele, s. 39–40.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

42

Tego, który Mnie posłał” (Łk 10, 16). W ten sposób Jezus wiąże misję uczniów, 
a szczególnie Dwunastu, z samym Bogiem, którego posłannictwo spełnia w swo-
jej historyczno‑eschatologicznej misji na ziemi.

Po Wielkanocy miejsce Dwunastu zajmują apostołowie. Ich posługa opiera 
się na tym, że od początku byli z Jezusem (por. Dz 1, 21) oraz stali się świadkami 
zmartwychwstania. Teraz stają się uczestnikami chrystofanii. Od Zmartwych-
wstałego otrzymują posłanie do przepowiadania Ewangelii i udzielania chrztu 
(por. Mk 16, 15–18; Mt 28, 16–20; Łk 24, 36–39). Obdarowani Duchem chwa-
lebnego Pana, zakładają pierwsze wspólnoty i są więzią jedności między nimi47.

3. Szymon – Piotr: pierwszy wśród apostołów

Świadectwa pierwotnego chrześcijaństwa zgodnie potwierdzają, iż wiodącą rolę 
w gronie uczniów, a w szczególności pośród Dwunastu, spełniał Szymon Piotr. 
Występuje on w najstarszym wyznaniu wiary (por. 1 Kor 15, 5), jest jedną z kluczo-
wych postaci w dziele Chrystusa i rodzącego się Kościoła. Wszyscy Ewangeliści 
sygnalizują zmianę jego imienia z aramejskiego Kefa na greckie Petros, czyli ska-
ła – petra (por. Mt 16, 18, Mk 3, 16, Łk 6, 14; J 1, 42). W swej formie aramejskiej 
pojawia się ono we wczesnych listach św. Pawła. Z tych danych wynika, iż Jezus 
pragnął oprzeć swoją wspólnotę na osobie Szymona jako podstawie jedności.

Po mesjańskim wyznaniu Piotra pod Cezareą Filipową zostaje to przypieczę-
towane i nagrodzone przez Jezusa przyznaniem mu funkcji „pierwszego w gronie 
Dwunastu” i „skały” Kościoła: 

Otóż i Ja tobie powiadam: „Ty jesteś Piotr [czyli Skała], i na tej Skale zbuduję Kościół 
mój, a bramy piekielne go nie przemogą. I tobie dam klucze królestwa Niebieskiego; co-
kolwiek zwiążesz na ziemi, będzie związane w niebie, a co rozwiążesz na ziemi, będzie 
rozwiązane w niebie” (Mt 16, 18–19, por. Mk 8, 27–30; Łk 9, 18–21)48.

47  �Por. P. Neuner, Eklezjologia – nauka o Kościele, [w:] W. Beinert (red.), Podręcznik Teologii 
Dogmatycznej, traktat VII, Kraków 1999, s. 270–274; S. Grzechowiak, Kościele, kim jesteś?, 
s. 247–267.

48  �Prawdziwego Izraela, nowy lud Boży, tylko Mateusz spośród wszystkich ewangelistów, 
nazywa „Kościołem” (ekklesia: Mt 16, 18) lub „Kościołem moim”. Zaimek dzierżawczy 

„mój” (Mt 16, 18) wskazuje na szczególny związek Jezusa z Kościołem. Również tzw. „re-
guła kościelna” zawiera słowo „Kościół”: „Gdy brat twój zgrzeszy (…), donieś Kościołowi” 
(Mt 18, 15–17). Chociaż termin ekklesia występuje u Mt tylko trzy razy, to jednak idea 
całego Kościoła przenika całe jego dzieło; por. J. Kudasiewicz, Ewangelie synoptyczne 
dzisiaj, s. 215. Swoje potwierdzenie Mt 18, 15–17 znajduje także w przynajmniej trzech 
paralelnych tekstach, znalezionych w qumrańskch pieczarach; por. K. Berger, Kann man 
auch ohne Kirche glauben?, Gütersloh 2000, s. 38.



43

C. Nowe i wieczne Przymierze Jezusa Chrystusa

Po tym uroczystym zapewnieniu Piotra o trwałości Kościoła Jezus zaczyna 
przygotowywać uczniów do swojej śmierci i zmartwychwstania. Co do tego fak-
tu wszyscy czterej Ewangeliści są zgodni i podają go zaraz po wyznaniu Piotra. 
Udokumentowaniem wyznania Piotra było przemienienie Jezusa. Góra Tabor – 
gdzie Jezus zaprowadził Piotra, Jakuba i Jana – stała się świadkiem objawienia 
Pańskiego w boskiej chwale Syna Bożego. Po tym wydarzeniu Ewangeliści po-
dają, że Jezus zapowiada już formalnie znaczenie apostołów i nowej wspólnoty 
tworzącej się wokół Niego. Wyznaczenie Piotrowi wyjątkowej roli w budowaniu 
Kościoła, oprócz wymienionych wypowiedzi o zmianie imienia, kluczach, władzy 
związywania i rozwiązywania, łączy się z zadaniem umacniania braci w wierze 
(por Łk 22, 31n). Ponadto pozycja Piotra jako trwałego fundamentu Kościoła 
zostaje jeszcze wzmocniona powierzeniem mu, już przez paschalnego Pana, 
władzy pasterskiej. Wobec Zmartwychwstałego Piotr – który wcześniej zaparł 
się Jezusa – czyni trzykrotne wyznanie miłości i otrzymuje władzę nad całym 
Kościołem Chrystusowym (por. J 21, 15–17)49.

W Dziejach Apostolskich Piotr jest przełożonym gminy jerozolimskiej, a w Zie-
lone Świątki wygłasza decydującą mowę. On jako pierwszy przyjmuje do Kościoła 
pogan w osobie rzymskiego setnika Korneliusza. Jest też jednym z najważniej-
szych uczestników „Soboru apostołów” (por. Dz 15, 6–29). Do niego zwrócił 
się Paweł z Tarsu o autoryzację swojej nauki (por Ga 1, 18). Nie ma wątpliwości, 
że w kręgu uczniów i apostołów Piotr zajmował wyjątkowe miejsce. Przedstawia 
się on jako typ apostoła i ucznia. Jego pierwszeństwo zaznaczyło się zwłaszcza 
w powiązaniu z męką, śmiercią, zmartwychwstaniem Jezusa oraz zesłaniem Du-
cha, jako pozostałymi aktami eklezjotwórczymi50.

4. Ostatnia Wieczerza – Nowe Przymierze

Kościół sprawuje Eucharystię, ale także Eucharystia czyni Kościół. W pierw-
szym przypadku idzie o wspólnotę rozumianą w sensie aktywnym – sprawującą 
władzę uświęcania, w drugim zaś idzie o jej sens bierny, czyli Kościół uświęco-
nych. Dzięki temu tajemniczemu współoddziaływaniu budowane jest jedno Ciało 
w obecnym życiu, aż do dnia jego dopełnienia51:

Ostatnia Wieczerza i Kościół są ze sobą niezwykle silnie powiązane nie tyle 
z tego względu, iż ucztowanie zakładało już pewną organizację wspólnoty (ekle-
zjalność), ale zwłaszcza z powodu ich koncentracji na osobie Jezusa, na  Jego 

49  �Por. P. Neuner, Eklezjologia – nauka o Kościele, dz. cyt., s. 276–280; A. Napiórkowski, Jedność 
konsekrowana, Kraków 2002, s. 145–160.

50  �Por. tamże, s. 274–275; G. Lohfink, Braucht Gott die Kirche?, s. 216–230.
51  �Por. H. de Lubac, Medytacje o Kościele, Kraków 1997, s. 115.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

44

ofierze, która staje się biesiadą. Jest to bowiem ofiara biesiadna. W czasie Ostatniej 
Wieczerzy Jezus uprzedził dobrowolne ofiarowanie swego życia: 

Eucharystia, którą Jezus ustanawia w tej chwili, będzie „pamiątką” (1 Kor 11, 25) Jego 
ofiary. Włącza On apostołów do swojej ofiary i poleca, by ją przedłużali, przez to Jezus 
ustanawia swoich apostołów kapłanami Nowego Przymierza: „Za nich Ja poświęcam 
w ofierze samego siebie, aby i oni byli uświęceni w prawdzie” ( J 17, 19)52.

Czytając biblijny opis interesującego nas wydarzenia, przekazany przez dwie 
tradycje (Mk 14, 22–25 i Mt 26, 26–29 oraz 1 Kor 11, 23–25 i Łk 22, 15–20), 
zauważamy wczesną i wyraźną praktykę „łamania chleba”. Istnienie tego zwyczaju 
oraz związana z nim refleksja, pieczołowicie przechowywane w łonie pierwszych 
wspólnot, wskazują na autentyczność i wagę wydarzenia stojącego u ich źródła. 
Łukaszowo‑Pawłowa tradycja Ostatniej Wieczerzy mogła być znana już około 
dziesięć lat po śmierci Jezusa. Niemożliwe, aby w tak krótkim czasie same pier-
wotne wspólnoty chrześcijańskie stworzyły i rozpowszechniły nowy obrzęd53.

W Jezusowym wydarzeniu pożegnalnej uczty z uczniami możemy dopatrzyć 
się kilku elementów eklezjotwórczych o poważnym ciężarze gatunkowym:

1.  Lud Nowego Przymierza. Nawiązując do  pieśni o  Słudze Jahwe 
(por. Iz 52, 13 – 53, 12), Jezus w trakcie Ostatniej Wieczerzy zinterpretował 
swoją śmierć jako ofiarę zastępczą i ekspiacyjną za wszystkich: „To  jest moja 
Krew Przymierza, która za wielu będzie wylana” (Mk 14, 24). „Wielu” oznacza 
Izrael i wszystkie narody (Żydów i pogan). Ludem, któremu Jezus nadaje osta-
teczny kształt poprzez Nowe Przymierze zawierane w Jego krwi, jest Kościół.

2. Dwunastu – partner Przymierza. Jezus sprawował Ostatnią Wieczerzę 
w gronie najbliższych Mu, wybranych uczniów – 565 Dwunastu. Nie spożywa 
On zatem uczty ze swoją rodziną naturalną (biologiczną) według żydowskiego 
rytu paschalnego, ale w obecności swojej nowej rodziny (duchowej). W tym ge-
ście wybrania ustanowił ich komórką – matką ludu Bożego, zebranego w celu za-
warcia przymierza. Apostołowie („żywe kamienie”) nie zostają pokropieni krwią, 
ale ją spożywają, ponieważ ich przynależność do ludu Bożego jest jak najbardziej 
wewnętrzna.

3. Ofiara paschalnego Baranka. Starotestamentalne ofiary ze zwierząt zastępu-
je nowa ofiara – samego Jezusa. Jego krew konstytuuje jedność między Bogiem 
i ludźmi. Ostatnia Wieczerza wskazuje i oznacza śmierć krzyżową jako ofiarę 
i ustanowienie Nowego Przymierza, które nie tyle prowadzi do zerwania Starego 
(synajskiego), co jest jego wypełnieniem.

52  �KKK 611; por. Sobór Trydencki: DS 1752; 1764.
53  �Por. H. Seweryniak, Świadectwo i sens, dz. cyt., s. 409.



45

C. Nowe i wieczne Przymierze Jezusa Chrystusa

4. Jezus (a nie Mojżesz) pośrednikiem Przymierza między Bogiem a wszyst-
kimi ludźmi – jednym i jedynym doskonałym (por. Dz 4, 12)54.

5. Uczta ofiarna przekazem najważniejszej myśli Jezusa: podarowania same-
go siebie, a jednocześnie wezwaniem dla wszystkich Jego naśladowców, aby ob-
umarli w sobie i żyli dla innych.

6. Eschatologiczny znak królestwa Bożego. Ostatni posiłek Jezusa symbolizuje 
niebieską ucztę ludzi w królestwie Bożym. Powszechność królestwa Bożego, jego 
dostępność dla wszystkich wyrażała się zwłaszcza w fakcie częstego spożywa-
nia posiłku przez Jezusa z ubogimi. To do nich w pierwszym rzędzie kierował 
swoją propozycję (por. np. Łk 14, 16–24). Syn Dawida ucztował z celnikami 
i grzesznikami (por. np. Mt 9, 10n; Łk 7, 38; 15, 23n; 19, 5). Tworząc wspól-
notę z ludźmi odrzuconymi przez społeczeństwo, objawiał uniwersalizm swego 
orędzia i zaproszenia55.

U Łukasza – wydaje się najwierniej odczytującego Jezusowy przekaz – nie 
widać wyraźnego odniesienia do  Kościoła (por.  Łk  22,  15–19a. 29n), gdyż 
Ostatnią Wieczerzę ukazuje jako uroczysty symbol już zbliżającego się kró-
lestwa Bożego. Dopiero w  popaschalnym kontekście pierwszych wspólnot 
Eucharystia nabiera znamion uczty potrzebnej dla spełniania kościelnego 
posłannictwa i  realizacji misji, jaką pozostawił uwielbiony Pan. A  ponieważ 
nadejście paruzji się przesuwa, to  pamiątka Ostatniej Wieczerzy zaczyna 
funkcjonować jako pokarm w  czasie drogi, jako symbol jedności, a  zwłasz-
cza jako znak obecności Pana pośród swojego ludu i  aktualizacji Jego ofia-
ry. Eucharystia przynależy zatem nierozerwalnie do Kościoła, ona go istotnie  
konstytuuje56.

5. Męka, śmierć i zmartwychwstanie

Mimo że  swoją publiczną działalność głoszenia królestwa Bożego Jezus 
rozpoczął w Galilei, to jednak zwoływanie i gromadzenie ludu Bożego dopeł-
nia się w  Jerozolimie. Tam bowiem stoi świątynia. Tam jest centrum Izraela. 
Tam gromadzi się lud Boży na  świętowanie. Tam pojawia się cały Izrael, 
aby uroczyście obchodzić Paschę. Głoszenie Bożego panowania jest prze-
znaczone dla jak najszerszych kręgów odbiorców. Dlatego tylko tam może 
zapaść ostateczne rozstrzygnięcie. Jezus wzywa cały lud Boży do  podjęcia  
decyzji: 

54  �P. Neuner, Eklezjologia – nauka o Kościele, dz. cyt., s. 284–286.
55  �Por. Tamże, s. 283–284.
56  �Por. H. Döring, Grundriss der Ekklesiologie. Zentrale Aspekte des katholischen Selbstverständnis 

und ihre ökumenische Relevanz, Darmstadt 1986, s. 24.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

46

Idźcie i powiedzcie temu lisowi [Herodowi]: Oto wyrzucam złe duchy i dokonuję uzdro-
wień dziś i jutro, a trzeciego dnia będę u kresu. Jednak dziś, jutro i pojutrze muszę być 
w drodze, bo rzecz niemożliwa, żeby prorok zginął poza Jerozolimą. Jeruzalem, Jeruzalem! 
Ty zabijasz proroków i kamienujesz tych, którzy do ciebie są posłani. Ile razy chciałem 
zgromadzić twoje dzieci… (Łk 13, 32–34a).

Chrystus miał jasną świadomość swojej ofiarniczej śmierci na krzyżu. Aby 
dotrzeć do tego głębokiego, właściwego sensu staurologicznego Jego śmierci, nie 
wolno odrywać Jego osoby od istoty Jego słów i czynów, czyli tajemnicy królestwa 
Bożego. Nie wystarczy tu podkreślanie – jak zauważa W. Kasper – polityczne-
go nieporozumienia i politycznych wymiarów tej śmierci albo dopatrywanie się 
w Jezusie wolnego człowieka, łamiącego prawo i niewygodnego nonkonformisty, 
zlikwidowanego przez swoich przeciwników57. To wszystko wchodziło niewąt-
pliwie w grę. Jednak w świetle Nowego Testamentu śmierć Jezusa to nie tylko 
działanie Żydów i Rzymian, lecz nade wszystko zbawcze dzieło Boga i dobro-
wolna samoofiara Jezusa sięgająca śmierci krzyżowej58: 

Krzyż jest jedyną ofiarą Chrystusa, „jednego pośrednika między Bogiem a  ludźmi” 
(1 Tm 2, 5). Ponieważ jednak On w  swojej wcielonej Boskiej Osobie „zjednoczył się 
jakoś z każdym człowiekiem” (Sobór Watykański II, konst. Gaudium et spes, 22), „ofia-
rowuje wszystkim ludziom w sposób, który zna tylko Bóg, możliwość dojścia do uczest-
niczenia w Misterium Paschalnym” (Sobór Watykański II, konst. Gaudium et spes, 22). 
Jezus powołuje swoich uczniów do „wzięcia (1368,1460) swojego krzyża i naśladowania 
Go” (por. Mt 16, 24), ponieważ cierpiał za wszystkich i zostawił nam wzór, abyśmy „szli 
za Nim Jego śladami” (1 P 2, 21)59.

Kościół został urzeczywistniony dzięki krzyżowi i zmartwychwstaniu swego 
Pana60 nie tylko wówczas w Jerozolimie, ale konstytuuje się nieustannie na nowo, 
gdy uczennice i uczniowie Jezusa naśladują Go w niesieniu krzyża. Wydarzenie 
krzyża i zmartwychwstania gromadzi wciąż rodzinę Bożą – Kościół, w którym 
Jezus złożył dobra zbawcze osiągnięte właśnie wtedy. Ziemski Jezus odnosił 
do siebie ideę cierpiącego sprawiedliwego, który po tragicznej śmierci ma być 
usprawiedliwiony przez zmartwychwstanie (trzy przepowiednie męki: Mk 8, 31; 
9, 31; 10, 33–34). Te przepowiednie, mimo że występują w formie popaschalnej, 

57  �Por. W. Kasper, Jezus Chrystus, Warszawa 1983, s. 113–114.
58  �Por. A. Napiórkowski, Staurologiczna świadomość Jezusa, „Studia Paradyskie” (1998), nr 8, 

s. 227–242.
59  �KKK 618.
60  �Por. tamże, nr 778.



47

C. Nowe i wieczne Przymierze Jezusa Chrystusa

jednak treściowo sięgają Jezusa historycznego, a druga z nich stanowi nawet auten-
tyczną Jego wypowiedź. Mistrz z Nazaretu wyraźnie wiązał swoją śmierć i zmar-
twychwstanie z królestwem Bożym, czyli ze zbawieniem człowieka. Tak całe Jego 
życie, jak śmierć i zmartwychwstanie, składały się na akt zbawienia wszystkich 
ludzi. Słowa z Ostatniej Wieczerzy o „Ciele wydanym” i „Krwi przelanej”, a więc 
o ofierze krzyżowej, złożonej „za wielu” w sposób bezpośredni, potwierdzają fakt, 
że Jezus dostrzegał w swej śmierci uniwersalny wymiar odkupieńczy61.

Wymiar eklezjotwórczy krzyża widać także wyraźnie u św. Pawła, gdy napo-
mina starszych w Efezie, aby uważali na samych siebie i na całe stado, w którym 
Duch Święty ustanowił ich biskupami, aby „kierowali Kościołem Boga, który On 
nabył własną krwią” (Dz 20, 28: por. Tt 2, 14). Tę świadomość wiary co do wy-
rastania Kościoła z tajemnicy krzyża potwierdzało wielokrotnie Magisterium 
Ecclesiae w różnych dokumentach62.

Krzyż Chrystusa nie jest tylko symbolem pasyjnym, ale też wyraża nadzieję i ra-
dość. Krzyż oznacza bowiem nie tylko cierpienie, ale również zwycięstwo: dzięki 
krzyżowi Chrystusa zostaliśmy wyzwoleni i otrzymujemy w Kościele nowe życie.

Z tajemnicą krzyża jako wydarzeniem eklezjotwórczym łączy się niezaprze-
czalnie zmartwychwstanie, które także należy postrzegać jako urzeczywistnianie 
się Kościoła. To ono gromadzi ponownie uczniów i wzywa ich do misji. Idzie tu 
zwłaszcza o cały szereg chrystofanii, gdy chwalebny Pan spotyka się z apostołami 
i obdarza ich posłannictwem gromadzenia nowego ludu Bożego:

Wszystko, co wydarzyło się w czasie tych dni paschalnych, angażuje każdego z aposto-
łów – szczególnie Piotra – w budowanie nowej ery, która rozpoczęła się w poranek wiel-
kanocny. Jako świadkowie Zmartwychwstałego będą oni fundamentami Jego Kościoła. 
Wiara pierwszej wspólnoty wierzących opiera się na świadectwie konkretnych ludzi, 
znanych chrześcijanom i w większości żyjących jeszcze pośród nich. Tymi „świadkami 
Zmartwychwstania Chrystusa” Por. Dz 1, 22. są przede wszystkim Piotr i Dwunastu, ale 

61  �Por.  M.  Skierkowski, Jezus wobec swojej śmierci. Z  Teologii krzyża Geralda O’Collinsa, 
[w:] „Studia Paradyskie” (1998), nr 8, s. 284–285.

62  �Np. encyklika Piusa XII Mystici Corporis Christi czy konstytucja dogmatyczna Lumen 
gentium, a ostatnio KKK: „Kościół narodził się z całkowitego daru Chrystusa dla naszego 
zbawienia, uprzedzonego w ustanowieniu Eucharystii i 813, 610 zrealizowanego na krzy-
żu. «Znakiem tego początku i wzrastania [Kościoła] jest krew1340 i woda wypływające 
z otwartego boku Jezusa ukrzyżowanego»Sobór Watykański II, konst. Lumen gentium, 
3.. «Albowiem617 z boku umierającego na krzyżu Chrystusa zrodził się przedziwny sa-
krament całego Kościoła»Sobór Watykański II, konst. Sacrosanctum Concilium, 5.. Jak 
Ewa została utworzona z boku śpiącego Adama, tak 478 Kościół narodził się z przebitego 
serca Chrystusa, który umarł na krzyżu” (nr 766).



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

48

nie tylko oni: Paweł mówi bardzo jasno, że Jezus ukazał się pięciuset osobom równocze-
śnie, a ponadto Jakubowi i wszystkim apostołom63.

Podczas chrystofanii pod Damaszkiem paschalny Pan utożsamia prześladowa-
ny Kościół ze swoim uwielbionym ciałem. A w swoim ostatnim ukazaniu się – jak 
zapisał to Mateusz: „A oto Ja jestem z wami, po wszystkie dni aż do skończenia 
świata” (28, 20) – zapewnia nas o nieustannej obecności w swoim eucharystycz-
nym i mistycznym ciele64. Natomiast w perspektywie soteriologicznej zmartwych-
wstanie jest nie tylko odpuszczeniem naszych grzechów, ale również daje nam 
dostęp do nowego życia. Dlatego oba te paschalne aspekty, uskuteczniające się 
w zbawczej przestrzeni Kościoła i  ją tworzące, wskazują nam jego posłannic-
two i zadanie do spełnienia jako znak i narzędzie wewnętrznego zjednoczenia 
wszystkich ludzi z Bogiem65.

D. Kościół Ducha Świętego

Kiedy dopełniło się dzieło Jezusa Chrystusa w  śmierci, zmartwychwstaniu 
i wywyższeniu, jakie było Mu powierzone na ziemi przez Ojca, został zesłany 
Duch Święty dla ustawicznego uświęcania Kościoła i uzyskania przez wierzących 
dostępu do Ojca przez Chrystusa w jednym Duchu. Przez Ducha mieszkającego 
w Kościele „Ojciec ożywia ludzi umarłych na skutek grzechu”66.

Jakkolwiek ziemska działalność Jezusa się zakończyła, to jednak dzieło, które 
zainicjował, nie wypełniło się ostatecznie. Dopiero po Wielkiej Nocy nabrało 
ono swoich wyraźnych kształtów. Chrystus pragnął być ze „swoimi” aż do skoń-
czenia świata i w nich oraz przez nich realizować królestwo Ojca. Oni razem 
z Nim stanowią Kościół. Chrystus złożył ofiarę pojednawczą na krzyżu, ofia-
rę ekspiacyjną, a  w  niej (jak wskazują na  to  słowa: „za  wielu”, tj.  za  wszyst-
kich), partycypuje Kościół jako otwarta przestrzeń powszechnego zbawienia67. 
Zaczął ją spełniać w  momencie paschalnego rozesłania apostołów i  zesłania 
Ducha Świętego, ponieważ dopiero wówczas lud Boży został zgromadzony 
przez Ducha Pańskiego. Wtedy też dobra zbawcze – wysłużone przez śmierć 
i zmartwychwstanie Chrystusa, oddane do dyspozycji Kościoła – zaczęły być 

63  �Tamże 642.
64  �Por. H. Seweryniak, Świadectwo i sens, dz. cyt., s. 410–411.
65  �Por. KK 1.
66  �KK 4.
67  �Por. H. Langkammer, Nowy Testament o Kościele, dz. cyt., s. 30–31.



49

D. Kościół Ducha Świętego

udzielane ludziom. To  przekonanie o  zbawczym uniwersalizmie Kościoła 
funkcjonowało już od  samych jego początków. Daje temu wyraz św.  Augu-
styn (†430), biskup Hippony, gdy w  zmaganiach o  czystość wiary nawołuje  
do czujności: 

Nie szukajmy więc wiary ani w zamęcie pogaństwa, ani w plugastwie herezji, ani w gnu-
śności schizmatyków, ani w zaślepieniu Żydów, lecz jedynie u tych, którzy nazywają się 
chrześcijanami, katolikami lub prawowiernymi, u tych, którzy strzegą całości wiary i postę-
pują prawą drogą. Kościół katolicki, szeroko i potężnie rozprzestrzeniony po całym świecie, 
z wszelkich błędów korzysta dla własnego rozwoju i dla poprawy błądzących, byleby tylko 
chcieli być czujni […]. Przyzywa więc pogan, wyklucza heretyków, pozostawia na uboczu 
schizmatyków, wyprzedza Żydów, a wszystkim daje możność uczestnictwa w łasce Bożej68.

1. Pięćdziesiątnica

Aby zbawcze posłannictwo Kościoła mogło się realizować, Chrystus obiecał, 
przywołał i dał „jednego Ducha”. Duch Święty inauguruje dalszy ciąg zbaw-
czego dzieła Ojca Niebieskiego i  Jezusa Chrystusa po  Jego zmartwychwsta-
niu, i to w absolutnej z Nim łączności, ponieważ jest On też Duchem Jezusa. 
Jednocząc gwarantuje, iż wspólnota naśladowców chwalebnego Pana trwa i prze-
kazuje to właśnie, co otrzymała od Trójjedynego Boga.

Czas Jezusa rozpoczyna się wraz z chrztem w Jordanie i zstąpieniem na Niego 
Ducha Świętego (por. Łk 4, 21n). Obdarzony Duchem Jezus obiecuje Go 
Kościołowi: „Oto ja ześlę na was obietnicę mojego Ojca. Wy zaś pozostańcie 
w mieście, aż będziecie przyobleczeni mocą z wysoka” (Łk 24, 49). Jezus przy-
obiecuje swoim uczniom szczególną pomoc i asystencję Ducha Świętego, zwłasz-
cza w prześladowaniach, które będą musieli znieść po Jego śmierci: „Kiedy was 
ciągnąć będą do synagog, urzędów i władz […], Duch Święty nauczy was w tej 
właśnie godzinie, co mówić należy” (Łk 12, 11–12; por 21, 12–19). W ujęciu 
Łukasza istnieje ścisła łączność między Pięćdziesiątnicą a chrztem w Jordanie. 
Po owym chrzcie Jezus pełen Ducha rozpoczyna swą mesjańską i  zbawczą 
działalność. Po Pięćdziesiątnicy apostołowie, pełni Ducha, rozpoczynają misję 
dawania świadectwa, powierzoną im przez Chrystusa (por. Dz 1, 8). Ten sam 
Duch, który był i działał w Jezusie, prowadzi również apostołów (por. Dz 8, 29; 
10, 19; 11, 12; 13, 2; 15, 28; 16, 6; 20, 23). Duch jest zasadą posłannictwa Jezusa 
(por. Łk 4, 18) i działalności apostołów (por. Dz 13, 2). On daje moc posłanym, 

68  �Augustyn, O wierze prawdziwej, [w:] Dialogi i Pisma filozoficzne, V‑9 i VI‑10, t. 4, Warszawa 
1954, s. 87.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

50

przewodzi im w drodze (por. Dz 8, 29–39; 10, 19–23; 16, 6n; 20, 22) i gwaran-
tuje jedność misji Jezusa i Kościoła. Tym sposobem czas Kościoła jest czasem 
odkrywania Trójjedynego Boga w  jednym Duchu Objawienia i przekazywa-
nia daru odkupienia całemu światu69. W tę swoją podstawową funkcję wszedł 
Kościół w momencie paschalnego rozesłania i zesłania Ducha, „został ukazany 
jako misterium zbawienia przez wylanie Ducha Świętego” oraz stał się znakiem 
i narzędziem zbawienia70.

Łukaszową myśl o ścisłych związkach Jezusowego chrztu w Jordanie z wyda-
rzeniem zesłania Ducha Świętego rozwija św. Ireneusz z Lyonu (†202). Uważa, 
że ten sam Duch jest dany ludziom, by ich wszystkich doprowadzić do syno-
stwa Bożego, czyli do tego stanu, w jakim żyje Jezus zmartwychwstały. Stwórcze 
tchnienie życia zostało udzielone wszystkim ludziom, ożywiając człowieka jedynie 
psychicznie, natomiast Duch – którego autor Adversus haereses nazywa Adopcją – 
czyni człowieka dzieckiem Bożym na wzór Jezusa Chrystusa, sprawia przejście 
od kondycji starego Adama do doskonałości Chrystusa („nowego Adama”). 
Kościół otrzymał więc Ducha Świętego, który jest „łącznością z Chrystusem, 
przybytkiem niezniszczalności, umocnieniem naszej wiary i schodami do Boga”71.

Zapowiedź Jezusa ziściła się w Jeruzalem, w dniu Zielonych Świąt, w momencie 
zesłania Ducha Świętego na apostołów, „kiedy wypełnił się dzień Pięćdziesiątnicy” 
(Dz 2, 1). Dlatego wspólnota uczniów może być w pełni uważana za Kościół 
Trójcy Przenajświętszej jako sakramentalną wspólnotę nowego Przymierza, do-
piero po śmierci, zmartwychwstaniu i wylaniu Ducha Świętego72.

Chrystus uwielbiony na zawsze pozostaje we wspólnocie wierzących w Duchu 
Świętym (Parákletos). On ujawnia Kościół jako misterium zbawienia i rozpoczy-
na okres działalności misyjnej apostołów. W parze z „rośnięciem” i „rozwojem” 
Słowa Bożego – jak pisze Łukasz w Dziejach Apostolskich, które mogą być nazwa-
ne „księgą narodzin Kościoła” – „rośnie” i „rozwija się” Kościół. Jego duszą staje 
się Duch, który objawia i daje natchnienie, uświęca i pociesza, kieruje i uzdalnia 
do wypełnienia misji. Działa On nie tylko w życiu apostołów, lecz również w ży-
ciu Matki Jezusa i innych osób. To ożywianie Kościoła Trójjedynego Boga przez 
Ducha jest tak dogłębne i wielorakie, iż św. Paweł powie o każdym wiernym, 
o każdym naznaczonym sakramentem chrztu, iż „jest świątynią Boga i że Duch 
Święty mieszka w nim” (1 Kor 3, 16)73.

69  �J. Kudasiewicz, Ewangelie synoptyczne dzisiaj, dz. cyt., s. 264–265.
70  �KKK 778.
71  �Por. Ireneusz z Lyonu, Adversus haereses V, 12, 1–2, cyt. za: H. Pietras, Początki teologii 

Kościoła, Kraków 2000, s. 249–251.
72  �Por. H. Seweryniak, Świadectwo i sens, dz. cyt., s. 412.
73  �Por. H. Langkammer, Nowy Testament o Kościele, dz. cyt., s. 31.



51

D. Kościół Ducha Świętego

Słowo zbawienia, głoszone ustami i czynem przez wszystkich naśladowców 
Jezusa, w łączności jednak z apostołami, których uważa się za gwarantów jedno-
ści Kościoła (por. Dz 8, 14; 15, 2), przymnaża kolejnych wyznawców Chrystusa: 
„A słowo Boże rozszerzało się, wzrastała też bardzo liczba uczniów w Jerozolimie, 
a nawet bardzo wielu kapłanów przyjmowało wiarę” (Dz 6, 7). Braterstwo przeży-
wa się w duchowej wspólnocie dóbr materialnych, a szczytu jedności doświadcza 
się w celebracji Eucharystii, zwanej łamaniem chleba (por. Dz 2, 42–46). Duch 
Święty wzywa Piotra i Pawła do tworzenia nowych wspólnot chrześcijańskich 
również wśród pogan (por. Dz 10; 13–20). Kościół staje się powszechny w swo-
ich Kościołach lokalnych w Jerozolimie, Antiochii, Koryncie i Tesalonikach74.

2. Popaschalna wspólnota

Nowotestamentalna eklezjologia nie jest jednorodna, gdyż ukazując liczne 
wątki, odsłania różne samorozumienie się pierwszych gmin chrześcijańskich. 
Na czoło wybija się myśl Pawłowa, gdzie Kościół jest dziełem Trójjedynego 
Boga, składającym się z Żydów i pogan (Ef 3, 10), a zgromadzony został dzięki 
krwi Chrystusa, przez którego ludzie mają dostęp do Boga w Duchu (Ef 2, 18). 
Za pomocą terminu ekklesia u Pawła z Tarsu oznacza się Ciało Chrystusa, gdyż 
łączy ono w sobie wierzących, dając wspólne uczestnictwo w radościach i cierpie-
niach: „Wy przeto jesteście Ciałem Chrystusa i poszczególnymi [ Jego] członkami” 
(1Kor 12, 27). Jako Ciało uwielbionego Jezusa Kościół – napełniony Duchem 
Świętym – jest dynamiczną zasadą mesjańskości Chrystusa, który został wskrze-
szony przez Ojca Niebieskiego właśnie mocą tego Ducha (Łk 3, 22; Rz 8, 9–11), 
będącego źródłem życia, charyzmatów i urzędów75.

W teologii Pawłowej do głosu dochodzi rys sakramentalny Kościoła, a miano-
wicie chrzest, przez który w sposób widzialny odbywa się przyjęcie do wspólno-
ty, oraz Eucharystia – realna pamiątka daru Jezusa z własnego życia złożonego 
na krzyżu. Budowaniu Kościoła służy też władza apostolska (Rz 1, 9; 1Kor 9, 17; 
2Kor 3, 14), z którą wiąże się posługa kierowania i głoszenia słowa. Działanie 
Ducha nie ogranicza się do apostolatu. Przez swe charyzmaty i posługi każdy 
chrześcijanin przyczynia się do budowania Kościoła. Duch bowiem jest Tym, 
który buduje jedno Ciało w wielości członków (Rz 12–14; 1Kor 12; Ef 4, 4; 1P 
4, 10n)76.

Z kolei w  listach pasterskich Kościół ujmowany jest jako dom Boży (1Tm 
3, 5). Tymoteusz i Tytus są gwarantami autorytetu apostoła Pawła. Charyzmat 

74  �Por. H. Seweryniak, Świadectwo i sens, dz. cyt., s. 412.
75  �Por. G. L. Müller, Dogmatyka katolicka, dz. cyt., s. 604–605.
76  �Por. tamże, s. 605–606.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

52

udzielany przez nałożenie rąk prezbiterów daje udział w urzędowej misji gło-
szenia Ewangelii. Uczniowie apostołów przekazują władzę udzielania święceń 
(Tt 1, 5; 1Tm 4, 14). Zarysowujący się coraz wyraźniej socjalny kształt Kościoła 
wynika nade wszystko z wewnętrznej istoty wspólnoty77.

W Ewangelii i listach św. Jana Kościół jest rozumiany jako braterska wspól-
nota uczniów przez wiarę, chrzest i Eucharystię. Dzięki Jezusowi ta wspólnota 
może uczestniczyć w życiu Ojca przez Ducha ( J 3, 16; 15, 13; 1J 1, 7–2, 2; 3, 16). 
Otrzymała ona misję szerzenia orędzia Jezusa na całym świecie: „Weźmijcie 
Ducha Świętego (…). Jak Ojciec Mnie posłał, tak i Ja was posyłam” ( J20, 21)78.

W Pierwszym Liście św. Piotra wspólnotę pojmuje się jako kapłański lud Boży, 
co jest wynikiem działania Trójjedynego Boga (1P 1, 2). Mocą Ducha Bożego 
konstytuuje się lud Boży składający duchowe ofiary79.

W Liście do Hebrajczyków zaś ujawnia się samorozumienie Kościoła jako piel-
grzymującego ludu Bożego. Przez krew Chrystusa wierzący otrzymali raz na za-
wsze udział w Duchu (Hbr 6, 4). Lud nie posiada jednak stałego miejsca, lecz 
wciąż szuka przyszłego, dlatego jest eschatologiczny, ukierunkowany na niebie-
skie Jeruzalem (Hbr 13, 14): 

Wy natomiast przystąpiliście do góry Syjon, do miasta Boga żyjącego, Jeruzalem niebieskie-
go, do niezliczonej liczby aniołów, na uroczyste zebranie, do Kościoła pierworodnych, któ-
rzy są zapisani w niebiosach, do Boga, który sądzi wszystkich, do duchów sprawiedliwych, 
które już doszły do celu, do Pośrednika Nowego Testamentu – Jezusa (Hbr 12, 22–24).

Odmienny obraz Kościoła wypływa z Apokalipsy św. Jana, który wspólnotę 
chrześcijan widzi jako walczącą i tryumfującą. Wpisując Kościół w wizję apo-
kaliptycznego dramatu wiary i niewiary, ukazuje Apostoł kapłańską i królewską 
wspólnotę, którą Baranek nabył Bogu Ojcu darem własnego życia (Ap 1, 5n; 
5, 10; 20, 6). Wieczna wspólnota z Bogiem – dopełnienie Kościoła – polega 
na widzeniu Boga twarzą w twarz (Ap 22, 4; 1Kor 13, 12; 2Kor 5, 7; 1J 3, 2).

Po śmierci i zmartwychwstaniu Jezusa wspólnota wierzących zaczyna syste-
matycznie zyskiwać swoją tożsamość. W modlitwie (liturgia), w  świadectwie 
(martyria) i  czynach miłości (diakonia) pierwsi chrześcijanie stają się ludem 
Ojca, mistycznym ciałem Chrystusa, świątynią Ducha Świętego, czyli wspól-
notą Trójjedynego Boga. Spełniając powszechną wolę zbawczą Boga, Kościół 
staje się powszechny, choć realizuje się w Kościołach lokalnych przez chrzest 
i Eucharystię. Duch Święty wyposaża Kościół we wszelkie potrzebne dary 

77  �Por. tamże, s. 606–607.
78  �Por. tamże, s. 608.
79  �Por. tamże, s. 609.



53

E. Eschatyczna pełnia

i charyzmaty. Stąd poapostolski kształt Kościoła charakteryzują urzędy w for-
mie biskupa, prezbitera, diakona czy diakonisy. Jakkolwiek Piotr jest gwarantem 
jedności, to  jednak odpowiedzialność za  cały Kościół powszechny spoczywa 
na wszystkich ochrzczonych80.

E. Eschatyczna pełnia

Kościół jako pielgrzymujący lud Trójjedynego Boga dopiero w momencie po-
wtórnego przyjścia chwalebnego Pana (paruzja)81 dozna swojego przestrzenno

‑czasowego uwolnienia i całkowitego dopełnienia w zgromadzeniu wszystkich 
odkupionych na ziemi (por. Ap 14, 4)82.

Wydarzenia Zielonych Świąt stały się dla apostołów znakiem nadejścia cza-
sów eschatologicznych. Stary Testament czasy Ducha Bożego wiązał z przyjściem 
Mesjasza (por. Jl 3, 1–5), Łukasz w Dziejach wiąże je z czasem Kościoła, a czas 
Kościoła z Jezusem ziemskim, którego Bóg Ojciec wskrzesił z martwych. Te 
czasy ostateczne są nakierowane na oczekiwanie paruzji. Po zmartwychwstaniu 
i zesłaniu Ducha Świętego oczekiwano Pana, Jego powtórnego przyjścia, choć 
już teraz jest „czas upragniony, oto teraz dzień zbawienia” (2 Kor 6, 2b).

Świadomość nastania czasów eschatologicznych nie tylko nie osłabiała misyj-
nej aktywności uczniów i uczennic Chrystusa, ale była ku temu przynagleniem 
i ożywiała przekonanie o nieustannym tworzeniu i odradzaniu się Kościoła. 
Powstające wspólnoty rozumiały siebie jako owoc działania Ducha Świętego, 
który w dynamicznym procesie prowadzi je ku eschatycznej pełni.

80  �Por. tamże, s. 611–612.
81  �Pojęcie paruzji wiąże się z kwestią „końca świata”. Wydaje się, że – jak dzisiaj zaczyna 

przyjmować większość teologów i  ku  czemu skłania się piszący te słowa  – przez „ko-
niec świata” należy rozumieć śmierć każdego indywidualnego i konkretnego człowieka. 
Śmierć oznacza przecież dla niego fizyczne zerwanie kontaktu z  tym ziemskim świa-
tem i  jest w konsekwencji spotkaniem z  chwalebnym Panem. To  jest moment paruzji 
dla zmarłego. Innymi słowy: pomiędzy końcem świata a  śmiercią człowieka istnieje 
bardzo ścisła więź, a  nawet tożsamość. Suma ludzkich śmierci stanowiłaby zatem je-
den wielki, wciąż trwający koniec świata. Jest to  zespolenie eschatologii indywidual-
nej ze społeczną. Por.  także L. Balter, Eschatologia końca XX wieku, dz.  cyt., s.  23–24; 
R. Rogowski, Śmierć jako sakrament życia, „Ateneum Kapłańskie” 69 (1976), s. 420–436; 
A.  Nossol, Historiozbawcze znaczenie śmierci, „Ateneum Kapłańskie” 95 (1980), s.  31–
38; A. Andreas, Od „maranatha” do „dies irae” i do „sine die”, „Communio” 7 (1987), nr 2,  
s. 20–31.

82  �Por. M. Crociata, Teologia fondamentale. La Chiesa, Casale Monferrato 1991, s. 29–44; 
M. Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, Würzburg 1993, s. 267–319.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

54

To przeświadczenie o stawaniu się Kościoła wyraził św. Paweł, zwracając się 
do gminy w Efezie: 

Jesteście współobywatelami świętych i  domownikami Boga  – zbudowani na  funda-
mencie apostołów i  proroków, gdzie kamieniem węgielnym jest sam Chrystus Jezus. 
W nim zespalana cała budowla rośnie na świętą w Panu świątynię, w Nim i wy także 
wznosicie się we wspólnym budowaniu, by  stanowić mieszkanie Boga przez Ducha  
(Ef 2, 20–22).

Podążanie ku eschatycznej pełni pokazuje wyraźnie, że Kościół jest nieustannie 
w drodze. Wymaga ciągłej odnowy, ponieważ nie jest jeszcze w pełni doskonały. 
Dlatego musi nieustannie wzrastać i odradzać się w Duchu Świętym. Wyjście 
(exodus) ludu Bożego, nowego Izraela, toczy się dalej. Stąd dokładnie jak wyjście, 
tak i gromadzenie się jest podstawowym urzeczywistnianiem Kościoła83, co trwać 
będzie aż do paruzji. Albowiem dopiero w dniu Pańskim Kościół urzeczywistni 
się w pełni w swoim chwalebnym Panu i przyjmie ostateczną postać Bożego 
królestwa wszechogarniającej miłości.

W eschatologiczny charakter ludu Bożego wpisuje się kilka wymagań.
Po pierwsze jest nim konieczność stałego nawrócenia i odnowy. Święty Kościół 

grzeszników (ecclesia semper reformanda) musi bez przerwy podejmować dzieło 
tak reform instytucjonalnych i strukturalnych, jak i trud wewnętrznego nawró-
cenia i przemiany każdego wierzącego (metanoia).

Po drugie, w swojej czasowości i pielgrzymowaniu lud Boży jest wystawiony 
na  nieustanne pokusy i  zagrożenia. Kościół będzie zatem stale prześladowa-
ny i  „krzyżowany”84. Jak starożytny Izrael doświadczał udręk (por. Hbr), tak 
i  wspólnota Chrystusa zazna ucisku w  swojej solidarności z  biednymi i  cier-
piącymi świata.

Po  trzecie, panowanie Boga w pielgrzymującym ludzie Bożym ujawnia się 
w całym jego sakramentalno‑instytucjonalnym ujęciu. Ponieważ exodus ludu jest 
nieprzerwany, tym samym jego sakramentalno‑instytucjonalna strona staje się 
względna (relatywna), czyli należy ją kwalifikować jako przejściową i podlegającą 
zmianie. Nie sposób oprzeć się często pojawiającemu się wrażeniu, iż Bóg zbyt 
wiele pozostawił człowiekowi do  rozstrzygnięcia w zewnętrznym (instytucjo-
nalnym) wymiarze Kościoła85.

Konstytucja Lumen gentium daje w tym względzie następujący wykład: 

83  �Por. G. Lohfink, Braucht Gott die Kirche?, dz. cyt., s. 269–291.
84  �Zob. Męczennicy XX wieku. Kolekcja Communio, Poznań 2002.
85  �Por. M. Kehl, Volk Gottes (III. Systematisch‑theologisch), [w:] Lexikon für Theologie und Kirche, 

t. 10, Freiburg–Basel–Rom–Wien 2001, k. 848–849.



55

E. Eschatyczna pełnia

Kościół darzy miłością wszystkich dotkniętych słabością ludzką, co więcej, w ubogich 
i cierpiących odnajduje wizerunek swego ubogiego i cierpiącego Zbawiciela, im stara 
się ulżyć w niedoli i w nich usiłuje służyć Chrystusowi. A podczas gdy Chrystus, „święty, 
niewinny, niepokalany” (Hbr 7, 26), nie znał grzechu (2 Kor 5, 21), lecz przyszedł dla 
przebłagania jedynie za grzechy ludu (por. Hbr 2, 17), Kościół obejmujący w łonie swoim 
grzeszników, święty i zarazem ciągle potrzebujący oczyszczenia, podejmuje ustawicznie 
pokutę i odnowienie swoje. Kościół „wśród prześladowań świata i pociech Bożych zdąża 
naprzód w pielgrzymce”, zwiastując krzyż i śmierć Pana, aż przybędzie (por. 1 Kor 11, 26)86.

Oczywiście dzieje zbawienia należy rozumieć w sensie dynamicznym, nie ule-
gając myślowym schematom uwięzionym w czasie i przestrzeni. Historycy i bada-
cze tego problemu stwierdzają, że pierwsi chrześcijanie żyli najpierw w mocnym 
poczuciu bliskiego końca świata. Łatwo to wyczytać w listach św. Pawła, gdzie 
spotkać można termin „paruzja” (gr. parousia – parusía, czyli obecność, przyjście, 
przybycie), przez niego ulubiony (por. 1 Tes 2, 19; 3, 13; 4, 15; 5, 23; 2 Tes 2, 1. 8; 
1 Kor 15, 32; Mt 24, 3; Jk 5, 7). Z kolei po zburzeniu Jerozolimy i świątyni 
w 70 roku, gdy eschatologiczny koniec nie nastąpił, wierni początkowo nie 
za bardzo wiedzieli, co mają o tym sądzić, albowiem nawet przez myśl im nie 
przyszło, że Jezus mógł ich oszukać czy też zwieść. Wyraźne wyczekiwanie pa-
ruzji uzewnętrzniało się nie tylko w liturgicznym wołaniu „Przyjdź, Panie Jezu”, 
ale posunięte było aż do wyprzedaży domostw i wychodzenia całymi rodzinami 
na miejsca odosobnione, gdyż liczono już dni do powtórnego przyjścia chwaleb-
nego Pana. Chrześcijanie czekali więc na koniec świata w znaczeniu dosłownym 
aż do III‑IV wieku, kiedy to zaczęli stopniowo godzić się z myślą, iż Pan się 
opóźnia ze swoim przyjściem i trzeba przystosować się do życia na tym świecie. 
I tak to od powtarzanego kilkakrotnie w Apokalipsie św. Jana maranatha, przeszli 
w średniowieczu do dies irae, aby na progu trzeciego tysiąclecia swych dziejów 
oczekiwania w Duchu Świętym na Chrystusa zacząć mówić o sine die87.

Paruzja zawiera w sobie dwa istotne elementy wydarzenia eschatologicznego. 
Najpierw oznacza ona przyjście Pana, określone jako objawienie się lub ukaza-
nie, a następnie także zjednoczenie z Nim, które realizuje się przez wyjście Mu 
naprzeciw i bycie zawsze z Nim w łączności. Dzięki temu paruzja ma charakter 
głęboko osobowy88. W rozdziale o eschatologicznym charakterze Kościoła piel-
grzymującego Sobór, wyraźnie zaznaczając owo napięcie między „już” a „jeszcze 
nie”, mówi właśnie o przyjściu Pana: 

86  �KK 8.
87  �Por. L. Balter, Eschatologia końca XX wieku, Siedlce 2001, s. 21–22; por. J. Kudasiewicz, 

Paruzja, [w:] A. Zuberbier (red.), Słownik Teologiczny, 2Katowice 1998, s. 386–388.
88  �Por. J. Kudasiewicz, Paruzja, art. cyt., s. 386.



II. Geneza i misja Kościoła w świetle objawienia

56

Już przyszedł zatem do nas kres wieków (por. 1 Kor 10, 11), już ustanowione zostało 
nieodwołalnie odnowienie świata i w pewien rzeczywisty sposób już w doczesności jest 
ono antycypowane: albowiem Kościół już na ziemi naznaczony jest prawdziwą, choć nie-
doskonałą jeszcze świętością. Dopóki jednak nie powstaną nowe niebiosa i nowa ziemia, 
w których sprawiedliwość mieszka (por. 2 P 3, 13), Kościół pielgrzymujący, w swoich sa-
kramentach i instytucjach, które należą do obecnego wieku, posiada postać tego przemi-
jającego świata i żyje pośród stworzeń, które wzdychają dotąd w bólach porodu i oczekują 
objawienia synów Bożych (por. Rz 8, 19–22). Złączeni zatem z Chrystusem w Kościele 
i naznaczeni Duchem Świętym, „który jest zadatkiem dziedzictwa naszego” (Ef 1, 14), na-
zywamy się prawdziwie i jesteśmy synami Bożymi (por. 1 J 3, 1), ale jeszcze nie ukazaliśmy 
się z Chrystusem w chwale (por. Kol 3, 4), w której będziemy podobni Bogu, ponieważ 
ujrzymy Go takim, jakim jest (por 1 J 3, 2). Toteż „póki przebywamy w ciele, tułamy się 
daleko od Pana” (2 Kor 5, 6) i mając pierwiastki Ducha we wnętrzu naszym wzdychamy 
(por. Rz 8, 23) i pragniemy być z Chrystusem (por. Flp 1, 23)89.

Paruzja będzie więc dla ludu Bożego dopełnieniem odkupienia (por. Ef 4, 30; 
Rz 8, 23) w powszechnym zmartwychwstaniu (por. 1 Kor 15, 23; 1 Tes 4, 16). 
Jednak nie tylko lud chrześcijański, nie tylko nawet wszyscy ludzie, ale i cały 
wszechświat oczekuje przyjścia Pana i objawienia synów Bożych (por Rz 8, 19–
23). Z powtórnym przyjściem Pana nastąpi odnowa wszechrzeczy (por. Dz 3, 21), 
czyli ostateczne udoskonalenie wszechświata. Będzie to zakończeniem świętej 
historii zbawienia90.

Nie znamy dnia powtórnego przyjścia Pana. Jest to tajemnica zarezerwowana 
dla samego Boga. Ani aniołowie, ani Syn nie znają tej godziny (por. Mk 13, 32). 
Mimo że wyznajemy naszą wiarę w koniec świata, faktycznie nie bardzo wiemy, 
jak to rozumieć. Myślenie człowieka podlega straszliwym ograniczeniom cza-
sowoprzestrzennym. Dlatego aby uniknąć jałowych spekulacji, można jedynie 
stwierdzić dynamiczny charakter paruzji, dokonującej się już teraz nieprzerwanie. 
Chwalebny Pan nieustannie przychodzi i jest w Duchu ze swoim ludem, a pro-
ces ten nosi znamiona wieczności w naszym ziemskim czasie. Słusznie zatem 
Vaticanum II nie podejmuje na ten temat zbędnych dywagacji. Chcąc zaś powie-
dzieć coś bardziej konkretnego na temat Kościoła w świecie współczesnym, ogra-
nicza się jedynie do rodziny ludzkiej, pomijając kwestie czasowości, przestrzeni 
czy też kosmosu: „Ma więc Sobór przed oczyma świat ludzi, czyli całą rodzinę 
ludzką wraz z tym wszystkim, wśród czego ona żyje; świat, będący widownią hi-
storii rodzaju ludzkiego, naznaczony pomnikami jego wysiłków, klęsk i zwycięstw; 
świat, który – jak wierzą chrześcijanie – z miłości Stwórcy powołany do bytu 

89  �KK 48.
90  �Por. J. Kudasiewicz, Paruzja, art. cyt., s. 387.



E. Eschatyczna pełnia

i zachowywany, popadł wprawdzie w niewolę grzechu, lecz został wyzwolony 
przez Chrystusa ukrzyżowanego i zmartwychwstałego, po złamaniu potęgi Złego, 
by wedle zamysłu Bożego doznał przemiany i doszedł do pełni doskonałości”91. 
Jest to głęboko teologiczne i zarazem biblijne podejście do świata. Pojmuje się 
go jako arenę dziejów i zmagań dobra ze złem, jako świat zwycięstw i porażek 
zarówno każdego człowieka, jak i całego ludu Bożego „już” zanurzonego w wiecz-
ność, ale „jeszcze nie” w pełni połączonego ze swoim Panem.

91  �KDK 2.





59

Kościół Chrystusowy, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski,  
Kraków 2019, s. 59–71 (Teologia Fundamentalna, 4) 
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374388368.04

III. Rozwój eklezjologii katolickiej
o. Andrzej Napiórkowski OSPPE

04

Aby dotrzeć do aktualnego rozumienia Kościoła i właściwie je przyswoić, 
należy odwołać się do przewodnich koncepcji eklezjologii katolickiej. Dlatego 
przedstawimy teraz zasadnicze rozumienia Kościoła, jakie on sam o sobie wy-
pracowywał i przedkładał przez wieki.

A. Charyzmatyczna wspólnota pierwszych 
wieków

Pierwsi naśladowcy Jezusa Chrystusa nade wszystko praktycznie urzeczywist-
niali Jego misyjny nakaz: 

Idźcie na cały świat i głoście Ewangelię wszelkiemu stworzeniu! Kto uwierzy i przyjmie 
chrzest, będzie zbawiony; a kto nie uwierzy, będzie potępiony (Mk 16, 15–16). 

Wraz uzyskaniem wolności (edykt mediolański 313  r.) treści wiary próbo-
wano artykułować na  synodach i  soborach, w dysputach i na  liturgii, w apo-
logiach, w świadectwie codziennego życia, posuniętym aż do męczeństwa czy 
życia pustelniczego w cenobiach bądź eremach. Wierni żyli rzeczywistością 
Jezusowego Kościoła, jego naturą i posłannictwem, nie pytając o ich teologiczne  
znaczenie.

Teologia przyjmowała postać komentarzy do poszczególnych ksiąg Pisma 
Świętego, gdzie podkreślano wszczepienie Kościoła w Chrystusa oraz Jego imma-
nencję w Kościele. Patrystyka nawiązywała zatem do biblijnych obrazów i figur. 
Wśród nich często pojawiało się określenie „Kościół‑Matka”, które stanowi pa-
rafrazę Tertuliana (160–220) słów św. Jana apostoła: „do wybranej Pani i do jej 
dzieci” (2 J 1, 1). Natomiast przedstawiając naturę i misję Kościoła, sięgano do nie-
biblijnych obrazów, jak np. do metafory księżyca. Wiele wątków eklezjologicznych 



III. Rozwój eklezjologii katolickiej

60

odnajdujemy w rozprawie De civitate Dei Agustyna z Hippony (†430), który 
ukazuje porządek doczesny i wieczny1.

B. Powstanie państwa kościelnego w VIII w.

Myśl o Kościele została mocno naznaczona erygowaniem państwa kościelne-
go (755 r.), rządzonego przez papieży jako świeckich monarchów. Wspólnota 
wierzących nabrała charakteru instytucjonalnego. Jak w patrystyce, tak i teraz 
Kościół nie stanowił przedmiotu teologicznych kontrowersji. Stawał się on zbaw-
czą instytucją, mającą swój monarchiczny ustrój, ześrodkowany na papieżu jako 
najwyższym władcy. Przynależność do Kościoła była czymś oczywistym, wręcz 
naturalnym, wyznaczała tożsamość religijną oraz określała codzienne życie.

W świadomości wiernych wczesnego średniowiecza na pierwszy plan za-
czął wybijać się aspekt Kościoła zewnętrznego, instytucjonalnego i prawnego. 
Eklezjologią zajmowali się przede wszystkim kanoniści. Stąd na Zachodzie 
dominowało myślenie o Kościele w kategoriach jurydycznych, a na Wschodzie 
w kategoriach mistycznych. Wzmacniające się różnice liturgiczne, doktrynalne 
oraz kulturowe i polityczne między Rzymem a Bizancjum doprowadziły osta-
tecznie w 1054 r. do rozpadu Kościoła na wschodni i zachodni, co spotęgowało 
refleksję na temat jego jedności.

C. Rozkwit instytucjonalnego ujęcia Kościoła 
średniowiecza

W rozwoju eklezjologii średniowiecznej wyróżnia się cztery etapy: epokę 
karolińską (VIII–X w.), reformę gregoriańską (XI–XII w.), złotą scholastykę 
(XIII w.) i schyłek średniowiecza (XIV–XV w.). W ciągu tych ośmiu wieków 
rozwijały się dwa rodzaje eklezjologii z czasem coraz bardziej odmienne od siebie. 
Pierwszy rodzaj, uprawiany w środowisku mniszym i uniwersyteckim, podkreślał 
życie wewnętrzne Kościoła, opierając się na idei Ciała Chrystusa. Drugi rodzaj 
prezentowali kanoniści, którzy postrzegali Kościół jako instytucję, skupiając się 
na kwestii władzy kościelnej i prymacie papieskim2.

1  �Por. A. Napiórkowski, Bosko‑ludzka wspólnota. Podstawy katolickiej eklezjologii integralnej, 
Kraków 2010, s. 153–204.

2  �Por. A. Czaja, Traktat o Kościele. Dogmatyka, t. 2, Warszawa 2006, s. 318–319.



61

C. Rozkwit instytucjonalnego ujęcia Kościoła średniowiecza

Epoka karolińska pogłębiła przepaść między duchowieństwem a laikatem. 
Trzeba tu dodać, iż zakonników zaliczano do świeckich. W systemie feudalnej 
struktury doszło do utożsamienia władzy kościelnej i doczesnej. Wykazywano 
wyższość Stolicy Apostolskiej w odniesieniu do innych siedzib biskupich oraz 
jej wiodącą rolę w całym Kościele powszechnym. W środowisku zakonnym 
uwagę zwrócono na znaczenie Eucharystii dla wewnętrznego życia Kościoła. 
Doszło nawet do zmiany w nazewnictwie, gdyż w kręgach Rabana Maura (†856) 
Kościół zaczęto nazywać Ciałem mistycznym (corpus mysticum), a Ciało Pańskie 
w Eucharystii – Ciałem prawdziwym (corpus verum)3.

Z kolei tzw. reforma gregoriańska, powiązana przede wszystkim z papieżem 
Grzegorzem VII (1073–1085), posłużyła dalszemu umocnieniu pozycji papiestwa. 
Dążąc do uwolnienia Kościoła od wpływów władzy świeckiej, papież pragnął 
go tym samym uwolnić od symonii, nikolaizmu i innych nadużyć. Dokument 
Dictatus papae (1075) ukazywał papieża jako jedyne źródło i normę prawa, najwyż-
szego i powszechnego sędziego. Konkordat w Wormacji (1122 r.) oraz IV Sobór 
Laterański potwierdziły wyjątkową pozycję biskupa Rzymu jako ostatecznego 
kryterium kościelności. Z jednej strony reforma gregoriańska przyniosła wzmoc-
nienie Kościoła na zewnątrz, a z drugiej – spowodowała jego wewnętrzne osła-
bienie przez zniszczenie kolegialności i niedowartościowanie duchowości4.

Trzeci etap średniowiecza tworzyła tzw. złota scholastyka. Mimo iż w XII 
i XIII wieku pojawili się tacy teologiczni geniusze, jak Aleksander z Hales, Albert 
Wielki, Tomasz z Akwinu, Bonawentura czy Jan Duns Szkot, to spod ich pióra 
nie wyszedł żaden traktat na temat Kościoła. W Kościele wciąż widziano bar-
dziej stronę ludzką, niż boską. Miały na to wpływ nie tylko myślowe kategorie 
arystotelizmu i platonizmu, lecz również Sentencje Piotra Lombarda (†1160), 
wyznaczające kierunki uprawiania teologii na wiele wieków. Dzieło Lombarda 
eliminowało eklezjalne kwestie z badań teologicznych.

Brak traktatu o Kościele pierwszych trzynastu wieków sprzyjał jego instytu-
cjonalnemu zawężeniu, jakkolwiek pojawiały się wskazania na związek Kościoła 
z Chrystusem, np. Tomasz z Akwinu pisał o Kościele jako instytucji, czyli formie 
istnienia Ciała Mistycznego i nowego życia w Chrystusie. Akwinata postrze-
gał też Kościół jako sakrament i misję, czyli narzędzie urealniania Mistycznego 
Ciała. Tylko nieliczni, np. Piotr Damiani, pisali o życiodajnym działaniu Ducha 
Świętego w Chrystusowym Ciele5.

3  �Por. E. Ozorowski, Kościół. Zarys eklezjologii katolickiej, Wrocław 1984, s. 230 n.
4  �Por. A. Czaja, Traktat o Kościele, dz. cyt., s. 320–321.
5  �Por. Y. Congar, L’idée chez saint Thomas d’Aquin de l ’Eglise, [w:] tenże, Esquisses du mystère 

de l ’Eglise, Paris ²1953, s. 59–91; T. Dzidek, Mistrzowie teologii. Prezentacja – antologia 
tekstów – dyskusja, Kraków 1998, s. 325–329.



III. Rozwój eklezjologii katolickiej

62

Akcentowanie widzialności Kościoła objawiało się też jego pojmowaniem jako 
walczącego. Angielski biskup z Hereford, Robert Melun (1100–1167), określił 
Kościół jako walczący (Ecclesia militans), cierpiący (patiens) oraz tryumfujący 
(triumphans). Przejawem takiego myślenia były wyprawy krzyżowe. Imperializm 
Kościoła wyrażał się we władzy papieża również nad wyznawcami innych religii, 
poganami oraz niewierzącymi.

Ostatni etap średniowiecza, obejmujący wieki XIV i XV, określany jest jako 
jego schyłek. Ten czas znaczy także tzw. schizma zachodnioeuropejska (1378–
1417), kiedy to doszło – wskutek podziałów wśród duchowieństwa – do gorszą-
cego zjawiska, jakim było urzędowanie dwóch (a niekiedy nawet trzech) papieży. 
Jeden z nich przebywał w Rzymie, a drugi w Awinionie we Francji. Ich wzajemna 
wrogość i konkurencja miały niewiele wspólnego z Ewangelią Jezusa. W zasadzie 
jest to dalsze wzmocnienie eklezjologii instytucjonalnej, uwypuklającej widzial-
ność Kościoła z  jego strukturą hierarchiczną. Kościół pojmowano jako króle-
stwo z najwyższą władzą papieża. W takim klimacie powstały pierwsze traktaty 
eklezjologiczne. De regimine christiano (1301/1302) Jakuba z Viterbo ukazuje 
wyższość papieża Bonifacego VIII (1294–1303) nad królem francuskim Filipem 
Pięknym6. Przeciwwagą staje się idea koncyliaryzmu, głosząca wyższość soboru 
nad papieżem, którą z kolei odrzuca najgłośniejszy ówczesny traktat, Summa de 
Ecclesia (ok. 1453 r.) Juana Torquemady (†1468)7.

Kwestionowanie absolutyzmu papieskiego tak przez bogomiłów, katarów i al-
bigensów, wzywających do sprzeciwu wobec kleru, jak i przez tezy Marsyliusza 
z Padwy i Wilhelma Ockhama, głoszących supremację państwa nad Kościołem, 
stanowiło również znaczące impulsy dla kanonistów i teologów (Mikołaj z Kuzy, 
†1464) do podjęcia głębszej refleksji nad tajemnicą Kościoła8.

D. Niewidzialna wspólnota w postulatach 
reformacji

Nasilające się głosy i postawy wzywające do zmian w Kościele, wyzwoliły osta-
tecznie potężny ruch odnowy. Tacy katoliccy reformatorzy jak Jan Wiklef (†1385), 

6  �Por. D. Trapp, Jakub von Viterbo, [w:] Lexikon für Theologie und Kirche, t. 5, Freiburg–Basel–
Rom–Wien 1960, k. 849.

7  �Zob. K. Binder, Wesen und Eigenschaften der Kirche bei Kardinal Juan de Torquemada, Inns-
bruck 1955.

8  �Por. A. Napiórkowski, Bosko‑ludzka wspólnota. Podstawy katolickiej eklezjologii integralnej, 
Kraków 2010, s. 181–185.



63

E. Sobór Trydencki: „społeczność doskonała”

Jan Hus (†1415), Huldrich Zwingli (†1531), Marcin Luter (†1546), Filip Me-
lanchton (†1560), Jan Kalwin (†1564) i wielu innych opowiedzieli się za radykal-
nymi zmianami w łonie papiestwa, pierwotnie nie pragnąc ustanawiania innego 
Kościoła. Wprowadzając podział na Kościół niewidzialny i widzialny, głosili oni 
Kościół ukryty (niewidzialny/zgromadzenie wybranych). Jest on zgromadzeniem 
wierzących, a nie widzialną instytucją. Na ziemi znany jest tylko Bogu. Wierni 
podlegają tylko Jemu oraz Jego słowu. Natomiast istniejące kościelne struktury 
organizacyjno‑prawne są ludzkim wymysłem i nie pochodzą od Chrystusa, dla-
tego trzeba od nich odejść.

Według reformatorów prawdziwy Kościół rodzi się ze Słowa i Ducha Bożego, 
stąd też jest on creatura verbi: dzięki Słowu się gromadzi, jest podtrzymywa-
ny i budowany. W ten sposób jest on „świętym chrześcijańskim ludem Bożym 
w Słowie” (das heilige christliche Volk Gottes im Wort). Dlatego reformatorzy uważali, 
iż sakramentalna struktura, narzucona przez rzymskich papieży, jest ideologicz-
nym uzasadnieniem klerykalnego systemu władzy, która odmawia bezpośredniego 
dostępu chrześcijanom do zbawienia9.

E. Sobór Trydencki: „społeczność doskonała”

Ostatecznie doszło do tragedii, jaką był podział Kościoła. Z protestantyzmu wy-
łoniło się wiele kościelnych wspólnot, które stanęły w opozycji do Kościoła rzym-
skiego. Ten dramatyczny stan spraw wymusił na papiestwie podjęcie dzieła reformy. 
Doszło do zwołania Soboru Trydenckiego (1545–1563), który wprawdzie nie pod-
jął wprost problematyki eklezjalnej, lecz wypracował szereg znaczących dekretów 
regulujących kościelne życie, doktrynę i moralność. Stało się to możliwe dzięki 
ogromnej pracy i poświęceniu szeregu wybitnych papieży, świętych, teologów, zało-
życieli i fundatorów nowych zgromadzeń i wspólnot, którzy przyczynili się nie tyl-
ko do kształtowania soborowej nauki, lecz również do wcielenia jej w życie. Wśród 
ludzi światłych i ożywionych duchem Bożym można wymienić św. kard. Karola 
Boromeusza (1538–1584), papieża Piusa IV (1499–1565), kard. Stanisława Ho-
zjusza (1504–1579) czy św. kard. Roberta Bellarmina (1542–1621).

W wirze polemik z reformatorami skupiono się na tym, co oni kwestionowali. 
Stąd odrzucenie przez nich wymiaru widzialnego, który wiązał się z hierarchicz-

9  �Por. P. Jaskóła, Reformatorskie postulaty J. Husa, w: Reformatorzy a Kościół rzymski, red. A. Na-
piórkowski, Kraków 2017, s. 9–33; A. Nadbrzeżny, Kościół święty i grzeszny. Eklezjologia 
M. Lutra, w: tamże, s. 35–60; I. Bokwa, Kalwińska wizja Kościoła, w: tamże, s. 61–90 ; 
P. Kopiec, F. Melanchtona wizja reformacji, w: tamże, s. 209–235.



III. Rozwój eklezjologii katolickiej

64

nością i sakramentalnością Kościoła, spowodowało zaakcentowanie kościelnej 
doczesności i widzialności. Aspekt wewnętrzny, duchowy, nadprzyrodzony ze-
pchnięto na drugi plan. Swe sformułowanie eklezjologia potrydencka znalazła 
w dziele De controversiis (1586–1593) św. Roberta Bellarmina 10. Pisał on, że ist-
nieją nie dwa Kościoły, ale jeden i gromadzi on wierzących – pod kierownictwem 
prawomocnych pasterzy, a zwłaszcza jedynego na ziemi zastępcy Chrystusa, bi-
skupa rzymskiego – dla wyznawania tej samej wiary chrześcijańskiej i wspólnoty 
tych samych sakramentów. Bellarminowska definicja ujmowała Kościół jako wi-
dzialne społeczeństwo, jak np. zgromadzenie ludu rzymskiego, królestwo Francji 
czy Republika Wenecka. Teologowie rzymscy chcieli ujmować Kościół jako do-
skonałą społeczność (societas perfecta), która wymaga nawrócenia człowieka, ale 
nie zmian instytucjonalnych.

Warto zauważyć, iż wielkie debaty na temat ustroju Kościoła doprowadziły 
do wypracowania nauki o tzw. znamionach Kościoła katolickiego11. Niestety teo-
logowie zajmowali się w niej prawie wyłącznie widzialną stroną znamion Kościoła 
(jedność, świętość, powszechność i apostolskość), zamierzonych i chcianych przez 
Chrystusa, dzięki którym wyróżnia się on wśród Kościołów schizmatyckich 
i wspólnot protestanckich oraz dowodzi swojej prawdziwości.

F. Oświeceniowe herezje

Rozumienie Kościoła podane przez Bellarmina miało na celu podkreślenie 
różnicy od wizji reformatorów. Włoski jezuita pisał też o Kościele jako żywym 
ciele, który posiada duszę, czyli wewnętrzne dary Ducha Świętego: wiarę, na-
dzieję i miłość, jakie łączą wierzących z Chrystusem Głową, stanowiąc jed-
nocześnie widzialną społeczność. Niestety ta minimalistyczna wizja z jego De 
controversiis weszła na stałe do nauki o Kościele i zapanowała w następnych wie-
kach. To instytucjonalne ujęcie, jakie osłabiało rozumienie misterium Kościoła, 
dodatkowo wzmagały prądy oświeceniowe. Rozwijający się deizm, negowanie 
religii, ograniczanie Kościoła do  funkcji wychowawczej (corpus morale) i uży-
tecznej dla społeczeństwa (caritas), liberalne tezy teologii protestanckiej, kasaty 
zakonów kontemplacyjnych prowadziły do zawężonego przekonania, iż Kościół 
to kler, a laicy mają wspierać jego działania. Sami też teologowie akcentowali 

10  �Por. W. Łydka, Bellarminowska definicja Kościoła i jej wpływ na późniejszą teologię katolicką, 
[w:] „Roczniki Teologiczno‑Kanoniczne” 13/2 (1966), s. 57–75.

11  �Por.  S.  Nagy, Via notarum we współczesnej eklezjologii apologetycznej, [w:]  „Roczniki 
Teologiczno‑Kanoniczne” 15/2 (1968), s. 93–115.



65

G. Odrodzenie nauki o Kościele w XIX i XX w.

rozróżnienie między Kościołem nauczającym i  słuchającym, wskutek czego 
świeccy stali się pasywnym przedmiotem aktywnej działalności hierarchii.

W takim klimacie w XVII i XVIII wieku wyrosły nurty gallikanizmu, fe-
bronianizmu oraz józefinizmu, godząc w autonomiczność i nadprzyrodzoność 
Kościoła12. Władcy oświeceniowi, dążąc do podporządkowania Kościoła swo-
im interesom, podejmowali starania ograniczenia prerogatyw biskupa Rzymu. 
Zwolennicy gallikanizmu uważali, iż zasady doktrynalno‑prawne Kościoła we 
Francji mają być określane bez łączności ze Stolicą Apostolską13. Natomiast 
przedstawiciele febronianizmu głosili wyższość episkopatów nad zwierzchnic-
twem papieża, dopuszczając mianowanie biskupów przez władcę, a nie papieża. 
Odmianą febronianizmu w monarchii austro‑węgierskiej był józefinizm, inge-
rujący w administrację Kościoła i jego życie wewnętrzne.

G. Odrodzenie nauki o Kościele w XIX i XX w.

Zwieńczeniem eklezjologii instytucjonalnej była konstytucja Soboru Waty-
kańskiego I Pastor aeternus (1870 r.), poświęcona w całości pasterskiemu i na-
uczycielskiemu urzędowi biskupa rzymskiego. Dokument zdefiniował papieski 
prymat jurysdykcyjny oraz jego nieomylność, co miało służyć umocnieniu wła-
dzy papieża, który utracił władzę świecką. Niestety ta problematyka początkowo 
zyskała najwięcej uwagi w teologicznych rozprawach między I oraz II Soborem 
Watykańskim. Jednak kościelne zmiany pastoralne i prawne oraz polityczne 
i społeczne zmusiły do zajęcia się bardziej istotnymi aspektami życia wierzących.

Właściwa odnowa eklezjologii katolickiej rozpoczęła się w XIX w. w Tybindze. 
Tworzyli ją J. S. Drey (†1853), P. A. Gratz (†1849), J. B. Hirscher (†1865) 
oraz J. A. Möhler (1796–183814. Kontynuowała ją następnie szkoła rzymska 
(Collegium Romanum), reprezentowana przez takich teologów, jak: J. Perrone 
(†1876), C. Passaglia (†1887), K. Schrader (†1875), J. B. Franzelin (†1886), 
J. Kleutgen (†1883) oraz J. M. Scheeben (†1888). Najwybitniejszy przedstawiciel 

12  �Por. A. Napiórkowski, Herezje, [w:] LTF, s. 456–462.
13  �W 1853 r. francuscy biskupi zebrani w Amiens potępili gallikanizm jako niezgodny z ka-

tolicką doktryną i uwłaczający godności Stolicy Apostolskiej. Po ogłoszeniu dogmatu 
o papieskiej nieomylności na Soborze Watykańskim I (1870) i po przeprowadzeniu roz-
działu Kościoła od francuskiego państwa (1905), gallikanizm nie odgrywał już większej 
roli w tym kraju.

14  �Por. J. R. Geiselmann, Die katholische Tübinger Schule. Ihre Eigenart, Freiburg i. Breisgau, 
1964; W. Kasper, Johann Adam Möhler – Wegbereiter des modernen Katholizismus, [w:] „In‑
ternationale katholische Zeitschrift Communio” 17 (1988), s. 433–443.



III. Rozwój eklezjologii katolickiej

66

szkoły w Tybindze, J. A. Möhler, postulował powrót do historii i tradycji pa-
trystycznej. Swoją dojrzałą myśl o Kościele wyraził on w Symbolice15. Bazując 
na unii hipostatycznej w Chrystusie, ukazał Kościół jako połączenie natur boskiej 
i ludzkiej, jednakże różniących się wzajemnie. Widzialny Kościół ziemski jest 
nieustannie odnawiającym się Synem Bożym, czyli trwałym Wcieleniem. Mimo 
że tworzą go ludzie, to nie jest on wyłącznie ludzki: jest równocześnie boski 
i ludzki, stanowi jedność obu elementów16. Eklezjologia Möhlera nie tylko dała 
początek odrodzeniu teologii Kościoła w XIX w., lecz jest aktualna również dzisiaj.

W podobnym kierunku poszła szkoła rzymska, ukazując naturę boską i ludz-
ką Kościoła. Jej idee eklezjologiczne znalazły swój wyraz nie tylko w pracach 
jej przedstawicieli, lecz w przygotowanym przez nich schemacie De ecclesia 
I Soboru Watykańskiego. Niestety ta konstytucja nie została uchwalona (mimo 
że mogła oznaczać zakończenie eklezjologii instytucjonalnej), gdyż obrady prze-
rwano z powodu wojny francusko‑pruskiej. Koniec tej wizji Kościoła należy 
zatem wiązać z rozwiązaniem Państwa Kościelnego, co miało miejsce w 1870 r. 
Stosunki między papiestwem a rządem włoskim ostatecznie uregulowały tzw. 
traktaty laterańskie w r. 1929, kiedy Włochy uznały suwerenną władzę papieży 
w Watykanie i podpisano konkordat17.

Właściwy rozkwit odrodzenia eklezjologicznego przypada jednak dopie-
ro na  XX  w., na  okres między dwiema wojnami światowymi (1918–1939). 
R. Guardini (†1968) wygłosił proroctwo: „Jesteśmy świadkami procesu o nie 
dającym się przewidzieć znaczeniu: Kościół rozpoczyna się budzić w  dusza-
ch”18, a protestant O. Dibelius (†1967) proklamował nadchodzący czas wiekiem 
Kościoła19. W Kościele zaczęto coraz wyraźniej uwypuklać obok elementu ludz-
kiego, społeczeństwa doskonałego (societas perfecta), również pierwiastek bo-
ski (charyzmaty i łaskę), a więc wspólnotę nadprzyrodzoną. Wyraźnie dojdzie 
to do głosu w encyklice O Mistycznym Ciele Chrystusa (Mystici Corporis Christi) 
Piusa XII, który napisze, iż duszą Ciała Mistycznego jest Duch Święty20.

Dla generacji 1920–1940, jak zauważa G. Thils, hasło „Ciało Mistyczne” re-
prezentowało pełnię wartości religijnych i apostolskich: unię Chrystusa z Ko-
ściołem, jej charakter witalny, łączność aspektu niewidzialno‑nadprzyrodzonego 

15  �Zob. J. R. Geiselmann, J. A. Möhler: Symbolik oder Darstellung der dogmatischen Gegensätze 
der Katholiken und Protestanten nach ihren öffentlichen Bekenntnischriften, t. 1, Köln 1960; 
t. 2, Köln, 1961.

16  �Por. J. A. Möhler, Symbolik, t. 1, dz. cyt., s. 389; T. Dzidek, Mistrzowie teologii. Prezentacja – 
antologia tekstów – dyskusja, Kraków 1998, s. 477–483.

17  �Por. Z. Zieliński, Watykański Sobór I, w: EK, t. 20, k. 277–280.
18  �Tenże, Vom Sinn der Kirche, Mainz 1922, s. 1.
19  �Por. O. Dibelius, Das Jahrhundert der Kirche, Berlin 1926.
20  �Por. AAS 35 (1943), s. 193–248; DS 3800–3822.



67

H. Misterium Kościoła: Drugi Sobór Watykański

z aspektem widzialno‑zewnętrznym, dowartościowanie wszystkich członków 
tego ciała, a więc hierarchii i wiernych oraz współpracę między nimi w kon-
tynuacji dzieła zbawczego21. Wśród obfitej literatury teologicznej o Koście-
le – mistycznym Ciele Chrystusa na szczególną uwagę zasługują: dwutomowa 
monografia E. Merscha (†1944), zawierająca omówienie nauki w całej tradycji 
doktrynalno‑historycznej, począwszy od Biblii, poprzez teologię zarówno grec-
ką, jak i zachodnią, aż do czasów jemu współczesnych. Pewną rolę odegrała też 
monografia S. Trompa, ponieważ jej idee były bliskie encyklice Mystici Corporis 
Piusa XII22. Prezentując alegorię mistycznego Ciała Chrystusa, jezuita Tromp 
postawił tezę, że dla wiernych stanowi je właśnie Kościół rzymskokatolicki.

Odrodzenie w nauce o Kościele wiązało się też ze studiami na temat ludu Bo-
żego (D. Koster, L. Cerfaux), kwestią Żydów w dziejach zbawienia (Ch. Journet), 
sakramentalnym charakterem Kościoła (O. Semmelroth, K. Rahner. Ch. Moeller, 
E. H. Schillebeeckx), przynależnością innych wyznań chrześcijańskich do Ko-
ścioła, rolą świeckich i ich kapłaństwem (G. Philips, Y. Congar), problematyką 
misyjną i ewangelizacją świata, relacją Kościoła do współczesności (P. Teilhard 
de Chardin, K. Wojtyła), dramatem humanizmu ateistycznego (H. de Lubac)23.

H. Misterium Kościoła: Drugi Sobór Watykański

Obrady Drugiego Soboru Watykańskiego (1962–1965) miały zatem swoje 
oparcie nie tylko w Biblii, nauce Ojców i liturgii, lecz w licznych i poważnych 
studiach eklezjologicznych. Można było tworzyć nowe rozumienie Kościoła, cze-
mu Sobór dał wyraz zwłaszcza w dwóch konstytucjach: dogmatycznej Lumen 
gentium oraz duszpasterskiej w świecie współczesnym Gaudium et spes24. Sobór 
promulgował ostatecznie szesnaście dokumentów: 4 konstytucje, 9 dekretów i 3 
deklaracje. Dla nowej eklezjologii ważne są też dekrety: o Kościołach wschod-
nich katolickich Orientalium Ecclesiarum, o ekumenizmie Unitatis redintegratio, 
o pasterskich zadaniach biskupów w Kościele Christus Dominus, o przystosowanej 
odnowie życia zakonnego Perfectae caritatis, o formacji kapłańskiej Optatam totius, 
o apostolstwie świeckich Apostolicam actuositatem, o działalności misyjnej Kościoła 

21  �Por. G. Thils, Orientations de la théologie, Louvain 1958, s. 94–95.
22  �Por. S. Tromp, Corpus Christi quod est Ecclesia. t. 1: Introductio generalis, Romae 1937.
23  �Por. J. Sieg, Refleksja Soboru nad obecnością Kościoła w świecie współczesnym, w: H. Bogacki, 

S. Moysa (red.), Kościół w świetle Soboru, Poznań 1968, s. 513–514.
24  �Por.  A.  Kubiś, Wprowadzenie do  Lumen gentium  – Konstytucji dogmatycznej o  Kościele 

[w:]  Idee przewodnie Konstytucji soborowej o  Kościele, Kraków 1971, s.  28–44; tenże, 
Vaticanum II – wydarzenie i dzieło, „Analecta Cracoviensia” 29 (1987), s. 459–470.



III. Rozwój eklezjologii katolickiej

68

Ad Gentes, o posłudze i życiu kapłanów Presbyterorum ordinis. Z kolei odnowio-
ną eklezjologię wniosły następujące deklaracje: o stosunku Kościoła do religii 
niechrześcijańskich Nostra aetate oraz o wolności religijnej Dignitatis humanae.

Soborowa doktryna ujmuje Kościół integralnie, łącząc w nim to, co transcen-
dentne, boskie, niewyrażalne, niewidzialne, wieczne, nadprzyrodzone, święte i nie-
biańskie z tym, co immanentne, ludzkie, określone, widzialne, czasowe, naturalne, 
grzeszne i ziemskie. Dokonała się „rewolucja kopernikańska” w pojmowaniu ta-
jemnicy Kościoła. Vaticanum II przeszedł do historii jako sobór eklezjologiczny, 
gdyż w swoich dwóch wiodących konstytucjach, Lumen gentium i Gaudium et spes, 
ukazał Kościół od wewnątrz (Ecclesia ad intra) oraz od zewnątrz (Ecclesia ad extra).

W konstytucji Lumen gentium akcent położony został na naturze i powszech-
nym posłannictwie Kościoła pochodzącym od Boga przez Chrystusa w Duchu 
Świętym. Kościołem są wszyscy wierni ochrzczeni. Dokument – będący dojrzałą 
syntezą eklezjologii katolickiej – tworzy 8 rozdziałów: I. Misterium Kościoła; 
II. Lud Boży; III. O hierarchicznym ustroju Kościoła, a w szczególności o epi-
skopacie; IV. Katolicy świeccy; V. Powszechne powołanie do świętości w Kościele; 
VI. Zakonnicy; VII. Eschatologiczny charakter Kościoła pielgrzymującego i jego 
związek z Kościołem w niebie; VIII. Błogosławiona Dziewica Boża Rodzicielka 
w tajemnicy Chrystusa i Kościoła.

Z kolei konstytucja duszpasterska Gaudium et spes najpierw ukazuje sytuację 
człowieka w świecie współczesnym. Sobór przedstawia Kościół jako znak i gwa-
rancję transcendentnego charakteru osoby: 

Wyznając najszczytniejsze powołanie człowieka i głosząc, że ma w sobie zasiane pewne 
Boskie ziarno, ofiarowuje [Sobór] rodzajowi ludzkiemu szczerą współpracę Kościoła dla 
zaprowadzenia odpowiadającego temu powołaniu braterstwa wszystkich25.

I. Eklezjologia posoborowa

Po II Soborze Watykańskim jego doktryna o Kościele jako ludzie Bożym26, 
interpretowana przez różnych autorów w odmiennych kontekstach kulturowych, 
doznała zniekształcenia, co doprowadziło do swoistego kryzysu jego tożsamości. 
Wynikało to nie tylko z bogactwa samych tekstów magisterialnych i przeło-
mu, jaki wnosiły w praktyczną i profetyczną misję katolików, lecz ze sposobów 

25  �KDK 3.
26  �Por. A. Luneau, M. Bobichon, Kościół ludem Bożym. Od owczarni do ludu Przymierza, 

Warszawa 1980, s. 163–312.



69

I. Eklezjologia posoborowa

wprowadzania soborowych reform. Odnowa nie przebiegała często w zgodzie 
z literą i duchem Vaticanum II. Uwidoczniło się to najpierw w dowolności i nad-
użyciach przy wprowadzaniu zmian liturgicznych oraz sprzeciwem wobec takie-
go działania, czego przykładem był ruch fundamentalistyczny z abp. Marcelem 
Lefebvrem (†1991) na czele27.

Trudności ze zrozumieniem soborowej eklezjologii pojawiły się też w zakre-
sie jej misji i natury. Ulegając postulatom rewolucji obyczajowej 1968 r., wielu 
teologów Europy Zachodniej domagało się większej demokratyzacji Kościoła. 
Błędne rozumienie ludu Bożego – o mocnym zabarwieniu politycznym i socjo-
logicznym – przybierało postać tzw. „Kościoła oddolnego”. Natomiast pojęcie 

„ludu Bożego” sobór wyraźnie ujmował w sposób historiozbawczy, akcentując 
jego wybór, powołanie i posłanie przez Trójjedynego Boga28. Takie rozumienie 
istotnie różni się od  ujęcia „ludu” wypływającego z  politycznej wizji Oświe-
cenia, znajdującej się u  podstaw współczesnych systemów demokratycznych. 
Z  kolei w  Ameryce Łacińskiej pojawiła się tzw. teologia wyzwolenia, która 
upolityczniła pojęcie „ludu Bożego”, przesadnie akcentując wymiar socjolo-
giczny na niekorzyść teologicznego. Najbardziej wpływowym przedstawicielem 
tej teologii został Leonardo Boff ze swoją książką Kościół – charyzmat i wła‑
dza. Studia dotyczące walczącej eklezjologii29. Proponowana wizja marksistowska 
ze zbrojną walką klas zdecydowanie jednak została odrzucona przez Kongre-
gację Nauki Wiary w  instrukcjach Libertatis nuntius (1984) oraz Libertatis  
conscientia (1986).

Wskazane czynniki (przełom soborowy, błędny ruch liturgiczny, demokraty-
zacja Kościołów Europy Zachodniej, latynoamerykańska teologia wyzwolenia) 
spowodowały nadzwyczajne zebranie Synodu Biskupów w 1985 r.30, podczas 
którego opowiedziano się za odejściem od kategorii ludu Bożego na rzecz ro-
zumienia Kościoła jako communio. Chodzi bowiem o zjednoczenie wierzącego 
z Bogiem przez Jezusa Chrystusa w Duchu Świętym, co dokonuje się w słowie 

27  �M. Lefebvre założył w 1969 r. we Fryburgu szwajcarskim Bractwo Piusa X. W 1970 r. 
powołał do życia seminarium duchowne w Écône (Szwajcaria), rozpoczynając wbrew za-
kazowi Rzymu regularnie święcić diakonów i kapłanów. Do definitywnej schizmy doszło 
w 1988 r. na skutek odrzucenia przez niego nauki soboru jako heretyckiej oraz wyświę-
cenia czterech biskupów. Lefebvre zmarł niepojednany z Kościołem katolickim. Bractwo 
założone przezeń znalazło zwolenników w różnych krajach. Niektórzy z nich powracają 
do jedności Kościoła rzymskokatolickiego.

28  �Por. S. Jaśkiewicz, Eklezjologia ludu Bożego w nurcie II Soboru Watykańskiego, [w:] Kościół 
lokalny w Kościele Chrystusa, red. R. Kantor, Kraków 2015, s. 7–32.

29  �Zob. Iglesia – Carisma y Poder. Ensayos de Ecclesiología Militante, Petrópolis 1981.
30  �Zob. Nadzwyczajny Synod Biskupów, Dwudziestolecie Soboru Watykańskiego II. Kościół kie‑

rowany przez słowo Boże sprawuje tajemnice Chrystusa dla zbawienia świata, Wrocław 1986.



III. Rozwój eklezjologii katolickiej

70

Bożym i  sakramentach. Chrzest jest bramą i  fundamentem kościelnej wspól-
noty, a  Eucharystia jej źródłem i  szczytem. Doprecyzowaniem rozumienia 
Kościoła jako communio był dokument Kongregacji Doktryny Wiary w 1992 r. 
pt. List do Biskupów Kościoła Katolickiego o niektórych aspektach Kościoła pojętego 
jako komunia31.

Oprócz upolitycznienia kategorii ludu Bożego doszło też do  niewłaści-
wych interpretacji w  zakresie kolegialności biskupów i  prymatu papieskiego. 
Chodziło o dowartościowanie życia kolegialnego w Kościołach partykularnych 
i  lokalnych, a  zwłaszcza w  strukturach Kościoła powszechnego. W  tym celu 
powołano do życia rzymski synod biskupów, który jednak w odniesieniu do pa-
pieża – głowy kolegium – posiadał głos doradczy. Dzisiaj instytucja synodów 
rozwinęła mocno swoją kolegialną działalność, angażując zarówno hierarchię, 
jak i świeckich. Działalność konferencji biskupich w poszczególnych regionach 
i krajach określił list apostolski motu proprio Jana Pawła II O naturze teologicz‑
nej i prawnej konferencji episkopatów z 1998 r. Owocem obrad każdorazowego 
synodu jest adhortacja, jak np.  papieża Franciszka Evangelii gaudium na  te-
mat nowej ewangelizacji (2013), Amoris laetitia odnosząca się do małżeństwa 
i  rodziny (2016) czy Gaudete et exsultate o powołaniu do  świętości w  świecie 
współczesnym (2018).

Życie Kościoła posoborowego naznaczyły również kolejne pontyfikaty: 
św.  Jana  XXIII (1958–1963), św.  Pawła  VI (1963–1978), św.  Jana Pawła  II 
(1978–2005), Benedykta  XVI (2005–2013) oraz Franciszka. Nie wolno też 
pominąć milczeniem dokumentów o  wielkiej wadze teologicznej: Kodeksu 
Prawa Kanonicznego i Katechizmu Kościoła Katolickiego. Ukazując znaczną rolę 
papieży ostatnich dziesiątków lat, trzeba też przywołać zadziwiającą kontesta-
cję ich władzy prymacjalnej i niektórych elementów nauczania (np. H. Küng).

W posoborowy czas wpisują się też obchody Wielkiego Jubileuszu Chrze-
ścijaństwa, jakie miały miejsce w 2000 r., do którego św. Jan Paweł II przygo-
towywał wiernych już listem apostolskim Tertio Millennio Adveniente (1994 r.) 
W  tym dokumencie papież: zachęcał chrześcijan do  nowego odkrycia obec-
ności Ducha Świętego; opowiadał się za  opcją Kościoła na  rzecz ubogich 
i  odepchniętych; upominał się o  męczenników XX  wieku oraz nawoływał 
do rachunku sumienia z grzechów popełnionych przez chrześcijan w samym 
Kościele. Ważnym dokumentem była też deklaracja Kongregacji Nauki Wiary 
Dominus Iesus. O jedyności i powszechności zbawczej Jezusa Chrystusa i Kościoła 
z  roku 2000. Uroczyste zamknięcia Jubileuszu przyniósł list apostolski Novo 
Millennio Ineunte z 2001 r.

31  �Zob. Communio w chrześcijańskiej refleksji o Kościele, red. A. Czaja, M. Marczewski, Lublin 
2004.



I. Eklezjologia posoborowa

Tematyka Kościoła – communio została pogłębiona w nauczaniu Jana Pawła II 
(encyklika Ecclesia de Eucharistia, 2003) oraz Benedykta XVI, którzy ukazywali 
Kościół jako wspólnotę eucharystyczną.

Jednym z osiągnięć aktualnej katolickiej nauki o Kościele jest też wypracowanie 
rozumienia jedności określanej jako rzeczywistość złożona bądź w pełni katolic-
ka32, a nawet „święta tajemnica jedności”33, co należy wiązać z rozwojem dialogu 
ekumenicznego i eklezjologii communio. Katolicka eklezjologia jedności konfron-
tuje się z analogiczną myślą Kościołów i Wspólnot niekatolickich 34. Jej rozwój 
dokonuje się nade wszystko w ramach eklezjologii komunijnej, zainspirowanej 
orzeczeniami II Nadzwyczajnego Zgromadzenia Synodu Biskupów w 1985 r.

Podjęcie przez eklezjologię problematyki ekumenicznej (encyklika Ut unum sint 
Jana Pawła II, 1995 r.) wiąże się też dziś z zagadnieniami pluralizmu religijnego. 
Wskutek globalizacji wyznawcy innych religii pojawili się blisko każdego z nas.

Eklezjologia współczesna stoi też wobec nowych wyzwań, co wiąże się choćby 
z dramatycznym spadkiem liczby chrześcijan w Europie, a z potężnym wzrostem 
liczebnym w Afryce, Azji czy Ameryce Południowej.

32  �Por. KK 8, 13; DKW 25; DM 6, 22.
33  �DE 2.
34  �Por. A. Czaja, Eklezjologia jedności. Perspektywa rzymskokatolicka, „Roczniki teologii eku-

menicznej” t. 2 (57) 2010, s. 5–20.





73

Kościół Chrystusowy, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski,  
Kraków 2019, s. 73–137 (Teologia Fundamentalna, 4) 
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374388368.05

IV. Znaki prawdziwości Kościoła
ks. Józef Morawa

05

Prezentowana powyżej historyczno‑teologiczna analiza ustanowienia przez 
Jezusa Chrystusa swojego Kościoła kieruje się w stronę podania kryteriów roz-
poznawania jego prawdziwości, które zawarte są w pytaniu: dzięki jakim znakom 
można stwierdzić, że wspólnota wierzących w danym okresie dziejów, nazywana 
Kościołem Jezusa Chrystusa, Jego Ciałem, Oblubienicą, Budowlą Bożą, Winnicą 
czy Owczarnią Chrystusa, Wspólnotą, jest rzeczywiście tożsama z wizją i wolą 
Jego Założyciela? Postawione tutaj zagadnienie pojawiało się nieustannie w ca-
łej historii Kościoła i obecnie należy do najważniejszych dla uzasadnienia jego 
tożsamości i identyczności.

A. Odkrywanie znamion Kościoła w jego 
dziejach

Już pierwsi wyznawcy Jezusa Chrystusa zastanawiali się nad tym, co czyni ich 
wspólnotę prawdziwym Kościołem Boga, jakie są kryteria, względnie znamiona, 
prawdziwego Kościoła, przy pomocy których można by go przedstawić światu, 
jak też co decyduje o prawdziwym w nim członkostwie, zwłaszcza chrześcijan 
pochodzenia pogańskiego1. Dowodem tych poszukiwań były decyzje tzw. so-
boru apostolskiego w Jerozolimie (por. Dz 15). Ich treść, a także podejmowana 
próba wyjaśnienia stosunków Kościoła z Izraelem i obrona przeciw gnostycy-
zmowi przyniosły stwierdzenia, które w świadectwie Nowego Testamentu mó-
wią o Kościele zbudowanym na fundamencie apostołów i proroków, z Jezusem 

1  �Por. W. Kasper, Die Kirche als Mysterium. Was glaubt die Kirche von sich selbst, [w:] M. Seybold 
(red.), Fragen in der Kirche und an die Kirche, Eichstätt‑Wien 1988, s. 32–77; H. Seweryniak, 
Święty Kościół powszedni, Warszawa 1996, s. 43nn. 183nn.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

74

Chrystusem jako podstawą i głową (por. Ef 2, 20; Kol 1, 18)2. W dwutysiąc-
letnich dziejach Kościoła sposób określenia jego prawdziwości przechodził trzy 
zasadnicze fazy3.

1. W czasach poapostolskich znanych było prawie sto cech, zwanych też zna-
mionami Kościoła (notae Ecclesiae), spośród których najczęściej wymieniano 
cztery. Weszły one do Symbolu Konstantynopolitańskiego (381 r.) w brzmieniu: 

„wierzę w… jeden, święty, powszechny i apostolski Kościół”4. Cechy te, przyjęte 
powszechnie przez prawie wszystkich chrześcijan, określały istotę prawdziwego 
Kościoła założonego przez Jezusa Chrystusa5.

2. Pytania o Kościół w następnych stuleciach nasiliły się na skutek ruchów 
katarów, waldensów, albigensów i husytów. Swój szczyt osiągnęły w postulatach 
reformacji w XVI w., która istotę i prawdę swojej nauki o Kościele interpreto-
wała odmiennie i równocześnie mogła legitymować się członkami przelewają-
cymi męczeńską krew za przyznawanie się do własnej konfesji we wzajemnych 
religijnych walkach.

W podejmowanych przez reformatorów dysputach eklezjologicznych tego 
czasu znamiona Kościoła, choć występowały w ich Credo, nie odegrały większej 
roli. Marcin Luter uważał je za cechy ukrytego Kościoła, które należało uzupeł-
nić o notae externae Kościoła widzialnego6. Kryterium prawdziwości Kościoła 
jest według niego prawidłowe głoszenie Ewangelii i właściwe sprawowanie 
sakramentów7.

Po  katolickiej stronie od  XVI  wieku uwidoczniło się to  w  prezentowaniu 
w apologetycznej formie demonstratio catholica, w której właśnie wymienione 
w Credo znamiona Kościoła stanowiły jedną z najważniejszych form argumentacji 

2  �H. I. Marrou, Od prześladowań za Dioklecjana do śmierci Grzegorza Wielkiego (303–604), 
[w:] J. Daniélou, H. I. Marrou Historia Kościoła, t. 1: Od początków do roku 600, Warszawa 
1984, s. 235.

3  �Por. H. J. Pottmeyer, Die Frage nach der wahren Kirche, [w:] HFTh, s. 212–214.
4  �Por. Sobór Konstantynopolitański I, Symbol, [w:] BF, IX, 10; KK 8.
5  �Por. HFTh, t. 3, s. 13; por. H. J. Pottmeyer, Die Frage nach der wahren Kirche, [w:] HFTh, 

t. 3, s. 212nn. W prezentowanym okresie, tj. w szeroko pojmowanym pierwszym tysiąc-
leciu spotyka się świadectwa omawiania pojedynczych znamion, w  zależności od  uwy-
puklanych problemów w Kościele. I  tak Ireneusz czy Cyprian w sporach z gnostykami 
i heretykami powoływali się na  apostolską sukcesję i  prawowitość biskupów, Augustyn 
na katolickość, a Wincenty z Lerynu na uniwersalność i starożytność, por. także: Y. Con-
gar, Die Wesenseigenschaften der Kirche, [w:]  W.  Beinert, Y.  Congar i  inni (red.), Myste‑
rium Salutis, t.  IV/1: Das Heilsgeschehen in der Gemeinde, Einsiedeln‑Zürich‑Köln 1972,  
s. 359.

6  �Por. W. Kasper, Kościół katolicki. Istota, rzeczywistość, posłannictwo, Wydawnictwo WAM 
Kraków 2014, s.273.

7  �Por. A. Napiórkowski, Herezje, [w:] LTF, s. 456–462.



75

A. Odkrywanie znamion Kościoła w jego dziejach

antyreformatorskiej. Demonstratio catholica swoje apogeum osiągnęło w nauce 
Vaticanum  I  o  prymacie papieskim (via primatus) i  u  Piusa  XII w  encyklice 
Mystici Corporis Christi. Dominantą tej nauki było stwierdzenie, że  jedynym 
i prawdziwym Kościołem Jezusa Chrystusa jest Kościół rzymskokatolicki (nota 
romanitatis): „sola Ecclesia Romana est vera Ecclesia Christi” (tylko Kościół Rzymski 
jest prawdziwym Kościołem Chrystusa). Trzonem nauki Piusa XII było ujęcie 
Kościoła jako Mistycznego Ciała Chrystusa.

3. Nauka Vaticanum II faktycznie zakończyła jednostronną apologetykę kato-
licką i po raz pierwszy w długiej, bo dwa tysiące lat trwającej, historii Kościoła 
podjęła próbę odpowiedzi na najistotniejsze pytania dotyczące jego istoty i po-
słania. Sobór Watykański  II (1962–1965), którego wiodącym tematem było 
adagium: Ecclesia ad intra i Ecclesia ad extra, podjął po raz pierwszy w historii 
soborów tak wyraźnie postawione pytania: Kościele, kim jesteś? Kościele, co mó-
wisz sam o sobie? W swojej nauce Ojcowie soborowi nawiązali do starożytnej 
formuły wyznania chrześcijańskiego o czterech znamionach Kościoła Chrystu-
sowego, przez co podkreślili ich niezbywalną aktualność. Równocześnie odeszli 
od identyfikowania Kościoła Jezusa Chrystusa z Kościołem rzymsko‑katolickim 
(zamiast: „Kościół Chrystusowy jest  [est] Kościołem rzymskokatolickim”, Vati‑
canum II stwierdza: „Kościół Chrystusowy tr wa [subsistit] w Kościele katolic-
kim”8), jak też uznali eklezjalne elementy (vestigia ecclesiae) w innych Kościołach 
i wspólnotach chrześcijańskich. Przez takie sformułowanie przyznali pośrednio, 
że i w Kościołach niekatolickich należy dowartościować treści znamion przypi-
sywanych dotąd sobie w całości. Otwarło to nową możliwość ekumenicznego 
poszukiwania odpowiedzi na pytania dotyczące faktycznych, od Boga pocho-
dzących, znaków jego prawdziwości, a opartych na przypomnieniu fundamen-
talnych zapisów biblijnych9.

Rozważanie problemu widzialnej jedności Kościoła w ramach ruchu ekume-
nicznego jest nierozdzielnie związane z pierwszym jego znamieniem, jednością 
(jeżeli sięga się do niego, z konieczności należy postawić zagadnienie znacze-
nia trzech pozostałych). Po wtóre, wszystkie cztery znamiona Kościoła należą 
do  istoty wyznania wiary pierwotnego Kościoła, które jest coraz częściej po-
strzegane jako fundament wszystkich Kościołów chrześcijańskich. W  końcu, 
używanie znamion, które szczególnie cenili sobie reformatorzy, jak wspomniana 
wyżej tzw. „czysta i prawdziwa Ewangelia” i „właściwe szafarstwo sakramentów”, 
jest obecnie także u protestantów oceniane krytycznie10.

8  �KK 8.
9  �Por. J. Ratzinger, Tajemnica Jezusa Chrystusa, Kielce 1994, s. 69–70.
10  �Por. tamże, s. 231n; S. Rosa, Teologia fundamentalna, t. 2: Eklezjologia, Tarnów 2000, s. 163.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

76

1. Znamiona a wiara w Kościół

W nicejsko‑konstantynopolitańskim wyznaniu wiary tekst odnoszący się 
do Kościoła został umieszczony w części poświęconej Duchowi Świętemu: 
Wierzę w Ducha Świętego… jeden, święty, powszechny i apostolski Kościół. Wyja-
śnienie treści tego artykułu wiary jest więc poniekąd obowiązkowe w każdym 
opracowaniu teologicznym, pastoralnym i  liturgicznym11. Katechizm Kościoła 
Katolickiego mówi o tym następująco: 

Wiara, że Kościół jest „święty” i „powszechny” (katolicki) oraz że jest „jeden” i „apostol-
ski” […], jest nieodłączna od wiary w Boga Ojca, Syna i Ducha Świętego. W Symbolu 
Apostolskim wyznajemy wiarę w święty Kościół (Credo… Ecclesiam), ale składnia łacińska 
używa tu innej formy, niż w artykule odnoszącym się do wiary w Boga (Credo in Deum), 
by nie mieszać Boga i Jego dzieł, lecz by wyraźnie przypisać dobroci Bożej wszystkie dary, 
jakich udzielił swojemu Kościołowi12.

2. Sposób prezentacji znamion

Pozostaje jeszcze pytanie o sposób prezentacji znamion w wykładzie funda-
mentalno‑teologicznym13. Zmiana nazwy z apologetyki na teologię fundamen-
talną nie jest tylko sprawą werbalną14. Z pewnością ma rację S. Pié‑Ninot, gdy 
pisze, że 

traktat eklezjologiczny w historii teologii ma nie tyle charakter tekstu, ile kontekstu du-
chowego, społecznego, liturgicznego, kanonicznego, który ujawnia się właśnie in medio 
Ecclesiae15. 

I ten wzgląd stoi u podstaw planu niniejszego przedłożenia treści znamion, 
które zawiera najpierw charakterystykę dogmatyczną treści danego znamienia, 

11  �O miejscu Kościoła w różnych wyznaniach wiary por. BF IX, 1–46, w indeksie rzeczowym, 
s. 698; DS nr 1–76; H. Seweryniak, Święty Kościół powszedni, Warszawa 1996, s. 183–192.

12  �KKK 750. KKK podaje rozległą naukę o znamionach Kościoła w punktach 811–870.
13  �Por. S. Pié‑Ninot, Wprowadzenie do eklezjologii, Kraków 2002, 73–95; S. Rosa, Teologia 

fundamentalna, t. 2: Eklezjologia, dz. cyt., s. 161–185; H. Seweryniak, Święty Kościół po‑
wszedni, dz. cyt., 193–224; tenże, Świadectwo i sens, Płock 2001, 467–484; Y. Congar, Die 
Wesenseigenschaften der Kirche, art. cyt., s. 357–594; S. Nagy, Chrystus w Kościele. Zarys ekle‑
zjologii fundamentalnej, Wrocław 1982, 257–300.

14  �Por. S. Pié‑Ninot, Wprowadzenie do eklezjologii, dz. cyt., s. 19–23.
15  �Tamże, s. 8.



77

B. Jedność

następnie rys biblijno‑historyczny poruszanej problematyki oraz aktualne do niej 
odniesienia.

B. Jedność

Wyrażenie credo unam ecclesiam znajduje się na czele czterech znamion Kościoła 
w jego wyznaniu wiary. Oznacza najpierw jedyność wspólnoty założonej przez 
Jezusa Chrystusa, a po wtóre jej wewnętrzną zwartość w zasadniczych elemen-
tach wiary, kultu i jedności społeczno‑organizacyjnej16.

1. Treść pojęcia

Znamię jedności Kościoła w swoim wymiarze ontologicznym wskazuje, że jej 
źródłem, fundamentem i   modelem jest trynitarna jedność Boga Ojca 
i Syna w Duchu Świętym, stanowiąc najwyższą formę w miłości (także jako jed-
ność w wielości). Stąd Kościół jako trynitarne odbicie miłości Boga jest wspólnotą, 
w której poszczególni członkowie w duchu Chrystusa budują razem nową społecz-
ność wiary, nadziei, miłości, świętowania, modlitwy, cierpienia i działania. Spraw-
cą tej jedności jest Jezus Chrystus, który przez swoje dzieło zbawcze pojednał 
wszystkich ludzi z Bogiem w jednym ludzie i w jednym Ciele, tj. w jednym Ko-
ściele17. Mocą tej jedności Kościoła jest Duch Święty, zwany też jego duszą, który: 

mieszka w wierzących i napełnia cały Kościół oraz nim kieruje, jest sprawcą tej dziwnej 
wspólnoty wiernych i tak dogłębnie wszystkich zespala w Chrystusie, że jest zasadą jed-
ności Kościoła18.

Jedność Kościoła w jego ziemskim pielgrzymowaniu można rozpatrywać 
na dwóch płaszczyznach. Pierwsza charakteryzuje się napięciem eschatologicz-
nym, mającym swój początek w zbawczym dziele Jezusa Chrystusa i zdążającym 
ku swemu ostatecznemu wypełnieniu, kiedy to nastanie pełna, doskonała jedność 
i Bóg będzie wszystkim we wszystkich (1 Kor 15, 28). Jej realizacja naznaczona 

16  �Por. Y. Congar, Die Wesenseigenschaften der Kirche, art. cyt., s. 369nn; J. Krasiński, Znamiona 
Kościoła, s. 58n.; S. Rosa, Teologia Fundamentalna, t. 2: Eklezjologia, dz. cyt., s. 165nn.; 
H. Seweryniak, Święty Kościół powszedni, dz. cyt., s. 198n.; S. Nagy, Chrystus w Kościele, 
dz. cyt., s. 257–300; S. Pié‑Ninot, Wprowadzenie do eklezjologii, dz. cyt., s. 74nn; por. tak-
że: W Kasper, Kościół katolicki, dz. cyt., s.275nn.

17  �Por. KDK 78.
18  �DE 2; por. KKK 813–814.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

78

jest jednak grzesznością i słabością człowieka, a także narażona na ciągły atak 
Szatana chcącego wykorzystać niedoskonałą ludzką kondycję do nieustannych 
podziałów. Kościół już jest jeden w darze i w powołaniu, a jeszcze nie w pełnym 
ich urzeczywistnieniu, które nastąpi przy wypełnieniu się czasu.

W wymiarze historiozbawczym i eschatologicznym19 znamię jedności Kościoła 
dotyka podstawowego problemu człowieka i całej wspólnoty ludzkiej, która jest 
naznaczona przez moc grzechu i Szatana, co oddziela ją od Boga, dzieli ludzi mię-
dzy sobą i dokonuje zakłócenia wewnątrz osoby ludzkiej. Wszelkie poszukiwania 
odzyskania jedności bez Boga stają się powodem jeszcze większych podziałów 
(por. Rdz 11, 1–9) i grożą samozniszczeniem człowieka i jego dzieł. Kościół jawi 
się tutaj dla człowieka i świata jako znak i środek (sakrament) pojednania czło-
wieka z Bogiem i z innymi ludźmi mocą głoszonej Ewangelii Jezusa Chrystusa 
i przez podejmowanie służby na rzecz pojednania ludzkości20.

Wspomniana wyżej trynitarna miłość (fundament jedności Kościoła) ma swój 
wymiar widzialny, który konkretyzuje się w wyznawaniu jednej, od apostołów 
otrzymanej wiary (vinculum symbolicum), celebracji kultu Bożego, zwłaszcza sa-
kramentów (vinculum liturgicum) i sukcesji apostolskiej za pośrednictwem sa-
kramentu święceń, która przez swoją posługę strzeże braterskiej zgody rodziny 
Bożej (vinculum sociale/communitarium)21. Wspomniane trzy vincula mogą być 
też nazwane środkami do budowania jedności Kościoła.

2. Refleksja biblijno‑historyczna

Treść znamienia jedności jest zakorzeniona w podstawowej idei stworzenia i od-
kupienia człowieka, a także całego świata. Jej przybliżenie pomoże w zrozumieniu 
roli budowania jedności w samym Kościele, a także jego zadania bycia sakramen-
tem wewnętrznego zjednoczenia z Bogiem i wspólnoty całego rodzaju ludzkiego22.

a. W Starym Przymierzu

Stworzony przez Boga wszechświat jest pierwszym wyraźnym znakiem Jego 
zamysłu miłości i mądrości. W jego wielkiej i cudownej różnorodności objawia się 
przedziwna harmonia jedności i celowości, która wzywa do uznania Stwórcy. Ten 

19  �Aspekt eschatologiczny stanowi punkt wyjścia dla Y. Congara w rozważaniu tematyki 
jedności Kościoła: Die Wesenseigenschaften der Kirche, art. cyt., s. 368.

20  �Por. tamże, s. 814; S. Wiedenhoffer, Ekklesiologie, [w:] Handbuch der Dogmatik, t. 2, dz. cyt., 
s. 113n.

21  �Por. Dz 2, 42; KK 14; DE 2; KK 14; KPK, kan. 205; J. Morawa, Sukcesja apostolska, 
[w:] LTF, s. 1141–1147.

22  �Por. KK 1.



79

B. Jedność

świat został dany człowiekowi, aby on, nim władając, doszedł do swej wewnętrznej 
jedności, co mógł wypełnić tylko wtedy, gdy trwał w łączności z Bogiem, uzna-
jąc swoją zależność od Niego przez pełną zaufania wierność i jedność z braćmi. 
Niewierność Bogu zrodziła niepokój człowieka w jego własnym sercu (por. Rdz 
1–11; Mdr 13, 1nn; Rz 1, 20nn) oraz spowodowała podziały niszczące jedność 
małżeńską i braterską, której efektem jest zaprzepaszczona integralność społeczna.

Źródłem tego rozproszenia jest grzech i Szatan, któremu człowiek dał się 
zwieść. Fakt skłócenia ludzi, czego symbolem jest Wieża Babel (por. Rdz 11, 1–9), 
potwierdza cała historia ludzka. Gromadzenie na nowo ludzi w jedną rodzinę 
ma swój historyczny początek w powołaniu Abrahama i w przymierzu Izraela 
pod Synajem (por. Wj 19n), które, oparte na objawieniu woli Boga w Jego prawie 
i na przyjęciu go przez wiarę (por. Oz 2, 22), stało się podstawą odbudowania 
zerwanej jedności. Wyraźnym przykładem jest działanie sędziów Izraela, królów, 
a zwłaszcza posłannictwo proroków (por. Lb 27, 16–17; Ez 34, 1–10nn).

b. W działalności Jezusa Chrystusa

Szukanie przez Boga rozproszonych ludzi i  ich gromadzenie wypełniło się 
w dziele Jezusa Chrystusa. W Nim Ojciec niebieski jednoczy wszystkich, któ-
rzy Go kochają i w Niego wierzą. On z woli Ojca tworzy ze wszystkich ludów 
swoje Ciało – Kościół (por. Ef 2, 14–18).

Jezus gromadził wokół siebie słuchaczy ze wszystkich warstw społecznych, wy-
brał uczniów, a następnie Dwunastu z Piotrem na czele, których przysposabiał 
do zagarniania w sieci królestwa Bożego czy też zbierania w Bożej owczarni ludów 
wszystkich czasów. Sam Jezus swoją misję przedstawiał w obrazie dobrego paste-
rza, który zna swoje owce w ich różnorodności (por. J 10, 14–16). Fundamentalne 
znaczenie ma Jego śmierć na krzyżu, której celem było zgromadzenie rozproszo-
nych dzieci Bożych w jedno (por. J 11, 51n), na co wskazał sam w słowach: „A ja, 
gdy zostanę nad ziemię wywyższony, przyciągnę wszystkich do siebie” ( J 12, 32). 
Uczniowie, naśladując Jego służebną posługę pasterską, będą mogli wypełniać za-
danie jednoczenia jedynie na wzór Jezusa, który nie przyszedł, aby Mu służono, ale 
by służyć i dać swoje życie na okup za wielu (por. Mk 10, 42–45; Mt 20, 24–28).

Świadectwem dzieła Pana Jezusa dla gromadzenia ludzi w jedno są ewange-
liczne opisy ustanowienia Eucharystii. Wydarzenie z Wieczernika oraz poszcze-
gólne jego elementy (zgromadzenie, ustanowienie Nowego Przymierza i nowego 
kultu) stanowią podstawę dla budowania jedności. Z synoptycznym przekazem 
wiąże się świadectwo św. Jana, na które składa się treść nowego przykazania 
miłości pomiędzy samymi uczniami (por. J 13, 34–35; 15, 12–17), zapowiedź 
umocnienia Duchem Świętym i uroczysta modlitwa Jezusa o jedność dla samych 
apostołów i dla Kościoła, który ma rozpocząć misję w historii świata i człowieka 



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

80

(por. J 17). Charakterystyczną cechą tej modlitwy jest jej trynitarność – źródło 
wszelkiej jedności Kościoła tkwi w jedności Osób Trójcy Świętej: 

A nie tylko za nimi proszę, ale i za tymi, którzy dzięki ich słowu będą wierzyć we mnie; 
aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we mnie, a ja w Tobie, aby i oni stanowili jedno 
w nas, aby świat uwierzył, żeś Ty mnie posłał. I tak chwałę, którą mi dałeś, przekazałem 
im, aby stanowili jedno, tak jak my jedno stanowimy. Ja w nich, a Ty we mnie! Oby się 
tak zespolili w jedno, aby świat poznał, żeś Ty mnie posłał i żeś Ty ich umiłował tak, jak 
mnie umiłowałeś ( J 17, 20–23).

Po swoim zmartwychwstaniu Jezus znowu zgromadził rozproszonych uczniów 
wokół siebie i, umocnionych pewnością swego zwycięstwa nad śmiercią, wypo-
sażył w dar niszczenia największej przeszkody jedności, którą nade wszystko jest 
grzech, przekazując im władzę jego odpuszczania (por. J 20, 21–23). Potwierdził 
też posługę apostoła Piotra jako powszechnego pasterza nowej owczarni Bożej, 
którą jest Kościół (por. J 21, 15nn).

c. W pierwotnym Kościele

W opisie życia wspólnoty jerozolimskiej w Dziejach Apostolskich św. Łukasz 
prezentuje zarys pierwszej eklezjologii, „przy pomocy której chce określić ramy 
możliwego rozumienia Kościoła w przyszłości”23. Ukazuje ona istotę Kościoła 
w dynamice jego drogi przez historię, która rozpoczęła się wraz z zesłaniem 
Ducha Świętego łączącego zebranych we wspólnocie, której z Maryją i apostoła-
mi (por. Dz 1, 12–14; 2, 1) w centrum. W Łukaszowym tekście swoje apogeum 
proces ten znajduje w przejściu Ewangelii od Żydów do pogan, z Jerozolimy 
do Aten, Koryntu i Rzymu. Tym samym katolickość Kościoła stawała się coraz 
bardziej widzialna. Równocześnie, pomimo napięć i trudności oraz wzrastającej 
liczby członków z rozległych obszarów ówczesnego świata, Kościół starał się za-
chować jedność nie tylko wewnętrzną, ale i zewnętrzną. Wzorem i odniesieniem 
dla powstających nowych wspólnot chrześcijańskich i Kościołów pozostawał 
w pierwszym pokoleniu apostolskim Kościół w Jerozolimie, co można wykazać, 
posługując się tzw. streszczeniami (summariami) z Dziejów Apostolskich.

W pierwszym z nich (por. Dz 2, 42–47) wzorcowym znakiem Kościoła wszyst-
kich wieków jest jedność, którą Autor Dziejów wyraził słowem wspólnota – ko‑
inonia. Wyrażała się ona: w trwaniu w nauce apostołów; wspólnych posiłkach; 
wspólnej modlitwie, na którą udawano się w ściśle określonym czasie; we wspól-
nocie dóbr materialnych oraz we wspólnym łamaniu chleba, tj. w Eucharystii. 

23  �J. Ratzinger, Tajemnica Jezusa Chrystusa, dz. cyt., s. 69.



81

B. Jedność

Jedność ta rozciągała się na cały obszar życia pierwszych chrześcijan i stała się 
ważnym elementem świadectwa „nowej drogi”, które przyciągało nowych wy-
znawców. We wspomnieniowym opisie widoczna jest tworząca się trwała struk-
tura Kościoła, oparta na Eucharystii.

Drugie summarium z Dziejów Apostolskich (por. 4, 32–35), zaczynające się 
od słów: „Jeden duch i jedno serce ożywiały wszystkich wierzących”, podkreśla 
inny rys jedności społeczności wczesnochrześcijańskiej, jakim była wspólnota 
dóbr materialnych i uwrażliwienie na potrzeby bliźnich. Jej wynikiem było roz-
wiązywanie kwestii socjalnych z pożytkiem dla potrzebujących członków gminy. 
Przyczyniała się też do wzrostu życzliwości ze strony niechrześcijan.

W trzecim summarium (por. 5, 12–16) wskazano, że jedność chrześcijan umoż-
liwiała owocne apostołowanie i świadczenie o Chrystusie.

d. Świadectwo św. Pawła

Apostoł Narodów podkreśla wielki wysiłek pastoralny i teologiczny skierowany 
na jednoczenie w Kościele różnorodnych darów oraz wychowywanie wszystkich 
do coraz owocniejszego współżycia. Kościół Jezusa Chrystusa staje się jedynym 
miejscem tworzenia się nowej ludzkości, gdzie usunięto wszelkie podziały sta-
nowe, społeczne, ze względu na płeć, rasę czy kulturę.

Św. Paweł daje też podstawę do tworzenia teologicznego opisu fundamentów 
tej jedności według trzech ściśle ze sobą związanych faktów zbawczych: wiary, sa-
kramentów, pasterzowania. Poniżej zostanie przedstawione krótkie ich omówienie.

Jedność w wierze. W Liście do Efezjan apostoł zachęca do jej realizowania: 

A zatem zachęcam was ja, więzień w Panu, abyście postępowali w sposób godny powo-
łania, jakim zostaliście wezwani, z całą pokorą i cichością, z cierpliwością, znosząc siebie 
nawzajem w miłości. Usiłujcie zachować jedność Ducha dzięki więzi, jaką jest pokój. Jedno 
jest Ciało i  jeden Duch, bo też zostaliście wezwani do jednej nadziei, jaką daje wasze 
powołanie. Jeden jest Pan, jedna wiara, jeden chrzest. Jeden jest Bóg i Ojciec wszystkich, 
który [jest i działa] ponad wszystkimi i we wszystkich (4, 1–6).

Świadectwo troski o jedność członków Kościoła zawarte jest przykładowo 
w staraniach o jej przywrócenie pośród Koryntian (por. 1 Kor 1, 10–16; 3, 1–7) 
czy też w przestrogach posuniętych aż do groźby rzucenia przekleństwa – anathe‑
my na pseudo‑apostołów głoszących „inną Ewangelię” i na wiernych ulegających 
ich nauce (por. Ga 1, 6–9). Kościół bowiem jest tylko jeden, tak jak i Chrystus 
(por. 1 Kor 1, 13).

Jedność w sakramentach. W Pierwszym Liście do Koryntian apostoł Paweł 
wskazuje na Eucharystię jako istotny element jedności: 



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

82

Kielich błogosławieństwa, który błogosławimy, czyż nie jest udziałem we Krwi Chrystusa? 
Chleb, który łamiemy, czyż nie jest udziałem w Ciele Chrystusa? Ponieważ jeden jest 
chleb, przeto, my, liczni, tworzymy jedno ciało. Wszyscy bowiem bierzemy z tego same-
go chleba (1 Kor 10, 16–17). 

Celebracja Eucharystii oznacza jedność z Chrystusem i tworzy podstawę 
wspólnoty członków gminy. Łączy ich bowiem jeden i ten sam Chrystus, które-
go przyjmują, spożywając te same postaci sakramentalne24.

Przy omawianiu pouczeń apostolskich dotyczących jedności Kościoła opartej 
na sakramentach należy koniecznie wspomnieć tekst z Listu do Efezjan 5, 22–32. 
W swojej bogatej treści eklezjologicznej, moralnej i pastoralnej uwypukla jej fun-
dament, którym jest oblubieńcza miłość Chrystusa do Kościoła. Świadczy o niej 
wydanie się Chrystusa za Kościół (por. w. 25). Jedność Chrystusa i Kościoła ma 
z kolei stanowić podstawę wspólnoty małżeńskiej25.

Jedność z  pasterzami i  pasterzy między sobą. Obecność Dwunastu 
i ich następców (por. Dz 2, 42–47) oraz przekazywana przez nich nauka stano-
wiły przestrzeń, w której wszyscy trwali we wspólnocie z sobą, w łamaniu chleba 
(tj. w Eucharystii) i w modlitwie, a tym samym mogli odkrywać i przyjmować 
jedyny fundament jedności Kościoła, Jezusa Chrystusa. Stwierdzenie szczególnej 
roli apostołów w życiu Kościoła otwiera wielki rozdział rozważań dotyczących 
istoty urzędu apostolskiego, kapłaństwa i hierarchii oraz jego roli pośród chrze-
ścijańskich wspólnot kościelnych.

e. Świadomość i realizacja jedności Kościoła 
na przestrzeni wieków

Kościół wypracował w swojej historii wiele środków, które stały się szcze-
gólnymi znakami troski o jedność. Są nimi nade wszystko: modlitwa, wymiana 
korespondencji pomiędzy Kościołami, synody i sobory.

Modli twa o  jedność. Pierwszym, który modlił się o jedność chrześcijan, 
był sam Jezus Chrystus. W trosce o zachowanie woli Pana Jego wyznawcy już 
od początków angażowali się modlitewnie w to duchowe dzieło towarzyszące 
nieustannie świadkom Jezusa szczególnie w chwilach zagrożenia jedności czy 
też nawet jej niszczenia26.

Wymiana korespondencj i . Typową formą obrony przed rozłamami 
i umacniania jedności pomiędzy Kościołami była w pierwszym okresie wczesnego 

24  �Por. J. Stępień, Teologia św. Pawła, Warszawa 1979, s. 267.
25  �Por. tamże, s. 416nn; K. Romaniuk, Soteriologia św. Pawła, Warszawa 1983, s. 213.
26  �Por. A. Napiórkowski, Jedność konsekrowana, Kraków 2002, s. 62–68.



83

B. Jedność

chrześcijaństwa obfita korespondencja między wspólnotami. Wspólnoty (gmi-
ny) przesyłały opisy męczeństwa swoich sławnych członków, kierowały listy 
z podziękowaniami czy też ostrzeżeniami przed herezjami oraz upomnieniami.

Przykładem takiego upomnienia jest skierowany do podzielonej i skłóconej 
wspólnoty wiernych List do Koryntian św. Klemensa Rzymskiego z ok. 96  r. 
W piśmie tym nakazuje się przywrócenie jedności, której istota oparta jest 
na prawdzie o sukcesji apostolskiej, będącej pochodzenia Boskiego: Chrystus 
otrzymaną od Ojca władzę przekazał apostołom – swoim następcom. Zadaniem 
zaś zwierzchników Kościołów, a zwłaszcza biskupa Rzymu, jest dbałość o jed-
ność całej wspólnoty chrześcijan27. Klemens jako biskup Rzymu (92–101) jed-
noznacznie stwierdza, że rozłamy w hierarchii są równoznaczne z rozrywaniem 
Ciała Chrystusa, czyli Kościoła: 

Skąd u was kłótnie, namiętności, podziały, rozłamy a nawet wojny? Czyż nie mamy wszy-
scy jednego Boga i jednego Ducha, który został na nas wylany? I czyż nie jedno jest na-
sze powołanie w Chrystusie? Dlaczego rozdzieramy i ćwiartujemy członki Chrystusowe? 
Dlaczego buntujemy się przeciw własnemu ciału i popadamy w taki obłęd, iż wydajemy 
się zgoła zapominać, że jesteśmy członkami jedni drugich28?

Podobne świadectwo, wyrażone w sposób pozytywny, zostało zawarte w Nauce 
dwunastu apostołów (ok. 100 r.): „Jak ten łamany chleb rozsiany był po górach, 
a zebrany stał się czymś jednym, tak niech zbierze się Kościół Twój z krańców 
ziemi w jedno Królestwo Twoje”29.

Z tego samego okresu pochodzi świadectwo troski o jedność Kościoła, zawar-
te w listach św. Ignacego Antiocheńskiego (107 r.) skierowanych do Kościołów 
w Małej Azji (z wyjątkiem listu do wiernych w Rzymie): w Efezie, Magnezji, 
Tralleis, Filadelfii, Smyrnie i do biskupa Polikarpa. Jedność ta powinna mieć 
charakter trynitarno‑chrystologiczny, którego fundament stanowi relacja Syna 
z Ojcem oraz współistnienie bóstwa i człowieczeństwa w Chrystusie. Przez na-
śladowanie Chrystusa chrześcijanie mają tworzyć wspólnotę z Bogiem i między 
sobą. Największym zagrożeniem dla jedności są herezje, które zniekształcając 
prawdę o Bogu, niszczą także miłość, na której Kościół się wspiera30. Szczególnie 
wyraźnie św. Ignacy pisze o tym w Liście do Kościoła w Filadelfii: 

27  �Por. M. Starowieyski, Interwencja biskupa Rzymu – św. Klemens Rzymski, [w:] Pierwsi 
świadkowie, Kraków 1988, s. 56nn.

28  �Św. Klemens Rzymski, List do Kościoła w Koryncie, XLVI, 5–7,{w:] Pierwsi świadkowie, 
dz. cyt., s. 93.

29  �Nauka dwunastu apostołów, IX, 4, [w:] Pierwsi świadkowie, dz. cyt., s. 46.
30  �Por. M. Starowieyski, Wołanie o jedność – św. Ignacy Antiocheński, [w:] Pierwsi świadkowie, 

dz. cyt., s. 128.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

84

Starajcie się mieć tylko jedną Eucharystię. Jedno tylko jest Ciało Pana naszego Jezusa 
Chrystusa i jeden tylko kielich, którym jednoczymy się z Krwią Jego, i jeden tylko ołtarz 
ofiarny, a więc również jeden tylko biskup, otoczony prezbiterami i diakonami, współsłu-
gami swoimi. Jeśli zachowacie tę jedność, wówczas wszystkie wasze uczynki będą zgodne 
z wolą Boga [...].
A jednak świadczę o tym, za którego dźwigam kajdany, że nie dowiedziałem się tego z ust 
ludzkich. To Duch mi podszepnął, mówiąc: „Bez biskupa nic nie czyńcie, ciała swego 
strzeżcie niby świątyni Bożej, miłujcie jedność, unikajcie rozłamów, naśladujcie Jezusa 
Chrystusa tak, jak On naśladował swego Ojca”31.

Synody. W miarę rozwoju liczebnego i terytorialnego, zwłaszcza od połowy 
II wieku, pojawiły się w Kościele zjawiska zagrażające jedności na skalę o wiele 
większą, niż dotychczasowe rozłamy mające charakter lokalny czy też trwają-
ce prześladowania32. Chodziło o herezję montanizmu, problem daty wspólne-
go świętowania Wielkanocy w całym Kościele, sprawę tzw. lapsi – chrześcijan 
upadłych w czasie prześladowań i formy ich powrotu do Kościoła, a także spór 
o ważność chrztu udzielanego przez heretyków. Wtedy też, w drugiej połowie 
II wieku, pojawiły się w życiu Kościoła synody (gr. synodos – zebranie), zgroma-
dzenia biskupów jednej lub kilku prowincji. Ruch synodalny zrodził się z poczucia 
świadomości, że pewne problemy wymagają wspólnego omówienia w duchu jed-
ności pomiędzy biskupami jako następcami apostołów. Dlatego starano się o jak 
najliczniejsze i najbardziej reprezentatywne uczestnictwo w synodach. Liczbę 
biskupów zwiększano, przesyłając akta synodalne do podpisu nieobecnym. Im 
ważniejszej sprawy decyzja dotyczyła, tym bardziej zabiegano o jednomyślność.

Wzorem dla wszystkich synodów, soborów i innych spotkań pozostanie tzw. 
sobór jerozolimski, opisany w 15 rozdziale Dziejów Apostolskich. Słowa z dekre-
tu apostołów tegoż zgromadzenia: „Postanowiliśmy zaś – my i Duch Święty” 
(15, 28) stały się podstawą teologii rozwiązań soborowych, do której nawiąże 
Kościół w następnych soborach i przy innych rozstrzygnięciach doktrynalnych.

Przykładem może być synodalna działalność papieża Wiktora I (ok. 190 r.), 
który inicjował zebrania w różnych miejscach (w Efezie, Poncie, Palestynie) na te-
mat nauki o jedności dzieła zbawienia Jezusa Chrystusa i w związku ze sprawą 
daty świętowania Wielkanocy. Biskup Kartaginy, św. Cyprian (258), chcąc okre-
ślić model postępowania wobec upadłych (lapsi), pisał do kapłanów rzymskich: 
„Mam zamiar zwołać zebranie licznych biskupów i nie bez waszej rady wszystko 
uregulować i zreformować”33.

31  �Św. Ignacy Antiocheński, List do Kościoła w Filadelfii, 4 i 7, [w:] ALP, t. 1, s. 27n.
32  �Por. K. Schatz, Sobory powszechne. Punkty zwrotne w historii Kościoła, Kraków 2001, s. 15nn.
33  �Cyt. za: H. Jedin, Kleine Konzilsgeschichte, Basel‑Freiburg‑Wien 1959, s. 11.



85

B. Jedność

Na uwagę zasługują też synody w Antiochii z 264 i 268 r., na których potę-
piono naukę Pawła z Samosaty. Zebrani biskupi byli świadomi, że ich decyzje 
przekraczają ramy jednej prowincji i mają znaczenie dla całego chrześcijaństwa. 
Skierowali przeto listy do biskupa Rzymu – Dionizego i Aleksandrii – Maksyma 
oraz do biskupów całego Kościoła, które informowały o treści i przebiegu obrad. 
Synody te, gromadzące pasterzy z całego chrześcijańskiego Wschodu, podjęły też 
pierwsze próby określenia nauki o Trójcy Świętej i Jezusie Chrystusie, co miało 
wielkie znaczenie dla formułowania wspólnego wyznania wiary34.

Synody odgrywały wielką rolę w procesach reformy i odnowy Kościoła, jak 
to miało miejsce choćby po Soborze Trydenckim. Po Soborze Watykańskim II 
stały się jednym z głównych środków jego recepcji tak w wymiarze Kościoła 
powszechnego, jak i Kościołów lokalnych35.

Sobor y. Od początku IV w. w życiu Kościoła na czoło środków budowania 
jedności wysunęły się synody powszechne, które, nazwane soborami, podejmo-
wały decyzje dotyczące wiary i życia całej wspólnoty wierzących i były potwier-
dzane przez biskupa Rzymu. Pierwszym uznanym soborem powszechnym było 
spotkanie biskupów w Nicei, obradujące od 20 maja do 25 czerwca 325 r.

Siedem pierwszych soborów przypada na pierwsze tysiąclecie chrześcijaństwa, 
a więc czas, kiedy Kościół nie był jeszcze podzielony. Z tego powodu ich roz-
strzygnięcia mają wielkie znaczenie w ekumenicznych zabiegach o lepsze zrozu-
mienie i jedność Wschodu z Zachodem36. Po schizmie wschodniej (1054 r.) idea 
spotkań soborowych była kontynuowana w Kościele katolickim, który wylicza 
w swojej historii 21 soborów powszechnych. Ich waga doktrynalna, dyscyplinar-
na i duszpasterska była różna. Obok takich, które precyzowały naukę Kościoła 
w ważnych sprawach i na całe stulecia określały praktykę liturgiczną, prawną 
i duszpasterską (jak Sobór Trydencki 1545–1563 wyjaśniający naukę o Piśmie 
Świętym i Tradycji, o grzechu pierworodnym i usprawiedliwieniu, o sakramen-
tach i ofierze Mszy świętej, o kulcie świętych oraz wprowadzający daleko idące 
reformy instytucjonalne), były i takie, których decyzje ograniczały się do bieżą-
cych spraw politycznych37.

34  �Por. J. Daniélou, Od początków do końca trzeciego wieku, [w:] Historia Kościoła, t. 1, dz. cyt., 
s. 171–175.

35  �Por Dekret o pasterskich zadaniach biskupów w Kościele, 36; KPK kan. 342–348; Jan Paweł II, 
Encyklika „Redemptor hominis“, 5.

36  �Pełny tekst oryginalny tychże soborów, oraz ówczesny przekład łaciński i tłumaczenie 
polskie [w:] A. Baron, H. Pietras (red.), Dokumenty Soborów Powszechnych. Tekst grecki, 
łaciński, polski. t. 1: 325–787, Kraków 2001.

37  �Np. Sobór Lioński I w 1245. za papieża Innocentego IV zajął się detronizacją cesarza 
Fryderyka II, por. H. Jedin, Kleine Konzilsgeschichte, dz. cyt., s. 136nn.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

86

Zwołany w 1985 r., dwadzieścia lat po zakończeniu Vaticanum II, Nadzwyczajny 
Synod Biskupów w Rzymie przypomniał jego znaczenie w życiu Kościoła obec-
nego czasu38. Sposób odczytania nauki soborowej podano w krótkiej formule, 
która przypomina treść czterech wielkich Konstytucji, będących osią i kluczem 
całego Vaticanum II: Ecclesia (KK) – sub verbo Dei (KO) – mysteria Christi celebrans 
(KL) – pro salute mundi (KDK) (Kościół – kierowany słowem Bożym – sprawu-
je tajemnice Chrystusa – dla zbawienia świata). Przypomniano tu, że jedynym 
tematem Soboru jest Kościół (Lumen gentium), który jest kierowany słowem 
Bożym i temuż słowu służy (Verbum Dei), celebruje tajemnice Chrystusa i ma 
w nich swoje źródło (Sacrosanctum Concilium), będąc posłanym dla zbawienia 
świata (Gaudium et spes)39. To spojrzenie na Kościół staje się też kluczem do kon-
tynuowania reform soborowych.

Katolicka jedność jest bowiem wyjątkiem w skali świata i to nie tylko ze wzglę-
du na nieprzerwaną dwutysiącletnią historię. Chodzi w niej o przekraczające 
wszelkie granice państwowe, kulturowe i cywilizacyjne powiązanie religii i insty-
tucji. Stąd też kształt jedności wewnątrzkościelnej ma znaczenie powszechne40. 
Kościół jako sakrament jedności w świecie jest też i dla świata, jak to stwierdza 
Gaudium et spes już w swoim tytule. Odnowiona instytucja synodów, wypraco-
wanie sprawniejszego modelu współpracy pomiędzy Kościołem powszechnym 
a Kościołami lokalnymi, rola tych wspólnot w wymiarze kontynentalnym, re-
gionalnym czy krajowym i ich łączność z biskupem Rzymu, to tylko niektóre 
sprawy, już istniejące i nabierające cech ogólnokościelnych41.

f. Ruch ekumeniczny a jedność Kościoła

Za początek zorganizowanego ruchu ekumenicznego uważa się pierwszą 
Międzynarodową Konferencję Misyjną w Edynburgu w 1910 r. Tam też tkwią 
korzenie działającej od 1948 r. Światowej Rady Kościołów, której celem jest reali-
zacja idei jedności między chrześcijanami. Rada ta obecnie skupia ponad trzysta 

38  �Por. W. Kasper, Die bleibende Herausforderung durch das II. Vatikanische Konzil. Zur Her‑
meneutik der Konzilsaussagen, [w:] tenże, Theologie und Kirche, Mainz 1987, s. 290–299.

39  �Der Apostolische Stuhl 1985. Ansprachen, Predigten und Botschaften des Papstes. Erklärungen 
der Kongregationen, Libreria Editrice Vaticana 1985, s. 1859–1882.

40  �Por. K. Schatz, Papsttum – Ärgernis und Konkretion des Katholischen, [w:] W. Brandmüller 
(red.), Das eigentlich Katholische, Aachen 1997, s. 229n.

41  �Por. G. Greshake, Weltkirche und Ortskirche. Bemerkungen zu einem problematischen Ver‑
hältnis, [w:] „Theologie und Glaube” 91 (2001), s. 528–542; S. Pié‑Ninot, Wprowadzenie 
do eklezjologii, dz. cyt., s. 83n; W. Kasper, Das Verhältnis von Universalkirche und Ort‑
skirche. Freundschaftliche Auseinandersetzung mit der Kritik von Joseph Kardinal Ratzinger, 
[w:] „Stimmen der Zeit“ (2000), s. 795–804.



87

B. Jedność

Kościołów protestanckich i prawosławnych. Kościół katolicki prowadzi dialog 
ze Światową Radą Kościołów poprzez powołany przez Jana XXIII w 1960 r. 
Sekretariat do spraw Jedności Chrześcijan42.

Sobór Watykański II podjął sprawę jedności Kościoła Jezusa Chrystusa jako 
naturalną konsekwencję odnowionej świadomości eklezjalnej w swoim najważ-
niejszym dokumencie, Konstytucji dogmatycznej o Kościele, w której pozytywnie 
określił kościelność innych wyznań chrześcijańskich i wzajemne relacje przez 
termin communio43. Postawę ekumeniczną określił Vaticanum II w Dekrecie o eku‑
menizmie. Stwierdza w nim, że rozłamy nastąpiły z winy zarówno katolików, jak 
i niekatolików, i dlatego też zwraca się w imieniu Kościoła katolickiego do in-
nych Kościołów z prośbą o wybaczenie, jednocześnie ze swej strony takiego wy-
baczenia udzielając44.

Współczesnych niekatolików nie można winić za dawne rozłamy ani też 
uważać za heretyków czy schizmatyków. Herezja czy schizma łączy się bowiem 
z ciężką winą osobistą. Bracia odłączeni pozostają w rzeczywistej, choć niedosko-
nałej, wspólnocie z katolikami, którą stwarza przede wszystkim wiara w Jezusa 
Chrystusa jako Boga i Zbawiciela, sakrament chrztu, Pismo Święte i wiele ele-
mentów wspólnej Tradycji45.

Kościół w wyznaniu wiary określono jako „jeden”. Rzeczywistość wskazuje 
jednak, że jest on podzielony, a chrześcijanie w swoich konfesjach podają własne 
rozumienie tej cechy credo46.

Kościół  r z ymsko‑kato l ick i  wskazuje na  trzy podstawowe elementy 
jedności: wiarę, kult (sakramenty) i wspólnotę kościelnego życia pod przewod-
nictwem uprawnionych pasterzy. Te trzy, już przez św. Roberta Bellarmina 
(1542–1621) wskazane elementy, zostały powtórzone w Dekrecie o  ekumeni‑
zmie, gdzie jest mowa, że  Jezus Chrystus buduje swój Kościół w wyznaniu 
jednej wiary, we wspólnym świętowaniu służby Bożej, w braterskiej zgodzie 
Bożej rodziny pod przewodem biskupów we wspólnocie z następcą Piotra  
jako głowy47.

Kościół  prawosławny akceptuje w zasadzie katolicką naukę o jedności. 
Różnica polega na tym, że prawosławni eklezjologiczną zasadę communio akcen-
tują we wspólnocie Kościołów opartej na kolegialności biskupów bez uwzględ-

42  �Por. A. Napiórkowski, Zagadnienia ekumeniczne, Kraków 2001, s. 75–77.
43  �Por. KK 8.
44  �Por. DE 7.
45  �Por. A. Napiórkowski, Zagadnienia ekumeniczne, dz. cyt., s. 124–129.
46  �Por. M. M. Garjo‑Guembe, Gemeinschaft der Heiligen. Grund, Wesen und Struktur der Kirche, 

Düsseldorf 1988, s. 118nn.
47  �Por. DE 2.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

88

nienia roli Piotra. Ich koncepcję podzielają wspólnoty angl ikańskie i  Kościół 
s tarokatol icki .

Kościoł y  poreformacy jne chcą widzieć jedność bezpośrednio we wspól-
nocie Kościołów lokalnych, co wynika z nauki Wyznania Augsburskiego, gdzie 
Kościół jest: 

zgromadzeniem wszystkich wierzących, w którym jest głoszona czysta Ewangelia i gdzie 
są według niej udzielane sakramenty. Do jedności Kościoła nie jest konieczne zachowa-
nie podobnych ceremonii, które zostały wprowadzone przez ludzi, jak to stwierdza Paweł 
w Liście do Efezjan w 4 rozdziale48.

Współczesne problemy ekumeniczne są bezpośrednio związane z zadaniem 
nowego odczytania posługi biskupa Rzymu na rzecz jedności Kościoła, na co 
wskazał Jan Paweł II w 1995 r.: 

Jestem przekonany, że ponoszę w tej dziedzinie [jedności wszystkich chrześcijańskich 
Wspólnot] szczególną odpowiedzialność, która polega przede wszystkim na dostrzega-
niu ekumenicznych dążeń większości chrześcijańskich Wspólnot i na wsłuchiwaniu się 
w kierowaną do mnie prośbę, abym znalazł taką formę sprawowania prymatu, która nie 
odrzucając bynajmniej istotnych elementów tej misji, byłaby otwarta na nową sytuację. 
[…] Modlę się gorąco do Ducha Świętego, oby obdarzył nas swoim światłem i oświecił 
wszystkich pasterzy i teologów naszych Kościołów, abyśmy wspólnie poszukiwali takich 
form sprawowania owego urzędu, w którym możliwe będzie realizowanie uznawanej 
przez jednych i drugich posługi miłości49.

Zarówno treść tego dokumentu, jak i całą służbę papieża Jana Pawła II na rzecz 
jedności Kościoła dobrze oddają jego słowa wypowiedziane we Wrocławiu na spo-
tkaniu ekumenicznym: 

Wsłuchując się w głos Ducha Świętego, Kościoły i Wspólnoty Kościelne czują się nie-
odwołalnie wezwane do poszukiwania coraz głębszej, nie tylko wewnętrznej, ale także 
widzialnej jedności. Jedności, która stałaby się znakiem dla świata, aby świat poznał i aby 
świat uwierzył. Z drogi ekumenizmu nie ma odwrotu!50.

48  �Art. nr 7: cyt. za: H. Schütte, Kirche im ökumenischen Verständnis, Paderborn 1991, s. 81, 
por. M. M. Garjo‑Guembe, Gemeinschaft der Heiligen, dz. cyt., s. 119

49  �Ut unum sint, 95.
50  �Przemówienie wygłoszone w czasie nabożeństwa ekumenicznego w Hali Ludowej 31 maja 

1997 r., [w:] Drogowskazy dla Polaków Ojca Świętego Jana Pawła II, t. III, Kraków 1999, 
s. 301.



89

C. Świętość

C. Świętość

Znamię świętości zawsze odnosi się do Boga i należy do istoty religijności, któ-
ra przejawia się nade wszystko w postawie uwielbienia, całkowitego podporząd-
kowania i naśladowania Jego doskonałości51. Stąd Kościół, powstały i działający 
na ziemi z Jego woli, w swojej istocie będzie określany przez znamię świętości.

1. Treść pojęcia

a. Kościół niezachwianie święty

Znamię świętości wyznacza różnicę pomiędzy socjologiczno‑społecznym 
a sakramentalnym rozumieniem Kościoła52. Wskazuje, że choć jest on obecny 
w świecie, jednak z niego nie pochodzi (por. J 17, 11. 14n). Mimo że ma kształt 
instytucjonalny, jest jednak oddzielony od spraw ziemskich dla służby Bogu 
i Jego Królestwu53. To oddzielenie nie jest tylko pewnym przyporządkowaniem 
rzeczowo‑celowym, lecz ma fundament ontologiczny, zawarty w samej jego 
istocie, której podstawę stanowi łączność ze swoim świętym Założycielem, jak 
to stwierdza Vaticanum II: 

Kościół […] uznawany jest przez wiarę za niezachwianie święty. Albowiem Chrystus, Syn 
Boży, który wraz z Ojcem i Duchem Świętym doznaje czci jako «sam jeden Święty», umi-
łował Kościół jako oblubienicę swoją, siebie samego zań wydając, aby go uświęcić; złączył 
go też ze sobą jako ciało swoje i hojnie obdarzył darem Ducha Świętego na chwałę Bożą54.

Określenie soborowe wskazuje na potrójną pieczęć świętości Kościoła: uświę-
cenie go przez Jezusa Chrystusa, nierozdzielną łączność z Nim i ubogacenie 
wylaniem swego Ducha. Kościół jest więc „świętym ludem Bożym”55, tak jak 
poszczególni jego członkowie (por. Dz 9, 13; 1 Kor 6, 1; 16, 1).

Ontologiczna świętość Kościoła uwidacznia się przez dobra zbawienia, w któ-
re został on z  woli Jezusa Chrystusa trwale wyposażony dla dalszego ich 
przekazywania. Są nimi: prawdy wiary, sakramenty nowego życia, posługi 
i urzędy56. Oznacza to  też najważniejsze jego zadanie, jakim jest „uświęcanie 

51  �Świętość uważana jest za najstarszy atrybut Kościoła, por. W. Kasper, Kościół, dz. c. s. 292n.
52  �Por. H. Seweryniak, Święty Kościół powszedni, dz. cyt., s. 206.
53  �Por. W. Kasper, Katholische Kirche, [w:] Staatslexikon. Recht, Wirtschaft, Gesellschaft, t. 3, 

Freiburg im Br. 1987, k. 329.
54  �KK 39.
55  �KK 12.
56  �Por. H. Schütte, Kirche im ökumenischen Verständnis, Paderborn 1991, s. 102.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

90

człowieka w  Chrystusie i  uwielbienie Boga”57. W  tym znaczeniu wyznanie, 
że  Kościół jest święty, ma prowadzić do  wdzięczności za  dar uświęcającego 
działania Boga poprzez praktyczną odpowiedź w realizowaniu „subiektywnej” 
świętości wszystkich chrześcijan58, która dokonuje się na drodze naśladowania  
Chrystusa.

Szczególnym znakiem świętości Kościoła, a  zarazem jego wiarygodności, 
są niektórzy jego wierni – kanonizowani, czyli uroczyście wskazani jako ci, 
którzy doskonale wypełnili ewangeliczną drogę Jezusa Chrystusa. Dokonując 
tego aktu, Kościół wskazuje na moc Ducha Świętego, który nieustannie w nim 
działa oraz umacnia nadzieję swoich wiernych, dając im świętych jako wzo-
ry i orędowników59. Święci byli i  są w całej historii zaczynem kościelnej re-
formy i nieustannej odnowy, a przez to  świadczą, że  „świętość Kościoła jest 
tajemniczym źródłem i nieomylną miarą jego apostolskiego zaangażowania 
oraz misyjnego zapału”60. Równocześnie Kościół podkreśla, że wierni starający 
się usilnie przezwyciężyć grzech i wzrastać w świętości, wpatrują się w osobę 
Niepokalanej Maryi Panny, w której już osiągnął doskonałość i w Niej cały  
jest święty61.

Znamię świętości Kościoła zawiera też prawdę, że jest on niezniszczalny 
i nieomylny. Potwierdzają to wszystkie Kościoły chrześcijańskie, opierając się 
na nowotestamentalnych świadectwach (por. Mt 28, 20; J 16, 13; Mt 16, 18). 
Stąd wynika przekonanie, że Kościół, będąc znakiem i narzędziem zwycięskiego 
i ponadczasowego działania Boga, pomimo grzechu i słabości, nie może nigdy 
wypaść z  łaski Bożej: jego istnienie jest niezniszczalne, a kontynuacja i  trwa-
nie zagwarantowane przez Bożą obietnicę. Prowadzi to do przeświadczenia 
o pozostawaniu pewnym znakiem łaski Bożej w świecie pomimo grzeszności: 
kościelne sakramenty są niezależne od godności szafarzy, a nauka – przy zacho-
waniu określonych warunków – jest bezbłędna i nieomylna. Kościół katolicki 
potwierdza, że jego niezniszczalność i nieomylność konkretyzuje się w Urzędzie 
Nauczycielskim papieża i soboru62.

Pełną treść znamienia świętości Kościoła uwypukla jego wymiar wspólnotowo
‑eschatologiczny63, podkreślając prawdę o wspólnocie obcowania świętych64.

57  �KL 10.
58  �Por. KK 39–42.
59  �Por. KK 40; 48–51.
60  �Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici, 17.
61  �Por. KK 65.
62  �Por. S. Wiedenhoffer, Ekklesiologie, [w:] Handbuch der Dogmatik, t. 2, dz. cyt., s. 122n.
63  �Por. KK 48–51.
64  �Por. Kongregacja Nauki Wiary, List do Biskupów Kościoła Katolickiego o niektórych aspektach 

Kościoła pojętego jako Komunia, Watykan 1992, s. 6–7.



91

C. Świętość

b. Święty Kościół grzeszników

Ontologiczny dar doskonałej i nieskazitelnej świętości, dany Kościołowi w jego 
Założycielu, spotyka się z rzeczywistością grzechu i słabości, którymi skażeni są 
wchodzący doń członkowie. Jest to poniekąd jego „normalny” stan i zarazem za-
danie: aby zagarniać w sieci zbawienia coraz nowe, naznaczone grzechem poko-
lenia ludzkie, wzywać je do nawrócenia i kierować do większej świętości. W tym 
znaczeniu grzech nie jest znakiem słabości Kościoła i zgorszeniem dla świata, 
ale stanowi wyraz jego mocy zbawczej, niosącej światu i człowiekowi prawdzi-
we wyzwolenie i zbawienie. Ujawnianie w nim grzechu człowieka jest związane 
z jego usuwaniem i leczeniem zranionej natury ludzkiej. Dlatego też Kościół, jak 
dobry lekarz, za wzorem Jezusa Chrystusa, cierpliwie, ale też i wytrwale prowa-
dzi do coraz większej doskonałości swoich członków, którzy w „jakiejkolwiek 
sytuacji życiowej oraz stanu powołani są przez Pana, każdy na właściwej sobie 
drodze, do świętości doskonałej, jak i sam Ojciec doskonały jest”65.

Kościół może uświęcać, bo sam jest święty Chrystusem: 

A podczas gdy Chrystus, „święty, niewinny, niepokalany”, nie znał grzechu, lecz przyszedł 
dla przebłagania jedynie za grzechy ludu, Kościół obejmujący w łonie swoim grzeszni-
ków, święty i zarazem ciągle potrzebujący oczyszczenia, podejmuje ustawicznie pokutę 
i odnowienie66.

Ponieważ wszyscy członkowie Kościoła muszą uznać się za grzeszników, wspól-
nie też, wsparci łaską jego świętości, podejmują dzieło nawracania i uświęcania, 
jak to wyraził św. Paweł VI: 

Kościół jest więc święty, chociaż w swoim łonie obejmuje grzeszników, albowiem cieszy 
się nie innym życiem, jak życiem łaski; jeśli jego członki karmią się nią, uświęcają się, 
jeśli zaś odwracają się od niej, obciążają się grzechami i winami, które stoją na przeszko-
dzie w rozszerzaniu się jego promiennej świętości. Dlatego Kościół cierpi i czyni pokutę 
za te grzechy, mając władzę uwalniania od nich swoich synów przez Krew Chrystusa 
i dar Ducha Świętego67.

Kościół, który faktycznie stanowi wspólnotę grzeszników, na mocy święto-
ści w nim będącej jest wezwany do ustawicznego oczyszczania się, nawracania 
i uświęcania; nieustannie się odnawia. Sobór Watykański II stwierdza, że cały 

65  �KK 48.
66  �KK 8
67  �Paweł VI, Wyznanie wiary Ludu Bożego, 19.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

92

Kościół jest święty i  równocześnie potrzebuje odnowienia. Nie używając ter-
minu grzeszny Kościół, nawiązuje do starej tradycji68, według której grzech ma 
wymiar nie tylko indywidualny, wewnętrzny, ale także kolektywny, materialny 
i ontologiczny. Wyznanie grzechów i prośba o ich przebaczenie są centralnymi 
aktami Kościoła. Znalazło to szczególny wyraz w wyznaniu papieża Hadriana VI 
w 1523 r. po podziale Kościoła Zachodniego69 i św. Jana Pawła II, który przygo-
towując Kościół na przeżycie jubileuszu tajemnicy Wcielenia w 2000 r., widział 
fundament pojednania chrześcijan najpierw w uznaniu i wyznaniu grzechów 
członków swojego Kościoła, aby przez nawrócenie, przebaczenie modlitwę i cier-
pliwy dialog uczynić następne kroki na drodze ekumenizmu70.

2. Refleksja biblijno‑historyczna

a. W Starym Testamencie

Świętość podstawowe znaczenie uzyskuje w  semickim określeniu „rzeczy 
świętej”, „świętowania” (godeš), które w  swoim źródłosłowie oznacza „ciąć”, 
„oddzielać”. W religijnym znaczeniu oznacza więc oddzielenie, inność, mającą 
swoje jedyne odniesienie w trzykroć świętym Bogu, którego objawienie jest dla 
Jego ludu wezwaniem do świętości, do życia według Jego świętych praw i po-
twierdzania przez odnawianie z Nim przymierza. Choć objawienie świętości 
Boga wywołuje u człowieka przerażenie (por. Wj 19, 3–20; 1 Sm 6, 19n), jego 
celem jest błogosławieństwo i wyzwolenie z niewoli duchowej i  zewnętrznej. 
Objawienie świętości Boga zawsze stanowi znak Jego miłości i przebaczenia: 
„Nie chcę, aby wybuchnął płomień mojego gniewu… albowiem Bogiem jestem, 
nie człowiekiem; pośrodku ciebie jestem Ja – Święty” (Oz 11, 9).

Czynna obecność Boga sprowadza na  lud nie tylko świętość rytualną, lecz 
także zobowiązanie do  świętości moralnej, płynącej z  zachowania Prawa 
(por. Kpł 23, 31nn). Przez to uświęcenie cały lud i każdy jego poszczególny 
członek uzyskuje godność bycia własnością Pana.

68  �Por. KK 5. 8. 9. 14. 40. 48. 65; DE 6.
69  �„Wyznajemy szczerze, że to prześladowanie swojego Kościoła dopuścił Bóg z powodu grze-

chów ludzi, a szczególnie kapłanów i prałatów. Jesteśmy świadomi także i tego, że na Stolicy 
Świętej działo się w ostatnich czasach wiele godnego potępienia: nadużycia w sprawach 
duchowych, przekraczanie przykazań, tak, że wszystko to spowodowało oburzenie i gniew. 
Dlatego nie należy się dziwić, że choroba rozpleniła się z głowy na członki, od papieży 
na prałatów. My wszyscy, prałaci i duchowni, zeszliśmy z drogi…”, [w:] J. Lortz, E. Iserloh, 
Kleine Reformationsgeschichte, Freiburg 1969, s. 26.

70  �Por. UUS 34.



93

C. Świętość

Przyjmując objawienie trzykroć świętego Boga, Izrael odpowiadał najpierw 
przekonaniem, że jego uświęcenie jest darem niedającej się wytłumaczyć miłości 
Boga. Dlatego powinien podejmować ciągły trud oczyszczania  s ię  i   na-
wracania  ku wierności Prawu i Przymierzu. Znakiem uświęcenia i zbliżenia 
do Boga jest nie tyle powtarzający się zewnętrzny rytuał składania ofiar, ale spra-
wiedliwość, posłuszeństwo i miłość (por. Iz 1, 4–20; Pp 6, 4–9). Doświadczenie 
niewierności Izraela Bożemu wezwaniu i słabości człowieka wobec postawionych 
wymagań było powodem nowych pytań o skuteczność uświęcenia ludu. Z zało-
żenia bowiem Objawienie starotestamentalne miało charakter przygotowawczy 
dla Nowego Przymierza, które będzie zdolne uczynić człowieka doskonałym 
(por. Hbr 7, 19; 9, 9; 10, 1). Potwierdzali to prorocy, którzy zapowiadali pełnię 
objawienia się mocy i świętości Boga w czasach ostatecznych.

b. W osobie i zamyśle Chrystusa

Objawienie się Boga w Jezusie Chrystusie jest manifestacją pełni Jego świę-
tości. Mówią o tym słowa zwiastowania: przychodzący na świat Mesjasz, Święty, 
jest poczęty z Ducha Świętego i „zostanie nazwany Synem Bożym” (Łk 1, 35; 
Mt 1, 18). Świętość Zbawiciela jest ściśle powiązana z Jego Boskim synostwem 
i obecnością w Nim Ducha Świętego. Zostaje to potwierdzone podczas chrztu 
w  Jordanie, kiedy sam Bóg Ojciec oznajmia, że  Jezus to  Jego „umiłowany 
Syn”, który otrzymuje namaszczenie Duchem Świętym (Łk 3, 22; Dz 10, 38). 
Świętość Jezusa potwierdzają wyrzucane przez Niego duchy nieczyste, obwołu-
jąc Go „Świętym Boga” lub „Synem Bożym” (Mk 1, 24; 3, 11). Świętość Jezusa 
jest identyczna ze świętością Boga, Jego Ojca (por.  J 17, 11). Ta właśnie ona 
sprawia, że Jezus miłuje swoich uczniów aż do udziału w swojej chwale otrzy-
manej od Ojca; aż do oddania za nich własnego życia: „A za nich Ja poświę-
cam w ofierze samego siebie, aby i oni byli uświęceni w prawdzie” ( J 17, 19)71.

Uświęcające działanie Jezusa wobec uczniów jest procesem, który ma swoje 
istotne etapy, jak wybór, stałe uczestnictwo w Jego życiu, słuchanie Jego nauki 
i udział w Jego czynach. Źródłem i fundamentem uświęcenia staje się, po tym 
koniecznym etapie przygotowania, przyjęcie ofiary krzyżowej, wiara w Jego zmar-
twychwstanie i otwarcie się na działanie Ducha Świętego. Powołując uczniów 
do wspólnoty z  sobą i dając tym samym podwaliny pod wspólnotę Kościoła 
jako nowego ludu, zostawia mu Chrystus w testamencie całe swoje dzieło i sie-
bie samego, aby mógł dalej kontynuować posługę uświęcania człowieka i świata. 
Pierwsi apostołowie byli świadomi tego, że nowy lud Boży, Kościół, jest święty, 

71  �Por. J. de Fraine, Święty, [w:] X. Leon‑Dufour (red), Słownik Teologii Biblijnej, Poznań 
1994, s. 975n.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

94

bo nabyty „drogocenną krwią Chrystusa, jako baranka niepokalanego i bez zmazy” 
(1 P 1, 19), co znajduje potwierdzenie w wezwaniu do chrześcijan: 

Wy jesteście wybranym plemieniem, królewskim kapłaństwem, świętym narodem, ludem 
Bogu na własność przeznaczonym, abyście ogłaszali dzieła potęgi tego, który was wezwał 
z ciemności do przedziwnego swojego światła (1 P 2, 9).

Gwarancją świętości Kościoła jest jego trwała łączność z Głową, Chrystusem 
(por. Tes 1, 18), który 

umiłował go i wydał za niego samego siebie, aby go uświęcić, oczyściwszy obmyciem wodą, 
któremu towarzyszy słowo, aby sam stawił przed sobą Kościół jako chwalebny, nie mający 
skazy czy zmarszczki, czy czegoś podobnego, lecz aby był święty i nieskalany (Ef 5, 26–27).

Dar świętości umacnia namaszczenie Duchem Świętym i mocą (por. Dz 2, 33; 
10, 38). Dlatego też chrześcijanie powinni znać godność i wielkość swojej wspól-
noty, która jest mieszkaniem samego Boga. Posługując się obrazem stawiania 
rodzinnego domu, pisze św. Paweł do wspólnoty Kościoła w Efezie: 

A więc nie jesteście już obcymi i przychodniami, ale jesteście współobywatelami świę-
tych i domownikami Boga – zbudowani na fundamencie apostołów i proroków, gdzie 
kamieniem węgielnym jest Jezus Chrystus. W Nim zespalana budowla rośnie na świętą 
w Panu świątynię, w Nim także i wy wznosicie się we wspólnym budowaniu, by stanowić 
mieszkanie Boga przez Ducha (Ef 2, 19–22).

c. W pierwotnym Kościele

Świadomości o świętości Kościoła towarzyszy u chrześcijan pamięć o grzesz-
ności człowieka, który uświęca się powoli i nawet po włączeniu do świętej wspól-
noty nieustannie potrzebuje nawrócenia i łaski72. Dzieło jednania dokonuje się 
przez posługę apostolsko‑kapłańską, czyli nieustanne wzywanie do nawrócenia 
i przekazywanie „słowa jednania” (2 Kor 5, 19). Głoszenie napominania w imię 
Chrystusa do pojednania się z Bogiem i do świętego życia na Jego wzór jest nie-
rozdzielnie związane z udzielaniem sakramentów chrztu (por. Mt 28, 19) i po-
kuty (por. J 20, 22–23) oraz sprawowaniem Eucharystii (por. 1 Kor 10, 14nn; 
Hbr 10, 19 nn).

72  �Na uwagę zasługują tu powtarzające się w pismach apostolskich tzw. katalogi grzechów, 
nałogów i słabości, które są znakiem nieustannej potrzeby nawrócenia i uświęcania.



95

C. Świętość

Owocem nawrócenia i uświęcania się ma być życie w czystości i prawdziwej 
miłości wzajemnej, do której wezwani są wszyscy chrześcijanie. One stają się 
istotnymi znakami świadectwa wiarygodności Kościoła, o czym mówi Apostoł 
Narodów: 

A na koniec, bracia, prosimy i zaklinamy was w Panu Jezusie: według tego, coście od nas 
przejęli w sprawie sposobu postępowania i podobania się Bogu – jak już postępujecie – 
stawajcie się coraz doskonalszymi! Wiecie przecież, jakie nakazy daliśmy wam przez 
Pana Jezusa. Albowiem wolą Bożą jest wasze uświęcenie: powstrzymywanie się od roz-
pusty, aby każdy umiał utrzymywać ciało własne w świętości i we czci, a nie w pożądliwej 
namiętności […]. Niech nikt w tej sprawie nie wykracza i nie oszukuje brata swego […]. 
Nie powołał nas Bóg do nieczystości, ale do świętości […]. A więc kto to odrzuca, nie 
człowieka odrzuca, lecz Boga, który przecież daje wam swego Ducha Świętego. Nie jest 
rzeczą konieczną, abyśmy wam pisali o miłości braterskiej, albowiem Bóg was samych 
naucza, abyście się wzajemnie miłowali […]. Wobec tych, którzy pozostają na zewnątrz, 
zachowujcie się szlachetnie (1 Tes 4, 1–6. 7–9. 12).

d. Świadomość i realizacja świętości na przestrzeni 
wieków

Wyrażenie „święty Kościół” należy do najwcześniejszych jego określeń. Znaj-
duje się między innymi u św. Ignacego z Antiochii, w Pasterzu Hermasa, w Mar‑
tyrium św. Polikarpa, u Hippolita i we wczesnych symbolach chrzcielnych73. Nie 
przestawano równocześnie wskazywać na grzechy, ciągle przez chrześcijan popeł-
niane. Znalazło to wyraz w określeniach, jakie Kościołowi nadali niektórzy jego 
Ojcowie: dziewicy czystej i nierządnicy, świętego i splamionego (casta meretrix, 
Ecclesia mixta). Dla Ojców Kościoła wyznanie jego świętości było równocześnie 
wezwaniem do wyznania swoich grzechów i wejścia na drogę uświęcania, co 
znajdowało oparcie w świadomości trwałej jego łączności z Jezusem Chrystusem. 
Z tym też wiązało się wyjaśnienie postawy wobec grzeszników, zwłaszcza po-
pełniających grzechy ciężkie czy zapierających się wiary w wyniku prześladowań.

Niezmienna w Kościele pozostała nauka o źródłach uświęcania, którym jest 
naśladowanie Jezusa Chrystusa w mocy Ducha Świętego według wskazań i przy 
pomocy środków, jakie podawał Kościół. Zawsze najważniejszym znakiem była 
pozytywna odpowiedź na wezwanie do nawrócenia, do doskonalenia się w życiu 

73  �Por, J. Auer, Die Kirche, Regensburg 1983, s. 251; P. Th. Camelot, Die Lehre von der Kirche. 
Väterzeit bis einschließlich Augustinus, Freiburg 1970, s. 60; S. Wiedenhoffer, Ekklesiologie, 
[w:] Handbuch der Dogmatik, t. 2, dz. cyt., s. 121nn.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

96

duchowym i społecznym przez życie słowem Bożym i łaską sakramentów połą-
czoną z osobistym wysiłkiem oraz pomocą wspólnoty kościelnej. Niezmienne też 
było przekonanie, że do świętości powołani są bez wyjątku wszyscy chrześcijanie. 
Znalazło to m. in. wyraz w nauce o dwóch drogach, jak to stwierdza Didache 
z ok. 100 roku: „Dwie są drogi, jedna droga życia, a druga śmierci – i wielka 
jest różnica między nimi”74. Dla chrześcijanina właściwa jest tylko droga życia, 
czyli świętości. Nie ma możliwości pośredniej (tertium non datur), która zapew-
niałaby zbawienie.

Dzieje Kościoła świadczą też, że w poszczególnych okresach jego istnienia 
eksponowano różne elementy naśladowania Jezusa Chrystusa. W pierwszych 
trzech wiekach, co było związane z prześladowaniami chrześcijan, na pierw-
szy plan wysunęło się męczeństwo, jako najdoskonalszy sposób realizacji życia 
ewangelicznego. Takim świadectwem jest prośba św. Ignacego Antiocheńskiego 
do chrześcijan w Rzymie, by nie starali się przeszkodzić jego męczeńskiej śmier-
ci, którą zgodnie z wyrokiem sądu miał ponieść na arenie cyrkowej, rzucony 
na pożarcie dzikim zwierzętom. W liście Do Kościoła w Rzymie ok. 100 roku  
pisał: 

Piszę do wszystkich Kościołów i wszystkim powtarzam, że ja umieram za Boga z wła-
snej woli – jeśli tylko wy mi nie przeszkodzicie. Zaklinam was, nie bądźcie mi życzliwi 
nie w porę. Pozwólcie mi stać się żerem dla dzikich zwierząt, przez które mogę posiąść 
Boga. Pszenicą jestem Bożą, a zmielony zwierzęcymi zębami, okażę się czystym chlebem 
Chrystusa […]. Wtedy naprawdę będę uczniem Jezusa Chrystusa, kiedy nawet ciała mego 
świat widzieć nie będzie75.

Ze świadectwem świętych męczenników szła w parze wielka cześć dla ich he-
roicznej postawy wobec przeciwności, jakie musieli znieść. Z tego powodu zrodził 
się kult świętych, stawianych za wzór do naśladowania dla chrześcijan, a także 
orędowników przed Bogiem. Miejsca ich śmierci, a zwłaszcza ich groby stawały 
się punktem spotkań chrześcijan, szczególnie eucharystycznych, a z czasem także 
celem pielgrzymek. Świadectwo o takiej czci męczennika i jego relikwii znajduje 
się w opisie męczeństwa Polikarpa ze Smyrny, osiemdziesięciosześcioletniego 
biskupa, skazanego na śmierć ok. 155 roku: 

Tak więc mogliśmy później zebrać jego kości, cenniejsze od klejnotów, droższe od zło-
ta, aby je złożyć w miejscu stosownym. Tam też, jeśli to będzie możliwe, pozwoli nam 
Pan spotykać się razem w weselu wielkim i radości, aby obchodzić rocznicę męczeństwa 

74  �Nauka dwunastu apostołów, I, 1, [w:] Pierwsi świadkowie, dz. cyt., s. 39.
75  �IV, 1. 3, [w:] Pierwsi świadkowie, dz. cyt., s. 158.



97

C. Świętość

Polikarpa jako dzień jego narodzin i w ten sposób wspominać tych, którzy walczyli przed 
nami, a zarazem ćwiczyć i przygotować tych, którzy będą walczyć w przyszłości76.

Obok męczenników pojawili się święci wyznawcy, chrześcijanie naśladujący 
Chrystusa przez życie według rad ewangelicznych, co wiązało się z różnymi for-
mami życia pustelniczego i zakonnego, a stało się trwałym znakiem uświęcającej 
działalności Kościoła. Jego instytucjonalne początki, mające korzenie w Ewangelii 
i  w  życiu pierwotnej wspólnoty, są związane ze św.  Pawłem  I  Pustelnikiem 
z Teb, św. Antonim opatem i Pachomiuszem na Wschodzie, a na Zachodzie ze 
św. Augustynem i św. Benedyktem z Nursji. Wpływ życia zakonnego na Kościół 
osiągnął swoje apogeum w średniowieczu, kiedy chrześcijan dzielono na zakon-
ników oraz świeckich, do których zaliczano także biskupów i kler diecezjalny. 
Formy uświęcania się świeckich pochodziły nade wszystko z życia klasztorów 
przez różne związki w rodzaju trzecich zakonów czy konfraterni. Ludzie świeccy, 
odgrywający tak wielką rolę w pierwszych wiekach chrześcijaństwa, po okresie 
zapomnienia we wczesnym średniowieczu zostali zauważeni w oficjalnych do-
kumentach kościelnych na Soborze Laterańskim IV (1215 r., w związku z na-
łożeniem obowiązku rocznej spowiedzi i  komunii św.). Znaczenie ich życia 
małżeńskiego, rodzinnego i zawodowego jako realizacji chrześcijańskiego powo-
łania ukazywał w nowym świetle Franciszek Salezy (1567–1622). Jednak właści-
we odkrycie roli świeckich w Kościele miało miejsce w początkach XIX wieku 
w związku z wzrastającym ich znaczeniem na polu obrony wiary, krzewienia 
kultury chrześcijańskiej i  rosnącego zaangażowania w życiu politycznym. Ich 
rola, widziana najpierw jako przedłużenie ramienia hierarchii (co miało miejsce 
szczególnie w Akcji Katolickiej), została na nowo określona przez Vaticanum II 
(szczególnie w nauce o ludzie Bożym, o powszechnym kapłaństwie i o powoła-
niu wszystkich chrześcijan do świętości), a potwierdzona przez nauczanie Jana 
Pawła  II, zwłaszcza w adhortacjach Familiaris consortio (1981) i Christifideles 
laici (1989).

3. Świętość w Kościele katolickim dziś

a. Kościół uświęcający się i uświęcający

Artykuł Credo mówiący o świętości Kościoła jest aktualny także i we współcze-
snej refleksji, w znaczeniu ontycznym, nad powszechnym powołaniem wiernych 
do świętości, nad współczesnymi modelami świętości oraz nowymi zadaniami 
w jej formowaniu. Szczególnym potwierdzeniem tej prawdy stała się działalność 

76  �Męczeństwo św. Polikarpa, XVIII, 1–3, [w:] ALP, t. 1, dz. cyt., s. 136.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

98

Jana Pawła  II, wynoszącego na  ołtarze całe rzesze świętych i  błogosławio-
nych. Wpisuje ona działanie Kościoła w perspektywę uświęcania i uświęcania 
się77. W programie podanym dla Kościoła na nadchodzący czas papież‑Polak  
stwierdza: 

Sobór wyjaśnił, że  nie należy mylnie pojmować tego ideału doskonałości jako swego 
rodzaju wizji życia nadzwyczajnego, dostępnego jedynie wybranym „geniuszom” świę-
tości. Drogi świętości są wielorakie i dostosowanego do każdego powołania. Składam 
dzięki Bogu za  to, że  pozwolił mi beatyfikować i  kanonizować w  minionych latach 
tak wielu chrześcijan, a  wśród nich licznych wiernych świeckich, którzy uświęcili się 
w  najzwyklejszych okolicznościach życia. Dzisiaj trzeba na  nowo z  przekonaniem 
zalecać wszystkie dążenia do  tej „wysokiej miary” zwyczajnego życia chrześcijańskie‑
go. Całe życie kościelnej wspólnoty i  chrześcijańskich rodzin winno zmierzać w  tym 
kierunku. Ale jest też oczywiste, że  istnieją różne indywidualne drogi do  święto-
ści, wymagające prawdziwej pedagogiki świętości, która zdolna jest dostosować się 
do  rytmu poszczególnych osób. Winna ona łączyć całe bogactwo propozycji dostęp-
nych dla wszystkich z  tradycyjnymi formami pomocy indywidualnej i  grupowej oraz 
z  nowszymi formami udostępnianymi przez stowarzyszenia i  ruchy uznane przez  
Kościół78.

b. Źródła i środki uświęcania

Dokumenty kościelne wyraźnie wskazują i opisują zbiór środków służących 
uświęcaniu. Należą do niego: słowo Boże, liturgia oraz święta służba wszystkich 
chrześcijan według ich powołania, zwłaszcza pasterzy.

Uświęcanie przez głoszenie i przyjmowanie Słowa Bożego zostało opisane 
w taki sposób: 

Tak wielka zaś tkwi w słowie Bożym moc i potęga, że jest ono dla Kościoła podporą i siłą 
żywotną, a dla synów Kościoła utwierdzeniem wiary, pokarmem duszy oraz źródłem czy-
stym życia duchowego79.

Uświęcanie, jakie niesie liturgia, dokumenty Kościoła przedstawiają za pomo-
cą następujących słów: 

77  �Por. Jan Paweł II, List Apostolski Novo millennio ineunte, 30.
78  �Tamże, 31.
79  �KO 21.



99

C. Świętość

Z liturgii przeto, a głównie z Eucharystii jako ze źródła, spływa na nas łaska i z największą 
skutecznością przez nią dokonuje się uświęcenie człowieka w Chrystusie i uwielbienie 
Boga, które jest celem wszystkich innych dzieł Kościoła80.

Uświęcającą moc posługi urzędów zobrazowano natomiast w zaleceniu: 

Wyposażeni bowiem we władzę świętą szafarze służą braciom prawdziwie godnością 
chrześcijańską, zdążając w sposób wolny, a zarazem według przepisanego porządku do tego 
samego celu, aby osiągnęli zbawienie81.

Jedyne i nieodwołalne wezwanie do świętości wszystkich chrześcijan realizu-
je się w różnych powołaniach życiowych. Dotyczy to zarówno pasterzy (bisku-
pów, kapłanów i diakonów), jak i ludzi świeckich żyjących w małżeństwach czy 
rodzinach, podejmujących określone zawody czy też dźwigających ciężar życia 
jako osoby cierpiące, owdowiałe, ubogie czy prześladowane dla sprawiedliwości82. 
Szczególne świadectwo o powołaniu do świętości uwidacznia się w życiu ludzi 
żyjących ślubowanymi radami ewangelicznymi. Ich oddanie Bogu i Kościołowi, 
które nienaruszalnie należy do jego życia i świętości83, jest jasnym znakiem piel-
grzymiego charakteru egzystencji chrześcijańskiej i pewności nadziei dóbr nie-
bieskich, już zapoczątkowanych w ich życiu84. Nauka o powszechnym powołaniu 
do świętości, zarysowana podczas Vaticanum II, jest nieustannie wzbogacana 
o kolejne doświadczenia zebrań synodalnych i rozwijana w wydawanych doku-
mentach Kościoła według wymogów przeżywanych czasów85.

Wspomniany już Nadzwyczajny Synod Biskupów w Rzymie w 1985 r., wska-
zał na prawdę o powszechnym powołaniu do świętości wszystkich wiernych 
i uświęcającej misji Kościoła: 

Ponieważ Kościół jest misterium w Chrystusie, powinien być uważany za znak i narzę-
dzie świętości. Z tego powodu Sobór uczył o powołaniu wszystkich wiernych do świętości 

80  �KO 10.
81  �KK 18.
82  �Por. KK 41.
83  �Por. KK 44.
84  �Por. KK 41; Sobór Watykański II, Dekret o o przystosowanej odnowie życia zakonnego; Jan 

Paweł II, Vita consecrata. Posynodalna adhortacja o życiu konsekrowanym i jego misji w Kościele 
i świecie (1996).

85  �Por. Jan Paweł II, Adhortacja Familiaris consortio (1981); List apostolski Do młodych całego 
świata (1985); Adhortacja Redemptionis donum. O konsekracji zakonnej w świetle tajemni‑
cy Odkupienia (1984); Adhortacja Christifideles laici (1988). Szczególnym znakiem troski 
o uświęcenie są coroczne listy papieża do kapłanów na Wielki Czwartek.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

100

(por. KK V). Powołanie do świętości jest zaproszeniem do wewnętrznej przemiany serca 
i do uczestnictwa w życiu Boga w Trójcy jedynego, co oznacza i przewyższa spełnienie 
wszystkich pragnień człowieka. Właśnie w tym czasie, kiedy tak wielu ludzi doświadcza 
wewnętrznej pustki i kryzysu duchowego, Kościół powinien podsuwać i rozwijać wyczu-
cie pokuty, modlitwy, adoracji, ofiary, daru z samego siebie, miłości i sprawiedliwości86.

Powołując się następnie na rolę świętych, instytutów życia konsekrowanego, 
ruchów apostolskich i odnowy duchowej oraz wierność świeckich powołaniu 
chrześcijańskiemu, Synod w swoich zaleceniach do pasterzy Kościoła przypo-
mniał, że ich pierwszym zadaniem jest wyróżnianie się w świadectwie świętości, 
by w połączeniu z odpowiednią formacją intelektualną mogli służyć właściwą 
pomocą w sprawach dotyczących życia duchowego, zwłaszcza w odnowie zako-
nów, wspieraniu rozwoju duchowości świeckich, 

a w tym przede wszystkim duchowości zakorzenionej w sakramencie małżeństwa i mającej 
ogromne znaczenie w dziele przekazywania wiary przyszłym pokoleniom87.

c. Charyzmaty i ruchy

W Kościele, począwszy od jego początków, znaczącą rolę odgrywali chary-
zmatycy, wierni obdarzeni specjalnymi łaskami w głoszeniu apostolskim, uzdra-
wianiu, modlitwie czy też w kierowaniu wspólnotą (np. 1 Kor 12 i 14). Ich rola, 
pomniejszona w następnych wiekach, przejawiała się jednak zwłaszcza w róż-
norodności powołań zakonnych. Swoją zbawienną rolę dla odnowy Kościoła 
odegrali choćby założyciele zakonów żebraczych czy ciągle aktualnych dzieł 
pokutnych (święci Franciszek, Dominik, Filip Nereusz, itp.). Także okres po So-
borze Watykańskim II88 jest naznaczony wielkim przebudzeniem różnych form 
grup modlitewno‑formacyjnych. Obecnie inicjatywy te odgrywają znaczącą rolę 
w podejmowaniu nowej ewangelizacji zarówno w wielkich aglomeracjach miej-
skich w USA, jak i w slumsach miejskich Ameryki Południowej, Afryki czy Azji. 
Na uwagę zasługuje też rola ruchów odnowy w działalności ekumenicznej, zwłasz-
cza gdy się zauważy ich znaczenie w wielu Kościołach niekatolickich. Nowe ruchy 
apostolskie cechuje poszukiwanie pogłębionego, duchowego wykształcenia przy 
jednoczesnym podjęciu ważnych zadań społecznych.

86  �Nadzwyczajny synod biskupów, Relacja końcowa. Dwudziestolecie Soboru watykańskiego II, 
Wrocław 1986, s. 16.

87  �Tamże, s. 18.
88  �Por. KK 12.



101

C. Świętość

Na pierwszym miejscu – jeśli chcemy wymienić ruchy polskie – należy wska-
zać ruch „Światło‑Życie”, który w latach 60‑tych został założony przez Sługę 
Bożego, ks. prof. Franciszka Blachnickiego. Stał się on przykładem owocnej re-
cepcji nauki Vaticanum II89.

Drugim ważnym krajowym ruchem świeckich była „Rodzina Rodzin”, po-
wołana do życia w 1952 r. z inspiracji kard. Stefana Wyszyńskiego. Stanowiła 
ona środowisko wychowania rodziny w duchu zawierzenia Matce Bożej i służby 
Kościołowi. Także nowy ruch „Cywilizacja Miłości” uchodzi za lokalny w pol-
skim Kościele90.

Pod koniec lat 70‑tych pojawiło się w Polsce wiele ruchów apostolskich, które 
utworzyły się na Zachodzie w czasie Drugiego Soboru Watykańskiego. Wniosły 
one ze sobą wielką radość wiary, opierającą się na soborowej idei odnowionego 
rozumienia Kościoła. Do tych wspólnot można przykładowo zaliczyć „Odnowę 
w Duchu Świętym“, „Neokatechumenat” czy „Focolari”. Uwadze nie powinna ujść 
także znacząca rola duszpasterstwa akademickiego w miastach uniwersyteckich. 
W latach 80‑tych powstał na gruncie polskim ruch „Rodzin Nazaretańskich“, 
który został założony przez ks. Tadeusza Dajczera91.

Aktualnie mówi się o ponad 300 nowych ruchach, społecznościach, wspólno-
tach i grupach. 5% wszystkich Polaków, tj. ok. 1,6 miliona, a więc 10% wszyst-
kich wiernych regularnie chodzących do Kościoła, deklaruje swoją do nich 
przynależność92.

Jednak najbardziej specyficznym polskim fenomenem są bez wątpienia piesze 
pielgrzymki. Jedynym w swoim rodzaju i bardzo wiele obiecującym jest olbrzymi 
udział młodych w tych rekolekcjach w drodze. W 1999 r. odbyło się 359 pie-
szych pielgrzymek do Częstochowy. Wzięło w nich udział prawie 200 tysięcy 
osób, wśród których było 2000 księży. Są to dane odnoszące się tylko do jednego 
maryjnego sanktuarium w Polsce93.

d. Znamię świętości w ekumenii

W dialogu ekumenicznym podkreśla się potrzebę nawrócenia wszystkich 
chrześcijan przez uznanie indywidualnych i społecznych grzechów oraz naśla-

89  �Por. A. Napiórkowski, O eklezjalno‑sakramentalny wymiar stowarzyszeń i ruchów kościelnych, 
„Sosnowieckie Studia Teologiczne” IV/1999, s. 174.

90  �Por. tamże.
91  �Por. tamże, s. 175.
92  �Por. A. Napiórkowski, Znaki ekumenicznej nadziei, „Via Consecrata” 3 (2000) nr 18, s. 36–

37; M. Przeciszewski, Kościół w Polsce w epoce wolności, „Wiadomości KAI” (Kościół 2001. 
Wydanie specjalne 2001), s. 35–36.

93  �Por. J. Tomziński, Jasnogórskie Sanktuarium w 1999 roku, „Jasna Góra” 2(2000), s. 31.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

102

dowanie Jezusa Chrystusa jako fundamentu zbliżenia pomiędzy poszczególnymi 
wyznaniami94.

Dla Kościołów prawosławnych znamię świętości jawi się jako pierwsze i naj-
ważniejsze. Pojęcie „przebóstwienia” człowieka Duchem Świętym i jego łączność 
z tajemnicą wspólnoty Trójcy Świętej jest szczególnym wyznacznikiem posługi 
Kościoła. Prawosławie wypracowało w swojej tradycji, teologii i praktyce wielkie 
bogactwo środków uświęcania. Kult tego daru Boga, cześć oddawana świętym 
w powiązaniu z Eucharystią i całą liturgią świadczy o tym dobitnie.

W pismach i katechizmach chrześcijan pochodzących z reformacji jasno uwi-
dacznia się twierdzenie dotyczące świętości Kościoła, ponieważ jest on prze-
strzenią uwidaczniającą moc Bożego Ducha działającego w sercach ludzi. Kiedy 
człowiek ją przyjmuje, „usprawiedliwiony” i odnowiony, tworzy „wspólnotę świę-
tych”. W tym stwierdzeniu bliżej określono, co należy rozumieć pod pojęciem 
Kościoła95.

Podobne przekonanie o świętości Kościoła znajduje się we wspólnym doku-
mencie ekumenicznym wspólnot chrześcijańskich z 1991 r.:

Duch Święty mieszka w świętym Kościele. Kościół ten, który jest święty i uświęca przez 
słowo i sakramenty, otrzymał od Boga najszczególniejsze powołanie. Świętość Kościoła 
świadczy o wierności Boga wobec swojego ludu: bramy piekła nie zwyciężą go. Nawet 
w najciemniejszych czasach historii Kościoła Chrystus usprawiedliwia i uświęca nadal 
tych, którzy pozostają wierni, tak że Kościół sam jest zdolny w tych czasach wykonywać 
swoją posługę dla zbawienia ludzkości96.

D. Katolicki (powszechny)

Znamię to we współczesnym użyciu przez chrześcijan oddawane jest za po-
mocą wielu terminów, które nie są jednoznaczne i nie tłumaczą się nawzajem. 
Pod pojęciem „katolicki” rozumie się terminy: powszechny (często zawężony 
horyzontalnie czy socjologicznie), ogólny, chrystusowy, ogólno‑chrystusowy, 
rzymskokatolicki czy też ekumeniczny97. Ta wielość znaczeniowa jest odbiciem 

94  �Por. H. Schütte, Kirche im ökumenischen Verständnis, Paderborn 1991, s. 108.
95  �Por. Evangelischer Erwachsenenkatechismus, Gütersloh 21989, s. 903n., za: H. Schütte, Kirche 

im ökumenischen Verständnis, dz. cyt., s. 104.
96  �Confessing the One Faith, 1991, 239, za: H. Schütte, Kirche im ökumenischen Verständnis, 

dz. cyt., s. 103.
97  �Por. H. Schütte, Kirche im ökumenischen Verständnis, dz. cyt., 109.



103

D. Katolicki (powszechny)

rozłamów i napięć w Kościele Jezusa Chrystusa. Dla pełniejszego zrozumienia 
tego znamienia potrzebne staje się zatem najpierw wyjaśnienie terminologiczne, 
oparte na fundamencie biblijnym. Następnie zaś będą podjęte kwestie związa-
ne z przynależnością do Kościoła, a także jego rola w pośrednictwie zbawczym.

1. Treść pojęcia

Przymiotnik „katolicki” pochodzi od greckiego terminu kath’holon, tłumaczo-
ny jest za pomocą słów: „cały”, „wszechobejmujący” czy „uniwersalny” i używany 
zamiennie z określeniem: „powszechny”. Sformułowanie użyte w wyznaniu wiary 
(„wierzę… Kościół katolicki”) ma znaczenie jakościowe i wskazuje na jego pełnię 
i doskonałość, której fundamentem jest obecność Jezusa Chrystusa, jak to wyraził 
św. Ignacy Antiocheński: „Gdzie pojawi się biskup, tam niech będzie wspólno-
ta tak, jak gdzie jest Chrystus Jezus, tam i Kościół powszechny”98. Obecność ta 
daje Kościołowi, jako Ciału Chrystusa zjednoczonemu ze swoją Głową, pełny 
zakres działania łaski Zbawiciela (por. Ef 1, 22–23). Z tego zjednoczenia Kościół 
otrzymuje „pełnię środków zbawienia”99, którymi są: pewne i pełne wyznanie 
wiary, integralne życie sakramentalne i posługa święceń w sukcesji apostolskiej100. 
W znaczeniu apologetyczno‑prawnym w znamieniu „katolickości” Kościoła 
uwypukla się jego historycznie i geograficznie nieograniczone rozprzestrzenia-
nie, misja. Ma to swoje źródło w posłaniu przez Chrystusa do całego rodzaju 
ludzkiego (por. Mt 28, 19), co przypomniał Sobór Watykański II: 

Do nowego Ludu Bożego powołani są wszyscy ludzie. Toteż Lud ten, pozostając ciągle 
jednym i jedynym, winien się rozszerzać na cały świat i przez wszystkie wieki, aby speł-
nił się zamiar woli Boga, który naturę ludzką stworzył na początku jedną i synów swoich, 
którzy byli rozproszeni, postanowił w końcu w jedno zgromadzić… To znamię powszech-
ności, które zdobi Lud Boży, jest darem samego Pana; dzięki temu darowi Kościół ka-
tolicki skutecznie i ustawicznie dąży do zespolenia z powrotem całej ludzkości wraz ze 
wszystkimi jej dobrami z Chrystusem‑Głową w jedności Ducha Jego101.

Katolickość, czyli powszechność Kościoła, oznacza więc, że: posiada on pełnię 
środków zbawienia, służb i stanów; jest posłany do wszystkich ludzi wszystkich 
czasów oraz nie zależy od miejsca ani czasu102. Stanowi zatem jego podstawową 

98    List do Kościoła w Smyrnie, VIII, 2, [w:] Pierwsi świadkowie, dz. cyt., s. 173.
99    DM 6.
100    Por. KKK 830.
101    KK 13.
102    Por. KK 13.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

104

właściwość, w której historyczna obecność i pośrednictwo wszystko ogarniają-
cej Bożej woli zbawienia w Jezusie Chrystusie jest jego zadaniem103. W Kościele 
zachodnim termin „katolicki” uzupełnia określenie „rzymski” dla podkreślenia 
znaczenia i posługi biskupa Rzymu, którą stanowi jego szczególna troska o praw-
dziwą jedność Kościoła104.

2. Refleksja biblijno‑historyczna

a. W Starym Testamencie

Historia biblijna poświadcza istnienie dwóch faz rozwoju ludzkości. Najpierw, 
jako skutek grzechu Adama, uwidacznia się wielkie jej rozproszenie, którego zna-
kiem jest Wieża Babel (por. Rdz 11, 1nn). W powołaniu Abrahama zaczyna się 
przygotowanie gromadzenia wszystkich narodów świata w jednym królestwie, 
gdzie przywrócone zostanie pełne panowanie Boga, co zawiera obietnica dana 
Abrahamowi: „Przez ciebie będą otrzymywały błogosławieństwo ludy całej ziemi” 
(Rdz 12, 3). I choć nastąpiło zacieśnienie wybrania i królowania Boga do jednego 
narodu, to nie zanikła myśl o misji Izraela wobec narodów całego świata. Izrael 
był świadom, że Bóg króluje odwiecznie (por. Wj 15, 9), na niebie (por. Ps 11, 4; 
103, 19), na ziemi (por. Ps 47, 3), w całym wszechświecie rzeczy stworzonych 
(por. Ps 93, 1n; 95, 3nn), jak też nad wszystkimi narodami (por. Jr 10, 7. 10). 
Przyjęcie Bożego panowania przez Izraela miało być przykładem wezwania 
do poznania imienia Pana (por. 1 Krl 8, 43).

Idea uniwersalnego królestwa Bożego najmocniej zaznaczyła się u proroków, 
zwłaszcza u Izajasza: 

Stanie się na końcu czasów, że góra świątyni Pańskiej stanie mocno na wierzchołku gór 
[…] i popłyną do niej wszystkie narody, mnogie ludy tam się udadzą […], bo Prawo 
wyjdzie z Syjonu i słowo Pańskie z Jeruzalem” (Iz 2, 2–3). Uniwersalizm ten objawił się 
w misji Sługi Jahwe, który ma być światłem dla pogan, niosąc zbawienie aż na krańce 
ziemi (por.  Iz 49, 6). Podjęte przezeń dzieło, zwłaszcza Jego poniżenie i  ekspiacyjna 
śmierć, na widok której mnogie narody i królowie się zdumieją, przyniesie wybawienie 
nie tylko Izraelowi (por. Iz 52, 13–53, 1–12). Przez pełne oczyszczenie Syjonu, które 
ma być znakiem Bożego królowania, „wszystkie krańce ziemi zobaczą zbawienie Boga 
naszego (Iz 52, 10).

103    Por. S. Wiedenhofer, Ekklesiologie, [w:] Handbuch der Dogmatik, t. 2, dz. cyt., s. 126.
104    Por. KK 22; także: J. Ratzinger, Primat, [w:] Lexikon für Theologie und Kirche, t. 8, Freiburg

‑Basel‑Rom‑Wien 2000, k. 763.



105

D. Katolicki (powszechny)

b. W nauce Jezusa Chrystusa i pierwotnym Kościele

Królestwo Boże zajmuje naczelne miejsce w nauce i dziele Jezusa Chrystusa, 
co zostało wyrażone w pierwszym Jego wezwaniu: „Czas się wypełnił i bliskie jest 
królestwo Boże. Nawracajcie się i wierzcie w Ewangelię” (Mk 1, 15). Świadkowie 
Jego działalności zanotowali, że obchodził „całą Galileę”, aby przez nauczanie 
i cuda świadczyć o bliskości nadchodzącego królowania Boga. Jezus nawiązy-
wał do zastanych myśli o królestwie Bożym mającym zapanować w  Izraelu. 
Zdecydowanie jednak przeciwstawiał się wszelkim podziałom i separatyzmom 
tak narodowym, jak też stanowym czy klasowym. Wszyscy mogą mieć udział 
w obietnicy danej Abrahamowi, a kluczem do bram tego królestwa nie jest przy-
należność do jednego narodu, ale nawrócenie, wewnętrzna przemiana i wiara 
w Ewangelię.

Jezus wysyła Dwunastu, aby w  Jego mocy i  na  Jego wzór przepowiadali 
dobrą nowinę o  bliskości królestwa niebieskiego (por.  Mt  10,  7). W  nich 
przybierze ono oblicze ziemskie, kształt Kościoła zbudowanego na  Piotrze, 
który otrzymuje klucze królestwa niebieskiego (Mt  16,  18). Właśnie Kościół 
po wniebowstąpieniu Jezusa będzie świadczył o tym królestwie (por. Dz 1, 8; 
J  15,  27), aż  do  jego wypełnienia się w  chwale przy drugim przyjściu Pana  
(por. Łk 21, 31).

c. Pojęcie uniwersalności katolickiej w Kościele 
apostolskim

O tym, iż pełnia zbawienia w Jezusie jest dla wszystkich, a nie tylko dla Ży-
dów, zaświadczył Piotr przez głoszenie Ewangelii poganinowi Korneliuszowi 
i  całemu jego domowi, któremu też, upewniony zesłaniem Ducha Świętego, 
udzielił chrztu (por. Dz 10, 44–48). Przekonanie o uniwersalnej misji Kościoła 
zostało potwierdzone na tzw. soborze w Jerozolimie, w następstwie czego waż-
ność misji do pogan została zrównana z misją pośród Żydów (por. Dz 15). Już 
w pierwszym pokoleniu apostolskim drogi ewangelizacji chrześcijańskiej skie-
rowały się do Samarii, Antiochii, Azji Mniejszej, Grecji, Egiptu, Mezopotamii 
(Indii), Cypru i Italii. Wielkim świadkiem, a zarazem wykonawcą tego uniwer-
salnego posłania Kościoła stał się św. Paweł, nazwany Apostołem Narodów: „Nie 
wstydzę się Ewangelii, jest ona bowiem mocą Bożą ku zbawieniu dla każdego 
wierzącego, najpierw dla Żyda, potem dla Greka” (Rz 1, 16). Przez przyjęcie 
Ewangelii wszyscy zostają usprawiedliwieni i, zgodnie z obietnicą, zyskują mia-
no potomstwa Abrahama (por. Ga 3, 26–29).

Najstarsze źródła chrześcijańskie poświadczają przekonanie o powszechności 
Kościoła: 



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

106

Jak ten łamany Chleb rozsiany był po górach, a zebrany stał się czymś jednym, tak niech 
się zbierze Kościół Twój z krańców ziemi w jedno królestwo Twoje (…) Zbierz, Panie, 
Kościół od czterech wiatrów w jedno Twoje królestwo105.

Przekonanie o katolickości, czyli powszechnej uniwersalności zbawienia dla 
wszystkich ludów wszystkich czasów, wyzwala w Kościele prawdziwego ducha mi-
syjnego, który korygując wszelkie partykularne i nacjonalistyczno‑mesjanistyczne 
zawężenia, przez usilne głoszenie, świadectwo, dialog i nadzieję rozszerza nie-
ustannie panowanie królestwa Bożego w sercach ludzi.

3. Wybrane problemy związane z powszechnością Kościoła

Do najczęściej poruszanych spraw związanych ze znamieniem powszechno-
ści należy odnowienie świadomości misyjnej, relacja pomiędzy Kościołem po-
wszechnym a Kościołami partykularnymi, ekumenia, przynależność do Kościoła 
i jego zbawcze pośrednictwo.

a. Odnowienie świadomości misyjnej Kościoła

Misyjność jest rozumiana w znaczeniu szerszym jako ogólne posłanie Kościoła, 
a w znaczeniu węższym jako konkretny sposób przeprowadzania ewangelizacji. 
W sensie teologicznym oznacza udzielanie się miłości trójjedynego Boga, a w sen-
sie historycznym stanowi realizację posłania Jezusa Chrystusa przez apostołów 
i ich następców pośród wszystkich ludów wszystkich czasów:

Kościół, posłany przez Boga do narodów, aby był powszechnym sakramentem zbawienia, 
usiłuje głosić Ewangelię wszystkim ludziom z najgłębszej potrzeby własnej katolickości 
oraz z nakazu swego założyciela”, który powiedział: „Idźcie więc i nauczajcie wszystkie 
narody, udzielając im chrztu w imię Ojca i Syna, i Ducha Świętego. Uczcie je zachowywać 
wszystko, co wam przykazałem. A oto Ja jestem z wami przez wszystkie dni aż do skoń-
czenia świata” (Mt 28, 18–20)106.

Zadaniem posłania misyjnego jest urzeczywistnianie uniwersalności Kościoła. 
Dlatego w realizacji musi ono być uwolnione od zbyt abstrakcyjnych czy też za-
wężonych wzorów przekazu Ewangelii, które misjonarze mogą brać z Kościołów 
swego pochodzenia czy aktualnie dominującej kultury. Historyczne formy po-
średnictwa Bożego Objawienia ulegają nieustannej zmianie, wspomagane coraz 

105  �Nauka dwunastu apostołów, 9, [w:] ALP, t. 1, s. 19.
106  �DM 1.



107

D. Katolicki (powszechny)

nowszymi możliwościami cywilizacyjnymi. W odnowionej teologii misji i w jej 
praktycznej realizacji należy czerpać z soborowej nauki o przynależności do Ko-
ścioła powszechnego, odczytać jego stosunek do religii niechrześcijańskich i ich 
status teologiczny. Przy uznaniu wartości płynących z wymiany międzykulturowej, 
wzrastającego zrozumienia dialogu, jak też wspólnych dzieł duchowo‑socjalnych 
chrześcijan z niechrześcijanami, misja ad gentes nie straciła nic ze swej aktualno-
ści107. Wspomniane wyżej środki spotkań i kontaktów mogą ją uczynić bardziej 
skuteczną i przekonywającą108.

b. Kościół powszechny a Kościoły partykularne

Kościół katolicki, jako jedyna i powszechna wspólnota uczniów Pana (por. 
Mt 16, 18; 1 Kor 12, 28), uobecnia się i działa w istniejących od czasów apo-
stolskich Kościołach partykularnych. Są one, jak naucza Sobór Watykański II, 
ukształtowane „na obraz Kościoła powszechnego”109. Kościół partykularny, zwany 
diecezją lub eparchią, jest wspólnotą wiernych chrześcijan związanych jednością 
wiary i sakramentów, zbierających się wokół swego biskupa jako następcy apo-
stołów. Tak to formułuje Vaticanum II: 

Kościół Chrystusowy jest prawdziwie obecny we wszystkich prawowitych miejscowych 
zrzeszeniach wiernych, które trwając przy swoich pasterzach, same również nazywane są 
Kościołami… W nich głoszenie Ewangelii Chrystusowej zgromadza wiernych i w nich 
sprawowana jest tajemnica Wieczerzy Pańskiej… W tych wspólnotach, choć nieraz są 
one szczupłe i ubogie albo żyją w rozproszeniu, obecny jest Chrystus, którego mocą zgro-
madza się jeden, święty, katolicki i apostolski Kościół110.

Szczególnym znakiem katolickości Kościoła jest praktyczna relacja pomiędzy 
Kościołem powszechnym a Kościołami partykularnymi, a także więź pomiędzy 
nimi samymi. Kościół powszechny nie jest ich sumą lub federacją111. Nie tworzy 

107  �Por. Paweł VI, Adhortacja Evangeli nuntiandi (1974); Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris 
missio (1990).

108 � Na osobną uwagę zasługują misyjne pielgrzymki Jana Pawła II, których liczba, zasięg 
i oddziaływanie postawiły nowe wyzwania całemu Kościołowi, ale także ukazały pełne 
nadziei perspektywy nowych możliwości ewangelizacyjnych. Nade wszystko w odnowie 
teologii i świadomości misyjnej pomocą staje się nauczanie papieża wygłaszane w róż-
nych miejscach świata, w tym encyklika Redemptoris missio (1990), według której misja 
Kościoła przeżywa swój kolejny początek.

109  �KK 23; por. DM 20.
110  �KK 13.
111  �Por. Paweł VI, Adhortacja Evangelii nuntiandi, 62.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

108

też jedności tylko na poziomie widzialnym i instytucjonalnym. Za błędne też na-
leży uznać twierdzenie, że każdy Kościół partykularny jest w sobie kompletnym 
podmiotem, a Kościół powszechny powstaje z wzajemnego uznania się wspólnot 
partykularnych112. Jako Ciało Kościołów113 lub Komunia Kościołów w swej ta-
jemnicy jest on rzeczywistością ontologicznie i czasowo uprzednią w stosunku 
do każdego pojedynczego Kościoła partykularnego. Ma to  swój wyraz w na-
zwaniu Kościoła „Matką”, rodzącą Kościoły partykularne jako córki. Objawiło 
się to w dniu zesłania Ducha Świętego, kiedy we wspólnocie zebranych wokół 
Maryi i dwunastu apostołów, stu dwudziestu przedstawicieli jedynego Kościoła 
i przyszłych założycieli wspólnot lokalnych, którym została powierzona misja 
wobec świata, Kościół mówił już wszystkimi językami114: 

Z tego Kościoła, który narodził się i został objawiony jako powszechny, wzięły początek 
różne Kościoły lokalne jako poszczególne realizacje jednego i jedynego Kościoła Jezusa 
Chrystusa. Rodząc się w i z Kościoła powszechnego, w nim i z niego czerpią swoją ekle-
zjalność. Dlatego wyrażenie Soboru Watykańskiego II: Kościół w Kościołach i z Kościołów 
(Ecclesia in et ex Ecclesiis) jest nieodłączne od drugiego: Kościoły w Kościele i z Kościoła115.

Znak jedności pomiędzy Kościołami lokalnymi a powszechnym urzeczywistnia 
się przez ich jedność z Kościołem rzymskim, „który przewodniczy w miłości”116. 

Dlatego z tym Kościołem, na mocy jego wyjątkowego pierwszeństwa, musiały zawsze 
zgadzać się w sposób konieczny wszystkie Kościoły, to znaczy wierni całego świata117. 

Wyraził to jeszcze dobitniej św. Maksym Wyznawca: 

112  �Takie ujmowanie Kościoła oznaczałoby redukcję nie tylko Kościoła powszechnego, ale też 
i partykularnego. A dzieje Kościoła potwierdzają fakt, ze kiedy jeden z Kościołów party-
kularnych dążył do samowystarczalności, osłabiając swoją rzeczywistą więź z Kościołem 
powszechnym oraz z  jego żywym i widzialnym centrum, zagrożona stawała się także 
jego jedność wewnętrzna. Wyizolowany Kościół partykularny, bez wystarczającej łącz-
ności z Kościołem powszechnym, stawał samotnie w wobec niebezpieczeństwa utra-
ty wolności w obliczu różnych sił chcących go sobie podporządkować i wykorzystać,  
por. j. w. 64.

113  �Por. KK 23.
114  �Por. Kongregacja Nauki Wiary, List do biskupów Kościoła katolickiego o niektórych aspektach 

Kościoła pojętego jako komunia, nr 9, [w:] W trosce o pełnię wiary. Dokumenty Kongregacji 
Nauki wiary 1966–1994, Tarnów 1995, s. 395.

115  �Tamże, nr 9, s. 395.
116  �Św. Ignacy Antiocheński, List do Rzymian, 1, 1, [w:] ALP, t. 1, dz. cyt., s. 24.
117  �Św. Ireneusz, Adversus haereses, III, 3, 2, [w:] ALP, t. 1, s. 166–167; por. DS 3057.



109

D. Katolicki (powszechny)

Istotnie, od zstąpienia do nas Słowa, które stało się ciałem, wszystkie Kościoły chrze-
ścijańskie na całym świecie uznały i uznają wielki Kościół, który jest tutaj (w Rzymie), 
za jedyną podstawę i fundament, ponieważ zgodnie z obietnicą samego Zbawiciela, bramy 
piekielne nigdy go nie przemogą118.

c. Powszechność Kościoła a ekumenia

W Kościołach reformowanych, zwłaszcza w wyznaniu luterańskim, termin „ka-
tolicki” jest zastępowany słowem „chrześcijański”. Jednakże w liturgii, szczególnie 
w ramach postępującego dialogu ekumenicznego, proponuje się zamienne uży-
wanie terminów: katolicki, powszechny i chrześcijański119. Pod tymi określeniami 
rozumie się w ogólności fakt przekraczania przez Kościół w swojej misji wszelkich 
ograniczeń spowodowanych różnicami narodowymi, klasowymi czy też rasowy-
mi, a także związanymi z miejscem i czasem. Ewangelia bowiem zadomawia się 
w różnorodnych kulturach i jest ważna dla wszystkich ludzi wszystkich czasów.

Dla pełnego rozumienia znamienia „katolickości” stosuje się wyrażenia św. Igna-
cego Antiocheńskiego, któremu nadaje się rozszerzone brzmienie: 

Gdzie jest Jezus Chrystus, tam jest Kościół katolicki, w którym Duch Święty czyni ludzi 
we wszystkich czasach bez względu na płeć, rasę lub pozycję uczestnikami Chrystusowego 
życia i zbawienia120. 

Podkreśla się też misyjną dynamikę Kościoła, który rozszerza się nieustannie 
na ziemi, nieograniczany ani przez miejsce ani przez czas.

W znaczeniu wewnętrznym, istotowym, znamię „katolickości” oznacza tożsa-
mość Kościoła, mimo rozproszenia na całej ziemi, ponieważ „ma zdrową naukę” 
(Tt 2, 1; por. Tm 6, 20), identyczną z nauczaniem apostołów, które wiarygodnie 
przekazuje. Wyrażono tu przekonanie, podkreślane wspólnie zwłaszcza przez 
anglikanów i luteran, że Kościołowi została przekazana cała prawda Ewangelii. 
W tym ogólnym sformułowaniu kryje się jednak bardzo wiele różnic w kon-
kretnej interpretacji pojęcia „całej prawdy Ewangelii”. Z jednej strony bowiem 
w Kościołach niekatolickich, zwłaszcza prawosławnych i starokatolickich, podkre-
śla się istotne znaczenie wszystkich siedmiu sakramentów, a z drugiej, zwłaszcza 
we wspólnotach chrześcijańskich pochodzących z reformacji, panuje w praktyce 

118  �KKK 834.
119  �Por. H. Schütte, Kirche im ökumenischen Verständnis, dz. cyt., s. 109.
120  �Confessing the One Faith. Dokument studyjny o  wierze i  założeniu Kościoła (1991), 

[w:] H. Schütte, Kirche im ökumenischen Verständnis, dz. cyt., s. 110–111.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

110

wielka dowolność interpretacji, połączona nieraz z całkowitym pominięciem sa-
kramentów lub minimalistycznym rozumieniem ich znaczenia.

W określeniu łączności pomiędzy poszczególnymi wspólnotami, jak też związ-
ku z Kościołem powszednim, na pierwszy plan wysuwa się moment jednostkowej 
więzi poszczególnych wiernych z Kościołem powszechnym, jak to przypomina 
jeden ze wspólnych dokumentów dialogu katolicko‑luterańskiego: 

Lokalny charakter Kościoła i  jego katolickość muszą być nieustannie strzeżone. Przez 
uczestnictwo we wspólnocie lokalnej mamy bowiem udział w życiu całego Kościoła: 
wspólnocie lokalnej (szczególnie małym podstawowym wspólnotom, a także Kościołom 
lokalnym o regionalnym charakterze) bez tej wspólnoty z Kościołem powszechnym, gro-
ziłoby niebezpieczeństwo wpadnięcia w getto lub też pod samowolną władzę jednostek121. 

Pełne więc urzeczywistnienie katolickości Kościoła możliwe jest tylko na dro-
dze ekumenizmu.

Podstawowe znaczenie ma w tym względzie „udział we wspólnym Chlebie 
i wspólnym Kielichu”, który sprawia jedność wiernych wszystkich czasów i wszyst-
kich miejsc. W opracowaniach ekumenicznych pojawiają się też wskazania na ko-
nieczność łączności Kościoła lokalnego z innymi Kościołami partykularnymi: 

Chrystus, pełen łaski i prawdy, jest obecny na ziemi w katolickim Kościele. W każdym 
Kościele znajduje się pełnia łaski i prawdy w katolickości, która domaga się wspólnoty 
wszystkich Kościołów lokalnych i która gwarantując jego identyczność przedstawia istotną 
jakość jego własnej wspólnoty122.

d. Przynależność do Kościoła

Razem z omawianą powyżej problematyką oraz kościelnym charakterem in-
nych chrześcijan Sobór Watykański II podjął sprawę przynależności do Kościoła, 
która na różne sposoby była ujmowana od samych jego początków123. Największy 
wpływ na formułowanie nauki na ten temat wywarł św. Augustyn, rozróżnia-
jąc pomiędzy przynależnością do ciała i do duszy Kościoła. Doskonała (perfec‑
tissime) przynależność jest wtedy, gdy ochrzczony przynależy do Kościoła tak 
przez zewnętrzne powiązania z prawdziwym Kościołem jako instytucją, jak też 
przez wyznawanie prawdziwej wiary i przyjmowanie tych samych sakramentów. 

121  �Tamże, s. 114.
122  �Confessing the One Faith, [w:] tamże, s. 114.
123  �Por. M. M. Garjo‑Guembe, Gemeinschaft der Heiligen, dz. cyt., s. 127–131.



111

D. Katolicki (powszechny)

Św. Tomasz z Akwinu przejął istotne elementy poglądu św. Augustyna, podkreśla-
jąc wewnętrzną stronę tej przynależności. Opierając się na prawdzie, że Chrystus 
jest Głową mistycznego Ciała Kościoła, św. Tomasz rozróżniał pomiędzy przyna-
leżnością aktualną a potencjalną. W pierwszej uczestniczą święci w niebie i człon-
kowie Kościoła, którzy są bez grzechu. Grzesznicy natomiast przynależą tylko in 
potentia, o ile wierzą (per fidem informem). Także i niewierzący są członkami należą-
cymi do Kościoła in potentia, ponieważ zbawienie Jezusa Chrystusa obejmuje całą 
ludzkość (etsi actu non sint de Ecclesia)124. Podkreślając pośredniczącą rolę Kościoła, 
Akwinata zaznacza, że bycie jego członkiem nie jest tym samym, co bycie człon-
kiem Chrystusa. Ochrzczeni, którzy żyją łaską, są zarówno członkami Kościoła, 
jak i Chrystusa – oba te aspekty powinny być ze sobą nierozdzielnie związane.

Naukę św. Augustyna przejął św. Robert Bellarmin, który zajął się proble-
mem przynależności heretyków do Kościoła. Jego naukę można ująć w twier-
dzeniu: członkami Kościoła są wszyscy ochrzczeni i tylko oni, ponieważ chrzest 
jest pojmowany jako brama, przez którą wchodzi się do Kościoła. Encyklika 
Piusa XII Mystici Corporis (1943) stwierdza, że do członków wspólnoty wiernych 
w rzeczywistości (reapse) mogą być zaliczeni tylko ci, którzy jako ochrzczeni wy-
znają prawdziwą wiarę i nie odłączyli się od niej przez złe czyny ani nie zostali 
wyłączeni przez odpowiedzialnych w Kościele. Dlatego ci, którzy od wiary lub 
od władzy kościelnej są odłączeni, nie żyją w tym samym Ciele i tym samym 
Bożym Duchem125. Encyklika potwierdza tradycyjne przekonanie, według któ-
rego w prawdzie i w rzeczywistości do Kościoła należą tylko ci, którzy stanowią 
w nim jedno nie tylko przez chrzest, ale także w wierze i posłuszeństwie pa-
sterzom. Przekonanie to oparte jest na identyfikacji jedynego Kościoła Jezusa 
Chrystusa z Kościołem rzymskokatolickim, co zostało powtórzone w encyklice 
Humani generis z 1950 r. Dla określenia kościelnej sytuacji niekatolików, w odróż-
nieniu przysługującemu katolikom reapse (w rzeczywistości), używano pojęcia vo‑
tum (życzenia), które de facto zrównywało ich z nieochrzczonymi, czyli poganami.

Vaticanum II przez szczególne uwypuklenie znaczenia sakramentu chrztu wska-
zał na całkowicie różną sytuację, jaka jest między niekatolickimi chrześcijanami 
a poganami126: chrzest jest wejściem do Kościoła, dlatego wszyscy ochrzczeni

‑niekatolicy są „w pewnym sensie”, aczkolwiek nie w doskonałej jedności (in qu‑
adam communione etsi non perfecta) związani z Kościołem katolickim127.

W nauce Vaticanum II na temat przynależności do Kościoła wyraźne jest 
rozróżnienie pomiędzy katolikami, następnie katechumenami, chrześcijanami 

124  �Por. Suma teologiczna, III, q. 8 a. 3.
125  �Por. DS 3802.
126  �Por. KK 13.
127  �DE 3.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

112

niekatolikami, wierzącymi w Boga i poszukującymi Go. W stosunku do katoli-
ków Vaticanum II stwierdza: 

Sobór święty zwraca się w pierwszym rzędzie do wiernych katolików. Uczy zaś, opierając 
się na Piśmie Świętym i Tradycji, że ten pielgrzymujący Kościół konieczny jest do zbawie-
nia. Chrystus bowiem… podkreślając wyraźnie konieczność wiary i chrztu (por. Mk 16, 16; 
J 3, 5), potwierdził równocześnie konieczność Kościoła, do którego ludzie dostają się przez 
chrzest jak przez bramę. Nie mogliby tedy być zbawieni ludzie, którzy wiedząc, że Kościół 
założony został przez Boga za pośrednictwem Chrystusa jako konieczny, mimo to nie 
chcieliby bądź przystąpić do niego, bądź też w nim wytrwać. Do społeczności Kościoła 
wcieleni są w pełni ci, co mając Ducha Chrystusowego w całości przyjmują przepisy Ko-
ścioła i wszystkie ustanowione w nim środki zbawienia i w jego widzialnym organizmie 
pozostają w łączności z Chrystusem rządzącym Kościołem przez papieża i biskupów, w łącz-
ności mianowicie polegającej na więzach wyznania wiary, sakramentów i zwierzchnictwa 
kościelnego oraz wspólnoty (communio)128.

Sobór przestrzega jednak przed połowiczną, zewnętrzną tylko przynależno-
ścią do Kościoła: 

Nie dostępuje jednak zbawienia, choćby był wcielony do Kościoła, ten, kto nie trwając 
w miłości, pozostaje wprawdzie w łonie Kościoła „ciałem”, ale nie „sercem” Wszyscy zaś 
synowie Kościoła pamiętać winni o tym, że swój uprzywilejowany stan zawdzięczają nie 
własnym zasługom, lecz szczególnej łasce Chrystusa; jeśli zaś z łaską tą nie współdziałają 
myślą, słowem i uczynkiem, nie tylko zbawieni nie będą, ale surowiej jeszcze będą sądzeni129.

Przygotowujący się do chrztu 

katechumeni, którzy za sprawą Ducha Świętego z wyraźnej woli swojej pragną być wcie-
leni do Kościoła, już dzięki temu pragnieniu są z nim w łączności; toteż Matka‑Kościół 
już jak na swoich rozciąga swą miłość i troskę130.

Na temat chrześcijan niekatolików Vaticanum II naucza: 

Co się zaś tyczy tych ludzi, którzy będąc ochrzczeni noszą zaszczytne imię chrze-
ścijan, ale nie wyznają całej wiary lub nie zachowują jedności wspólnoty (communio) 

128  �KK 14.
129  �KK 14.
130  �KK 14.



113

D. Katolicki (powszechny)

pod zwierzchnictwem Następcy Piotra, to Kościół wie, że jest z nimi związany z licznych  
powodów131. 

Chodzi o wspólne umiłowanie Pisma Świętego jako normę wiary i życia, gor-
liwość religijną związaną z wiarą i miłością Boga w Trójcy Świętej, uznanie 
Chrystusa, Syna Bożego za jedynego Zbawiciela, przyjmowanie sakramentów. 
Wiele Kościołów posiada episkopat, sprawuje Eucharystię i czci Maryję Matkę132. 
Na szczególne podkreślenie zasługuje więź Kościoła katolickiego z Kościołami 
prawosławnymi, która jest tak głęboka, że  „niewiele jej brakuje, by osiągnęła 
pełnię dopuszczającą wspólne celebrowanie Eucharystii Pana”133.

W nauce o członkostwie kościelnym niechrześcijan Vaticanum II formułuje 
twierdzenie: „Także ci, którzy jeszcze nie przyjęli Ewangelii, w rozmaity sposób 
przyporządkowani są do Ludu Bożego”134. Stopnie tego przyporządkowania wy-
znacza stosunek Kościoła do narodu izraelskiego, mahometan, wyznawców innych 
religii i wreszcie wszystkich ludzi dobrej woli. W odniesieniu do Izraela podkreśla 
się, że jego religia jest objawiona, oparta na Przymierzu z Bogiem i Jego obiet-
nicach, a w tym narodzie według ciała narodził się Chrystus (por. Rz 9, 4–5)135. 
O stosunku do mahometanach, religii, która w świecie dzisiejszym odgrywa 
liczbowo, kulturowo i gospodarczo znaczącą rolę, Sobór mówi: 

Zamysł zbawienia obejmuje również tych, którzy uznają Stworzyciela, wśród nich zaś 
w pierwszym rzędzie muzułmanów, oni bowiem wyznając, iż zachowują wiarę Abrahama, 
czczą wraz z nami Boga jedynego i miłosiernego, który sądzić będzie ludzi w dzień 
ostateczny136.

Stosunek swój do wyznawców jednego Boga Vaticanum II konkluduje w sło-
wach: 

Ci bowiem, którzy bez własnej winy nie znając Ewangelii Chrystusowej i  Kościoła 
Chrystusowego, szczerym sercem jednak szukają Boga i  wolę Jego przez nakaz su-
mienia poznaną starają się pod wpływem łaski pełnić czynem, mogą osiągnąć wieczne  
zbawienie137.

131  �KK 15.
132  �Por. KK 15.
133  �Paweł VI, Przemówienie (14. 12. 1975); por. DE 13–18.
134  �KK 16.
135  �Por KK 16; DRN 4.
136  �KK 16; por. DRN 3.
137  �KK 16.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

114

Kościół uznaje też pozytywne wartości w innych religiach i postawach ludzi, 
gdy stwierdza: 

Nie odmawia też Opatrzność Boża koniecznej do zbawienia pomocy takim, którzy bez 
własnej winy w ogóle nie doszli jeszcze do wyraźnego poznania Boga, a usiłują, nie bez 
łaski Bożej, wieść uczciwe życie. Cokolwiek bowiem znajduje się w nich z dobra i praw-
dy, Kościół traktuje jako przygotowanie do Ewangelii i jako dane im przez Tego, który 
każdego człowieka oświeca, aby ostatecznie posiadł życie138.

e. „Poza Kościołem nie ma zbawienia”

Bezpośrednio z nauką o przynależności do Kościoła wiąże się problem zba-
wienia. Temat ten jest bardzo trudny i wymaga zrozumienia zarówno samej 
idei zbawienia, jak i pośredniczącej roli Kościoła. Sformułowanie św. Pawła, 
że Bóg pragnie, by wszyscy ludzie zostali zbawieni i doszli do poznania prawdy 
(por. 1 Tm 2, 3; por. Tt 2, 11), było związane przez całe dzieje Kościoła z formu-
łą z czasów Ojców Kościoła (wypracowaną przez św. Cypriana): Extra ecclesiam 
nulla salus („poza Kościołem nie ma zbawienia”), rozumianą często w sposób 
wykluczający, tzn. przyjmujący odmowę niechrześcijanom prawa do zbawie-
nia. Takim krańcowym przykładem może być wykluczające twierdzenie ucznia 
św. Augustyna, św. Fulgencjusza z Ruspe (ok. 525)139.

Bez wchodzenia w całą historię problematyki, która obrazuje mentalność 
wielu ludzi Kościoła na przestrzeni wieków140, podstawy doktrynalne tej sta-
rożytnej maksymy, można podać w dwóch twierdzeniach opisujących jedyność 
i wyłączność Kościoła w pośrednictwie zbawienia. Po pierwsze, Chrystus jest 
jedynym źródłem zbawienia, jedynym pośrednikiem między Bogiem a czło-
wiekiem (por. Dz 4, 11–12; Rz 10, 1–14; Łk 12, 8–10; J 14, 1–6), a po drugie 
Chrystus przekazał swoją misję zbawienia Kościołowi – tworząc z nim jedno 
(por. Łk 10, 16; J 3, 5; 13, 20; Mt 18, 17; Mk 16, 16; Ga 1, 8; Tt 3, 10; J 10, 11).

Sobór Watykański II podtrzymał powyższą zasadę, jednak, opierając się na no-
wej wykładni przynależności do Kościoła, dał tym samym jej nową interpretację. 
Tak to ujmuje Y. Congar: „Teologia katolicka zachowała formułę poza Kościołem 

138  �KK 16; por. DRN 2; Adhortacja Evangelii nuntiandi, 53.
139  �Który stwierdził: „Nie należy wątpić, że nie tylko wszyscy poganie, ale i wszyscy Żydzi, 

wszyscy heretycy i schizmatycy, umierający poza Kościołem katolickim, pójdą w ogień 
wieczny, przygotowany dla Szatana i aniołów jego”, De fide ad Petrum, 38, 79; PL 65, 704.

140  �Dokładne omówienie problemu podaje Y. Congar, Chrystus i zbawienie świata, Kraków 
1968, s. 257–310.



115

E. Apostolskość

nie ma zbawienia, ale trzeba przyznać, ze nadaje jej dzisiaj sens inny od tego, 
jaki nadali jej autorzy, Orygenes i św. Cyprian. […] nie chodzi już o stosowanie 
tej formuły do jakiejkolwiek konkretnej osoby, ale o obiektywne stwierdzenie, 
że Kościół Chrystusowy – i że tylko on jako Kościół Chrystusa – jest upoważ-
niony i uprawniony do niesienia zbawienia Jezusowego wszystkim ludziom. 
A więc formułę tę należy odtąd traktować jak odpowiedź nie na pytanie: Kto 
zostanie zbawiony?, ale na pytanie: Kto posiada mandat do sprawowania posługi 
zbawienia?141.

W podsumowaniu można stwierdzić: 

Aksjomat o konieczności Kościoła do zbawienia nie jest wypowiedzią o zbawieniu czło-
wieka poza Kościołem, ale o szczególnej istocie i szczególnej funkcji Kościoła w związku 
historii Boga z człowiekiem. Kościół jest konieczny do zbawienia, po pierwsze, jako znak 
zbawczej miłości Boga w historii ukazanej w  służbie Chrystusa (obiektywna koniecz-
ność zbawienia). Upominająca funkcja tej wypowiedzi polega na tym, po drugie, że przez 
to jest wskazane na szczególną przestrzeń zbawienia, która jest otwarta przez posługę 
Chrystusa w historii do której wchodzi się w wolności i odpowiedzialności wiary, jeśli 
się nie chce siebie stracić (subiektywna konieczność zbawienia). Konieczność Kościoła 
do zbawienie polega, po trzecie, na tym, że w naśladowaniu Tego, który wziął na siebie 
winę człowieka, przedstawić wspólnotę wierzących, przez których Bóg chce wielu ura-
tować (funkcjonalna konieczność zbawienia). Gdy to zdanie jest rozumiane jako wypo-
wiedź o zbawieniu niekatolików lub niechrześcijan, jest ono fałszywe142.

E. Apostolskość

Treść wyznania wiary: „Wierzę… apostolski Kościół” ma swoją podstawę 
w  pytaniach o  początki Kościoła, kontynuację jego tradycji i  o  fundament 
jego identyczności. W ciągu historii wzmacniały one wewnątrzkościelne spory, 
w rozwiązywaniu których odwoływano się do świadectw pierwszych świadków. 
Apostolat pierwotny spełniał bowiem podstawową, wzorczą rolę w  przyjmo-
waniu Objawienia i  w  jego przekazywaniu, stąd też jedynie on stał się mia-
rodajnym elementem legitymizującym dalszą historię Kościoła. Niniejszym 
zostanie przedstawiona treść pojęcia apostolskości, następnie jego uzasadnienie 

141  �Tamże, s. 261.
142  �S. Wiedenhoffer, Ekklesiologie, [w:] Handbuch der Dogmatik, t. 2, dz. cyt., s. 131.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

116

historyczno‑teologiczne, a w dalszej kolejności kilka uwag na temat współcze-
snej problematyki dotyczącej Kościoła w jego wymiarze apostolskim.

1. Treść pojęcia

a. Istota apostolstwa

Apostolskość jest pojmowana tak treściowo („tradycja apostolska”), jak i struk-
turalnie („apostolska sukcesja”). Gdy chodzi o rozumienie „tradycji apostolskiej”, 
podkreśla się w nim, że Kościół zbudowano na jednej, raz na zawsze danej, trwa-
jącej i miarodajnej wierze apostołów, przekazywanej przez następców mających 
z nimi łączność konfesyjną. Gdy chodzi o rozumienie apostolskości Kościoła 
w  sensie „sukcesji”, trzeba tu widzieć zasadę, wedle której ma ona widzialną 
strukturę, a jej wiążącą treścią jest apostolska tradycja. Strukturalne znaczenie 
apostolskości Kościoła należy do istotnych zagadnień rozmów ekumenicznych143.

Pojęcie: „apostoł”, „apostolski” („posłany”), pochodzące z  języka greckiego, 
oznacza człowieka czy też grupę osób obdarzonych szczególnym zadaniem świad-
czenia o posyłającym. W tym znaczeniu termin „Kościół apostolski” oznacza jego 
powiązanie z apostołami Jezusa Chrystusa, na świadectwie których oparta jest 
wiara i jej dalsze przekazywanie. Z konieczności oparcie i źródło posłania apo-
stołów stanowi misja Jezusa Chrystusa. On sam jest posłany przez Ojca: „Jak 
Ojciec Mnie posłał, tak i Ja was posyłam” ( J 20, 21). Na Niego też, jako Apostoła 
i  Arcykapłana, na Jego wierność Ojcu spogląda Kościół i każdy chrześcijanin, 
by utwierdzić się w swoim wyznaniu (por. Hbr 3, 1). Kto przyjmuje Jezusa, przyj-
muje samego Ojca, który Go posłał (por. Mt 10, 40; J 13, 20). On też jest jedynym 
fundamentem posłanego przezeń Kościoła (por. 1 Kor 3, 11). Dzieło apostołów 
i Kościoła opiera się na tym, co już wcześniej Bóg dokonał w Jezusie Chrystusie. 
Na Nim, jako na kamieniu węgielnym, wzrasta i  rozwija się przez wieki cała 
budowla Kościoła i jest przez Niego nieustannie utrzymywana (por. Ef 2, 20)144.

Można powiedzieć, że  apostolat to pełna mocy służba w  imię i na pole-
cenie Chrystusa, a  jego podstawą jest jedyny historyczny akt posłania przez 
Zmartwychwstałego145. Zadanie apostoła stanowi uobecnia jące  przepowia-
danie  Ewangel i i , a jego cel to zbieranie  Kościoła ugruntowanego na tym 
jednorazowym historycznym świadectwie. Kościół wszystkich czasów skazany 
jest na  swój początek i wypełnia swą istotę poprzez wierność apostolskiemu 

143  �Por. W. Kasper, Katholische Kirche, art. cyt., k. 329–330; J. Morawa, Sukcesja apostolska, 
dz. cyt., s. 1141–1147.

144  �H. Schütte, Kirche im ökumenischen Verständnis, dz. cyt., s. 116.
145  �Por. S. Wiedenhoffer, Ekklesiologie, [w:] Handbuch der Dogmatik, t. 2, dz. cyt., s. 132.



117

E. Apostolskość

świadectwu uobecnianemu w przepowiadaniu (martyria), kulcie (leiturgia) i w po-
słudze wobec świata (diakonia). Związanie Kościoła ze świadectwem apostołów 
zostało oparte na obietnicy nieustannego działania Ducha Świętego: ponieważ 
w Kościele działa ten sam Duch, który sprawiał pierwsze świadectwo apostołów, 
jako wspólnota wierzących ma on pewność, że nie odetnie się od gwarantujące-
go mu identyczność świadectwa apostolskiego. Apostolskość Kościoła oznacza 
więc także jego identyczność zapewnioną przez działanie Ducha Chrystusowego.

Apostolskość Kościoła jako zobowiązanie i obietnica przysługuje najpierw całe-
mu Kościołowi, czyli wszystkim członkom ludu Bożego w jego podstawowej po-
słudze, jaką jest przepowiadanie Ewangelii, w służbie Bożej i w konkretnym życiu. 
Dlatego też, kiedy Kościół podejmuje wysiłek reformy, kieruje apel odnowienia 
apostolskiej świadomości do wszystkich wierzących. Kiedy natomiast chce ustrzec 
swoje apostolskie i misjonarskie posłanie, powołuje się na apostołów Jezusa 
Chrystusa i na ciągłość ich urzędu w sukcesji apostolskiej w posłudze biskupów.

b. Apostolskość Kościoła

Kościół jest apostolski w potrójnym sensie, gdyż:
– był, jest i pozostanie oparty na „fundamencie apostołów” (Ef 2, 20; Ap 21, 14), 

świadkach wybranych i posłanych przez samego Chrystusa146;
– strzeże i przekazuje w mocy Ducha Świętego cały depozyt nauki zbawienia, 

otrzymany od apostołów (por. 2 Tm 1, 13–14);
– jest prowadzony, uświęcany i nauczany – aż do powtórnego przyjścia Pana 

Jezusa – przez następców w misji apostolskiej, tj. kolegium biskupów, wspo-
maganych przez kapłanów, w ścisłej jedności „z następcą Piotra, Najwyższym 
Pasterzem Kościoła”147.

Oprócz biskupów, następców apostołów, istnieją inne specyficzne, instytucjo-
nalne punkty kościelnej apostolskości, które mają ścisły związek z apostołami 
Pana. Są nimi Pismo Święte i Tradycja, których znaczenie jest bardzo akcentowane 
przez wszystkie wyznania chrześcijańskie. Apostolskość Kościoła polega bowiem 
na wzajemnym i różnorodnym powiązaniu funkcji Pisma Świętego, kościelnych 
reguł i wyznań wiary oraz posługi biskupiej.

c. Biskupi jako następcy apostołów

Istotnym znakiem apostolskości Kościoła jest sukcesja biskupów. Wyraża 
się przez nią sakramentalna struktura przekazu wiary i naśladowania: przekaz 

146  �Por. DM 9.
147  �DM 5.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

118

odbywa się tutaj w formie osobistego wybrania, posłania i osobistego świadectwa. 
Przekonanie to, wspólne katolikom, prawosławnym, anglikanom i starokatolikom, 
oparte jest na następującym dowodzie: Pan Jezus, sam będąc posłanym i wyposa-
żonym przez Ojca w pełnię władzy (por. Hbr 3, 1; Mt 10, 40; J 5, 24. 30; 13, 20), 
powołał apostołów, których wezwał do naśladowania siebie i przekazał im swoje 
posłanie (successio sui: por. Mk 3, 13; 1 Kor 15, 3nn; 2 Kor 5, 20; J 17, 18; 202, 21). 
Świadomi swego posłania apostołowie przekazują je następcom (successio apo‑
stolica: por. Dz 20, 28–32; 1 Tm 4, 14; 2 Tm 1, 6) z poleceniem, aby i oni przez 
nakładanie rąk czynili tak dalej (por. 1 Tm 5, 22; 2 Tm 2, 2; Tt 1, 5). W urzędzie 
biskupa mocne trwanie przy nauce apostolskiej jest powiązane z naśladowaniem 
apostoła w przekonywającym świadectwie. Sobór Watykański II tak to określa: 

Aby powierzona im [apostołom] misja była kontynuowana po ich śmierci, bezpośred-
nim swoim współpracownikom przekazali, jak w testamencie, zadanie prowadzenia da-
lej i umacniania rozpoczętego przez siebie dzieła, zalecając im czuwanie nad całą trzodą, 
w której Duch Święty ich umieścił, aby byli pasterzami Kościoła Bożego. Ustanowili więc 
takich mężów, a następnie zarządzili, aby gdy tamci umrą, posługiwanie ich przejęli inni 
doświadczeni mężowie. Jak więc trwa misja (munus) powierzona przez Pana indywidual-
nie Piotrowi, pierwszemu z Apostołów, i ma być przekazywana jego następcom, tak trwa 
apostolska misja pasterzowania w Kościele, aby była nieprzerwanie sprawowana przez 
święty stan biskupów”. Dlatego Kościół naucza, że „biskupi z ustanowienia Bożego stali 
się następcami Apostołów jako pasterze Kościoła; kto więc ich słucha, słucha Chrystusa, 
a kto nimi gardzi, gardzi Chrystusem i Tym, który posłał Chrystusa148.

W urzędzie biskupa została zinstytucjonalizowana odpowiedzialność za konty-
nuację przekazu depozytu wiary i jej kościelna żywotność, a także jej szczególne 
sakramentalne uobecnienie149.

d. Świadomość apostolstwa

Z istoty apostolskości Kościoła wypływa świadomość posłania i zadanie kon-
tynuowania, w komunii wiary i życia z jego początkiem, misji wszystkich wierzą-
cych w Chrystusa. Chrześcijanie czynią to na różne sposoby, uczestnicząc w tym 
jednym posłaniu, angażując się, zgodnie ze swoim powołaniem i możliwościami, 
w budowanie królestwa Chrystusa na całej ziemi przez dobrą nowinę o odkupie-
niu150. Czynią to przez ewangelizację i rozszerzanie Kościoła pośród tych ludów 

148  �KK 20; por. KKK 861–862.
149  �Por. S. Wiedenhoffer, Ekklesiologie, [w:] Handbuch der Dogmatik, t. 2, s. 133.
150  �Por. DA 2.



119

E. Apostolskość

i społeczeństw, gdzie on nie zapuścił jeszcze korzeni151. Skuteczność tego apo-
stolstwa, zarówno wyświęconych jak i świeckich, którego źródłem i początkiem 
jest Chrystus, zależy od ich żywego z Nim zjednoczenia (por. J 15, 5)152. Duszą 
wszelkiego apostolstwa jest miłość, czerpana przede wszystkim z Eucharystii. 
Równocześnie rośnie coraz większe przekonanie, że wobec podziału Kościoła 
i braku jedności w przekazywanej prawdzie objawionej, chrześcijanie dla więk-
szej owocności swego apostolstwa, będą podejmować impulsy płynące z ruchu 
ekumenicznego. Sam bowiem ekumenizm jest szczególnym znakiem misyjności, 
wzbudzonym przez Ducha Świętego dla przywracania Kościołowi jego zamie-
rzonej przez Chrystusa jedności opartej na fundamencie apostolskim.

2. Uzasadnienie historyczno‑teologiczne

Przekonanie, tak mocno podkreślane u katolików i prawosławnych, że obec-
ny charakter ich Kościołów jest identyczny z wiarą i życiem Kościoła apostołów, 
poddaje się, zwłaszcza w środowiskach pochodzących z Kościołów reformowa-
nych, ostrej krytyce i zdecydowanie się odrzuca. Przykładowo można tu wskazać 
na myśl teologa reformowanego Emila Brunnera (1889–1966), który opierając się 
na wywodach Rudolfa Sohma, sformułował pogląd, że istniejący dzisiaj Kościół 
jest owocem odejścia od apostolskich korzeni, a jego dzieje należy ocenić jako 
historię dekadencji153. Według jego tezy, przyjętej dość powszechnie w kręgach 
protestanckich, początek Kościoła stanowiła wspólnota wierzących w Chrystusa, 
pozbawiona jakiejkolwiek organizacji, kierująca się miłością i charyzmatami. 
Okres odchodzenia od pierwotnego wzoru, zaznaczony w późniejszych pismach 
Nowego Testamentu, jest scharakteryzowany przez zamianę decyzji wiary jako 
osobistego spotkania z Jezusem Chrystusem w dogmat, wyparcie miłości przez 
prawo, a ducha przez urząd. Ta zmiana jest widoczna szczególnie w Kościele 
rzymskokatolickim, który według Brunnera najdalej odszedł od wzoru pier-
wotnego Kościoła.

Kontrowersje istnieją także wokół pojmowania urzędu apostolskiego i władzy 
w Kościele. Nawet jeśli pośród chrześcijan przyjmuje się, że w Kościele założonym 
przez Jezusa istniał jakiś rodzaj władzy, to nie ma zgodności co do prerogatyw 
i wzajemnego stosunku Piotra i pozostałych apostołów. Stanowisko przeciwne 
Kościołowi katolickiemu utrzymuje, że apostołowie otrzymali od Jezusa Chry-
stusa jedynie posługę słowa i sakramentów, z wykluczeniem władzy rządzenia 

151  �Por. DM 6.
152  �Por. DA 4.
153  �Swoje tezy opublikował w książce: Das Missverständnis der Kirche, Stuttgart 1951; por. ten-

że: Die Lehre von der Kirche, vom Glauben der Vollendung, Dogmatik, Zürich‑Stuttgart 1960.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

120

wiernymi. Pojęcie władzy miałoby pozostawać w sprzeczności z duchem chrze-
ścijaństwa, ponieważ jedynym ojcem jest Ojciec niebieski, jedynym Panem i Na-
uczycielem Chrystus, wierni zaś są dla siebie braćmi i siostrami (rodzeństwem). 
Kościół to wspólnota równych, w której Chrystus lub Duch Święty niektórych 
wiernych przeznaczył do świętej posługi, ale bez prawa sprawowania władzy nad 
innymi. W Kościele nie ma przełożonych i poddanych.

Powyższe przekonania zmuszają do historyczno‑teologicznej analizy poję-
cia apostolskości Kościoła, by uwydatnić identyczność Kościoła katolickiego 
z Kościołem apostolskim, a tym samym jeszcze owocniej podejmować zarówno 
ekumeniczny dialog, jak i dzieło ewangelizacji świata. Szczególnie istotna jest 
tutaj sprawa sukcesji Piotra oraz apostolskiej sukcesji biskupów.

a. Rola Piotra w pierwotnym Kościele i sukcesja jego 
urzędu

Podstawowym znakiem zasadniczej roli Piotra w pierwotnym Kościele jest jego 
rola pierwszego (najważniejszego) świadka zmartwychwstania Jezusa. Świadczy 
o tym najstarsza tradycja zawierająca formułę głoszącą ukazanie się Chrystusa 
Piotrowi: 

Chrystus […] ukazał się Kefasowi, a potem Dwunastu. Później zjawił się więcej niż pięciu-
set braciom […]. Potem ukazał się Jakubowi, później wszystkim apostołom (1 Kor 15, 3nn).

Wśród egzegetów istnieje powszechna zgoda, że w powyższym wypadku Paweł 
posłużył się pierwotną formułą kerygmatyczną: według Pisma Chrystus umarł 
za nasze grzechy, według Pisma został pogrzebany i zmartwychwstał trzeciego 
dnia, i ukazał się. Jeśli Paweł dodał do tej formuły imiona, zwłaszcza Kefasa, 
to musiał on mieć ustaloną pozycję w apostolskim przepowiadaniu. Należało 
to do podstawowych argumentów wiary pierwotnego Kościoła.

O wyjątkowej roli Piotra świadczy jego pozycja we wspólnocie jerozolimskiej, 
której znaczenie było zakorzenione zarówno w ważności tego miasta dla Żydów 
na gruncie Objawienia Starego Testamentu, jak też w fakcie, że tam Pan Jezus 
został ukrzyżowany i zmartwychwstał. Tam też – według Dziejów Apostolskich 
i Ewangelii Łukasza i Jana – objawił się zmartwychwstały Chrystus. Nadto 
przez pierwsze dziesięciolecia istnienia Kościoła Jerozolima była największym 
skupiskiem chrześcijan.

Opisaną w Dziejach Apostolskich rolę uwypuklają następujące fakty: Piotr znaj-
duje się na czele zgromadzonych w wieczerniku (por. Dz 1, 13); przewodniczy 
zebraniu uzupełniającemu kolegium Dwunastu przez wybór Macieja (por. 1, 15); 
osądza Ananiasza i Safirę (por. 5, 1–11); w imieniu całej wspólnoty Wieczernika 



121

E. Apostolskość

przemawia do zebranych tłumów o wypełnieniu się zapowiedzi obietnic mesjań-
skich w ukrzyżowanym i zmartwychwstałym Jezusie Chrystusie; jako pierw-
szy przyjmuje do Kościoła pogan (por. 10–11, 18); w imieniu Jezusa uzdrawia 
(por. 3, 1–10), wskrzesza umarłego (por. 9, 36–42) i prowadzi zakrojoną na wielką 
skalę działalność misyjną154.

Powyższe summarium roli Piotra, widziane bardziej od strony jego zewnętrznej 
działalności, prowadzi do pytania o naturę jego przełożeństwa: Czy miało ono 
charakter uniwersalny, czy tylko lokalny? Czy był to prymat czasowy, czy też 
trwały? Choć Dzieje Apostolskie oraz listy Pawła jednoznacznie wskazują na wy-
jątkową rolę Piotra, dopuszczają jednak różnorodną, nawet przeciwstawną inter-
pretację. Protestanci, odrzucający prymat papieża, będą dowodzić, że Piotr był 
lokalnym zwierzchnikiem gminy w Jerozolimie. Gdy ją opuścił, władzę przejął 
Jakub. Jednak ani jeden, ani drugi nie sprawował władzy o zasięgu uniwersalnym. 
Wspomniany początkowy prymat Piotra przeszedł na Jakuba.

Egzegeci katoliccy wskazują natomiast, że Piotr i  Jedenastu nie byli nigdy 
lokalnymi kierownikami gmin, lecz podejmowali działalność z  założenia uni-
wersalną. Lokalni zwierzchnicy (jak Jakub, którego autorytet ze względu na po-
krewieństwo z  Jezusem obejmował jedynie Kościół jerozolimski) rekrutowali 
się z coraz liczniejszych wspólnot.

Bezpośrednio z tych rozważań wyłania się kwestia sukcesji urzędu Piotrowego. 
Należy tu wykazać, że Piotr osobiście miał kontakt z gminą rzymską lub pełnił 
w niej wyjątkową rolę, a ten prymat przyjęli następujący po nim biskupi Rzymu, 
których pozycja była ponadto w widoczny sposób uznawana przez inne Kościoły.

Rzymski pobyt Piotra nie był kwestionowany ani w starożytności, ani w śre-
dniowieczu. Także w  okresie reformacji (poza pojedynczymi głosami) nie 
podważano tego faktu. Dopiero w  XIX  wieku krytyka protestancka poczęła 
kategorycznie zwalczać jego historyczną wiarygodność (np. J. G. von Eickhorn; 
F.  von  Schleiermacher; F.  Chr. Baur). Jednakże właśnie w  łonie protestanty-
zmu rozpoczęły się dogłębne badania, które potwierdziły rzymską obecność 
Piotra155. Na wiele dowodów o związkach św. Piotra z Rzymem wskazują wy-
kopaliska archeologiczne, prowadzone systematycznie od XVIII w. Mówi się 

154  �Por. A. Paciorek, Rola Piotra w Kościele pierwotnym, [w:] J. Szlaga (red.), Kościół w świe‑
tle Biblii, Lublin 1982, s. 68–71; R. Pesch, Neutestamentliche Grundlagen des Petrusamtes, 
[w:] K. Lehmann, Das Petrusamt. Geschichtliche Stationen seines Verständnisses und gegenwär‑
tige Positionen, München‑Zürich 1982, s. 11–41; J. Gnilka, Der Petrusdienst – Grundlegung 
im Neuen Testament und Ausprägung in der frühen Kirche, [w:] P. Hünermann, Papstamt 
und Ökumene. Zum Petrusdienst an der Einheit aller Getauften, Regensburg 1997, s. 9–24.

155  �Por. A. Harnack, Die Chronologie der altkirchlichen Literatur bis Eusebius, t. 1, Lepizig 
1893 (na str. 244, w przypisie 2 pisze: „Śmierć męczeńska Piotra w Rzymie poczęła być 
zwalczana przez protestanckie, tendencyjne i krytyczne uprzedzenia”); H. Lietzmann, 



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

122

o śladach pierwszego grobu apostołów Piotra i Pawła w kościele św. Sebastiana, 
stojącego dziś w  miejscu domu dawnej dzielnicy żydowskiej, który miał być 

„domem Piotra”. Najwięcej dowodów dostarczyły wykopaliska pod  bazyli-
ką św.  Piotra na  Watykanie w  roku  1939. Ołtarz papieski, czyli Konfesja 
św. Piotra, był zbudowany nad pomnikiem nagrobnym św. Piotra na wzgórzu  
watykańskim156.

Obecnie przytacza się (także wśród protestantów) dowody najstarszej tradycji, 
które mówią pośrednio lub wprost o pobycie św. Piotra w Rzymie. Wśród tych 
świadectw na szczególną uwagę zasługują: List św. Klemensa Rzymskiego, Listy 
św. Ignacego Antiocheńskiego, a zwłaszcza List do Rzymian157, List Dionizego 
z Koryntu (ok. 170), relacje Gajusa, prezbitera rzymskiego z  czasów papieża 
Zefiryna (198–217), a nade wszystko Adversus haereses św. Ireneusza z Lyonu 
(†202)158 .

To, że biskupi rzymscy od  IV‑tego wieku posiadali rzeczywisty prymat ju-
rysdykcji nad całym Kościołem, nie podlega dyskusji. Nie tylko Leon Wielki 
(440–461) i Innocenty I (401–417), ale już Syriusz (384–399) i Damazy (366–
384) są uznawani przez niekatolickich nawet badaczy za papieży w pełnym 
znaczeniu tego słowa159. Autorytet papiestwa rozwinął się w pełni na soborach 
powszechnych w Efezie (431) i Chalcedonie (451). W 382 r., jak wynika to z tzw. 
Decretum Gelasianum, synod rzymski oświadczył: 

Chociaż po całym świecie rozproszone katolickie Kościoły są komnatą nowożeńczą 
Chrystusa, to jednak Kościół Rzymski posiada pierwszeństwo i to nie na skutek decy-
zji soborów, lecz otrzymał on prymat przez słowa Pana i Zbawiciela: Ty jesteś Piotrem, 
a na tej skale zbuduję mój Kościół160 .

Pośród świadectw mówiących o pewnej formie prymacjalnej biskupów Rzymu 
jest List do Koryntian Klemensa Rzymskiego. Został on napisany z powodu kon-
fliktu, jaki wybuchł we wspólnocie korynckiej około 96 roku. Oto „prezbiterzy 
o długim prestiżu” zostali „niesprawiedliwie” pozbawieni swego urzędu. Fakt ten 

Petrus und Paulus in Rom, Leipzig 1927; F. Heiler, Altchristliche Autonomie und päpstlicher 
Zentralismus, München 1941.

156  �Por. T. Klauser, Die römische Petrustradition, Köln u. Opladen 1956; E. Kirchbaum, Die 
Gräber der Apostelfürsten, Frankfurt 1957.

157  �W liście tym św. Ignacy złożył szczególny hołd Kościołowi w Rzymie jako „przodującemu 
w miłości”, wstęp [w:] ALP, t. 1, dz. cyt., s. 24.

158  �Por. W. Brandmüller, Petrus und seine Nachfolger, [w:] tenże (red.), Mysterium Kirche, 
Aachen 1996, s. 142n.

159  �Por. F. Heiler, Altchristliche Autonomie und päpstlicher Zentralismus, München 1941, s. 203nn.
160  �DS 163.



123

E. Apostolskość

spowodował podział we wspólnocie. W liście, którego autorem jest biskup, cała 
wspólnota rzymska kieruje do Koryntu prośbę, by zakończyć konflikt przez przy-
wrócenie legalnych i prawowitych przełożonych: „Gdyby zaś ktoś nie posłuchał 
tego, co Bóg przez nas mówi, niechże wie, że dopuszcza się grzechu i na wielkie 
naraża się niebezpieczeństwo”161. Choć wspólnota w Koryncie nie znajdowała się 
w polu oddziaływania lokalnego biskupa Rzymu, interwencja Klemensa została 
przyjęta z wielkim respektem.

Inne świadectwo związane jest z postacią papieża Wiktora I (189–199). Chodzi 
o trwającą kontrowersję w sprawie daty święcenia Wielkanocy. Kościoły Małej 
Azji obchodziły ją dwa dni po 14 Nisan, natomiast w całym Kościele w pierw-
szą niedzielę po 14 Nisan. Wiktor I chciał usunąć niejednolitość zwyczaju i za-
żądał w tym celu od poszczególnych prowincji kościelnych zajęcia stanowiska. 
W różnych miejscach odbyły się lokalne synody, których równoczesność zdaje 
się wskazywać na kierowniczą rolę i organizacyjne dyrektywy z Rzymu. Biskupi 
Palestyny, Pontu, Italii i wielu innych prowincji opowiedzieli się za praktyką 
Rzymu. Tylko małoazjaci, obradujący pod przewodnictwem Polikratesa, bisku-
pa Efezu, odrzucili rzymskie uregulowanie sprawy. Papież zażądał od Kościołów 
Małej Azji przyłączenia się do większości, grożąc wyłączeniem ich ze wspólnoty 
jednego Kościoła. I choć przeciw decyzji Wiktora wystąpił św. Ireneusz z Lyonu, 
ganił tylko jej szorstkość, ale nie kwestionował prawa papieża do rozstrzygania 
wspomnianego problemu162.

Niezwykle ważnym wskazaniem na  rolę biskupa Rzymu jest świadectwo 
św. Ireneusza z Lyonu, podane w kontekście sukcesji apostolskiej. W trzeciej 
księdze Adversus haereses pisze on: 

Oczywiście zbyt wiele miejsca zajęłoby w niniejszej księdze wyliczanie następujących 
po  sobie hierarchów we wszystkich Kościołach; ograniczę się więc tylko do przedsta-
wienia tradycji apostolskiej oraz nauki wiary, jaka drogą kolejnego następstwa biskupów 
dotarła do nas w największym, najstarszym, powszechnie znanym Kościele rzymskim, 
założonym i zorganizowanym przez dwóch najznakomitszych apostołów: Piotra i Pawła 
[…] Z wymienionym bowiem Kościołem (rzymskim), jako przewyższającym wszystkie 
inne dostojnością swego apostolskiego pochodzenia, zgadza się na pewno cały Kościół, 
to  jest wszyscy wierni na całym świecie, w sprawie przechowywania tradycji odziedzi-
czonej po apostołach163. 

161  �List do Koryntian, 59 [w:] ALP, t. 1, dz. cyt., s. 24.
162  �Por. J. Daniélou, Od początków do końca trzeciego wieku, [w:] Historia Kościoła, t. 1, dz. cyt., 

s. 95n.
163  �Zdemaskowanie i odparcie fałszywej gnozy, (Adversus haereses), 3, [w:] ALP, t. 1, dz. cyt. 

s. 167–168.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

124

Dalej autor podaje listę dwunastu kolejnych następców w  ich apostolskim 
urzędzie w  Rzymie, sięgającą do  czasów jemu współczesnych, zakończoną 
stwierdzeniem: 

W takim oto porządku, drogą nieprzerwanego następstwa dotarła do nas tradycja apo-
stolska, z czego wynika wyraźnie, że dzisiaj wyznajemy tę samą zbawienną wiarę, jaką 
Kościół przejął od apostołów i pieczołowicie ją przechowując, przekazał nam w nieska-
lanej postaci164.

Z pożytkiem należałoby dodać także ważny argument z badań historycznych 
dotyczących prymatu biskupa Rzymu. W oczach historyka prymat występuje 
w formie rozwoju zasianego ziarna, które rozwinęło się w pełni przez pierwsze 
cztery wieki165.

Ostateczną krystalizację świadomości prymacjalnej Kościoła rzymskiego po-
kazują słowa kazania papieża Leona Wielkiego, wygłoszone podczas uroczy-
stości św. apostołów Piotra i Pawła w 441 roku: „Przez siedzibę Piotra stałeś się, 
Rzymie, stolicą świata; a przez Boską religię rządzisz bardziej niż kiedykolwiek 
przez ziemskie panowanie”166.

b. Sukcesja biskupów w Kościele poapostolskim

Jasno określona rola biskupów jako następców apostołów zaświadczona jest 
w pismach pozabiblijnych na przełomie I i II wieku, a więc jeszcze w czasie two-
rzenia się kanonu Nowego Testamentu. Z tego czasu wyróżnia się wspomniane 
wyżej świadectwo św. Klemensa Rzymskiego, zawarte w jego Liście do Koryntian 
(ok. 96 r.). Istotą powstałego tam konfliktu było dokonane przez wspólnotę „nie-
sprawiedliwe” pozbawienie urzędu „prezbiterów o długim prestiżu”167. Interesujące 
są tutaj dwa stwierdzenie. Pierwsze odnosi się do sukcesji apostolskiej biskupów: 

Ale apostołowie dowiedzieli się także od Pana naszego Jezusa Chrystusa, że kiedyś po-
wstanie spór o godność biskupią. Dlatego, przewidując z góry co się stanie, gdy ustanowili 

164  �Tamże, 3, s. 168; por. K. Drzymała, Prymat św. Piotra i jego następców w świetle historii 
i dogmatu, [w:] „Homo Dei. Przegląd ascetyczno‑duszpasterski” 112 (1963), z. 2, s. 92.

165  �Por. K. Schatz, Papsttum – Ärgernis und Konkretion des Katholischen, [w:] W. Brandmüller 
(red.), Das eigentlich Katholische, Aachen 1997, s. 231nn.

166  �Cyt. za: K. Schatz, Unkonventionelle Gedanken eines Kirchenhistorikes zum päpstlichen Primat, 
[w:] P. Hünermann, Papstamt und Ökumene, Regensburg 1997, s. 26; por. K. Schatz, Der 
päpstliche Primat. Seine Geschichte von den Ursprüngen bis zur Gegenwart, dz. cyt., s. 1–55.

167  �Klemens używa, podobnie jak św. Paweł, zamiennie pojęć: biskup i prezbiter w odniesie-
niu do tych samych osób.



125

E. Apostolskość

wyżej wymienionych biskupów i diakonów, od razu wydali rozporządzenie (ordinationem 
dederunt), że po śmierci tychże inni wypróbowani Duchem mężowie mają objąć następ-
stwo na ich urzędzie (ministerium)168.

Ignacy Antiocheński († ok. 110) jest pierwszym historycznym świadkiem 
episkopatu monarchicznego: „biskupi (są) ustanawiani aż po krańce (ziemi)”169. 
Biskup objawia się jako gwarant jedności, liturgii i nauki w Kościele: „Wszyscy 
mianowicie, którzy są Boży i Jezusa Chrystusa, są z biskupem”170. 

Uważajcie za ważną tylko taką Eucharystię, która sprawowana jest pod przewodnictwem 
biskupa, lub tego, komu on zleci […]. Nie wolno bez biskupa ani chrzcić, ani sprawować 
agapy171. 

Do urzędów wspólnoty należą: biskup, kolegium prezbiterów jako zgroma-
dzenie doradcze i diakoni172.

Ireneusz wskazuje na biskupią sukcesję jako znak kontynuacji nauki apostol-
skiej w obecnym nauczaniu Kościoła. Centralnym punktem jest tutaj identycz-
ność nauki z przekazem pochodzącym od apostołów. Ta argumentacja zakłada, 
że biskupi jako nauczyciele Kościoła są znakiem identyczności Kościoła z apo-
stolskim przekazem: z następstwem biskupstwa zwierzchnicy w Kościele otrzy-
mali „niezawodny charyzmat prawdy” (charisma veritatis acceperunt)173. Ireneusz 
wskazuje także na szczególną rolę Kościołów w Rzymie, Smyrnie i Efezie, któ-
re ze względu na ich apostolskie fundamenty są najprzedniejszymi świadkami 
prawdziwości nauki Kościoła.

Podsumowując, można powiedzieć, że apostolska sukcesja episkopatu jest 
dla Ireneusza nade wszystko znakiem identyfikującym każdy Kościół w cza-
sie i miejscu z Kościołem Boga, co jest potwierdzone przez sukcesję biskupów. 
To samo znajduje się u Orygenesa: przekaz nauki wiary łączy wymiar apostolski 
z kościelnym174.

Aby jeszcze mocniej wyrazić rolę biskupów, trzeba zwrócić uwagę na pewną hi-
storyczną rzeczywistość: już przy końcu II wieku różnorodne problemy, z którymi 
borykały się wspólnoty, były rozważane na synodach biskupich, gdzie Kościoły 

168  �List do Koryntian, 44, [w:] ALP, t. 1, dz. cyt., s. 23.
169  �Do Kościoła w Efezie, III, 2, [w:] Pierwsi świadkowie, dz. cyt., 134.
170  �Do Kościoła w Filadelfii, III, 2, [w:] Pierwsi świadkowie, dz. cyt., s. 164.
171  �Do Kościoła w Smyrnie, VIII, 1. 2, [w:] Pierwsi świadkowie, dz. cyt., s. 173.
172  �Por. Do Kościoła w Magnezji, VI, 1, [w:] Pierwsi świadkowie, dz. cyt., s. 145.
173  �Tamże, IV, 26, 2 [w:] A. Bober (red.), Antologia Patrystyczna, Kraków 1966, s. 50.
174  �O zasadach, I, przedmowa, 2, Kraków 1996, s. 52.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

126

lokalne reprezentowali biskupi, którzy kolegialnie podejmowali rozstrzygnięcia 
w odniesieniu do życia wspólnot.

3. Urząd apostolski w Kościele we współczesnej myśli 
teologicznej

Współczesna refleksja teologiczna na temat Urzędu Apostolskiego i Urzędu 
Piotrowego jest zakorzeniona nade wszystko w Konstytucji dogmatycznej o Ko-
ściele Lumen gentium Vaticanum II, która podaje naukę o roli episkopatu.

a. Kolegium Biskupów

Trzeci rozdział Lumen gentium określa w świetle danych skrypturystycznych 
związki zachodzące pomiędzy apostolstwem i episkopatem. Istnienie episkopatu 
Konstytucja uzasadnia charakterem powierzonego apostołom ewangelicznego 
orędzia, które jest dla Kościoła po wszystkie czasy źródłem życia. Z tego powo-
du apostołowie zatroszczyli się o to, by ustanowić swoich następców175. Zatem 
kolegium apostolskiemu z Piotrem na czele odpowiada dziś kolegium z bisku-
pem Rzymu jako przewodniczącym. Biskupi są oficjalnymi przedstawicielami 
Chrystusa. Vaticanum II uczy, że: 

W osobach biskupów, których pomocnikami są kapłani, obecny jest wśród wiernych Pan 
Jezus Chrystus, Kapłan Najwyższy. Siedząc bowiem po prawicy Ojca, przebywa równocze-
śnie w zgromadzeniu swoich biskupów i za pośrednictwem przede wszystkim ich zaszczyt-
nej służby, słowo Boże głosi wszystkim narodom, a wiernym udziela sakramentów wiary176.

Funkcja biskupów polega więc na zastępowaniu widzialnej obecności Chrystusa. 
W tym znaczeniu można mówić o „sakramentach w postaci osób”: biskupi są 
znakami, poprzez które działa sam Chrystus. Bez względu na sposób ich wy-
znaczania, który ulegał zmianom na przestrzeni historii, nie są oni w żadnym 
wypadku delegatami społeczności religijnej, ale pełnią rolę narzędzi Chrystusa. 
Zatem w Kościele mamy ustrój hierarchiczny, a nie demokratyczny: to Chrystus 
przez swoją łaskę uświęca biskupów przy ich wolnym współdziałaniu.

Biskupi spełniają potrójną funkcję i dlatego wyposażeni są w potrójną władzę:
– władzę nauczania, nazywaną Urzędem Nauczycielskim Kościoła,
– władzę kapłańską, dotyczącą składania ofiary i udzielania sakramentów, 

zwłaszcza sakramentu święceń,

175  �Por. KK 20.
176  �KK 21; por. DK 5.



127

E. Apostolskość

– władzę jurysdykcyjną, dotyczącą rządów wewnętrznych Kościoła.
Urząd Nauczycielski Kościoła istnieje po to, aby zachować w stanie nienaru-

szonym depozyt Objawienia, interpretować go i przekazywać. Kościół, ujmowa-
ny w całości, jest nieomylny, co oznacza, że nigdy nie przyjmie nauki sprzecznej 
z Objawieniem. Jednym z zasadniczych środków zachowania tej nieomylności 
jest Urząd Nauczycielski Kościoła, czyli kolegium biskupie z papieżem na czele.

Z kolei celem władzy kapłańskiej jest uświęcanie wiernych, co realizuje się 
przez sprawowanie sakramentów. Biskupi otrzymują tę władzę – pełnię kapłań-
stwa – poprzez święcenia. Mogą ją przekazywać albo w całości – wyświęcając bi-
skupów, albo częściowo – udzielając święceń kapłańskich na stopniu prezbiteratu 
i diakonatu. Przekazanie pełnej władzy kapłańskiej może się dokonać prawnie 
za zgodą papieża, ale nawet wówczas, gdy biskupi czynią to wbrew niemu, jest ono 
ważne. Dlatego Kościoły odłączone, nieposiadające więzi ze Stolicą Apostolską, 
mogą w swym obrębie przekazywać godność biskupa i święcenia kapłańskie. 
Pod względem samej władzy kapłańskiej papież nie stoi wyżej od biskupów.

Trzecią funkcją biskupów jest sprawowanie rządów w Kościele, czyli władza 
jurysdykcji. Dotyczy ona relacji między katolikami, a jej celem jest zapewnienie 
właściwej organizacji Kościoła, czyli umożliwienie sprawnego działania ludu 
Bożego realizującego swoją misję w historii.

b. Papież a kolegium biskupów

Biskupi w swej władzy są uzależnieni od papieża. Szczególny sens miejsca i po-
zycji biskupa Rzymu, jak zaznacza Lumen gentium, zamyka się w słowie „jedność”: 

Żeby zaś episkopat był jeden i niepodzielny, [Chrystus] postawił nad innymi Aposto-
łami świętego Piotra i w nim ustanowił trwałą i widzialną zasadę i fundament jedności 
i wspólnoty177.

Z powyższego tekstu wynika, że papież gwarantuje i urzeczywistnia widzialną 
wspólnotę. Dzięki niemu Kościół na zewnątrz, tu na ziemi, realizuje to, czym jest 
w sposób wewnętrzny i niewidzialny: tajemnicę wspólnoty i jedności. Tak kore-
sponduje ze sobą i harmonizuje w Kościele to, co zewnętrzne i to, co wewnętrzne, 
res et sacramentum. Jak Kościół ma jedną głowę niewidzialną – Chrystusa, tak też 
posiada jedną głowę widzialną – papieża, nie tylko swego najwyższego przywódcę, 
lecz osobę, w której i poprzez którą instytucja ukazuje i urzeczywistnia fakt bycia 
sakramentem jedności. Tylko do papieża można odnosić słowa św. Ambrożego: 
Ubi Petrus, ibi Ecclesia („gdzie Piotr, tam Kościół”).

177  �KK 18.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

128

Jednym z najczęściej dyskutowanych zagadnień doktrynalnych na ostatnim 
Soborze był problem relacji pomiędzy papieżem a kolegium biskupów. Jedność 
między nimi tak tłumaczy Vaticanum II: 

Już starożytna zasada, na mocy której biskupi ustanowieni w całym świecie łączyli się ze 
sobą nawzajem i z Biskupem Rzymskim węzłem jedności, miłości i pokoju, a także zwo-
łane ich synody, dla wspólnego rozstrzygania wszelkich ważniejszych spraw decyzją opartą 
na zdaniu wielu uczestników, wskazują kolegialny charakter i naturę episkopatu; jasno 
też potwierdzają tę kolegialność Sobory powszechne odbyte w ciągu wieków. Wskazuje 
na nią zresztą już sama, od czasów starożytnych stosowana praktyka zwoływania większej 
liczby biskupów, aby uczestniczyli w wyniesieniu nowego elekta na urząd najwyższego 
kapłaństwa. Członkiem kolegium biskupiego zostaje się na mocy sakramentalnej konse-
kracji i hierarchicznej wspólnoty z Głową Kolegium oraz jego członkami178.

Konsekwencją jedności i kolegialności biskupów jest fakt posiada przez to jed-
no ciało misji kierowania Kościołem. O ile każdy biskup jest pasterzem swojej die-
cezji, o tyle jako następca apostoła odpowiada za misję apostolską całego Kościoła.

Miejsce szczególne w kolegium biskupów zajmuje papież: „Biskup Rzymski, 
jako następca Piotra, jest trwałym i widzialnym źródłem i fundamentem jedności 
zarówno biskupów, jak i rzesz wiernych”179. Nie chodzi tu o przeciwstawianie pa-
pieża biskupom, lecz o wydobycie dwóch wzajemnie się dopełniających elementów 
struktury Kościoła. Po pierwsze, kolegium biskupów nie może istnieć ani wypeł-
niać swojej misji, jeśli nie posiada wspólnoty ze swoją głową – papieżem. Papież 
natomiast nie może rządzić Kościołem sam jeden, bez porozumienia z biskupami. 
W tym sensie kolegium biskupów nie jest jedynie radą dla papieża. Sobór wyraźnie 
pozostawia miejsce na inicjatywę ze strony biskupów w kierowaniu Kościołem180.

Biskupi są członkami kolegium, któremu wraz z papieżem powierzona została 
odpowiedzialność za cały Kościół, ale jednocześnie osobiście odpowiadają za część 
ludu Bożego poddaną ich władzy. Z podwójności funkcji wynika podwójny aspekt 
ich władzy: w swojej diecezji każdy biskup posiada władzę zwyczajną i bezpo-
średnią, nie będąc jedynie delegatem papieża, ale przedstawicielem Chrystusa 
w powierzonym mu Kościele partykularnym, jednakże nie może wypełniać swej 
władzy niezależnie od całego kolegium, ponieważ sam jest jego częścią. Natomiast 
jako członek kolegium każdy biskup solidarnie ponosi odpowiedzialność za cały 
Kościół181. Czyni to poprzez udział w pracach soborów, synodów i konferencji 

178  �KK 22.
179  �KK 23.
180  �Por. KK 22, 23.
181  �Por. KK 50.



129

E. Apostolskość

episkopatu182. Troska biskupa o cały Kościół przejawia się również w jego pomocy 
innym diecezjom poprzez dzielenie się np. kapłanami czy dobrami materialnymi.

* * *
Podsumowując omawianie znamion Kościoła, można podkreślić zasadnicze 

kwestie towarzyszące refleksji eklezjologicznej w tym zakresie.
Starając się udokumentować, że „ten jedyny Kościół Chrystusowy, który wyzna-

jemy w Symbolu wiary jako jeden, święty, katolicki i apostolski”, „trwa w Kościele 
katolickim, rządzonym przez następcę Piotra oraz biskupów pozostających z nim 
we wspólnocie (communio)”, pamiętamy, że i „poza jego organizmem znajdują się 
liczne pierwiastki uświęcenia i prawdy”. Dlatego 

słuszną i zbawienną rzeczą jest poznać Chrystusowe bogactwa i cnotliwe postępowanie 
w życiu drugich, którzy dają świadectwo Chrystusowi, czasem aż do przelania krwi183.

A także przyjąć, że same ich „Kościoły i odłączone wspólnoty, choć w naszym 
przekonaniu podlegają brakom, wcale nie są pozbawione znaczenia i wagi w ta-
jemnicy zbawienia”. Bowiem 

Duch Święty nie wzbrania się… posługiwać nimi jako środkami zbawienia, których moc 
pochodzi z samej pełni łaski i prawdy powierzonej Kościołowi katolickiemu184.

Sobór Watykański II zaznacza też z całą stanowczością: 

Mimo że Kościół katolicki ubogacony został wszelką prawdą objawioną przez Boga i wszel-
kimi środkami łaski, to jednak jego członkowie nie żyją pełnią gorliwości w oparciu o nie, jak-
by to należało, tak, że oblicze Kościoła za mało świeci braciom od nas odłączonym i całemu 
światu, a wzrost Królestwa Bożego ulega opóźnieniu. Wobec tego wszyscy katolicy powinni 
dążyć do chrześcijańskiej doskonałości, a każdy – zależnie od swego stanu – ma dokładać 
starań, by Kościół nosząc w swym ciele Jezusowe uniżenie i umartwienie, oczyszczał się 
z dnia na dzień i odnawiał, aż stanie się dla Chrystusa pełen chwały, bez skazy i zmarszczki185.

Same znamiona ofiarowane przez Chrystusa Kościołowi katolickiemu są mu 
jednocześnie zadane: „aby się tak wydoskonalili w jedności, aby świat uwierzył 
i poznał” (por. J 17, 21. 23).

182  �Por. B. Milne, Poznaj prawdę. Kompendium teologii chrześcijańskiej, Katowice 1992, s. 193.
183  �DE 4.
184  �DE 3.
185  �DE 4.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

130

1. Jedność – zagwarantowana przez hierarchiczny ustrój z  jednym następcą 
Piotra, jedno nieomylne Magisterium Kościoła nauczające wiary i moralności 
oraz tożsamość sprawowanych z mandatu kolegium biskupów sakramentów – 
wymaga stałego życia i wzrostu w miłości wzajemnej w stosunku do wszystkich, 
których łączy w Chrystusowym Kościele jeden chrzest.

2. Świętość – udostępniona przez sprawowane sakramenty, wykładaną naukę Bi‑
blii komentowaną życiem świętych, nieustanną publiczną modlitwę w świadomej 
łączności z Kościołem chwalebnym i cierpiącym, ustanowione i chronione przez 
Kościół formy życia konsekrowanego i otwarcie na nowe tchnienia Ducha Święte-
go, ochronę świętości i trwałości małżeństwa i rodziny – domaga się stałej realiza-
cji w życiu poszczególnych członków i wszystkich wspólnot tworzących lud Boży.

3. Katolickość – wyrażająca się w obejmowaniu ludzi różnych kultur, narodów, 
stanów, sposobów życia i w pragnieniu przybierającym konkretne i zorganizowa-
ne kształty misji docierania do wszystkich ludzi – domaga się coraz pełniejszego 
i oryginalnego wkładu każdego człowieka bądź kultury w budowę pełni Chrystusa.

4. Apostolskość – chroniona ciągłością przekazu apostolskiego posłannictwa 
i nauki w nieprzerwanie trwających wspólnotach – wymaga stałego wzrostu 
w miłości, wierności, posłuszeństwie wobec następców apostołów i tych, którzy 
mają zlecony przez nich udział w ich posługiwaniu oraz wobec głoszonej przez 
nich Ewangelii. 

Wszyscy, którzy jesteśmy synami Bożymi i stanowimy jedną rodzinę, w Chrystusie, gdy 
łączymy się ze sobą we wzajemnej miłości i w jednej chwale Trójcy Przenajświętszej, od-
powiadamy najgłębszemu powołaniu Kościoła” (KK 51), „który w osobie Najświętszej 
Maryi Panny już osiąga doskonałość186.

F. Maryja Boża Rodzicielka figurą Kościoła

Teologia fundamentalna, która bada tzw. zewnętrzne znaki wiarygodności 
wiary, Objawienia i Kościoła łącznie z ich historycznymi założeniami i faktami, 
stwierdza po prostu, że historia Jezusa jest w całości „obramowana” ziemskim 
życiem Maryi. Ona bowiem poczęła Go jako matka, stała przy Jego krzyżu, była 
świadkiem Jego wstąpienia do nieba oraz znajdowała się pośrodku apostolskie-
go Kościoła przyjmującego Ducha Świętego i rozpoczynającego swoją misję 
do wszystkich ludów wszystkich czasów.

186  �KK 65.



131

F. Maryja Boża Rodzicielka figurą Kościoła

W kolejnych fazach swojej historii Kościół podejmował problematykę maryjną, 
by lepiej rozpoznać istotę swojej wiary obejmującej posłanie Jezusa Chrystusa. 
W swoim kazaniu na soborze w Efezie (431) św. Cyryl Aleksandryjski, nazywa-
jąc Maryję „Berłem prawdziwej wiary”, uznał, że rozumie się przez nią, kim jest 
Jezus Chrystus187. Papież Leon Wielki w liście do Flawiana, ujmując doktrynę 
chrześcijańską jako wyznanie wiary w Boga – wszechmogącego Ojca, w Jezusa 
Chrystusa, Jego jednorodzonego Syna, naszego Pana, który przez Ducha Świętego 
narodził się z Maryi Dziewicy – dodał: „Dzięki tym trzem zdaniom są unice-
stwione machinacje prawie wszystkich heretyków”.188 Co zostało wypowiedziane 
negatywnie w sformułowaniu „przezwyciężenia herezji”, pozwoliło się pozytyw-
nie wyrazić w dokumentach Vaticanum II: „Maryja, która wkroczywszy głęboko 
w dzieje zbawienia, łączy w sobie w pewien sposób i odzwierciedla najważniejsze 
treści wiary […]”189.

Postać Maryi związana jest ściśle z początkami Kościoła, z  jego posłaniem 
w historii i z ostatecznym celem jego ziemskiego pielgrzymowania. Niniejsze 
ujęcie skoncentruje się na przypomnieniu istotnych akcentów mariologii Soboru 
Watykańskiego II, którego nauczanie łączy mariologię z eklezjologią.

1. Wzajemne odniesienie Maryi i Kościoła

Nauka Nowego Testamentu o Najświętszej Maryi wykracza poza wskazanie 
na więzi łączące ją z Synem i Jego dziełem zbawczym. Jej działanie dotyczy 
uczniów Syna, którzy stanowili zalążek tworzącej się wspólnoty Kościoła, co uwi-
dacznia się na początku publicznej działalności Jezusa w Kanie (por. J 2, 1–11) czy 
przy wypełnieniu działania zbawczego pod krzyżem (por. J 19, 25–27). Maryja 
jest czynnym świadkiem objawienia się Kościoła w Zielone Święta (por. Dz 1, 14).

Treść myśli z jej pieśni (por. Łk 1, 46–55), która jest w pewnej mierze zacząt-
kiem mariologii, wskazuje, że Maryja objawia jedyną w swoim rodzaju indywi-
dualną cechę przekraczającą horyzont Starego Testamentu, a wyrażoną zwrotami: 

„mój Zbawiciel”, „wielkie rzeczy uczynił mi Wszechmocny” czy „odtąd błogosła-
wioną zwać mnie będą wszystkie narody”. „Jako obiekt Bożego działania Maryja 
reprezentuje Izraela w nowy sposób; Ona przedstawia nowy lud Boży, który 
dzięki Jej wsparciu zaczyna powstawać”190.

187  �Cyt. za: M. Hauke, Maria – Urbild und Fülle des Katholischen, [w:] W. Brandmüller (red.), 
Das eigentlich Katholische, Aachen 1997, s. 205.

188  �Por. tamże, s. 205.
189  �KK 65.
190  �W. Kirschläger, „Magnificat I. Exegese“, [w:] R. Bäumer, L. Scheffczyk (red.), Marienlexikon, 

t. 4, Regensburg 1992, s. 236.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

132

Związek pomiędzy Maryją a Kościołem pogłębia wizja „wielkiego znaku”, 
niewiasty ubranej w słońce z koroną z dwunastu gwiazd na głowie z dwuna-
stego rozdziału Apokalipsy. Przedstawiono tam w ogólności los ludu Bożego, 
w którym wypełnia się obietnica Protoewangelii przez zwycięstwo potomstwa 
niewiasty nad wężem (por. Rdz 3, 15). Obraz ukazanej tam niewiasty ogniskuje 
w sobie w śmiałej syntezie starotestamentalny lud Boży jako małżonki Jahwe 
oraz Kościół jako nowy Izrael. Równocześnie wskazuje na indywidualne rysy 
ziemskiej Matki Mesjasza – Emmanuela, a przez to jest otwarty na maryjno

‑eklezjologiczną interpretację191. 

Matka Mesjasza jest znakiem i prawzorem dla bytu Kościoła w odniesieniu do duchowe-
go macierzyństwa jak i znaku niepokonalności pomimo prześladowań… Gdzie Kościół 
widziany jest w jego ostatecznym i najgłębszym określeniu, ma w swoim obrazie apoka-
liptycznej niewiasty maryjne cechy192.

Ojcowie Kościoła podjęli biblijna naukę o wzajemnym odniesieniu Maryi 
i Kościoła, ubogacając ją wyrazistą teologią. Św. Ambroży nazwie ją typus Ecc‑
lesiae, „prawzorem Kościoła”, w porządku wiary, nadziei i miłości193. Św. Cyryl 
Aleksandryjski w swoim kazaniu na soborze w Efezie ośmiela się wprost utoż-
samić Maryję z Kościołem, kiedy mówi: 

przez Ciebie jest udzielany chrzest wszystkim wierzącym […] przez Ciebie prowadzone są 
wszystkie ludy do nawrócenia […]. Chcemy czcić zawsze dziewiczą Maryję, a więc święty 
Kościół, Jej Syna i nieskalanego Oblubieńca. Jemu niech będzie chwała po wszystkie wieki. 

Cytując te słowa, współczesny teolog doda komentarz: „Maryja jest tu dla 
kaznodziei ponad wszystko żywym i konkretnym uosobieniem Kościoła[…]. 
Maryja, konkretny, uniwersalny Kościół”194.

Owo szczególne wzajemne odniesienie i powiązanie jest widoczne w relacji 
między dziewictwem i macierzyństwem Maryi do Kościoła, co mocno zostało 
zaakcentowane przez Vaticanum II: 

191  �Por. A. Jankowski, Apokalipsa świętego Jana, [w:] A. Jankowski, K. Romaniuk, L. Stacho-
wiak, Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, cz. 2, Poznań‑Warszawa 1975, s. 1171; 
M. Hauke, Maria – Urbild und Fülle des Katholischen, art. cyt., 209.

192  �A. Ziegenaus, „Apokalyptische Frau II. Dogmatik“, [w:] R. Bäumer, L. Scheffczyk (red.), 
Marienlexikon, t. 1, Regensburg 1988, s. 191; B. Forte, Maria, Mutter und Schwester des 
Glaubens, Zürich 1990, s. 94–97.

193  �Jego naukę cytuje KK 63.
194  �A. Müller, Ecclesia‑Maria. Die Einheit Marias und der Kirche (Paradosis 5), Freiburg/

Schweiz 1955, s. 156n.



133

F. Maryja Boża Rodzicielka figurą Kościoła

W tajemnicy bowiem Kościoła, który sam także słusznie nazywany jest matką i dziewicą, 
Błogosławiona Dziewica Maryja przodowała najdoskonalej i osobliwie, stając się wzo-
rem dziewicy i zarazem matki. Wierząc bowiem i będąc posłuszną, zrodziła na ziemi 
samego Syna Boga Ojca, i to nie znając męża, Duchem Świętym zacieniona, niby nowa 
Ewa, która nie dawnemu wężowi, lecz wysłannikowi Bożemu dała wiarę nie skażoną 
żadnym wątpieniem. Zrodziła zaś Syna, którego Bóg ustanowił pierworodnym między 
wielu braćmi (Rz 8, 29), to znaczy między wiernymi, w których zrodzeniu współdziałała 
swą miłością macierzyńską195.

W  nauce o  Kościele zarysowana została cała mariologia, jak to  określa 
J. Ratzinger: 

Dziewica Kościół, Matka Kościoła, Kościół niepokalany, Kościół wniebowzięty – wszystko, 
co później stanie się mariologią, zostało najpierw pomyślane jako eklezjologia196.

2. „Maryjna” i „Piotrowa” zasada Kościoła197

W Piśmie Świętym i Tradycji przyjmujący zbawienie Kościół przedstawiany 
jest w obrazach znamionujących cechy kobiety: dziewicy, oblubienicy i matki. 
Ta niewieścio‑macierzyńska zasada, określająca Kościół od wewnątrz, odróżnia 
się od, związanej z  apostołami, zasady ojcowsko‑urzędowej i  autorytatywnej. 
To rozróżnienie uwidacznia się wyraźnie w nauce apostolskiej. Męsko‑ojcowska 
zasada występuje wyraźnie w słowach apostoła: „Przez Ewangelię stałem się dla 
was ojcem (zrodziłem) was w Chrystusie Jezusie” (1 Kor 4, 15). Niewieścio

‑macierzyńską zasadę św. Paweł podkreśla następująco: „Poślubiłem was prze-
cież jednemu mężowi, by was przedstawić Chrystusowi jako czystą dziewicę” 
(2 Kor 11, 2).

Na tę typologię naprowadza też Jan Paweł II w Mulieris dignitatem198, rozróż-
niając w Kościele profil „maryjny” i profil „apostolsko‑piotrowy”, w czym nawią-
zuje do inspirujących myśli H. U. von Balthasara: 

195  �KK 63.
196  �Erwägungen zur Stellung von Mariologie und Marienfrömmigkeit im Ganzen von Glaube 

und Theologie, [w:] J. Ratzinger, H. U. von Balthasar, Maria‑Kirche im Ursprung, Freiburg 
i. Br. 1980, s. 27.

197  �Por. L. Scheffczyk, Petrus und Maria: Hindernis oder Helfer auf dem Weg der Einheit, [w:] „Ca-
tholica“ 34 (1980), s. 62–65; H. U. von Balthasar, Der antirömische Affekt, Freiburg i. Br. 
1974, s. 153–187; tenże, „Frauenpriestertum?“, [w:] tenże, Neue Klarstellung, Einsiedeln 
1979, s. 109–155; M. Hauke, Maria – Urbild und Fülle des Katholischen, art. cyt., s. 205–228.

198  �Por. Mulieris dignitatem, 27.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

134

Ów profil maryjny jest dla Kościoła równie, a może nawet bardziej istotny i charaktery-
styczny niż głęboko z nim związany profil apostolski i Piotrowy (…) Maryjny wymiar 
Kościoła znajduje się przed wymiarem Piotrowym, choć jest z nim ściśle związany i wobec 
niego komplementarny. Niepokalana poprzedza wszystkich, a więc także samego Piotra 
i apostołów. Dzieje się tak nie tylko dlatego, że Piotr i apostołowie, jak cały rodzaj ludz-
ki zrodzony w stanie grzechu, wchodzą w skład Ecclesia sancta ex peccatoribus, ale także 
dlatego, że jedynym celem ich potrójnego munus jest budowanie Kościoła według tego 
ideału świętości, którego modelem i pierwowzorem jest Maryja. Jak słusznie zauważył 
jeden ze współczesnych teologów, Maryja jest „Królową apostołów”, ale nie rości sobie 
prawa do władzy apostolskiej. Jej władza jest inna i większa199.

Zasada „apostolsko‑piotrowa” odnosi się do hierarchii opartej na święceniach 
sakramentalnych, w których Chrystus jako głowa Kościoła działa w swojej czło-
wieczej konkretności. Zaś zasada „maryjna” oznacza doskonale odwzorowaną 
w Maryi postawę chrześcijanina, która znajduje swój wyraz w powszechnym 
kapłaństwie wszystkich ochrzczonych.

Należy tutaj dodać, że to rozróżnienie i zarazem pełne życia zbalansowanie 
męsko‑ojcowskiej zasady z ucieleśnioną w Maryi zasadą niewieścio‑macierzyńską 
ma znaczenie nie tylko teologiczne. Głosząc je, Kościół katolicki okazuje się 
w dzisiejszym świecie jako jedyna kulturowa siła, która przeciwstawia się nie-
ładowi niszczącej niwelacji płci i powrotowi antyludzkiego pogańskiego mitu 
androgyna200.

Potwierdzenie zasady „maryjnej” teologia widzi w znamionach, które two-
rzą personalny charakter Maryi: w postawie wiary pełnej oddania, w całkowitej 
dyspozycyjności dla Zbawiciela, w służebnej postawie wobec Pana i Sprawcy 
zbawienia, a także wobec zbawczego przekazu w Kościele.

3. Maryja jako osobowe świadectwo pełnej świętości Kościoła

Przy proklamowaniu prawdy o świętości Kościoła powstaje pytanie, czy chodzi 
tu o wymarzony, a w konkrecie życia nierzeczywisty ideał, czy też o możliwość 
jego osiągnięcia przez każdego wierzącego. Kościół jest świadom otrzymanych 
od swego Założyciela darów świętości i uświęcania201.

199  �Neue Klarstellungen, dz. cyt., s. 181; por. Jan Paweł II, Przemówienie do Kolegium Kardynal‑
skiego I członków Kurii Rzymskiej (27. 12. 1987) [w:] „L’Osservatore Romano”, (wyd. pol-
skie), (1988), nr 1 (98), dodatek do rocznika 1987.

200  �Por. L. Scheffczyk, Strukturen katholischen Ganzheitsschau, [w:] W. Brandmüller, Das 
eigentlich Katholische, Aachen 1997, s. 31.

201  �Które jako takie nie są wypaczone i niosą obiektywną świętość, np. wiara, życie sakra-
mentalne, struktura hierarchiczna, por. Y. Congar, Die Wesenseigenschaften der Kirche, 



135

F. Maryja Boża Rodzicielka figurą Kościoła

W Maryi Kościół odnajduje jedyną ludzką osobę, w której zbawienie dokonane 
przez Jezusa Chrystusa wypełniło się doskonale: przez ustrzeżenie od grzechu 
pierworodnego oraz całkowitą wolność od  jakiegokolwiek grzechu osobiste-
go. W Niej Kościół widzi nową Ewę, w której odnowił się i wypełnił rajski 
początek. Kościół może zaświadczyć przez wskazanie na Maryję, że świętość 
nie jest jakimś odległym celem czy też ideą, ale realnym owocem współdziała-
nia człowieka z łaską Bożą, dostępnym dla każdego wierzącego. W jej dosko-
nałej świętości Kościół już osiągnął pełnię świętości i  to  całkiem konkretnie. 
Maryja i Kościół odnajdują się w perychorezie, we wzajemnym przenikaniu  
świętości202.

Vaticanum II przekazuje tę naukę, zwracając przy tym uwagę na trzy aspek-
ty związane ze świętością Maryi. Jest to nade wszystko wzorcowa wiara, która 
utwierdzała się u niej i rosła nieprzerwanie przez wszystkie fazy jej ziemskiego 
życia.203 Wpatrzony w ten przykład Kościół, poprzez wieki uczy swoje dzieci 
na przykładzie Maryi całkowitego przylgnięcia do Boga przez coraz dojrzal-
sze przyjmowanie Objawienia i ukrytych w nim skarbów zbawienia204. Z wiarą 
Maryi związane jest ściśle jej posłuszeństwo. Cecha ta bowiem najbardziej upo-
dabnia do samego Jezusa Chrystusa podejmującego zbawienie w posłuszeństwie 
aż do  śmierci. Wzór Maryi poddanej słowu Bożemu stanowi przynaglające 
wezwanie, aby Kościół w całym swoim życiu i działaniu kierował się wyłącz-
nie wolą Bożą205. Owocem świętości Kościoła na wzór Maryi jest macierzyńska 
miłość, która „powinna ożywiać wszystkich, którzy współdziałają w apostolskim 
posłannictwie Kościoła dla odradzania ludzi”206.

4. Maryja jako znak nadziei

Maryja nie przestała być członkiem Kościoła w  momencie jej cielesnego 
wyniesienia do  chwały niebieskiej. Właśnie to  uwielbienie w  chwale Trójcy 
Świętej wskazuje na pełną wzorcowość jej odniesienia do Kościoła, dla którego 
jest osobowym znakiem doskonałego wypełnienia się całego dzieła zbawienia. 

[w:] Mysterium Salutis, t. IV/1: Das Heilsgeschehen in der Gemeinde, Einsiedeln‑Zürich
‑Köln 1972, s. 468–471.

202  �Por. M. J. Scheeben, Handbuch der Dogmatik, V, 2, [w:] Gesamte Schriften, t. VI, 2), Freiburg 
i. Br. 21954, nr 1819, s. 488.

203  �VIII rozdział Lumen gentium w odniesieniu do Maryi wiarę wspomina jedenaście razy, 
por. B. Przybylski, Matka Boża w Kościele, [w:] H. Bogacki (red.), Kościół w świetle Soboru, 
Poznań 1967, s. 320.

204  �Por. KK 65.
205  �Por. KK 65.
206  �KK 65.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

136

Staje się przez to znakiem niezawodnej nadziei i pocieszeniem dla całej spo-
łeczności pielgrzymującego Ludu Bożego: 

Tymczasem zaś Matka Jezusowa, jak w niebie doznaje już chwały co do ciała i duszy, 
będąc obrazem i  początkiem Kościoła mającego osiągnąć pełnię w  przyszłym wieku, 
tak tu na ziemi, póki nie nadejdzie dzień Pański (por. 2 P 3, 10), przyświeca Ludowi 
Bożemu pielgrzymującemu jako znak pewnej nadziei i pociechy207.

Nadzieja ta ma także charakter wspólnotowy i dotyczy nie tylko Kościoła, 
ale całego rodzaju ludzkiego. Dlatego Vaticanum  II usilnie zachęca wier-
nych, aby wytrwale błagali Matkę Boga i Matkę ludzi, Maryję, aby ta, „która 
modlitwami swymi wspierała początki Kościoła, także i  teraz w  niebie, wy-
wyższona ponad wszystkich świętych i  aniołów, we Wspólnocie wszystkich 
Świętych wstawiała się u  Syna swego, dopóki wszystkie rodziny ludów, za-
równo tych, którzy noszą zaszczytne imię chrześcijańskie, jak i  tych, którzy 
nie znają jeszcze swego Zbawiciela, nie zespolą się szczęśliwie w  poko-
ju i  zgodzie w  jeden lud Boży na  chwałę Przenajświętszej i  nierozdzielnej  
Trójcy”208.

5. Maryja Matką Kościoła

Tytuł Maryi jako „Matki Kościoła” nie występuje ani w  Piśmie Świętym, 
ani w patrystycznej tradycji kościelnej. Pojawił się po raz pierwszy w XII w.209 
Posługiwał się nim papież Leon XIII, a także kilkakrotnie, choć bez teologicz-
nego uzasadnienia, Jan XXIII.

Podczas obrad Vaticanum II, 21  listopada 1964  r., papież Paweł VI w uro-
czysty sposób proklamował Maryję Matką Kościoła: „Ku chwale Najświętszej 
Maryi Panny oraz ku naszej radości ogłaszamy Najświętszą Maryję Pannę Matką 
Kościoła, czyli całego ludu chrześcijańskiego, zarówno wiernych, jak pasterzy, 
którzy wszyscy zwą ją swoją Matką najmilszą”210.

Ten papieski akt ma wyjątkową rangę, gdyż był dokonany w obecności so-
boru i wiązał się z uroczystym przyjęciem w tym dniu Konstytucji dogmatycz-
nej o Kościele Lumen gentium. Nie posiada on charakteru dogmatycznego, ale 
w formie kultowo‑duszpasterskiej, jak to zaznaczył sam Paweł VI, „określa ze 

207  �KK 68.
208  �KK 69.
209  �Por. B. Przybylski, Matka Boża w Kościele, art. cyt., s. 324.
210  �AAS 56 (1964), s. 1015.



137

F. Maryja Boża Rodzicielka figurą Kościoła

wspaniałą zwięzłością wyjątkowe miejsce Matki Bożej w Kościele, wedle nauki 
obecnego soboru”211.

VIII rozdział Lumen gentium wspomina kilkakrotnie – bez użycia tego ty-
tułu – o macierzyńskiej roli Maryi w stosunku do Kościoła jako wspólnoty 
wiernych. Macierzyństwo to jest nade wszystko wzorem doskonałego ucznia 
Chrystusowego. Maryja wzywa – jak każda matka swe dzieci – „do naślado-
wania w wierze, w chętnej uległości wobec każdej łaski otrzymywanej z nieba, 
a wreszcie w kształtowaniu własnego życia całkowicie według Chrystusowych 
przykazań i wymogów miłości”212.

Celem ogłoszenia tytułu Matki Kościoła było właściwe dowartościowanie 
mariologii w teologii i wzmożenie jej kultu w całym Kościele213, aby przez roz-
ważanie niezgłębionych bogactw tajemnicy Maryi nie tylko otoczyć ją jeszcze 
większą chwałą, ale złączyć wiernych prawdą posiadania wspólnej Matki, a przez 
to umocnić w nich wiarę i miłość ku bliźnim i wzmóc gorliwość poznawania 
dzieła jej Syna, Jezusa Chrystusa.²

6. Cześć Najświętszej Maryi w Kościele

Cześć Najświętszej Maryi trwa w Kościele od samych jego początków. Oparta 
jest na wyjątkowej godności („Najświętszej Matki Boga, która uczestniczyła w ta-
jemnicy Chrystusa”214) i wynika nie tylko ze słuszności, ale obowiązku „ludzi od-
kupionych wobec Bożej Rodzicielki, Matki Chrystusa i Matki ludzi, zwłaszcza 
wiernych”215. Cześć dla Maryi, pod obronę której wierni uciekają się we wszyst-
kich swoich sprawach, ma być w Kościele świadectwem podziwu i wysławiania 
wspaniałego owocu odkupienia i oglądania w przeczystym obrazie tego, „czym 
cały pragnie i spodziewa się być”216.

Cześć Maryi w Kościele, zwłaszcza w jej wymiarze kultycznym, ma w swoim 
charakterze praktycznym wynikać nade wszystko z treści nauki maryjnej przed-
łożonej przez Kościół, ze szczególnym podkreśleniem jej korzeni chrystologicz-
nych, jak też kierować się duchem całej odnowy liturgicznej Kościoła podjętej 

211  �Tamże, s. 1015.
212  �Tamże, s. 1015.
213  �Michael Schmaus (+ 1993), wskazywał, że w mariologii zbiegają się wszystkie teologicz-

ne ścieżki (Linien), „chrystologiczne, eklezjologiczne, antropologiczne i eschatologiczne”. 
W mariologii uwydatniają się też w szczególnej jasności i wyrazistości (Schärfe) pytania 
o metodę teologii. Teologiem systematykiem może być tylko dobry mariolog, por. tenże, 
Katholische Dogmatik V: Mariologie, 2München 1961, s. 8.

214  �KK 66.
215  �KK 54.
216  �KL 103.



IV. Znaki prawdziwości Kościoła

na Vaticanum II. W swoim końcowym zamierzeniu – jak naucza Paweł VI – 
ma być pomocą, „która z natury swej prowadzi ludzi do Chrystusa i łączy ich 
z Przedwiecznym Ojcem w niebiesiech więzią miłości zadzierzgniętą w Duchu 
Świętym”1. Ma się to dokonywać także przez podkreślenie, uwypuklenie i pogłę-
bianie więzi Maryi z wiernym ludem2.

1  �AAS 56 (1964), s. 1016.
2  �M. Hauke, Das marianische Prinzip, [w:] tenże, Klarstellungen, Einsiedeln 1978, s. 227.



139

Kościół Chrystusowy, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski,  
Kraków 2019, s. 139–155 (Teologia Fundamentalna, 4) 
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374388368.06

V. Kościoły w chrześcijaństwie
o. Andrzej Napiórkowski OSPPE

06

Znając już zasadnicze zręby eklezjologii katolickiej, uzupełniamy naszą pre-
zentację przedstawieniem Kościołów i wspólnot chrześcijańskich, które w swej 
widzialnej strukturze znajdują się poza Kościołem rzymskokatolickim, oraz uka-
zaniem ich nauki na temat rzeczywistości i wiarygodności Kościoła3.

A. Kościoły „katolickie”

Określenie „katolickie” nie jest tu rozumiane w sensie powszechności, gdyż 
wówczas należałoby je odnieść do całego Kościoła Chrystusowego, ale służy 
do opisania konfesyjności niektórych podstawowych typów wspólnot chrześci-
jańskich. Poza Kościołem rzymskokatolickim bądź grekokatolickim, które w tej 
części książki pomijamy, do reprezentantów tej grupy wyznań zaliczamy Kościoły 
starokatolickie i wschodnie.

Według teologii rzymskiej Kościół jest tłumaczony i koncypowany sakra-
mentalnie. Oznacza to, iż wszechwładne panowanie Boga i widzialna wspól-
nota ludzka, rzeczywistość nadprzyrodzona i naturalna, instytucja i charyzmat 
spotykają się wzajemnie w sakramentalnym stosunku. Ta struktura jest przenie-
siona z Chrystusa na Kościół, stąd kategorie chrystologiczne również odnosi się 
do eklezjologii. Z faktu wcielenia, czyli przyjęcia ludzkiej natury przez odwiecz-
nego Syna Bożego (analogia sakramentu), wyprowadza się sakramentalne ro-
zumienie tajemnicy Kościoła. Nie wolno jednak zapominać, iż sakramentalność 
Kościoła jest tylko analogią w przeciwieństwie do prasakramentalności Chrystusa. 

3  �Por. rozdział III – Kościoły i wspólnoty chrześcijańskie, [w:] W. Hryniewicz, J. S. Gajek, 
S. J. Koza (red.), Ku chrześcijaństwu jutra. Wprowadzenie do ekumenizmu, Lublin 1996, 
s. 65–268.



V. Kościoły w chrześcijaństwie

140

Kościół w tym sensie jest sakramentalnym znakiem i przekazuje rzeczywistość 
dzieła zbawczego.

Według katolickiego stanowiska istota Kościoła nie wyraża się ani w wymia-
rze duchowym, ani w socjologicznym, ale właśnie w jedności obu, ponieważ 
jest on wielkością złożoną. Stąd nie wolno ich ani rozdzielać czy też separować, 
ani też jeden nad drugi przedkładać, czyli preferować. Nie istnieje samo (czy-
ste) Boże działanie. Jest ono przekazywane zawsze inkarnacyjnie w Chrystusie, 
Bogu‑Człowieku i nie może mieć miejsca poza Jego ludzką stworzoną posta-
cią, która staje się organem (instrumentum) boskości. Kościół ma do czynienia 
z samourzeczywistnianiem się Trójcy Świętej w świecie, ponieważ boskie bez 
ludzkiego dla nas nie istnieje4.

1. Starokatolickie

W wyniku sprzeciwu kilkunastu grup wiernych wobec dogmatycznej definicji 
o nieomylności papieskiej zawartej w konstytucji dogmatycznej Pastor aeternus 
Pierwszego Soboru Watykańskiego (1869–1870), z Kościoła rzymskokatolickiego 
wyłonił się Kościół starokatolicki na terenach Niemiec i Szwajcarii. Już wcze-
śniej istniał w Holandii, odłączony od Kościoła rzymskokatolickiego, Kościół 
Utrechcki. To od niego otrzymali święcenia biskupi Kościoła starokatolickiego 
i tym samym zostali włączeni w sukcesję apostolską. Następnie doszło do połą-
czenia w jeden związek starokatolickich Kościołów Niemiec, Szwajcarii i Holandii. 
Określenie „starokatolicki” wiąże się nie bez przyczyny z tym, iż Kościół oddzielo-
ny kładł nacisk na odbudowanie religijności przez przywrócenie starokatolickiego 
dziedzictwa wiary i ustroju. Starokatolicy przyjmują starokościelne zasady wiary 
pierwszego tysiąclecia, a ich eklezjologia akcentuje episkopalność i koncyliaryzm. 
Chodzi o krytyczne ustosunkowanie się do doktrynalnych treści zachodniego 
katolicyzmu, jakie uchwalono po podziale chrześcijaństwa na Kościół Wschodni 
i Zachodni w 1054 r.

Z oświadczenia wydanego przez biskupów w Utrechcie w 1889 r. wynika jed-
noznacznie, iż podstawową orientacją jest fundament wiary jednego niepodzielo-
nego katolickiego Kościoła dla stworzenia bazy wspólnoty wszystkich Kościołów 
chrześcijańskich. Na gruncie polskim członkami Utrechckiej Unii Kościołów są 
Kościół Polskokatolicki oraz Starokatolicki Kościół Mariawitów5. Natomiast kra-
jowe Kościoły starokatolickie istnieją dziś w 7 państwach: Holandii, Szwajcarii, 
Austrii, Polsce, Chorwacji i Czechach.

4  �Por. G. L. Müller, Mit der Kirche denken. Bausteine und Skizzen zu einer Ekklesiologie der 
Gegenwart, Würzburg 2001, s. 186–189; S. Nagy, Chrystus w Kościele, Wrocław 1982.

5  �Por. Z. Pawłowicz, Kościół i sekty w Polsce, Gdańsk 1996, s. 87–90.



141

A. Kościoły „katolickie”

2. Wschodnie

Kościół rzymskokatolicki wyraża głęboki szacunek i miłość do bogatej spu-
ścizny i tradycji chrześcijańskiej Kościołów Wschodnich, gdyż mimo odłączenia 
od Rzymu zachowały istotę kościelności. Wiele z nich szczyci się pochodzeniem 
od samych apostołów (np. Antiochia, Aleksandria, Konstantynopol). Posiadają 
prawdziwe sakramenty, kapłaństwo i Eucharystię. Odwołanie wzajemnych eks-
komunik przez papieża Pawła VI i patriarchę Konstantynopola Atenagorasa 
(07.12.1965) usunęło przeszkody natury kanonicznej i psychologicznej, stając się 
ważnym krokiem naprzód na drodze ku pełnej komunii i przywróceniu im na-
zwy „Kościołów siostrzanych”6. W świetle eklezjologii katolickiej tylko Kościoły 
Wschodu są w pełni Kościołami, gdyż mają sukcesję apostolską i w związku 
z tym ważnie sprawują misterium Eucharystii.

a. Przedchalcedońskie

Określenie „Kościoły Wschodnie” obejmuje tzw. Kościoły chalcedońskie 
i przedchalcedońskie. Wszystkie istniejące Kościoły Wschodu należy histo-
rycznie odnieść do pięciu pierwotnych patriarchatów: Aleksandrii, Antiochii, 
Jerozolimy, Konstantynopola i Rzymu. W okresie od V do VII w. chrystolo-
giczne spory doprowadziły do trwałych podziałów. Spowodowały one, iż Kościół 
w Persji stał się nestoriański, zaś część patriarchatu antiocheńskiego zwróciła 
się w  stronę (werbalnie pojętego) monofizytyzmu. Podobnie zresztą stało się 
z prawie całym patriarchatem Aleksandrii oraz Kościołem etiopskim i armeń-
skim. Punktem wyjścia zaś dla Kościoła maronickiego wewnątrz patriarchatu 
Antiochii był tzw. monoteletyzm.

Podział na Kościoły chalcedońskie i przedchalcedońskie (451 r.) zaistniał 
z powodu odmiennego spojrzenia na naturę i wolę Chrystusa. Mimo to zacho-
wano jedność, przyjmując postanowienia Soboru z Nicei (325 r.) o współistot-
ności Syna z Ojcem oraz prawdziwym człowieczeństwie i bóstwie w Jezusie. 
Z akceptacją symbolu nicejskiego wiązało się uznanie leżących u jego podstaw 
wspólnych struktur wiary i Kościoła. Jedną z zasadniczych było to, iż biskupi 
mocą swoich sakramentalnych święceń i tym samym przejętej tradycji kościelnej 
ucieleśniali łączność z początkiem Kościoła. Ta zasadnicza struktura funkcjono-
wała już od II stulecia i była wyrażona pojęciem successio apostolica (apostolskie 
następstwo/dziedzictwo). Właśnie ta strukturalna jedność nie została zniszczona7.

6  �Por. tamże, s. 69–70.
7  �Por. J. Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamentaltheologie, München 

1982, s. 203–205.



V. Kościoły w chrześcijaństwie

142

Dlatego ogólnie można powiedzieć, iż Kościoły starożytne (nestoriański, ar-
meński, syryjsko‑jakobicki, koptyjski, etiopski i maronicki), jakkolwiek widzialnie 
odłączone od prawosławnego Kościoła Cesarstwa, pozostały wierne pierwotne-
mu dziedzictwu apostołów8.

b. Prawosławne

Greckie słowo ortodoxia (wyznanie prawdziwej wiary) brzmi w języku słowiań-
skim prawosławije. Wiąże się ono szczególnie z Kościołem Wschodnim. Przez 
pierwsze tysiąc lat istniał jeden i powszechny Kościół, obejmujący Cesarstwo 
Wschodnie i Zachodnie. Podział na kręgi cywilizacyjne w IV i V w. przeniósł 
się także na życie kościelne, prowadząc do wyodrębnienia własnych szkół teo-
logicznych, odrębnych tradycji kultowych i struktur organizacyjnych, znajdując 
swój najostrzejszy wyraz w 1054 r., kiedy doszło do całkowitego zerwania jed-
ności pomiędzy Rzymem a Konstantynopolem. Rozłam między Wschodem 
a Zachodem wpłynął na ukształtowanie się określeń dotyczących Kościoła: ka-
tolicki oznaczał zachodni, a prawosławny (ortodoksyjny) wschodni. Rozłam ten 
objął także Słowian: Bułgaria, Ruś i Serbia weszły w krąg Kościoła Wschodniego, 
zaś Czechy, Słowacja, Polska, Słowenia i Chorwacja pozostały w ramach Kościoła 
Zachodniego. W ten sposób Kościół prawosławny od XI w. posiada charakter 
bizantyjskosłowiański9.

Prawosławie jest oddzielone od Kościoła rzymskokatolickiego wskutek zniesie-
nia kościelnej wspólnoty pomiędzy patriarchatami Wschodu i Stolicy Rzymskiej. 
Ten brak jedności nie ma takiego zasięgu jak w przypadku Kościołów porefor-
macyjnych, gdyż mimo odłączenia posiadają one 

prawdziwe sakramenty, szczególnie zaś, na mocy sukcesji apostolskiej, kapłaństwo i Eu-
charystię, dzięki którym są dotąd z nami złączone najściślejszym węzłem10.

Pomiędzy Kościołem katolickim a prawosławnym istnieje daleko idąca zgod-
ność tak co do doktryny, jak i życia sakramentalnego. Prawosławie za podsta-
wę wiary uznaje Pismo Święte i Tradycję wyrażoną w uchwałach pierwszych 
siedmiu soborów. Stąd nie przyjmuje późniejszych określeń dogmatycznych 
dotyczących prymatu i nieomylności papieża, czyśćca, niepokalanego poczęcia 

8  �Por. H. Döring, Grundriss der Ekklesiologie. Zentrale Aspekte des katholischen Selbstverständnis 
und ihre ökumenische Relevanz, Darmstadt 1986, s. 190–191.

9  �Por. Z. Pawłowicz,, Kościół i sekty w Polsce, dz. cyt., s. 74; G. LARENTZAKIS, Die ortho‑
doxe Kirche. Ihr Leben und ihr Glaube, Graz‑Wien‑Köln 2000, s. 11–37, s. 183–202.

10  �Por. DE 15.



143

B. Protestanckie

czy wniebowzięcia Maryi. Według prawosławnego rozumienia istnieje głęboka, 
wzajemna relacja pomiędzy pneumatologią a eklezjologią. Istota Kościoła, gdy 
chodzi o koncepcję podstawową, różni się od katolickiej w sposób mało znaczą-
cy. Kościół rozumiany jest jako ustanowiony przez Jezusa, składający się z po-
jedynczych członków organizm będący instytucją jednocześnie boską i ludzką. 
Eklezjologia prawosławna odwołuje się do myśli Pawła apostoła o organizmie 
złożonym z wielu członków, wzajemnie od siebie zależnych (por. 1Kor 12, 12–31). 
W analogii do Pana Jezusa jako Boga i Człowieka podobnie rozumiany jest 
Kościół – jako bosko‑ludzki organizm mający na celu wprowadzenie człowieka 
w boską rzeczywistość i przebóstwienie jego ludzkiej natury11.

Ustrój Kościoła prawosławnego opiera się na autokefalii: Kościoły tworzą gru-
pę autokefalicznych wspólnot, pozostających we wzajemnej komunii. Wszystkie 
razem tworzą Kościół Chrystusowy. Patriarcha Konstantynopola posiada prymat 
honorowy, a najważniejszym autorytetem jest sobór ekumeniczny (powszechny). 
Obecnie istnieje 19 Cerkwi narodowych; 15 z nich to autokefalie, zaś 4 są auto-
nomiczne. Liczbę wyznawców szacuje się na ok. 300 milionów. Polski Kościół 
prawosławny ogłosił w 1922 r. swoją autokefalię (czyli niezależność) i obejmuje 
obecnie ok. 600 tysięcy wiernych12.

B. Protestanckie

Bardzo trudno odnieść jedno ujęcie Kościoła do wszystkich wspólnot ko-
ścielnych, które wyszły z reformacji. Są wśród nich i takie, które nie chcą, aby 
nazywać je Kościołami. Dlatego o protestanckim rozumieniu Kościoła można 
mówić w dość ograniczonym zakresie. Pojęcie „wspólnoty reformacyjne” obej-
muje zatem zarówno klasyczne wspólnoty luteranizmu, kalwinizmu i  zwin-
glinizmu, jak również takie ugrupowania, które przez samych protestanckich 
teologów są klasyfikowane jako sekty. Ponieważ to przejście jest dosyć płynne, 
stąd wyodrębnienie różnych protestanckich eklezjologii stanowi sprawę bardzo 
trudną, jakkolwiek istnieją cechy eklezjologiczne, które są właściwe wszystkim 
protestanckim wspólnotom.

Reformacja opowiedziała się zdecydowanie za priorytetem zasad: jedynie 
Chrystusa (solus Christus), Pisma Świętego (sola scriptura), wiary przynoszącej 

11  �Por. H. Döring, Grundriss der Ekklesiologie, dz. cyt., s. 192–193; por. H. PAPROCKI, 
Jedność w Kościele (w Kościele prawosławnym), [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 7, Lublin 1997, 
k. 1148–1149.

12  �Por. Z. Pawłowicz,, Kościół i sekty w Polsce, dz. cyt., s. 75–76.



V. Kościoły w chrześcijaństwie

144

usprawiedliwienie (sola fide) i łaski (sola gratia). W konsekwencji kwestie kościel-
ności przesunęły się na dalsze miejsce. Usprawiedliwienie grzesznika dokonuje 
się tylko przez samą łaskę i staje się jego udziałem przez wiarę. Podstawowym 
kryterium i centrum całej teologii reformacyjnej do tego stopnia stało się uspra-
wiedliwienie, że jeśli w Kościele nauka o nim zanika, to Kościół ginie (articulus 
stantis et cadentis ecclesiae)13. W eklezjologii protestantyzm podkreśla duchowy 
charakter Kościoła. Widzialnym znakiem jego obecności w świecie nie jest or-
ganizacja hierarchiczna, lecz zwiastowanie czystej Ewangelii i udzielanie sakra-
mentów zgodnie z nauką Ewangelii. Kościół zatem nie jest instytucją, lecz przede 
wszystim zgromadzonym w Duchu Świętym ludem Bożym, który swoje istnienie 
i świętość czerpie ze słowa Bożego (ecclesia creatura verbi)14.

Kościoły protestanckie rozumieją siebie nie jako jeden, święty, katolicki i apo-
stolski Kościół z Credo, tylko jako jego realizacja i spełnienie we wspólnotach 
partykularnych. Widzialna postać Kościoła nie może być ani sakramentalnym 
znakiem obecności Bożej na ziemi, ani też pośrednikiem zbawienia w sensie 
instytucjonalnym. Głową i Panem Kościoła jest jedynie Chrystus. Widzialną 
postać Kościoła stanowi miejsce, w którym spełnia się przepowiadanie słowa 
Bożego. W przeciwieństwie do sakramentalnej struktury Kościoła rzymskokato-
lickiego, jego istotą według protestantów jest „Kościół – świadek” (Zeugniskirche). 
Większość Kościołów protestanckich ma charakter narodowy (krajowy), o ustroju 
prezbiterialno‑synodalnym (np. w Polsce, w Niemczech). Są też Kościoły o ustro-
ju episkopalno‑synodalnym, np. w krajach skandynawskich15.

Warto tu odnotować niezwykle ważne uzgodnienie między europejskimi 
Kościołami protestanckimi (luteranie, kalwini, ewangelicy unijni, waldensi, bra-
cia czescy), jakie miało miejsce w szwajcarskim Leuenbergu w 1973 r. To dok-
trynalne porozumienie pod nazwą „Konkordii Leuenberskiej” sprowadza się 
do wspólnego rozumienia Ewangelii, czyli przyjęcia razem określonych zasad 
wspólnoty kościelnej różnych wyznań protestanckich z zachowaniem własnej 
tradycji. Jest to wzajemna wspólnota Stołu Pańskiego i kazalnicy, wzajemne 
uznanie ordynacji i współusługiwanie duchownych16.

13  �Por. A. Napiórkowski, Bogactwo łaski a nędza grzesznika. Zróżnicowany konsensus teo‑
logii katolickiej i  luterańskiej osiągnięty w dialogu ekumenicznym, Kraków 2000, s. 34–41  
oraz s. 302n.

14  �Por. U. Kühn, Kirche (Im evangelischen Verständnis), [w:] Lexikon für Theologie und Kirche, 
t. 5, Freiburg‑Basel‑Rom‑Wien 1996, k. 1474–1476.

15  �Por. H. Döring, Grundriss der Ekklesiologie, dz. cyt., s. 193–194.
16  �Por. K. Karski, Jedność Kościoła (doktryna protestancka), [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 7, 

Lublin 1997, k. 1149–1150; W. HÜFFMEIER (red.), Konkordie reformatorischer Kirchen 
in Europa („Leuenberger Konkordie“), (1973), Frankfurt a. M. 1993.



145

B. Protestanckie

1. Luterańskie

Istotne cechy swojej eklezjologii luteranie wywodzą od myśli Marcina Lutra 
i Filipa Melanchtona, jakie zawarto w luterańskich pismach wyznaniowych, 
zwłaszcza w Wyznaniu Augsburskim z 1530 r. Kościół jest tu definiowany jako

zgromadzenie świętych, w którym wiernie naucza się Ewangelii i należycie udziela sakra-
mentów. Dla prawdziwej tedy jedności Kościoła wystarczy zgodność w nauce Ewangelii 
i udzielaniu sakramentów”17. 

Określenie święci odnosi się naturalnie do usprawiedliwionych w wierze, gdyż 
Luter, przyjmując ekskluzywnie zasadę solus Christus, wykluczył pośrednictwo 
Maryi i świętych.

Według luterańskiego przekonania, Kościół to miejsce, w którym Duch Święty 
prowadzi grzesznika do uświęcenia, a poprzez słowo Boże i sakramenty pozwala 
mu się cieszyć owocami odkupienia. Kościół luterański uznaje tylko dwa sakra-
menty: chrzest i Wieczerzę Pańską (Eucharystię) oraz praktykuje również kon-
firmację (odpowiednik bierzmowania). Natomiast sam Kościół można pojmować 
jako Ciało Chrystusa, o ile jako wspólnota wiary i miłości wszystkich jest ukryty 
w widzialnym (empirycznym) Kościele.

Luterańska teologia stwierdza potrzebę widzialności Kościoła. Jest on wiel-
kością historyczną. Widzialność ta swoje uzasadnienie czerpie z widzialności 
środków tworzących i podtrzymujących Kościół (słowa i sakramentów). One 
tworzą podstawę i zasadę jego działania i tym samym ukazują jego widzialność. 
Zwiastowanie słowa i świętowanie Wieczerzy Pańskiej służą głoszeniu wyda-
rzenia odkupienia. Stąd luterańskie rozumienie Kościoła bierze się w pierwszej 
linii ze środków działania Kościoła, a nie ze wspólnoty. Także z tej strony jest 
możliwy dostęp do luterańskiego pojmowania urzędu (Amt)18.

Światowa Federacja Luterańska zrzesza 148 Kościołów, reprezentowanych 
przez 75 milionów chrześcijan w 99 krajach. W Polsce luteranie najliczniej 
zrzeszeni są w Kościele ewangelicko‑augsburskim, a ich liczba wynosi 80 tys. 
wyznawców w ramach 6 diecezji (121 parafii). Posługuje im 110 duchownych 
i 36 diakonis19.

17  �Wyznanie Augsburskie nr VII, [w:] Księgi Wyznaniowe Kościoła Luterańskiego, Bielsko‑Biała 
1999, s. 144.

18  �Por. H. Döring, Grundriss der Ekklesiologie, dz. cyt., s. 194–195; por. P. Neuner, Öku‑
menische Theologie. Die Suche nach der Einheit der christlichen Kirchen, Darmstadt 1997,  
s. 95–106.

19  �Por. Z. Pawłowicz,, Kościół i sekty w Polsce, dz. cyt., s. 79–80.



V. Kościoły w chrześcijaństwie

146

2. Reformowane

U podstaw Kościołów reformowanych leży działalność Ulricha Zwingliego 
(1484–1531) w Zurychu i Jana Kalwina (1509–1564) w Genewie. Wszystkie 
jednak Kościoły tego typu, które same nie chcą być widziane jako zamknięte wy-
znaniowo, tworząc tzw. Światowy Związek Reformowanych, przyjmują doktry-
nę kalwińską. Związek ten obejmuje zarówno prezbiteriańskie Kościoły Szkocji 
i Ameryki Północnej, jak i reformowane Kościoły Europy. Obecnie obejmuje on 
40 milionów wyznawców, z czego 18,7 miliona w Europie (najwięcej w Szkocji – 
4,5 miliona, w Holandii – 3,5 miliona, w Szwajcarii – 3 miliony, na Węgrzech – 1,5 
miliona). W Polsce kalwinizm wcześnie uległ podziałowi, gdyż część zwolenników 
przeszła do zboru ariańskiego „braci polskich”, a duża część porzuciła to wyzna-
nie i wróciła do katolicyzmu. Polski Kościół reformowany liczy dziś ok. 4,5 tys. 
wiernych, 7 duchownych, 10 parafii. Mimo iż Kościoły reformowane mają także 
swoje korzenie w reformacji z XVI w., to jednak odróżniają się od Kościołów 
luterańskich tak poprzez swój ustrój kościelny, jak i formy liturgiczne.

Podstawowe zasady doktrynalne (a więc znaczenie Pisma Świętego, usprawie-
dliwienia jedynie przez wiarę) przejął Kalwin od Lutra, z modyfikacją dotyczącą 
predestynacji. Po przybyciu do Genewy utworzył on grupę wyznaniową, w któ-
rej wprowadzono surową dyscyplinę moralną i kościelną. Podkreślano mocno 
kościelny autorytet i prawo, wskutek czego owa wspólnota religijna stała się 
zarazem siłą polityczną i militarną. Genewa jako centrum reformy kalwińskiej 
przekształciła się w typ miasta – Kościoła20.

Zasadniczo Kościół jest rozumiany jako pochodzący z łaskawego wyboru 
lud Boży, który obiera ukierunkowanie na dopełnienie. Ponieważ ta łaska przy-
szła w Jezusie Chrystusie, stanowi wybranie do członkostwa w Ciele Chrystusa. 
Kalwin w swoim pojmowaniu Kościoła wyszedł od Kościoła widzialnego, któ-
remu zostało zlecone przez Boga, aby strzec skarbów Ewangelii i szafować sa-
kramentami. Uznał on dwa z nich: chrzest i Wieczerzę Pańską. Dla Kalwina 
widzialne są: namacalna wspólnota wierzących i ochrzczonych, przepowiadanie 
Słowa Bożego, zarząd sakramentami, porządek urzędów i dyscyplina kościelna. 
Widzialność i niewidzialność Kościoła nie stanowią zatem dla niego przeci-
wieństw. Reformowana eklezjologia akcentuje bardzo zdecydowanie oba te ele-
menty – widzialny zawierający się w niewidzialnym. W misterium Kościoła może 
mieć udział tylko ten, kto jest członkiem widzialnej wspólnoty, której właściwością 
jest posiadanie granic w przestrzeni i czasie, urzeczywistniania się na konkret-
nym miejscu. Wskutek lokalnych uwarunkowań wolno mówić w tym kontekście 
o Kościołach. W całości rozumienie kościelnej jedności reformowanej eklezjologii 

20  �Por. tamże, s. 81–83.



147

B. Protestanckie

nie jest ekskluzywne, lecz podobnie jak u luteran – inkluzywne. Według słowa 
Bożego reformowany Kościół można spotkać wszędzie tam, gdzie dokonuje się 
jego głoszenie zgodne z apostolską postacią źródła i udziela się sakramentów we-
dle ich ustanowienia. Szafarstwo sakramentów ma być we właściwy sposób połą-
czone z przekazanym przez Nowy Testament kościelnym ustrojem i dyscypliną21.

3. Ewangelickie Unie Kościołów

Kościoły ewangelickie, które należą dzisiaj do  „Ewangelickiego Kościoła 
w Niemczech” (EKD), są po części luterańskiego, po części reformowanego wy-
znania. Przed 1918 r. znajdowały się one – jako terytorialnie ograniczone, samo-
dzielne Kościoły miejscowe – w ścisłym połączeniu z lokalnym władcą ziemskim. 
Na niektórych obszarach (np. w Prusach, Badenii) doszło jednak w XIX stuleciu 
do utworzenia Kościołów unijnych, najczęściej oczywiście z wyraźnym zacho-
waniem luterańskiego czy reformowanego wyznania we wspólnotach. Starania 
o mocniejsze powiązanie owych różnych Kościołów miejscowych doprowadziły 
w 1933 r. do założenia „Ewangelickiego Kościoła Niemiec”. Prowadzone współ-
cześnie rozmowy doktrynalne wewnątrz Kościołów luterańskiego i reformowane-
go wyznania doprowadziły do utworzenia „Konkordii reformacyjnych Kościołów 
w Europie”. Z drugiej strony protest przeciwko unii kościelnej spowodował po-
wołanie do życia Kościołów samodzielnych, luterańskich (wolnych). Większa 
część z nich połączyła się w „Samodzielny, Ewangelicko‑Luterański Kościół”22.

4. Ewangelickie Wolne Kościoły

Pod określeniem „Wolne Kościoły” można ująć wszystkie owe wspólnoty ko-
ścielne, które zakorzenione w podobnych reformacyjnych zasadach do wielkich 
protestanckich Kościołów terytorialnych, są od nich z różnorakich powodów od-
dzielone i wiodą własne życie. Przede wszystkim odrzucają one podatek kościelny 
oraz układy z państwem. Ponadto Wolne Kościoły tym różnią się od pozostałych, 
iż odmiennie interpretują formę, rodzaj i sposób sprawowania władzy kościelnej. 
Pod pojęciem Wolnego Kościoła rozumie się pewną gromadzącą się w swojej 
spontanicznej decyzji wspólnotę, która pojmuje się jako przeciwieństwo Kościoła 
państwowego czy terytorialnego (danego kraju związkowego) oraz odrzuca 
każdy rodzaj Kościoła ludowego czy nabór wiernych poprzez bycie Kościołem 
członkowskim. W tej wspólnocie wierzący – w oparciu o dobrowolność i swoje 

21  �Por. H. Döring, Grundriss der Ekklesiologie, dz. cyt., s. 195–196; por. P. Neuner, Ökumenische 
Theologie, dz. cyt., s. 106–116.

22  �Por. H. Döring, Grundriss der Ekklesiologie, dz. cyt., s. 196.



V. Kościoły w chrześcijaństwie

148

osobiste nawrócenie – tworzą Kościół Chrystusa. Pomimo pochodzenia z refor-
macji europejskiej Wolnych Kościołów, nieraz cechuje je podobna natura i struk-
tura. Niejednokrotnie dochodziło bowiem do podziałów w łonie jednej konfesji, 
bez naruszenia doktrynalnej jedności wyznania. Z kolei w innych przypadkach 
miały miejsce podziały łącznie ze zniesieniem jedności wyznania. Dlatego bar-
dzo trudno właściwie zaszeregować poszczególne Wolne Kościoły. Przyczyna 
tkwi także w tym, że większość z nich nie przykłada wielkiej wagi do prezentacji 
wiążącej doktryny, wiele nie posiada nawet swojego oficjalnego wyznania wiary, 
rezygnuje z orzeczeń dogmatycznych i przez to nie posiada wyraźnie zarysowanej 
eklezjologii23. Mówiąc o Ewangelickich Wolnych Kościołach, wypada zaznaczyć 
ich ekumeniczną otwartość. W 2001 roku świętowały one w Berlinie 75‑lecie 
swojego połączenia. Otóż w 1926 r. doszło na gruncie niemieckim do utwo-
rzenia Związku Ewangelickich Wolnych Kościołów (Vereinigung Evangelischer 
Freikirchen), który skupia około 250 tys. wyznawców. Już od wielu lat ci chrze-
ścijanie ze wspólnot baptystów, metodystów, menonitów, Armii Zbawienia czy 
zielonoświątkowców lub charyzmatyków tradycji anglosaskiej podejmują inten-
sywną modlitwę w intencji jedności24.

Poniżej przedstawiamy przegląd ważniejszych grup wolnokościelnych.
– Menonici . Najstarszy protestancki Wolny Kościół tworzony jest ze wspól-

not pochodzących z ruchów chrzcielnych okresu reformacji. Pierwsi z nich byli 
uczniami szwajcarskiego reformatora U. Zwingliego. Menonici przejęli także 
wiele zasad doktrynalnych z kalwinizmu. Odrzucają oni chrzest dzieci i doma-
gają się pewnego stopnia wiary. Kto zaś pozwoli się ochrzcić, musi być gotowy, 
by słuchać Ewangelii i ją przyjąć od swoich braci, pozwolić się upominać i pocie-
szać. Biblia jest podstawą wiary. Przyjmują oni powszechne kapłaństwo wiernych 
z przekreśleniem hierarchii kościelnej, wyborem kaznodziejów i diakonów przez 
wiernych. Obowiązuje ich karność kościelna i surowa moralność. W radykalizmie 
naśladowania Chrystusa sprzeciwiają się odbywaniu służby wojskowej i składa-
niu przysięgi. Liczba menonitów wynosi dzisiaj około 700 tysięcy, z czego jedna 
czwarta mieszka w USA25.

– Baptyści . Właściwie baptyści, wywodzący się z angielskiego purytanizmu, 
nie chcą być nazywani Kościołem. Pismo Święte jest uznawane przez nich za je-
dyną podstawę wiary i  życia dla poszczególnego człowieka i  całej wspólnoty. 
Jego interpretacja jest pozostawiona dowolności każdego wyznawcy. Normę 
chrześcijańskiego postępowania stanowi Chrystus. On ustanowił chrzest dla 

23  �Por. tamże, s. 197; por. P. Neuner, Ökumenische Theologie, dz. cyt., s. 128–134.
24  �Por. Ökumene der Freikirchen. Ein Jubiläum in Berlin, [w:] „Christ in der Gegenwart“ (20. 

01. 2002), nr 3, s. 23.
25  �Por. Z. Pawłowicz,, Kościół i sekty w Polsce, dz. cyt., s. 102–103.



149

B. Protestanckie

ludzi dorosłych i jest głową Kościoła, który przez słowo Boże czy sakramenty 
nie tworzy żadnej instytucji. Zdecydowanie odrzuca się urząd oparty na boskim 
ustanowieniu. Głoszenie słowa Bożego i zarząd sakramentami nie są zastrzeżone 
tylko dla piastujących urzędy. Kościół zatem to jedynie wspólnota, która swoją 
egzystencję zawdzięcza zjednoczeniu się poszczególnych wiernych i trwa tylko 
dzięki ich woli. Ponieważ tylko lokalna wspólnota – będąca związkiem chrze-
ścijan, którzy osobiście doznali nawrócenia – może być określona jako Kościół, 
ustrój baptystycznych wspólnot należy scharakteryzować w sensie ścisłym jako 
kongregacjonalistyczny i niezależny26.

Baptyści liczą obecnie około 33 milionów członków w 126 krajach, najwięcej 
w Ameryce Północnej – około 25 milionów. W Polsce są oficjalnie przez państwo 
uznani jako Polski Kościół Chrześcijan Baptystów. W 1989 r. liczył on 6158 
członków, 67 duchownych i posiadał 65 obiektów sakralnych oraz 129 placówek 27.

– Metodyśc i . Metodyzm rozwinął się pierwotnie jako ruch społeczno
‑religijny w  Anglii, w  okresie powstawania różnych prądów odrodzeniowych 
w  ramach anglikanizmu w XVIII w. Wiodącymi postaciami tego przebudze-
niowego ruchu byli: John Wesley (1707–1788) oraz George Whitefield (1714–
1770), którym wcale nie chodziło o  zakładanie nowego, odrębnego Kościoła. 
Wskutek rozwoju wyznania doszło do odłączenia się od anglikańskiego Kościoła 
państwowego i tworzenia własnych wspólnot. Jednocześnie wbrew swojej woli 
grupa ta musiała się rozumieć jako Kościół. Również dzisiaj kładzie się nacisk 
na  to, aby teologia metodystyczna nie była pierwszym rzędzie zorientowana 
na eklezjologię, lecz na misję zbawienia i ratowania grzesznej ludzkości. Kościół 
jest zaledwie instrumentem, poprzez który Bóg osiąga cel swojego zbawczego 
planu. W całości metodyzm prezentuje pewną spójność w doktrynie, ustroju 
kościelnym i liturgii. Jego doktrynalne podstawy wiary odpowiadają w istotnych 
punktach Kościołowi anglikańskiemu. Nadzwyczaj wiele uwagi poświęca on 
zgodności ze świadectwem wiary Kościoła starożytnego z reformacją. W meto-
dyzmie daje się zauważyć pewna tendencja do eksponowania „Wolnego Kościoła” 
w  centrum myśli eklezjologicznej. Metodyzm jest bowiem nie tylko instytu-
cją, co swoje odzwierciedlenie znalazło w rozumieniu urzędu tej społeczności: 
obok świeckich kaznodziejów, cieszących się zezwoleniem na głoszenie kazań, 
istnieją także właściwi duchowni (ministrowie), ze święceniami udzielanymi 
przez biskupa, którym jest zastrzeżone sprawowanie Wieczerzy Pańskiej. Ci 
ordynowani ministrowie, funkcjonujący jako pastorzy i podróżni kaznodzieje, 
obsługują powierzone im liczne wspólnoty28.

26  �Por. H. Döring, Grundriss der Ekklesiologie, dz. cyt., s. 197.
27  �Por. Z. Pawłowicz,, Kościół i sekty w Polsce, dz. cyt., s. 83–84.
28  �Por. H. Döring, Grundriss der Ekklesiologie, dz. cyt., s. 198.



V. Kościoły w chrześcijaństwie

150

W ciągu swojej historii metodyzm ulegał wielu podziałom. Obecnie istnieje 
19 autonomicznych Kościołów, które są zrzeszone w Światowej Radzie Metody-
stycznej, obejmującej około 20 milionów wyznawców. Siedziba tej Rady znajduje 
się w USA, gdyż mieszka tam prawie 12 milionów metodystów. W Polsce me-
todyści rozpoczęli swoją działalność w 1921 r. W 1988 r. liczyli 4250 wiernych, 
38 duchownych i posiadali 55 obiektów sakralnych29.

– Inne społeczności , ruchy i   sekty. Inne protestanckie ugrupowania 
zostaną jedynie wymienione z nazwy. Ich ogromna liczba nie pozwala tutaj 
na  jakieś bardziej szczegółowe omówienie. Adwentyśc i  są amerykańskim 
ruchem przebudzeniowym, który swoje powstanie zawdzięcza adwentyzmo-
wi, akcentującemu apokaliptykę. Kolejny ruch to Nauka chrześci jańska  ze 
swoim roszczeniem powrotu chrześcijaństwa do czasów pierwszych chrześcijan 
na bazie szczególnego ujęcia prawdy chrześcijaństwa, a mianowicie priorytetu 
wymiarów duchowych nad cielesno‑materialnymi. Katol icko‑apostolskie 
i nowoapostolskie  wspólnoty powstały z  chęci odtworzenia charakteru 
pierwotnych wspólnot i powrotu do  ich porządku życia. Motywem ich za-
kładania był głoszony przez nich zbliżający się koniec świata. Świadkowie 
Jehowy – sekta, często wrogo nastawiona do pozostałych Kościołów, która po-
jawiła się w 1931 r. pod nazwą „Badacze Pisma Świętego”. Wtedy od Badaczy 
Pisma Świętego oddzielili się mormoni, specyficzny amerykański ruch przebu-
dzeniowy z oficjalną nazwą „Kościół Jezusa Chrystusa świętych dni ostatnich”. 
Armia Zbawienia  jest chrześcijańską wspólnotą religijno‑społeczną, niosącą 
wielostronną pomoc ludziom moralnie zagrożonym i ubogim. Przedkłada so-
cjalne zaangażowanie nad struktury instytucjonalne Kościoła. Ruch z ie lo-
noświątkowców, przybierający coraz bardziej na sile, kładzie mocny akcent 
na dążenie do  świętości, odnowy i poświadczenia obecności Bożego Ducha. 
Kwakrzy, „Towarzystwo Przyjaciół”, powstałe w XVII stuleciu na fali ilumi-
nizmu głoszącego konieczność osobistego i wewnętrznego oświecenia przez 
Ducha Świętego, sprzeciwiało się zracjonalizowanemu urzędowemu anglikani-
zmowi. Całe spektrum Wolnego Chrześci jaństwa, ze swoją negacją każdej 
wyznaniowo naznaczonej formy chrześcijaństwa, wywodzi się także z anglika-
nizmu ( J. N. Darby), lecz u początków wyrażało protest przeciw liberalizmowi 
szerzącemu się w ówczesnym państwowym Kościele anglikańskim. Współcześnie 
zaś Wolne Chrześcijaństwo zainicjowało szereg nowych ruchów, nie wyłączając  
przy tym sekt30.

29  �Por. Z. Pawłowicz,, Kościół i sekty w Polsce, dz. cyt., s. 86.
30  �Por. H. Döring, Grundriss der Ekklesiologie, dz. cyt., s. 199–199; por. M. Rusecki, Dlaczego 

sekty są niebezpieczne?, [w:] tenże (red.), Problemy współczesnego Kościoła, Lublin 1996, 
s. 203–223.



151

C. Anglikańskie

C. Anglikańskie

Uformowanie się Kościoła anglikańskiego dokonało się na drodze schizmy 
w wyniku konfliktu króla Henryka VIII z papieżem w kwestii ważności mał-
żeństwa króla. W 1534 r. parlament uchwalił tzw. akt supremacji, uznający króla 
za głowę Kościoła w Anglii. Po śmierci Henryka VIII zaznaczył się wpływ lute-
ranizmu i kalwinizmu, uzewnętrzniony w liturgii i teologii. Wskutek połączenia 
elementów eklezjologii katolickiej i protestanckiej Kościoły anglikańskie cechuje 
szczególny, podwójny charakter: katolicko‑protestancki.

Narodowy Kościół Anglii (Church of England) pełni naczelną rolę wśród 
wielu Kościołów krajowych. Tworzą one razem Wspólnotę Anglikańską (An‑
glican Communion), która liczy przeszło 20 Kościołów i około 65 mln wiernych. 
Arcybiskup Canterbury posiada tytuł prymasa całej Anglii, a aktualna królowa 
Wielkiej Brytanii pełni funkcję głowy tego Kościoła31.

Podstawową księgą liturgiczną jest Common Prayer Book, która zawiera przepisy 
kultyczne oraz modlitwy prywatne. Uzupełnia ją „39 artykułów”, księga, w której 
znajdują się podstawowe zasady wiary. Brakuje odrębnej anglikańskiej eklezjolo-
gii, a jej elementy dają się natomiast wyprowadzić ze starożytnych wyznań wiary 
poprzez interpretacje wzięte z powyższych dwóch ksiąg. Kościół jest postrzega-
ny jako kontynuacja wcielenia. Uznaje się, że ma charakter sakramentalny, trwa 
wiecznie i jako całość nie może zbłądzić w wierze. Powierzone jest mu udzielanie 
sakramentów oraz przepowiadanie słowa Bożego, które ma być zgodne z Pismem 
Świętym. W Kościele anglikańskim praktykuje się nie tylko chrzest i Wieczerzę 
Pańską, ale także pokutę, konfirmację, małżeństwo oraz święcenia (ordynację) 
jako tzw. sakramenty w sensie dalszym (minor sacraments). Zachowano strukturę 
episkopalną (biskup, prezbiter, diakon – bez zachowania celibatu), odrzucono zaś 
jurysdykcję papieża, przyznając ją królowi Anglii 32.

D. Ekumeniczny dialog odsłania prawdę 
o Kościele

Teologiczna refleksja na temat wiarygodności wspólnoty wierzących i jej zbaw-
czej konieczności dla człowieka i świata doprowadziła do konstatacji istnienia 
Kościoła i Kościołów. Czy wobec tej sytuacji sensowne i usprawiedliwione jest 

31  �Por. Z. Pawłowicz,, Kościół i sekty w Polsce, dz. cyt., s. 101; por. P. Neuner, Ökumenische 
Theologie, dz. cyt., s. 116–128.

32  �Por. tamże, s. 101–102.



V. Kościoły w chrześcijaństwie

152

mówienie o kościelnej jedności? W jakim sensie można w sposób odpowiedzial-
ny mówić dziś o Kościele i Kościołach? Nie jest to oczywiście specyfika tylko 
katolickiej teologii, ponieważ Światowa Rada Kościołów stoi również w obliczu 
wewnętrznej niezgodności, gdyż z jednej strony mówi o jednym tylko Kościele 
Chrystusa, a z drugiej sama przecież zrzesza wiele różnych Kościołów (wcale 
nieprowadzących wspólnego życia w żywotnej jedności), z których większość 
zgłasza pretensje do bycia tą właściwą wspólnotą powołaną przez Chrystusa.

Przełomem na drodze do odpowiedzialnego mówienia o Kościele i Kościołach 
okazał się ruch ekumeniczny ubiegłego stulecia. Szczególnie ożywił się dzięki 
otwarciu się Drugiego Soboru Watykańskiego na tę problematykę. W świetle 
dokumentów soborowych (zwłaszcza konstytucji dogmatycznej Lumen gentium 
oraz dekretu o ekumenizmie Unitatis redintegratio) oraz dokumentu Kongregacji 
Nauki Wiary Dominus Iesus (06. 08. 2000 r.) eklezjologia katolicka za Kościoły 
w sensie ścisłym uważa jedynie takie, które zachowały prawomocny episkopat oraz 
właściwą i całkowitą rzeczywistość misterium eucharystycznego. Są to prawdzi-
we Kościoły partykularne zjednoczone z Kościołem katolickim bardzo ścisłymi 
więzami (sukcesja apostolska, Eucharystia), choć niepozostające z nim w pełnej 
wspólnocie. Odnosi się to w sposób szczególny do Kościołów Wschodu, którym 
Sobór przywrócił określenie „Kościoły Siostrzane”.

Eklezjologia katolicka dokonuje zatem wyraźnego rozróżnienia wśród „bra-
ci odłączonych” na Wschód i Zachód. Otóż między Kościołem katolickim 
a Kościołami i Wspólnotami na Zachodzie istnieją rozbieżności wielkiej wagi, 

„nie tylko na podłożu historycznym, socjologicznym, psychologicznym i kulturo-
wym, lecz głównie w interpretacji prawdy objawionej”33. Mimo iż posiadają one 
pewną eklezjalność (jakkolwiek niepełną i ograniczoną) dzięki istnieniu w tych 
wspólnotach elementów eklezjotwórczych, to jednak te, które powstały w wy-
niku reformacji, znajdują się na najniższym stopniu eklezjalności: 

Wśród elementów czy dóbr, dzięki którym razem wziętym sam Kościół się buduje i ożywia, 
niektóre i to liczne i znamienite mogą istnieć poza widocznym obrębem Kościoła kato-
lickiego, spisane słowo Boże, życie w łasce, wiara, nadzieja, miłość oraz inne wewnętrzne 
dary Ducha Świętego oraz widzialne elementy: wszystko to, co pochodzi od Chrystusa 
i do Niego prowadzi, należy słusznie do jedynego Kościoła Chrystusowego34.

Istnieje zatem jeden Kościół Chrystusowy, który trwa w Kościele katolickim 
rządzonym przez następcę Piotra i biskupów pozostających z nim w łączności. 
Dlatego za błąd należy uznać utrzymywanie twierdzenia, iż Kościół Chrystusowy 

33  �DE 19.
34  �DE 3.



153

D. Ekumeniczny dialog odsłania prawdę o Kościele

jest zbiorem Kościołów i Wspólnot kościelnych w pewien sposób zjednoczo-
nych mimo zróżnicowania. Łącznie i w całej pełni elementy eklezjotwórcze 
istnieją w Kościele katolickim, a  częściowo w  innych wspólnotach, ich ekle-
zjalność jest jednak w takim stopniu soteryjna, iż stwarza możliwość zbawienia  
ich członków35.

Brak jedności Chrystusowego Kościoła jest raną zadaną całemu chrześcijań-
stwu. Dlatego wszyscy ochrzczeni, jako jedno mistyczne Ciało Chrystusa, są zo-
bowiązani do angażowania się z całych sił w odbudowywanie utraconej jedności 
widzialnej (zewnętrznej) Kościoła. Jedności wewnętrznej, tej najgłębszej, ontycz-
nej, Kościół jako odbicie trójjedynego Boga nigdy nie będzie pozbawiony. Mówiąc 
o Kościele i Kościołach należy na problem rozbicia spojrzeć z drugiej strony. 
Uprawomocnione wydaje się być stwierdzenie, że to właśnie podziały ukazują 
jedność, stają się drogą do odnalezienia bogactwa chrześcijańskiego Objawienia. 
Dotykamy tu tajemnicy jedności w pojednanej różnorodności; jedności, która 
nas przerasta. Uczymy się od innych sióstr i braci chrześcijan odczytywać ca-
łość judeo‑chrześcijańskiego odsłaniania się Boga w Jezusie Chrystusie. Jest On 
zarówno Objawiającym nam swego Ojca, jak i przez Niego nam Objawianym, 
a wreszcie Objawiającym nam, ludziom wierzącym, nas samych, bo nie można 
zrozumieć człowieka bez Chrystusa. Ekumeniczny dialog pokazuje nam, że wie-
rzymy przecież w tego samego Chrystusa, choć na różne sposoby. Wszelkie 
działania na rzecz jedności Kościoła Chrystusowego ubogacają naszą prawdę 
o innych, uczą wzajemnego poszanowania i zrozumienia dla innej mentalności, 
kultury i tradycji. Więcej nawet, właściwie prowadzony dialog pogłębia ostatecz-
nie prawdę o naszym własnym Kościele, o naszej własnej konfesyjnej przynależ-
ności i treściach własnej doktryny, aby wreszcie być wspólnie bliżej Chrystusa. 
Najważniejszą częścią tego zaangażowania jest bez wątpienia wszelki wysiłek 
duchowy, gdyż ekumenizm ujawnia grzeszność wierzących i potrzebę Bożego 
miłosierdzia dla wszystkich.

Chrystus nie tylko chciał, aby chrześcijanie stanowili jedną wspólnotę, ale 
również o to się modlił. Prosił swojego Niebieskiego Ojca o dar jedności nie 
tylko dla swoich uczniów, ale też dla przyszłego Kościoła, czyli dla wszystkich 
przyszłych czcicieli Jego Imienia. Stąd rodzi się szereg problemów, które moż-
na zawrzeć w następujących pytaniach : Czy wolno nam ignorować wolę Pana? 
Czy można żyć w pełni chrześcijaństwem obok dramatu jego zewnętrznego 
rozbicia? Czy Kościół może doskonale funkcjonować, gdy wskutek podzia-
łów traci swoją ewangelizacyjną moc? Czy misjonarze są w  stanie wiarygod-
nie przepowiadać chrześcijańską zasadę miłości w obliczu gorszących sporów  
i kłótni?

35  �DI 17.



V. Kościoły w chrześcijaństwie

154

Te pytania nurtowały wszystkich dojrzałych w wierze chrześcijan już od chwili, 
gdy pojawiły się pierwsze podziały. W trosce o zachowanie woli Pana, poprzez 
Jego naśladowanie, angażowali się oni modlitewnie w to duchowe dzieło. Mo-
dlitwa o jedność chrześcijan towarzyszyła zatem nieustannie świadkom Chry-
stusa i trudno tu nawet próbować odtwarzać całą historię jej przebiegu. Była 
ona obecna w czasach apostolskich, w starożytności, w średniowieczu i w cza-
sach nowożytnych Kościoła. Także dzisiaj stanowi ona najwłaściwszą drogę dla 
chrześcijańskiego zjednoczenia36.

Już od momentu rozejścia się Kościoła Zachodu i Wschodu w XI w. zawią-
zywano unie. Pierwszą unię kościelną zawarto na Soborze Lyońskim w 1274 r., 
a kolejną na Soborze Florenckim w 1439 r. Zostały jednak odrzucone ze względu 
na stanowczy sprzeciw ze strony prawosławnych mnichów. Drugą falę jedności 
stanowiły unie partykularne, odnoszące się do Cerkwi prawosławnej określone-
go obszaru. Chodziło o przyjęcie zwierzchnictwa Kościoła katolickiego przez 
prawosławnych. Świadectwem tych działań były: unia brzeska z 1596 r. i użho-
rodzka z 1646 r., które zakończyły się częściowym powodzeniem, gdyż na te-
renach obecnej Białorusi, części Ukrainy, Zakarpacia i Siedmiogrodu powstały 
unickie Cerkwie greckokatolickie, istniejące do dziś. Ostatnią próbą unii było 
utworzenie w Polsce przez Piusa XI Kościoła katolickiego obrządku bizantyjsko

‑słowiańskiego, który dziś ma jedną parafię w Kostomłotach37.
Natomiast między Kościołem rzymskokatolickim a wspólnotami protestanc-

kimi oraz wspólnotą anglikańską dokonało się potężne zbliżenie w ostatnich 
dziesiątkach lat. Mamy nie tylko wiele dokumentów, które odnoszą się do roz-
strzygnięć doktrynalnych, ale nade wszystko budujących wydarzeń w obszarze 
ekumenizmu praktycznego i duchowego. Trzeba tu też wskazać na poważne 
osiągnięcia dla chrześcijańskiej jedności w łonie samego protestantyzmu, takie 
jak: Międzynarodowa Wspólnota Ekumeniczna z Taizé – 1940 r., Światowa Rada 
Kościołów – 1948 r., Konkordia Leuenberska – 1973 r., Karta Ekumeniczna – 2001 r. 
czy Europejskie Zgromadzenia Ekumeniczne.

Współczesna nauka katolicka głosi, że jakkolwiek ekumenizm jest tylko je-
den, obojętnie jak szeroko byłby ujmowany, to jednak w zależności od rozłoże-
nia akcentów i obszarów należy rozróżniać – stosownie do soborowego Dekretu 
o ekumenizmie Unitatis Redintegratio i Dyrektorium ekumenicznego – między 
ekumenizmem duchowym (oecumenismus spiritualis), doktrynalnym (oecumeni‑
smus scientialis) i praktycznym (oecumenismus practicalis). Zasadnicze i największe 
znaczenie przysługuje ekumenizmowi duchowemu, który dosyć szeroko potrak-
tował w swoim nauczaniu Drugi Sobór Watykański: 

36  �Por. A. Napiórkowski, Teologia jedności chrześcijan, Kraków 2011, s. 59–60.
37  �Por. tamże, s. 176–187.



D. Ekumeniczny dialog odsłania prawdę o Kościele

To nawrócenie serca i świętość życia, łącznie z publicznymi i prywatnymi modlitwami 
o jedność chrześcijan, należy uznać za duszę całego ruchu ekumenicznego, a słusznie 
można je nazwać ekumenizmem duchowym38.

38  �DE 8.





157

Kościół Chrystusowy, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski,  
Kraków 2019, s. 157–159 (Teologia Fundamentalna, 4) 
DOI: http://dx.doi.org/10.15633/9788374388368.07

Zakończenie
07

Zaprezentowana powyżej teologiczna refleksja próbująca ogarnąć cały fenomen 
Kościoła jest niewystarczająca. Widać to wyraźnie z perspektywy zakończenia. 
Nie idzie tu naturalnie jedynie o merytoryczne przedłożenie dostatecznej ilości 
materiału eklezjologicznego. Trzeba bowiem niezachwianie pamiętać, iż Kościół 
jest tajemnicą, misterium bosko‑ludzkim. Jako rzeczywistość wieloaspektowa jest 
ona w całym swoim bogactwie trudno dostępna refleksji naukowej. Dlatego do jej 
uchwycenia potrzeba zaangażowania całego człowieka wierzącego. Problemy 
z właściwym rozumieniem Kościoła Trójjedynego Boga istniały nieustannie, co 
jest zrozumiałe. Więcej nawet, będą one istnieć, bo jak adekwatnie wypowiedzieć 
boskie działanie wyrażane w ludzkiej aktywności? To, co słabe, niedoskonałe, 
naznaczone błędem i obarczone grzechem, ma służyć przekazywaniu świętej 
rzeczywistości zbawczej Boga.

Niemniej jednak w pięciu głównych rozdziałach niniejszego podręcznika 
pokazaliśmy istotne elementy katolickiej doktryny o Kościele, kładąc przy tym 
szczególny akcent na przewodnie myśli soborowej konstytucji Lumen gentium.

Najpierw postawiliśmy pytanie o Kościół, a przede wszystkim o jego niezbęd-
ność do zbawienia. Ujawniła się tu od razu specyfika katolickiej nauki o Kościele, 
wyrażająca się w uwypukleniu jego sakramentalności w porównaniu z innymi 
wyznaniami chrześcijańskimi. Na tej płaszczyźnie Jezus Chrystus jawi się jako 
prasakrament, natomiast Kościół jako sakrament podstawowy. Już na tym etapie 
refleksji wystąpiło napięcie pomiędzy nauką o jednym Kościele z Symbolu wiary 
z jednej strony, a z drugiej – faktycznym stanem wielości istniejących Kościołów 
chrześcijańskich. Napięcie między jednością a różnorodnością okazuje się jednak 
być pozytywnym elementem eklezjologii.

Drugi rozdział poświęcony został genezie i misji Kościoła w świetle objawienia 
judeo‑chrześcijańskiego. Wyszliśmy tu od preegzystencji Kościoła w odwiecznym 
zamyśle Boga Ojca. W punkcie drugim zajęliśmy się zwołaniem ludu Izraela 
przez Jahwe (przymierze z Abrahamem, z Mojżeszem, z Namiotem Spotkania 
i Świątynią Jerozolimską jako typami Kościoła oraz ideą wybrania „Reszty” w ła-



Zakończenie

158

sce). Po eklezjogenezie starotestamentalnej przeszliśmy do Nowego i wiecznego 
Przymierza Jezusa Chrystusa (królestwo Boże a Kościół, uczniowie i uczennice 
a kolegium apostołów, Ostatnia Wieczerza, męka, śmierć i zmartwychwstanie 
Jezusa). Następnie wskazaliśmy na dzisiejszy Kościół Ducha Świętego, który 
jest prowadzony ku swojemu eschatycznemu dopełnieniu. Pielgrzymujący lud 
Boży nie może bowiem nigdy zatracić swojego eschatologicznego charakteru.

W kolejnym rozdziale uwaga została skupiona na rozwoju eklezjologii katolic-
kiej. W dwutysiącletniej historii refleksji Kościoła nad samym sobą wyodrębnio-
no dziewięć etapów rozwoju eklezjologii. Okres pierwszy, biblijno‑patrystyczny, 
cechowało rozumienie Kościoła jako wspólnoty charyzmatycznej. Okres drugi 
to  powstanie Państwa Kościelnego i  narodziny eklezjologii instytucjonalnej. 
Trzeci etap charakteryzuje konsolidacja ujmowania Kościoła jako instytucji. 
Czwarty etap opisywał Kościół jako niewidzialną wspólnotę w  postulatach 
ruchów reformacyjnych. Kolejny czas wyznaczył Sobór Trydencki i jego rozu-
mienie Kościoła jako „doskonałej społeczności”. Szósty etap to oświeceniowe 
herezje (febronianizm, józefinizm, gallikanizm), redukujące Kościół do jednej 
z  wielu użytecznych dla państwa instytucji. Następny etap ukazywał odro-
dzenie eklezjologii, jakie miało miejsce w XIX i XX wieku. Przedostatni etap 
to  nowe samookreślenie się Kościoła, jakie dokonało się na  Soborze Waty-
kańskim II, gdzie zbliżono się do tajemnicy Kościoła w jego sakramentalności, 
dowartościowując jego teandryczność. Dziewiąty etap prezentuje posoborową 
naukę o Kościele i jego ujęcie jako wspólnoty eucharystycznej. Chodzi tu rów-
nież o aplikację soborowych postanowień zarówno w refleksji teologicznej, jak  
i w życiu pastoralnym.

W akademickim wykładzie o Kościele nie mogło zabraknąć kwestii znaków 
jego prawdziwości. Chodziło tu naturalnie o  cztery podstawowe znamiona 
Kościoła, zawarte w Credo Nicejsko‑Konstantynopolitańskim: jedność, świętość, 
powszechność i  apostolskość. Przy zauważeniu kwestii dyskusyjnych i  stano-
wiących przedmiot ekumenicznego dialogu chodziło nam o ukazanie biblijno

‑historycznych racji eklezjologii katolickiej, na których opiera się nauczanie 
ostatniego soboru. Ukazana została też kościelna struktura. Kościół Chrystusowy, 
choć w różnej mierze trwa w  istniejących historycznie Kościołach, to  jednak 
w  sposób pełny realizuje się w Kościele rzymskokatolickim. Ten rozdział do-
pełniło również znamię maryjności, gdyż Kościół Trójjedynego Boga nie może 
nie być maryjny.

Naszą refleksję wieńczy prezentacja podstawowych Kościołów i wspólnot 
tworzących wielką rodzinę wezwaną do ekumenicznego zaangażowania. Jedność 
Bożego Kościoła z pewnością nie będzie jedynie wynikiem dialogów doktry-
nalnych, czy też praktycznego wkładu świadomych wagi tego problemu chrze-
ścijan, ale jest nade wszystko rozumiana jako ofiara dokonana przez każdego 



D. Ekumeniczny dialog odsłania prawdę o Kościele

ochrzczonego w Duchu Świętym. Ma ona na celu jak najmocniejsze zespolenie 
z Chrystusem, z braćmi i siostrami.

Przybliżenie rzeczywistości Kościoła, który jest depozytariuszem Objawienia, 
wywołuje jednak dalsze pytanie: jak się poznaje i w sposób właściwy interpretuje 
Objawienie? W istocie chodzi o refleksję nad samą teologią, jej naturą, źródłami 
i metodami. Te zasygnalizowane zagadnienia zostaną podjęte w kolejnym tomie 
naszego podręcznika teologii fundamentalnej.





161

Wykaz skrótów

ALP – M. Michalski (red.), Antologia literatury patrystycznej, t. 1–2, Warszawa 
1975.

BF – S. Głowa, I. Bieda (red.), Breviarum fidei. Wybór doktrynalnych wypowie‑
dzi Kościoła, Poznań 1988.

DE – Dekret o ekumenizmie Unitatis Redintegratio, [w:] Konstytucje, dekrety, 
deklaracje. Tekst łacińsko‑polski, Poznań‑Warszawa 1968.

DI – Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja o jedyności i powszechności zbaw-
czej Jezusa Chrystusa i Kościoła Dominus Iesus, Watykan 2000.

DKW – Dekret o Kościołach Wschodnich katolickich Orientalium Ecclesiarum, 
[w:] Sobór Watykański  II, Konstytucje, dekrety, deklaracje. Tekst łacińsko‑polski, 
Poznań–Warszawa 1968.

DM – Dekret o działalności misyjnej Kościoła Ad gentes divinitus, [w:] Sobór 
Watykański  II, Konstytucje, dekrety, deklaracje. Tekst łacińsko‑polski, Poznań–
Warszawa 1968.

Denzinger, A., Schönmetzer A., (red.), Enchiridion symbolorum, definitionum 
et decl arationum de rebus fidei et morum, Barcinone‑Friburgi Brisgoviae‑Romae 
1976, (skrót – DS)

EK – Encyklopedia Katolicka, Lublin 1985–2014, tomów 20.
HFTh – W. Kern, H. J. Pottmeyer, M. Seckler (red.), Handbuch der Funda‑

mental‑theologie, t 3: Traktat Kirche, Freiburg‑Basel‑Wien 1986.
KDK – Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gau‑

dium et spes, [w:] Sobór Watykański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje. Tekst 
łacińsko‑polski, Poznań–Warszawa 1968.

KK – Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium, [w:] Sobór Waty-
kański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje. Tekst łacińsko‑polski, Poznań–Warszawa 
1968.

KKK – Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994.
KPK – Kodeks Prawa Kanonicznego, Poznań 1983.



Wykaz skrótów

KL – Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum concilium, [w:] Sobór Waty-
kański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje. Tekst łacińsko‑polski, Poznań–Warszawa 
1968.

KO – Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym Dei verbum, [w:] So-
bór Watykański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje. Tekst łacińsko‑polski, Poznań–
Warszawa 1968.

LTF – Leksykon Teologii Fundamentalnej, red. M. Rusecki i  inni, Lublin – 
Kraków 2002.

RMi – Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris missio o stałej aktualności posłania 
misyjnego, Watykan 1990.

SWB – Słownik Wiedzy Biblijnej, red. B. M. Metzger, M. D. Coogan, War-
szawa [Vocatio] 1997.

t. – tom.
UUS – Jan Paweł II, Ut unum sint. Encyklika o działalności ekumenicznej, Wa-

tykan 1995.





T
E

O
L

O
G

IA
 F

U
N

D
A

M
E

N
T

A
L

N
A

  T
o

m
 4

TEOLOGIA 
FUNDAMENTALNA

KOŚCIÓŁ 
CHRYSTUSOWY

Tom 4

PODRĘCZNIKI
WYDZIAŁU
TEOLOGICZNEGO

Un i w e r s y t e t
Pa p i e s k i
Ja n a Pawła  II
w Kr a k o w i e

4


	Pusta strona



