




Fundamenty
teologii 

duchowości
katolickiej





Fundamenty
teologii

duchowości
katolickiej

Tom I

Syntetyczna historia
Dyscyplina teologiczna
Podstawy chrześcijańskiego 
Życia duchowego

•
•
•

ks. Maciej Biedroń



Copyright © 2025 by Maciej Biedroń

Nihil obstat
Tarnów, dnia 28.11.2025 r.
ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski

Imprimatur
OW-2.2/43/25, Tarnów, dnia 28.11.2025 r.
Wikariusz generalny
† Leszek Leszkiewicz

Recenzenci:
ks. prof. dr hab. Marek Tatar
ks. prof. dr hab. Piotr Roszak

Projekt okładki: 
Mateusz Kowal

Publikacja dofinansowana z subwencji  
dla Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie

This work is licensed under Creative Commons  
Attribution 4.0 International  

ISBN 978-83-8354-247-8 (druk)

ISBN 978-83-8370-122-6 (online)

https://doi.org/10.15633/9788383701226

Druk: Poligrafia Wydawnictwa Biblos

Plac Katedralny 6,  
33-100 Tarnów
14 621 27 77

biblos@biblos.pl
www.biblos.pl
@wydawnictwobiblos

ul. Bobrzyńskiego 10,  
31-348 Kraków

wydawnictwo@upjp2.edu.pl 
https://monografie.upjp2.edu.pl



5

Spis treści  
Tom I

Indeks skrótów	 7 

Przedmowa	 9

Wstęp 	 13

Część I:  
Zarys historii duchowości katolickiej	 17

Rozdział 1  
Historia relacji Boga i człowieka w Starym Testamencie	 21

Rozdział 2  
Jezus Chrystus jako fundament duchowości  
w Nowym Testamencie	 37

Rozdział 3  
Duchowość pierwszych chrześcijan  
i myśl Ojców Kościoła	 47

Rozdział 4  
Duchowość w czasach monastycyzmu	 61

Rozdział 5  
Późne średniowiecze i duchowość  
zakonów żebraczych	 83

Rozdział 6  
Duchowość katolicka w kontekście  
Soboru Trydenckiego	 97

Rozdział 7  
Duchowość katolicka w wiekach XVI-XIX	 103



6

Rozdział 8  
Duchowość katolicka w wiekach XX-XXI	 113

Część II:  
Teologia duchowości jako dyscyplina akademicka	 135

Rozdział 9  
Przedmiot, źródła i metoda teologii duchowości	 139

Rozdział 10  
Definicja teologii duchowości	 165

Rozdział 11  
Teologia duchowości jako obszar pracy akademickiej	 171

Rozdział 12  
Teologia duchowości a inne dyscypliny teologiczne	 183

Część III:  
Podstawy chrześcijańskiego życia duchowego	 191

Rozdział 13  
Człowiek stworzony na obraz i podobieństwo Boga	 195

Rozdział 14  
Komunikacja personalna Boga i człowieka	 205

Rozdział 15  
Chrzest jako początek życia duchowego	 209

Rozdział 16  
Powszechne powołanie do świętości i apostolatu	 219

Bibliografia	 227

Abstrakt 	 245

Abstract 	 247



7

Indeks skrótów

Publikacje

AAS	 –	 Acta Apostolicae Sedis.
ASS	 –	 Acta Sanctae Sedis.
BF	 –	 Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowie-

dzi Kościoła, Poznań: Księgarnia świętego Wojcie-
cha, 2007.

DV	 –	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna 
o Objawieniu Bożym Dei Verbum, 1965.

GS	 –	 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska 
o  Kościele w  świecie współczesnym Gaudium et 
spes, 1965.

JROO	 –	 Ratzinger, J., Opera omnia, t. 1-16, Lublin: Wydaw-
nictwo KUL, 2012-2022.

KKK	 –	 Katechizm Kościoła Katolickiego wyd. 2, Poznań: 
Pallottinum, 2002.

LG	 –	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna 
o Kościele Lumen gentium, 1964.

NA	 –	 Sobór Watykański II, Deklaracja o stosunku Kościoła 
do religii niechrześcijańskich Nostra aetate, 1965.

OsRomPol 	 –	 L’Osservatore Romano (wyd. polskie).
OT 	 –	 Sobór Watykański II, Dekret o  formacji kapłań-

skiej Optatam totius, 1965.
PG	 –	 Migne, J. P. (red.), Patrologiae Cursus Completus. 

Series Graeca, t. 1-161, Turnholti, 1856-1866.
PL	 –	 Migne, J. P. (red.), Patrologiae Cursus Completus. 

Series Latina, t. 1-221, Parisiis, 1844-1879.



8

SC	 –	 Sobór Watykański II, Konstytucja o liturgii świętej 
Sacrosanctum concilium, 1963.

STh	 –	 Tomasz z Akwinu, S. Thomae Aquinatis, O. P. Doc-
toris Angelici et omnium scholarum catholicarum 
Patroni Summa Theologica accuratissime emendata 
ac annotationibus ex auctoribus probatis et conci-
liorum pontificumque definitionibus ad fidem et 
mores pertinentibus illustrata, wyd. 4, t. 1-5, Pari-
siis: Lethielleux, 1926.

Skróty edytorskie

a.	 –	 articulus
gr.	 –	 z greckiego
hebr.	 –	 z hebrajskiego
kan. 	 –	 kanon
kol.	 –	 kolumna
łac.	 –	 z łacińskiego
n.	 –	 numer/numery
p. 	 –	 página
por. 	 –	 porównaj
q.	 –	 quaestio
s.	 –	 strona/strony
t.	 –	 tom
tł. wł.	 –	 tłumaczenie własne
tł.	 –	 tłumaczenie
wyd.	 –	 wydanie
zob.	 –	 zobacz



9

Przedmowa

Jestem wdzięczny za możliwość wprowadzenia do niniejszego opraco-
wania poświęconego duchowości chrześcijańskiej, autorstwa mojego 
wielkiego przyjaciela Macieja. Znając go jako studenta i  doktoranta, 
mogę potwierdzić rzetelność, dokładność i naukowe podejście jego pra-
cy. Jednocześnie zdaję sobie sprawę, że nie jest łatwo w kilku słowach 
opisać tak rozległą dziedzinę teologii, jaką jest teologia duchowości. Ro-
bię to jednak, mając na uwadze podstawową ideę: konieczność zintegro-
wania doświadczenia duchowego z teologią tajemnicy chrześcijańskiej, 
losami historii i misją duszpasterską Kościoła.

Chrześcijaństwo od samego początku prezentowało się jako prze-
słanie pokoju (Ewangelia jako Dobra Nowina) głoszone przez bardzo 
wyjątkowego Posłańca (Jezusa Chrystusa). Nie można więc oddzielić ży-
cia od słowa, duchowości od teologii. Jeśli teologia jest wiarą, która szuka 
zrozumienia i głębszego pojęcia prawdy o Bogu, o człowieku i o świecie, 
to teologia duchowości próbuje wyjaśnić „życie według Ducha” (Rz 8, 9).

Ewangelizacja wymaga procesu wewnętrznego zrozumienia Do-
brej Nowiny, którą chce się szerzyć po całym świecie. Szczególnie w mo-
mentach kryzysu lub zmian egzystencjalnych i intelektualnych. Z tego 
powodu refleksja teologiczna nad życiem chrześcijańskim jest obec-
na od początków chrześcijaństwa. Widać to w  pismach apostolskich, 
zwłaszcza św. Pawła i św. Jana, a także oczywiście u Ojców Kościoła.

Sobór Watykański II również zajął się kryzysem, przed którym 
stanęła nasza cywilizacja, i chciał odpowiedzieć na źródło tego kryzy-
su: krytykę chrześcijaństwa przez modernizm1. W tym celu wskazuje 

1	 Por. Marti, P., «Espiritualidad», w: Diccionario Teológico del Concilio Vaticano II, 
Pamplona: Eunsa, 2015, s. 392.



10

główne zagrożenie, jakie ciążyło nad Kościołem: rozdział między wia-
rą a  życiem chrześcijanina2, i wskazuje drogę, którą należy kroczyć: 
głębsze spojrzenie na chrześcijańską egzystencję, oparte na tajemnicy 
Chrystusa i miłości Boga Ojca3.

Uważam, że po wielu licznych próbach podejmowanych na prze-
strzeni lat teologia duchowości powinna podążać tą drogą jako „teolo-
gia życia duchowego chrześcijanina”4. Życie duchowe z punktu widze-
nia teologii byłoby życiem istniejącym w człowieku jako owoc działa-
nia Boga, który chciał przekazać je ludziom. Jest to życie, które ożywia, 
„miłość Boża rozlana […] w sercach naszych przez Ducha Świętego, 
który został nam dany” (Rz 5, 5). Ten nowy i głęboki sens wyrażenia 
„życie duchowe” odnosi się do życia, które rozwija się w człowieku we-
zwanym przez Boga, zamieszkałym przez Ducha Bożego.

Równocześnie należy podkreślić, że życie w komunii z Bogiem 
obejmuje całość ludzkiego życia w sposób integralny. Osoba ludzka, 
stojąca przed Bogiem, posiada duszę i ciało, pociąga za sobą swoją 
historię i  świat, w którym przebywa. Co więcej, jeśli Chrystus jest 
nowym i  prawdziwym Adamem, to egzystencja na sposób chrze-
ścijański jest pełnią życia ludzkiego. Pełnia ta ma swój fundament 
w tajemnicy Jezusa Chrystusa, ponieważ „to dlatego właśnie Słowo 
Boga stało się człowiekiem i Ten, który jest Synem Bożym, stał się 
Synem Człowieczym, tak aby człowiek, łącząc się ze Słowem Boga 
i przyjmując dar usynowienia, mógł stać się Synem Boga”5. Życie du-
chowe jest zatem istnieniem w komunii z Bogiem jako dzieci Boże. 
Jednak tylko łącząc trzy elementy życia duchowego, o których mówi-
my (bycie w komunii z Bogiem, życie ludzkie integralne i autentycz-

2	 Zob. GS, n. 43.
3	 Zob. GS, n. 22.
4	 Por. Marti, P., Teología Espiritual, Pamplona: Eunsa, 2021, s. 23 i nast.
5	 Ireneusz z Lyonu, Adverus Haereses, III, 19, 1: PG 7, 939.



11

ne życie), możemy w pełni zrozumieć, że „chwałą Boga jest żyjący 
człowiek, zaś życiem człowieka jest oglądanie Boga”6.

Pozostała nam jeszcze jedna uwaga. Jest oczywiste, że życie du-
chowe chrześcijanina jest życiem z Bogiem lub życiem teologalnym. 
Ta niezwykle intymna relacja z Bogiem przemienia całą osobę chrze-
ścijanina i prowadzi ją do pełni poprzez miłość. Życie chrześcijań-
skie opiera się na miłości: „Bóg jest miłością: kto trwa w  miłości, 
trwa w Bogu, a Bóg trwa w nim” (1 J 4, 16). W tym samym wersecie 
„św. Jan daje nam jakby zwięzłą zasadę chrześcijańskiego życia: «My-
śmy poznali i uwierzyli miłości, jaką Bóg ma ku nam»”7.

To jest centralny rdzeń wiary i życia chrześcijańskiego: „kochać 
Boga ponad wszystko i  kochać bliźniego jak siebie samego” – jak 
mówi Pismo Święte. „Kochaj i rób, co chcesz” – podkreśla św. Au-
gustyn. Na początku XXI wieku chrześcijanin musi zacząć na nowo 
od punktu wyjścia, od prawdziwego źródła swojej wiary. Chrze-
ścijańskie życie duchowe nie jest splątanym zbiorem obowiązków, 
które ujawniają naszą słabość. Życie chrześcijańskie nie jest zbiorem 
wspólnotowych i powtarzalnych aktów (niedziela, chrzest, ślub lub 
pogrzeb). Życie chrześcijańskie nie jest zaprzeczeniem, oddziele-
niem, a nawet nienawiścią do tego, co inne, co nie jest chrześcijań-
skie. Życie duchowe chrześcijanina to wiara – osobiste przekonanie 
doświadczane w różnych sytuacjach życiowych – w miłość, jaką Bóg 
ma względem nas, która nie tylko napełnia nadzieją naszą egzysten-
cję, ale także sprawia, że stajemy się światłem i ciepłem dla innych.

Miłość przemienia świat, w którym żyjemy8. Powołanie chrześci-
jańskie, o ile jest otwarte na wszystko, co ludzkie i na świat, odpowiada 

6	 Ireneusz z Lyonu, Adversus Haereses, IV, 20, 7: PG 7, 1037.
7	 Benedykt XVI, «Encyklika Deus caritas est», AAS 98 (2006), s. 217-252, n. 1.
8	 Por. Marti, P., «La espiritualidad cristiana en el Concilio Vaticano II», Scripta The-

ologica 25 (2013), s. 179 i nast.



12

za przemianę wszystkich rzeczy, aby doprowadzić je do Boga, ponie-
waż taka jest misja Kościoła. W konsekwencji świętość i apostolstwo, 
powołanie i misja okazują się być nierozłącznymi parami. Ale są roz-
patrywane z perspektywy świeckiej codzienności. Chrześcijanin po-
winien być Chrystusem, który przechodzi pośród ludzi i, z tajemnicy 
Chrystusa Zmartwychwstałego i Człowieka doskonałego, przywraca 
cały porządek wszechświata dla chwały Boga Ojca. Chrześcijanin nie 
może pozostać w swojej wewnętrznej przestrzeni, ale jak każdy oby-
watel musi być obecny w: społeczeństwie, kulturze, polityce, gospo-
darce itp. Jednak bez utraty swojej chrześcijańskiej tożsamości, ale 
potwierdzając ją.

Reasumując, te refleksje na temat miłości i życia duchowego sta-
rają się pokazać piękno życia chrześcijańskiego. Piękno życia chrze-
ścijańskiego w XXI wieku! Głównym przesłaniem chrześcijanina dla 
dzisiejszego świata jest przekazanie silnej nadziei: miłość jest możli-
wa! Miłość chrześcijańska łączy w sobie wszystko, co ludzkie w oso-
bie, jej relację z innymi i z Bogiem. Uzdalnia serce osoby do kochania 
sercem Jezusa Chrystusa, prawdziwego człowieka i nieskończonego 
Boga. Wzorem i przykładem tej jedności jest doświadczenie wielu 
naśladowców Chrystusa, a zwłaszcza świętych.

Prof. D. Pablo Marti  
Uniwersytet Nawarry, Hiszpania  
Pampeluna, 19 września 2025 r. 

(tłumaczenie: ks. dr Bartosz Adamski)



13

Wstęp 

Benedykt XVI w książce Jezus z Nazaretu, opisując modlitwę Jezusa 
w Getsemani, zauważył: 

„Nikt nie jest na tyle mocny, żeby mógł o własnych siłach przejść drogę 
zbawienia do samego końca. Wszyscy zgrzeszyli, wszyscy też potrze-
bują zmiłowania Pana i miłości Ukrzyżowanego”9. 

To jest zasadniczo istota życia duchowego w chrześcijaństwie: czło-
wiek powołany do jedności z Bogiem doświadcza obdarowania mi-
łością Jezusową, która uwalnia z grzechu, daje życie Boże i włącza 
w  komunię z  Bogiem w  Trójcy jedynym. Zrozumienie tej prawdy 
i wytrwała wierność miłości Chrystusa w codziennym życiu staje się 
drogą wzrostu w świętości dla chrześcijan. 

Owo życie duchowe i jego dynamizm stają się przedmiotem ba-
dań teologii duchowości, która choć jawi się jako młoda dyscyplina 
akademicka, cechuje się bogatą historią oraz wielością tematów teo-
logicznych. Właśnie teologii duchowości jest poświęcona ta publika-
cja, która ma służyć nie tylko zainteresowaniu i zapoznaniu czytel-
nika z fundamentami duchowości katolickiej, ale także zaproszeniu 
go do odkrywania piękna duchowej ścieżki podążania za Jezusem 
Chrystusem. 

Duchowość katolicka to nie zbiór norm, zasad czy zewnętrz-
nych praktyk religijnych, którym człowiek ma być ślepo lub, co gor-
sza, niechętnie posłuszny. Duchowość katolicka to przede wszyst-
kim odkrycie Osoby Jezusa Chrystusa, który wyjaśnia człowiekowi 

9	 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu. Od wjazdu do Jerozolimy do Zmartwychwstania, 
Kielce: Jedność, 2011, s. 165. 



14

jego samego i prowadzi go do celu zgodnego z  jego naturą, a więc 
do communio z Bogiem. Katolicyzm, jak stwierdził Henri de Lubac, 
„to jest po prostu Religia. Jest on kształtem, który ludzkość winna 
przybrać, ażeby nareszcie być sobą”10. Takiego odkrycia potrzebuje 
na nowo współczesny człowiek. Dopiero odkrycie w  Jezusie pełni 
prawdy, wewnętrzna identyfikacja z  Chrystusem, utożsamienie się 
z Nim w mocy Ducha Świętego jest w stanie uczynić życie ludzkie 
praktycznie oddanym Ojcu. Takie życie pozwala człowiekowi od-
kryć prawdę, a dzięki temu odkryć etos chrześcijański, a więc styl 
życia ewangelicznego i przepełnionego miłością.

Mam świadomość, że teologia duchowości i  jej historia są tak 
obszerną dziedziną, że nie jest się w stanie w jednej książce zawrzeć 
wszystkich szczegółowych informacji. Mimo to, niniejsza książka, 
mająca charakter naukowy i  składająca się z dwóch tomów, ma za 
zadanie przybliżyć czytelnikom wspomniane powyżej prawdy oraz 
podstawowe treści związane z teologią duchowości, kreśląc ich pod-
stawowy obraz. Do tego celu wykorzystano syntezę wielu publikacji 
polskich i zagranicznych oraz pism świętych, które pozwoliły skon-
struować syntetyczny, aczkolwiek całościowy i wystarczający wykład 
na temat teologii duchowości katolickiej. 

Pierwszy tom zawiera części wstępne, poświęcone kolejno: 
zwięzłej historii teologii duchowości katolickiej, rozumieniu jej jako 
dyscypliny akademickiej oraz podstawom chrześcijańskiego życia 
duchowego. Drugi tom będzie rozwinięciem podstawowych tema-
tów i zajmie się bardziej szczegółowymi kwestiami, które będą two-
rzyć następujące części: dynamizm chrześcijańskiego życia ducho-
wego oraz życie chrześcijańskie w kontekście świata. 

10	 De Lubac, H., Katolicyzm. Społeczne aspekty dogmatu, Poznań: W drodze, 2011, 
s. 213-214.



15

Wyjaśniając krótko formalne kwestie publikacji, które mogą być 
pomocne w lekturze tekstu, pragnę wspomnieć, że wszelkie skróty 
bibliograficzne zostały wyjaśnione w  indeksie skrótów, a  przypisy 
dolne publikacji dzieł zagranicznych zostały zachowane w oryginal-
nej formie językowej. Dokumenty zawierające nauczanie Kościoła, 
dostępne w Acta Apostolice Sedis, zostały zacytowane w przypisach 
dolnych z  podaniem autora, tytułu oraz numeru, artykułu, bądź 
strony, zachowując formę cytowania odpowiednią dla dokumentów 
zawartych w Acta Apostolicae Sedis. Kiedy w tekście książki spotyka 
się stwierdzenia: „teologia duchowości”, „życie duchowe”, „ducho-
wość” czy „duchowość chrześcijańska”, ma się zawsze na myśli owe 
pojęcia w kontekście katolickim. 

Na koniec pragnę podziękować wszystkim, którzy przyczynili 
się do powstania niniejszej książki. 

ks. dr Maciej Biedroń 
Tarnów, 7 października 2025 r.  

we wspomnienie NMP Różańcowej





Część 

I
Zarys historii duchowości  

katolickiej





19

Zanim zostaną zaprezentowane tematy związane z samą naturą teo-
logii duchowości, ukazany zostanie syntetyczny zarys historii ducho-
wości katolickiej. Jest to konieczne dla wstępnych rozważań, ponieważ 
poznanie kontekstu historycznego może pomóc dogłębniej wniknąć 
w analizę poszczególnych zagadnień teologicznych, które kształtowały 
się na przestrzeni dziejów. Co więcej, pochylenie się nad poszczegól-
nymi etapami rozwoju duchowości katolickiej stanowi niejako drugi 
filar poznania, który, oprócz zagadnień teologicznych, pozwala kom-
pleksowo przyswoić wiedzę na temat teologii duchowości. 

Nie ma też wątpliwości, że historię kształtują ludzie, w  tym 
przypadku także święci, których świadectwo życia oddziałuje na na-
sze życie. Stąd, jak stwierdza Aumann:

„Historia duchowości służy nie tylko poznaniu początków i  rozwo-
ju duchowości chrześcijańskiej, ale […] rzutuje na nasze życie, przez 
życie i nauczanie mężczyzn i kobiet, którzy osiągnęli wysoki stopień 
świętości w poprzednich wiekach”11. 

11	 Aumann, J., Zarys historii duchowości, Kielce: Jedność, 1985, s. 5.





21

Rozdział 1 
Historia relacji Boga i człowieka  
w Starym Testamencie

Rozpoczynając analizę historii duchowości, nie sposób nie zainicjo-
wać jej od opisu duchowości w Biblii. Dla chrześcijaństwa zarówno 
Stary, jak i Nowy Testament są świadectwem objawienia się Boga, 
gdyż, jak stwierdza Sobór Trydencki w Dekrecie o przyjęciu świętych 
ksiąg i  Tradycji (08.04.1546), „autorem obydwu jest jeden Bóg”12. 
Stąd studium ksiąg Pisma Świętego ma stać się „niejako duszą świę-
tej teologii”13. Historię duchowości w Piśmie Świętym, która jest za-
sadniczo historią komunii Boga z człowiekiem, można opisać odwo-
łując się do Starego i Nowego Testamentu. 

Stary Testament

Rozpoczynając od Starego Testamentu, można wyróżnić pięć głów-
nych etapów, w których ukazuje się historia relacji Boga z człowie-
kiem, a więc tak naprawdę istota życia duchowego. Wyróżnić można: 
etap patriarchalny, czasy Mojżesza, czasy proroków, przesłanie dy-
daktyczne oraz etap rabiniczny. 

Zanim zostaną omówione poszczególne etapy, należy zauważyć, 
iż elementem, który niejako łączy je wszystkie, jest przymierze (hebr. 
berith) oraz troska o jego zachowanie. Przymierze łączyło się z fak-
tem tego, że Bóg przemawia do człowieka, wchodzi z nim w kontakt. 
Ustanawiając przymierze, posługuje się zrozumiałymi dla człowieka 
znakami, które odnoszą jednak osobę do głębszej, nadprzyrodzonej 

12	 BF, n. 306.
13	 DV, n. 24.



22

rzeczywistości14. Przymierze w duchowości Starego Testamentu było 
wielką łaską i oznaczało podniesienie Izraela do godności „partnera 
Bożego, do dziedzica dóbr przyrodzonych i nadprzyrodzonych”15. 

Przymierza, które Bóg zawierał w Starym Testamencie, są osta-
tecznie zrozumiałe i wypełniają się w Nowym Przymierzu, którego 
centrum odkrywa się w  Chrystusie. Tę przewijającą się ideę przy-
mierza na wszystkich etapach dziejów Izraela, które były przygoto-
waniem do Nowego Przymierza zawartego w Chrystusie, przypomi-
na Katechizm Kościoła Katolickiego: 

„Dalsze przygotowanie do zgromadzenia Ludu Bożego zapoczątko-
wuje powołanie Abrahama, któremu Bóg obiecuje, że stanie się oj-
cem wielkiego narodu. Przygotowanie bezpośrednie następuje wraz 
z wybraniem Izraela jako ludu Bożego. Przez wybranie Izrael ma być 
znakiem przyszłego zjednoczenia wszystkich narodów. Jednak już 
prorocy oskarżają Izraela, że zerwał przymierze i że zachował się jak 
nierządnica. Zapowiadają oni nowe i wieczne Przymierze. «Chrystus 
ustanowił to Nowe Przymierze»”16. 

Etap patriarchalny

Choć można mówić, że rozpoczyna się on faktycznie od powoła-
nia Abrama, to jego początki sięgają czasów stworzenia. Stworzenie 
świata i człowieka, które przedstawiają pierwsze wersety Księgi Ro-
dzaju (por. Rdz 1-2), stają się niejako pierwszym rozdziałem wiary, 
która przeciwstawia się religiom i  wierzeniom pogańskim17. Autor 
natchniony, posługując się oczywiście współczesnym mu obrazem 

14	 Gogola, J. W., Teologia komunii z Bogiem. Kompendium teologii duchowości, Kra-
ków: Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 2022, s. 16.

15	 Langkammer, H., Biblijne podstawy duchowości chrześcijańskiej, Wrocław: Wy-
dawnictwo Wrocławskiej Księgarni Archidiecezjalnej, 1987, s. 19.

16	 KKK, n. 762.
17	 Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 10.



23

świata oraz symbolicznymi elementami znanymi w okresie pisania 
tekstu, pragnie wskazać w opisie stworzenia nie prawdę o tym, jak 
powstał świat, ale że „istnieje jeden Bóg; świat nie jest zmaganiem 
się ciemnych mocy, lecz stworzeniem, które pochodzi ze Słowa”18. 

Oprócz podkreślenia monoteizmu w  samym opisie stworze-
nia ujawnia się także prawda o tym, że biblijny opis stworzenia nie 
jest sprzeczny z naukami przyrodniczymi, a samo Pismo Święte jest 
przede wszystkim księgą duchową.

„Biblia nie jest podręcznikiem nauk przyrodniczych ani nie chce nim 
być. Jest księgą religijną i dlatego nie można z niej czerpać informacji 
naukowych, nie można się dowiedzieć, jak z naukowego punktu wi-
dzenia wyglądało powstanie świata; daje nam ona bowiem tylko wie-
dzę religijną. Wszystko inne jest obrazem, sposobem na to, aby przy-
bliżyć człowiekowi to, co jest głębsze i istotniejsze”19. 

Inny jest więc przedmiot dociekań w Biblii (stwierdza, że Bóg stwo-
rzył świat i  człowieka) od przedmiotu dociekań nauk przyrodni-
czych (próbują wyjaśnić, jak świat i  człowiek zostali stworzeni), 
choć wszystkie prowadzą do ostatecznego celu, który odnajdujemy 
w  Bogu, a  co w  sposób teologiczny zawieramy w  sformułowaniu 
„umiarkowanego ewolucjonizmu”, gdyż „uznanie bezpośredniego 
stworzenia dusz przez Boga nakazuje nam wiara katolicka”20. Jest to 
także ważne stwierdzenie dla rozumienia duszy ludzkiej, a także dla 
samej teologii duchowości katolickiej. 

Wynikający już z  opisu stworzenia fakt monoteizmu zostaje 
jeszcze bardziej podkreślony i  wzmocniony przez fakt personali-

18	 Ratzinger, J., Na początku Bóg stworzył… Cztery kazania o stworzeniu i upadku. 
Konsekwencje wiary w stworzenie, Kraków: Salwator, 2006, s. 35.

19	 Tamże, s. 17.
20	 Pius XII, «Encyklika Humani generis», AAS 42 (1950), s. 561-578, n. 36.



24

zmu Boga. Bóg stwarza bowiem człowieka „na swój obraz” (Rdz 
1, 27). Oznacza to, że „każdy człowiek jest kochany i chciany przez 
Boga dla niego samego i dlatego jest nienaruszalny w swojej godno-
ści”21. To stanowi o personalistycznej godności każdego człowieka, 
gdyż miłość rozumna i wolna przynależy osobom. Jednak skoro Bóg 
stworzył człowieka na swój obraz, a także dla relacji z sobą, to na-
leży stwierdzić, że już opis stworzenia wskazuje na Boga nie tylko 
jako na jedynego, ale także Boga osobowego, z którym można wejść 
w komunię, który do niej zaprasza i pragnie relacji z człowiekiem, 
z natury będącej dynamiczną.

Opis stworzenia człowieka wskazuje więc na niego jako na istotę 
wolną, obdarzoną i  stworzoną dla miłości oraz odpowiedzialną za 
siebie i stworzenie. Tym, co cechowało stworzenie, także człowieka, 
to harmonia w relacji z Bogiem, „ponieważ Bóg stwarza w sposób 
mądry, stworzenie jest uporządkowane”22. Niestety grzech niepo-
słuszeństwa pierwszych ludzi wobec Boga spowodował zerwanie 
tej harmonii. Człowiek zaprzeczył faktowi bycia stworzonym, sam 
chciał postawić siebie w miejsce Boga, co jest najgłębszą treścią grze-
chu23. To z kolei pociągnęło za sobą konsekwencje grzechu pierwo-
rodnego:

„Nadużycie autorytetu i  władzy sprowadziło na ludzi lęk przed Bo-
giem wszechmogącym. Wstyd i lęk to dwa stygmaty, jakie wycisnął na 
ludzkiej duszy grzech pierwszej pary”24. 

21	 Dykasteria Nauki Wiary, «Deklaracja Dignitas infinita», AAS 116 (2024), s. 587-625, 
n. 11. 

22	 KKK, n. 299.
23	 Ratzinger, J., Na początku Bóg stworzył… Cztery kazania o stworzeniu i upadku. 

Konsekwencje wiary w stworzenie, s. 73.
24	 Brzegowy, T., Pięcioksiąg Mojżesza. Wprowadzenie – egzegeza – teologia, Tar-

nów: Biblos, 2010, s. 254.



25

Przechodząc już do samego faktu objawienia się Boga Abramowi oraz 
do przymierza, które z nim zawarł (por. Rdz 17), należy zauważyć, 
że Abraham jest nazywany „ojcem wielu narodów” (Rz 4, 17). Praw-
dziwym potomkiem Abrahama jest Jezus, który jest równocześnie 
większy od Abrahama. Owo skupienie się na jednym potomku nie 
jest zacieśnieniem horyzontów do jednej osoby, ale jest warunkiem 
uniwersalizmu, co wyjaśnia się jako prawdę, że każdy, kto wierzy 
w Jezusa, niezależnie od pochodzenia, rasy czy statusu społecznego 
uczestniczy w błogosławieństwach danych Abrahamowi25. Opisując 
historię Abrahama można wskazać na kilka znaczących punktów już 
dla duchowości chrześcijańskiej. 

Po pierwsze, Bóg objawia Abramowi swoje Imię: „Jam jest 
Bóg Wszechmogący” (Rdz 17, 1). Nazwanie siebie wszechmogącym 
jest wskazaniem na to, co Stary Testament akcentuje z wielkim naci-
skiem, a mianowicie, że tylko Bóg jest święty i On jest źródłem świę-
tości, On jest całkowicie inny od człowieka, transcendentny. Pod-
kreśla to także postawa samego Abrama, któremu Bóg zmienił imię 
na Abraham: padł on na twarz przed Panem, który do niego prze-
mawiał (por. Rdz 17, 3). Zwrócenie uwagi na świętość Boga odnosi 
do stwierdzenia, że w życiu duchowym człowiek może podejmować 
kroki do wzrostu w świętości, ale jej źródłem i dawcą jest sam Bóg. 

Objawienie swojej tożsamości przez Boga Abramowi ukazuje 
także prawdę o tym, że Bóg pragnie dać się poznać człowiekowi. Za-
tem w wierze, a więc ostatecznie, w relacji miłości Boga z człowie-
kiem, inicjatywa leży po stronie Pana. 

25	 Por. Werbiński, I., Szewciw, A., «Abraham», w: Chmielewski, M. (red.), Leksykon 
duchowości katolickiej, Lublin-Kraków: 2002, Wydawnictwo „M”, s. 32.



26

„Tylko uprzedniość Boga czyni możliwą naszą drogę, nasze współdzia-
łanie, które zawsze pozostaje współdziałaniem, a nie naszą wyłączną 
decyzją. Dlatego zawsze trzeba pamiętać, że pierwsze słowo, prawdzi-
wa inicjatywa, prawdziwe działanie pochodzi od Boga”26.

Po drugie, przymierze z Abrahamem daje do zrozumienia, że jego 
podstawą jest zaufanie Bogu. Bogu należało zaufać, wierzyć w Nie-
go i  wierzyć Jemu, gdyż On jedynie jest wierny (por. Ps 105, 42; 
1 Kor 10, 13). Tak zachował się Abraham, który uwierzył, że stanie 
się ojcem mnóstwa narodów i wzorem wiary dla ludzi27. O tym auto-
rytecie Abrahama przypomina św. Paweł w Liście do Hebrajczyków: 
„Przez wiarę ten, którego nazwano Abrahamem, usłuchał wezwania 
Bożego, by wyruszyć do ziemi, którą miał objąć w posiadanie. Wy-
szedł nie wiedząc, dokąd idzie. Przez wiarę przywędrował do Ziemi 
Obiecanej, jako ziemi obcej, pod namiotami mieszkając z Izaakiem 
i Jakubem, współdziedzicami tej samej obietnicy” (Hbr 11, 8-9). 

Po trzecie, przymierze z Bogiem miało przede wszystkim cha-
rakter duchowy, ale również opierało się na zewnętrznych zna-
kach, takich jak obrzezanie (por. Rdz 17, 10-14). W zobowiązaniu 
obrzezania wyczuwa się więc pewien aspekt prawny, który ukazuje, 
że przymierze staje się dla człowieka wielkim dobrodziejstwem, ale 
także zobowiązaniem. Przymierze z Bogiem daje dobro duchowe, ale 
i zobowiązuje do wierności, pomaga człowiekowi wznieść się ducho-
wo, ale i nie przekreśla tego, co materialne w relacji z Bogiem. Bóg 
pragnie człowieka w jego integralności, z jego duchowością i mate-
rialnością, ze wszystkim, co składa się na jego istnienie. Bóg zawie-

26	 Benedykt XVI, «Rozważanie Ojca Świętego na rozpoczęcie I Kongregacji General-
nej XIII Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów», OsRomPol 11 
(2012), s. 22.

27	 Por. Langkammer, H., Biblijne podstawy duchowości chrześcijańskiej, s. 19.



27

ra przymierze, które dotyka wnętrza człowieka, jego serca, ale ma 
przejawiać się w wierności i świadectwie życia. Stąd już powołanie 
Abrahama daje do zrozumienia, że duchowości nie można oddzielić 
od praktyki życia, a tożsamości powołanego – od misji. 

Czasy Mojżesza 

Kolejnym, ważnym etapem objawienia się Boga człowiekowi jest hi-
storia Mojżesza. To jemu Bóg objawił się w gorejącym krzewie i na-
kazał wyprowadzenie Izraelitów z niewoli egipskiej (por. Wj 3, 1-12). 
Analizując historię Mojżesza, warto zwrócić uwagę na kilka cennych 
elementów dla duchowości.

Po pierwsze, doświadczenie obecności Boga w płonącym krze-
wie przez Mojżesza świadczy o tym, że życie duchowe w człowieku 
rozpoczyna się od personalnego spotkania z  Bogiem. Prawdę tę 
wzmacnia fakt, że Bóg, podobnie jak wcześniej Abrahamowi, obja-
wia Mojżeszowi swoje Imię: „Jestem, który jestem” (Wj 3, 14). Tym 
samym Bóg daje do zrozumienia, iż nie jest niedostępny, ale jest Bo-
giem osobowym i bliskim ludziom. Doświadczenie Bożej obecności 
oraz miłości i zaufanie Bogu jest tym, co leży u podstaw życia du-
chowego oraz jego dynamizmu. Zwracał na to uwagę także Bene-
dykt XVI, który w swojej pierwszej encyklice pisał: 

„U początku bycia chrześcijaninem nie ma decyzji etycznej czy jakiejś 
wielkiej idei, jest natomiast spotkanie z wydarzeniem, z Osobą, która 
nadaje życiu nową perspektywę”28. 

Co więcej, widoczny staje się fakt, że w zawarciu przymierza z Moj-
żeszem inicjatywa należy do Boga, gdyż to On wybiera sobie Izraela, 

28	 Benedykt XVI, «Encyklika Deus caritas est», n. 1. 



28

On daje mu swoje obietnice i On nadaje mu swoje prawa29. Znów 
zauważyć można, że podkreślenie pierwszeństwa działania Boga jest 
niezmiernie istotne w rozumieniu życia duchowego. 

Po drugie, historia Mojżesza i Narodu Wybranego, który wędrował 
czterdzieści lat przez pustynię do Ziemi Obiecanej, wskazuje na to, że 
zarówno dla podtrzymania wierności Mojżesza i  ludu, jak i dla prze-
błagania Boga po dokonaniu niewierności przez lud potrzeba było mo-
dlitwy. Już dzieje Starego Przymierza są więc doskonałym przykładem 
tego, że modlitwa wyjaśnia potrzebę kontaktu i dialogu z Bogiem, a sam 
człowiek otwarty jest na transcendencję. Przykładami modlitwy Mojże-
sza o wierność Panu i wytrwałość w jego powołaniu są:

– 	 Wj 15, 1-19 (pieśń dziękczynna Mojżesza i Izraelitów),
– 	 Wj 33, 12-23 (szczególnie: „Jeśli darzysz mnie życzliwością, 

daj mi poznać Twoje zamiary, abym poznał, żeś mi łaskawy. 
Zważ także, że ten naród jest Twoim ludem”),

– 	 Lb 11, 10-15 (szczególnie: „Nie mogę już sam dłużej udźwi-
gnąć troski o ten lud, już mi nazbyt ciąży”).

Natomiast do najbardziej znanych fragmentów, które prezentują 
modlitwę wstawienniczą nad ludem po jego niewierności czy grze-
chu, należą:

– 	 Wj 32, 11-14 (modlitwa Mojżesza po sprzeniewierzeniu się 
Bogu przez zbudowanie złotego cielca i oddanie mu pokłonu),

– 	 Lb 14, 13-19 (modlitwa wstawiennicza Mojżesza po zbun-
towaniu się ludu),

– 	 Pwt 9, 18-29 (opowieść o modlitwie przebłagalnej Mojże-
sza po bałwochwalstwie na Synaju oraz innych niewierno-
ściach Izraelitów).

29	 Por. Gogola, J. W., Teologia komunii z Bogiem. Kompendium teologii duchowości, 
s. 17.



29

Po trzecie, nie można zapomnieć, że osoba Mojżesza i  historia 
wyjścia z Egiptu są dobrą ilustracją wyjaśniającą fakt, że Bóg wyko-
rzystuje ideę pośrednictwa, by komunikować się z człowiekiem. Moj-
żesz jawi się w Starym Przymierzu jako ten, który jest pośrednikiem 
między Bogiem jedynym a  Izraelitami. Szczególnym znakiem tego 
pośrednictwa jest Arka Przymierza, która pozostawała w  Namiocie 
Spotkania. To w stosunku do Arki Przymierza Mojżesz usłyszał na-
stępującą instrukcję od Boga: „Tam będę się spotykał z tobą i sponad 
przebłagalni i  spośród cherubów, które są ponad Arką Świadectwa, 
będę z  tobą rozmawiał o wszystkich nakazach, które dam za twoim 
pośrednictwem Izraelitom” (Wj 25, 22). Arka stała się miejscem obec-
ności Boga żywego (por. Joz 3, 10-11), a  sam Mojżesz i  przywódcy 
wspólnoty byli wprowadzani w komunię z Panem tam obecnym (por. 
Wj 24, 1-2)30. Tam modlili się i tam wstawiali się za ludem.

Po czwarte, nie wolno zapomnieć, że dla katolickiej myśli na te-
mat życia duchowego właśnie wyjście Izraelitów z  niewoli egipskiej 
jest jednym z kluczowych przykładów alegorycznej interpretacji Pi-
sma Świętego, której początki odnajduje się już u Orygenesa († 254). 
Metody interpretacji Pisma Świętego polegają na rozumieniu i wyja-
śnianiu fragmentów Biblii przy wykorzystaniu ich potrójnego sensu: 
literalnego, moralnego i duchowego, co odpowiada kolejno trzem ele-
mentom istniejącym w człowieku: ciało, dusza, duch31. Tak też histo-

30	 Por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 12.
31	 Sicut ergo homo constare dicitur ex corpore, et anima, et spiritu; ita etiam sancta 

Scriptura quae ad hominum salutem divina largitione concessa est (Orygenes, 
De principiis, IV, 11: PG 11, 366); „Jak zatem mówimy, iż człowiek składa się z ciała, 
duszy i ducha, tak samo i Pismo święte, którego szczodrobliwość Boża udzieliła 
dla zbawienia ludzi” (tenże, «O zasadach», w: Pisma starochrześcijańskich pisarzy, 
t. 23, tł. Kalinowski, S., Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1979, s. 301-302). 
Zob. Leszczyński, R. M., «Metoda egzegetyczna Orygenesa a szkoły katechetyczne 
w Aleksandrii i Cezarei», Rocznik Teologiczny 66 (2024), s. 70-81.



30

ryczne wydarzenie wyjścia Izraelitów z niewoli egipskiej i ich wędrów-
ka przez pustynię do Ziemi Obiecanej, opisane literalnie w Księdze 
Wyjścia, może być tłumaczone w znaczeniu moralnym jako wyjście 
z  niewoli grzechu przez drogę oczyszczenia i  pokuty, którą symbo-
lizuje wędrówka przez pustynię. W  duchowości może być to dobry 
symbol wyrażający etap oczyszczenia na drodze życia duchowego. 
W sensie duchowym fragment ten może podkreślać także, iż to sam 
Bóg wyprowadza z upadku grzechu, podobnie jak prowadził Izraeli-
tów, a fakt przejścia przez Morze Czerwone może być interpretowany 
jako zapowiedź chrztu, o czym przypomina Katechizm Kościoła Kato-
lickiego32. To Bóg, przez swoją łaskę, jest więc głównym autorem życia 
duchowego w człowieku. 

Etap prorocki

Motyw wyzwolenia z grzechu oraz wierności przymierzu podejmują 
prorocy, o których słyszymy w Starym Testamencie. Możemy wyróż-
nić proroków większych i mniejszych, a sam wspomniany podział 
pomaga w przyporządkowaniu ksiąg biblijnych. Prorocy więksi lub 
inaczej główni to: Izajasz, Jeremiasz, Ezechiel i  Daniel. Natomiast, 
prorocy tacy jak: Ozeasz, Joel, Amos, Abdiasz, Jonasz, Micheasz, 
Nahum, Habakuk, Sofoniasz, Aggeusz, Zachariasz i  Malachiasz to 
z kolei dwunastu proroków, nazywanych mniejszymi.

Prorocy byli wybranymi przez Boga duchowymi przewodnika-
mi, którzy obwieszczali Boże sprawy i  je realizowali33. Zasadniczo 
ich funkcja nie polegała na przepowiadaniu przyszłości, jak niekiedy 

32	 „Przede wszystkim przejście przez Morze Czerwone, będące prawdziwym wy-
zwoleniem Izraela z niewoli egipskiej, zapowiada wyzwolenie, jakiego dokonuje 
chrzest” (KKK, n. 1221). 

33	 Por. Langkammer, H., Biblijne podstawy duchowości chrześcijańskiej, s. 19.



31

rozumie się potocznie misję proroka, ale polegała na interpretowa-
niu aktualnych wydarzeń w świetle nauki Bożej. Już sama postawa 
i  zaangażowanie proroków wskazują na cechy, które mogą wnieść 
wiele treści w rozumienie i kształtowanie się duchowości chrześci-
jańskiej. Przede wszystkim cechuje ich bezpośrednia relacja z Bo-
giem, gdyż sami doświadczali Bożej obecności w  sposób bardzo 
osobisty, co widzimy zwłaszcza w opisach ich powołania (por. Iz 6; 
Jr 1; Ez 1-2). Prorocy stają się również przykładem tego, o czym sama 
teologia duchowości katolickiej będzie rozprawiać. Mianowicie są 
ludźmi, którzy cenią sobie ascezę i samotność (por. 1 Krl 17, 1-6; 
Jr 16, 1-2; Ez 4, 4-17) oraz są mocno zaangażowani w proces nawró-
cenia wspólnoty, gdyż wzywają do wierności przymierzu, domagają 
się sprawiedliwości oraz bronią najsłabszych i ubogich (anawim). 

Warto wspomnieć, że literatura prorocka staje się dobrym przy-
kładem na wskazanie trzech ważnych elementów, które są ze sobą 
mocno powiązane. Prorocy wskazują bowiem, że człowiek potrzebu-
je Boga, by działać i rozwijać się duchowo. Owo działanie człowieka 
wyznaczało w  Starym Przymierzu Prawo, choć ostatecznie liczyła 
się dyspozycja serca i intencja człowieka, które stanowiły fundament 
wypełnienia nakazów Bożych. Wspomniana intencja to nic innego 
jak wezwanie do czystej miłości, która jest odpowiedzią na oblubień-
czą miłość samego Pana. 

Opisując poszczególne elementy tego etapu, warto zatrzymać 
się na trzech szczególnie widocznych aspektach. 

Po pierwsze, zauważyć należy, że prorocy akcentują mocno 
prawdę o tym, że człowiek sam z siebie nie jest zdolny do przemia-
ny, nawrócenia i życia zgodnego z Bożymi nakazami. Nauczanie pro-
roków kieruje myśli ku Bogu, który jest źródłem świętości (por. Iz 
6, 3; Ha 1, 12) i staje się dla człowieka motywem i siłą działania. Bóg 



32

wyzwala z  grzechu, daje łaski potrzebne do nawrócenia, z  którymi 
człowiek współpracuje. Pouczenia prorockie podkreślają więc posta-
wę człowieka, który powinien współpracować z Bożą łaską, podejmo-
wać walkę duchową oraz żyć w posłuszeństwie nakazom Pana (por. 
Iz 1, 19; Jr 7, 23; Ez 36, 26-27; Am 5, 14-15).

Po drugie, podkreślenie przez proroków prymatu Boga, który 
pobudza do życia zgodnego z prawem Bożym, musi być rozumiane 
w  wymiarze duchowym. Duch posłuszeństwa i  wierności nie jest 
zwykłym moralizmem czy w gorszym przypadku obowiązkiem, ale 
skierowaniem serca ku Bogu. Widoczne jest to szczególnie „u Eze-
chiela, którego posługa następuje od upadku Jerozolimy do zburze-
nia Świątyni, sacrum jest wyraźnie oddzielone od profanum, a nacisk 
zostaje położony na przestrzeganie Prawa. […] Bóg domaga się po-
kuty i nawrócenia”34. Prorok Ezechiel zapowiada przymierze oparte 
na posłuszeństwie Prawu, ale również dyspozycji serca człowieka, 
intencji oddania się Bogu: „I dam wam serce nowe i ducha nowe-
go tchnę do waszego wnętrza, odbiorę wam serce kamienne, a dam 
wam serce z ciała. Ducha mojego chcę tchnąć w was i sprawić, byście 
żyli według mych nakazów i przestrzegali przykazań, i według nich 
postępowali” (Ez 36, 26-27). 

Tak więc wydarzenie wygnania Izraelitów i nauczanie prorockie 
tego czasu spowodowały, że sam kult i sposób oddawania czci Bogu 
przez Izraelitów musiał ewoluować. Oznacza to, iż zaczęły się roz-
przestrzeniać praktyki, które świadczyły o wewnętrznym poddaniu 
się Izraelitów Bogu i przymierzu z Nim, o ich tęsknocie za Bogiem, 
który jeszcze nie tak dawno był blisko nich w świątyni. Takie prak-
tyki w czasie wygnania obejmowały w szczególności post i modlitwę 
w  kierunku Jerozolimy, wyrażając w  ten sposób ich orientację na 

34	 Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 13.



33

dom Boży. Utrata świątyni spowodowała, że sam kult został pozba-
wiony materialnych środków i pomocy35. Ratzinger ten etap proroc-
ki w dziejach Izraela konkluduje trafnym stwierdzeniem. Twierdzi 
mianowicie, że Izrael uczy się przezwyciężania rytualnej, zastępczej 
ofiary składanej w świątyni i zaczyna rozumieć, że sam człowiek staje 
się ofiarą duchową dla Boga36. 

Po trzecie, stwierdzenie Ratzingera, podkreślające całkowite od-
danie się Bogu na duchową ofiarę, staje się doskonałym wstępem do 
kolejnego elementu, który jest akcentowany w nauczaniu proroków. 
Mowa o oblubieńczej miłości Boga. Prorocy często powtarzali, że 
Bóg darzy miłością człowieka i oczekuje odpowiedzi wiary i miłości, 
która jest niczym innym jak darem z siebie. Przypomina o tym także 
nauczanie Soboru Watykańskiego II w konstytucji Gaudium et spes: 
„Człowiek […] nie może się w pełni odnaleźć inaczej, jak tylko przez 
szczery dar z siebie samego”37. 

Na wskazanie tej szczególnej więzi miłości między Bogiem a czło-
wiekiem prorocy używają metafory małżeństwa. Ten środek użyty 
przez autorów biblijnych służy więc do wyjaśnienia namiętnej miłości 
między Bogiem a człowiekiem (por. Ez 16, 8; Oz 2, 22). W ich kon-
tekście zrozumiałe stają się także przypowieści, które pokazują Boga 
poszukującego człowieka, często zagubionego (por. Łk 15, 3-32)38.

35	 Kraus, H. J., Worship in Israel. A Cultic History of the Old Testament, Oxford: Basil 
Blackwell, 1966, s. 230.

36	 Por. Ratzinger, J., «Czy Eucharystia jest Ofiarą?», w: JROO, t. 11, s. 250.
37	 GS, n. 24.
38	 Por. Blanco Sarto, P., «Amor, caridad y santidad. Una “lectura transversal” de la 

encíclica Deus caritas est de Benedicto XVI», Scripta Theologica 38 (2006), s. 1051.



34

Przesłanie dydaktyczne

Księgi dydaktyczne Pisma Świętego nazywa się inaczej księgami mą-
drościowymi. Wskazują one w sposób wyrazisty na konieczność ko-
munii z Bogiem, która realizuje się w życiu i decyzjach człowieka. Do 
ksiąg mądrościowych zaliczane są następujące: Księga Hioba, Księga 
Psalmów, Księga Przysłów, Pieśń nad Pieśniami, Księga Koheleta, 
Księga Mądrości, Mądrość Syracha. 

Nie jest to miejsce na opisywanie każdej z ksiąg mądrościowych, 
ale na szczególną uwagę zasługuje na pewno Księga Hioba, która uczy 
przede wszystkim ufności Bogu, nawet w  przeciwnościach. Księga 
Hioba wskazuje także na to, że trudne doświadczenia i zło, które nie-
kiedy dopuszcza Bóg, mogą stać się oczyszczającą drogą do umocnie-
nia wiary i miłości w człowieku. 

Nie można zapomnieć także o Psalmach, które są typowym przy-
kładem poezji starotestamentalnej, wyrażającej modlitwę ludu. Łączą 
w sobie walor literacki i duchowy. Już wśród psalmów możemy wyróżnić 
różne formy modlitwy, które były praktykowane, a nad którymi obecnie 
pochyla się teologia duchowości: prośbę, dziękczynienie, uwielbienie 
i przebłaganie. W Księdze Psalmów zauważyć można swoistego rodza-
ju syntezę głównych tematów obecnych w Starym Testamencie: wiara 
w Opatrzność (por. Ps 37, 3-4; 91; 146, 3-6), rozumienie Boga jako Paste-
rza swego ludu (por. Ps 23), wezwanie do moralnie dobrego życia (por. 
Ps 15; 41, 2; 143, 10) czy nadzieję na nadejście Mesjasza (por. Ps 22; 72). 

Etap rabiniczny

Jest to etap, w którym wiara żydowska formuje się i rozwija w sposób 
instytucjonalny. Powstają synagogi, a Bóg jest obecny pośród swego 
ludu dzięki Arce Przymierza. Pojawiają się także grupy, które miały za 
zadanie interpretowanie Prawa: Sanhedryn, faryzeusze i saduceusze.



35

Okres ten cechuje mocny nacisk na przestrzeganie Prawa. 

„Ideałem okresu, w  którym życiem religijnym kierowali faryzeusze 
(peruszim), wywodzący się z chassidim, było skrupulatne przestrzega-
nie Prawa, może nie tyle w swojej istocie, jako słowa Bożego przyno-
szącego człowiekowi wolność, ile w wypełnianiu sztywnych przepisów 
nagromadzonych wokół niego”39. 

Z kolei ów nacisk na studiowanie Pism oraz na przestrzeganie Prawa 
prowadzi do podkreślenia takich elementów, jak: słowo Boże, wspól-
nota (np. synagoga, która staje się miejscem modlitwy i nauczania), 
rozum (zdolny do interpretowania spraw Bożych i  Pism). Widać 
więc, że etap ten mocno akcentuje element instytucjonalności, a co 
za tym idzie znaczenie wspólnoty na drodze podążania za Bogiem. 
Idea wspólnoty i instytucjonalności może stać się dobrym wstępem 
do podkreślenia eklezjalności, czyli roli Kościoła, w  przeżywaniu 
wiary już w Nowym Przymierzu.

39	 Langkammer, H., Biblijne podstawy duchowości chrześcijańskiej, s. 21.





37

Rozdział 2 
Jezus Chrystus jako fundament duchowości  
w Nowym Testamencie

Konstytucja Dei Verbum stwierdza: 

„Księgi zarówno Starego, jak i Nowego Testamentu święta Matka Ko-
ściół na podstawie wiary apostolskiej uznaje w całości, ze wszystkimi 
ich częściami, za święte i kanoniczne, dlatego że spisane pod natchnie-
niem Ducha Świętego […], Boga mają za autora i  jako takie zostały 
Kościołowi przekazane”40. 

Dlatego chrześcijanie doceniają wyjątkową wagę Starego Testamentu, 
a jednocześnie uwypuklają nowość jego interpretacji chrystologicznej, 
wierząc, że Nowy Testament jest ukryty w Starym, a Stary objawia swą 
pełnię w Nowym41. Nie sposób nie odwołać się więc do treści Nowe-
go Testamentu, który odnosi do Jezusa Chrystusa, fundamentu i peł-
ni Objawienia, także co do rozumienia życia duchowego. Aby ukazać 
przesłanie Nowego Testamentu na temat życia duchowego w chrześci-
jaństwie przeanalizowane zostaną nauczanie Ewangelii oraz refleksje 
zawarte w pismach apostolskich św. Pawła i św. Jana. 

40	 DV, n. 11. Zob. Kongregacja Nauki Wiary, «Deklaracja Dominus Iesus», AAS 92 
(2000), s. 742-765, n. 8.

41	 Por. Augustyn, Quaestiones in Heptateuchum, 2, 73: PL, 34-623; Benedykt XVI, 
«Adhortacja apostolska Verbum Domini», AAS 102 (2010), s. 681-787, n. 40-41.



38

Ewangelia i wydarzenie Jezusa Chrystusa

Treść Ewangelii nazywana jest także Dobrą Nowiną (gr. euangelion). Jest 
to przesłanie przyniesione przez Jezusa Chrystusa, „który stał się czło-
wiekiem, jest jedynym, doskonałym i ostatecznym Słowem Ojca”42. 

Już w tym stwierdzeniu odnajdujemy pierwszą, istotną prawdę: 
Syn Boży stał się człowiekiem, a  więc przyjął ludzką naturę. Jest 
to prawda, która stanowi jedno z centralnych przesłań chrześcijań-
stwa, a mianowicie, że Bóg nie jest tylko Bogiem transcendentnym, 
a  przez to całkowicie innym i  niedostępnym człowiekowi, ale jest 
Bogiem bliskim ludziom, jest Bogiem „dla nas”, jest prawdziwym 
Bogiem i prawdziwym człowiekiem, który doświadczył wszystkiego, 
co ludzkie, z wyjątkiem grzechu (por. Flp 2, 7). 

Bóg jednoczy się z naszym człowieczeństwem i uświęca to, co 
ludzkie, i  to, z  czym człowiek spotyka się w  świecie. Unika się tu 
oczywiście myśli panteistycznej, która głosi, że Bóg i świat są jednym. 
Wręcz przeciwnie, podkreśla się różnicę natury Boskiej i  ludzkiej, 
doceniając jednak to, co materialne i dostępne człowiekowi w świe-
cie. Wskazuje to, iż życie duchowe nie dokonuje się w abstrakcji lub 
jest jakąś niewyraźną rzeczywistością. Jest ono po prostu nieustan-
nym trwaniem w jedności i przyjaźni z Bogiem, która rozgrywa się 
nie gdzie indziej, jak w sercu człowieka żyjącego pośród świata. 

Wcielenie Syna Bożego staje się również faktem, który może po-
służyć za doskonałe wyjaśnienie pierwszeństwa działania łaski w czło-
wieku, który rozwija w sobie życie duchowe. Wcielenie było bowiem 
działaniem Boga, który za pośrednictwem człowieka wszedł jeszcze 
głębiej w życie ludzi. Łaska buduje więc na naturze i na niej wzrasta. 

42	 KKK, n. 65.



39

„Obdarowanie człowieka łaską przez Boga w niczym nie kaleczy natury 
człowieka. […] Łaska współgra z naturą. Bóg obdarowując swoją miło-
ścią, działa wewnątrz naturalnych ludzkich władz, wydobywając z nich 
ich naturalne piękno. Człowiek uświęcony przez Boga, odpowiadający 
w pełni na wewnętrzne poruszenia łaski, staje się coraz bardziej natural-
ny, ludzki, coraz bardziej porywający w swej osobowości”43. 

Wcielenie, a więc prawda o tym, że Bóg staje się człowiekiem, jest 
tak ważnym i  rozstrzygającym faktem, który przemawia za tym, 
że wszelkie inne wydarzenia, które po nim następują, mogą być 
uważane za drugorzędne i wyjaśniające się w świetle rzeczywistości 
Wcielenia. Co więcej, owo wydarzenie wskazuje, że byt Chrystu-
sa jest actualitas, a więc przewyższeniem siebie, wyjściem z siebie, 
exodusem. Innymi słowy, Syn Boży który przyjmuje naturę ludzką 
i staje się człowiekiem, nie spoczywa sam w sobie, ale został posła-
ny, wychodzi do innych, by objawić im miłość Ojca i wezwać do 
jedności z Nim44. 

Stwierdzenie tych prawd prowadzi do zauważenia, że Jezus 
Chrystus w swoim nauczaniu i działalności wzywa do wiary w Syna 
Człowieczego (Pośrednika między Bogiem a  ludźmi) oraz do 
identyfikowania się z Nim. Wystarczy wspomnieć słynne wezwania 
Jezusa, w  których zaprasza do identyfikowania się z  Nim lub wia-
ry w Niego: „Niech się nie trwoży serce wasze. Wierzycie w Boga? 
I we Mnie wierzcie!” (J 14, 1), „W owym dniu poznacie, że Ja jestem 
w Ojcu moim, a wy we Mnie i  Ja w was” (J 14, 20) czy „Ja jestem 
krzewem winnym, wy – latoroślami. Kto trwa we Mnie, a Ja w nim, 
ten przynosi owoc obfity, ponieważ beze Mnie nic nie możecie uczy-

43	 Giertych, W., Jak żyć łaską. Płodność Boża w czynach ludzkich, Pelplin: Bernardinum, 
2014, s. 41. 

44	 Ratzinger, J., Wprowadzenie w chrześcijaństwo, Kraków: Znak, 2012, s. 238.



40

nić” (J 15, 5). Warto wspomnieć także przykład wiary Maryi (por. 
Łk 1, 38) oraz uczniów, którzy po cudzie w Kanie Galilejskiej uwie-
rzyli w Niego (por. J 2, 11). 

Właśnie idea komunii z Jezusem i identyfikacja z Chrystusem 
są tu kluczowe i konieczne do rozumienia życia duchowego. Identy-
fikacja (łac. identificatio) to inaczej utożsamienie się z Chrystusem, 
a  polega na stopniowym wzroście ochrzczonego – poprzez łaskę 
i właściwą jej odpowiedź – w nadprzyrodzonym procesie upodab-
niania się do Syna Bożego, zapoczątkowanym na chrzcie świętym45. 
Chodzi więc najpierw o  wewnętrzną, intymną więź oraz jedność 
z Chrystusem. Esse cum Christo oznacza więc nie tylko związek ze-
wnętrzny, ale wewnętrzny. Jezus objawia się jako Syn Boży i czyni 
ochrzczonych uczestnikami tego synostwa, abyśmy mogli nazy-
wać się dziećmi Bożymi. Człowiek staje się więc dzieckiem Boga 
in Christo. Dopiero ta wewnętrzna więź prowadzi do naśladowania 
Jezusa w Jego czynach i nadaje im właściwe znaczenie, które prze-
kracza zwykły moralizm. Widać więc, że identyfikacja z Chrystu-
sem ma przede wszystkim wymiar duchowy i ontologiczny, którego 
konsekwencją jest również wymiar moralny lub inaczej praktyczny, 
realizowany w życiu. Innymi słowy, identyfikacja z Chrystusem od-
bywa się nie tylko ontologicznie, ale również w wymiarze opera-
tywnym i praktycznym46. 

Powyższa analiza poświęcona Wcieleniu i wypływającemu z nie-
go wezwaniu do utożsamienia się z  Chrystusem i  wiary w  Niego, 
mającej swe praktyczne konsekwencje w postawie moralnej, prowa-
dzą do kolejnych elementów duchowości chrześcijańskiej, na które 

45	 Por. Aranda, A., «Identificación con Cristo», w: Illanes, J. L. (red.), Diccionario 
de San Josemaría Escrivá de Balaguer, Burgos: Monte Carmelo, 2013, s. 609.

46	 Por. tamże, s. 610.



41

wskazuje Jezus w Ewangelii. Są nim miłość bliźniego oraz wezwanie 
do pokuty i nawrócenia. 

„My miłujemy [Boga], ponieważ Bóg sam pierwszy nas umiło-
wał. […] Jeśliby ktoś mówił: «Miłuję Boga», a brata swego nienawi-
dził, jest kłamcą” (1 J 4, 19). Jezus wprowadza człowieka w synowską 
miłość względem Ojca, choć Jego synostwo jest szczególne, co widać 
zwłaszcza w  modlitwie Ojcze nasz, w  której modlimy się do Ojca 
używając liczby mnogiej, a nie jak Jezus liczby pojedynczej. Napo-
mnienie z Pierwszego Listu św. Jana Apostoła staje się także okazją 
do przypomnienia, że miłość ucznia Chrystusa do Boga nie zamyka 
się jedynie w wymiarze wertykalnym (człowiek-Bóg), ale rozszerza 
się na wymiar horyzontalny (człowiek-bliźni). Miłość drugiego czło-
wieka przeradza się tu w  jeden z  fundamentów życia duchowego, 
ponieważ wypływa ona z miłości pochodzącej od Boga i z nią jest 
nierozerwalnie powiązana. 

„Taka miłość może być urzeczywistniona jedynie wtedy, kiedy jej 
punktem wyjścia jest intymne spotkanie z  Bogiem, spotkanie, które 
stało się zjednoczeniem woli, a które pobudza także uczucia”47. 

Miłość bliźniego, także nieprzyjaciół, staje się więc istotnym elemen-
tem duchowości chrześcijańskiej. Pojęcie bliźniego, dzięki przesłaniu 
Chrystusa, prezentuje się jako nieograniczone i  nie jest określone 
uprzednio, więc zakłada, że każdy i w każdej sytuacji może się nim 
stać48. Ukazuje to szczególnie przypowieść o dobrym Samarytaninie 
(por. Łk 10, 30-37). Jezus sam daje nam przykład miłości, zwłaszcza 
chorych, dzieci, grzeszników i najbardziej potrzebujących. 

47	 Benedykt XVI, «Encyklika Deus caritas est», n. 18.
48	 Por. Grossouw, W. K., Spirituality of the New Testament, St. Louis: B. Herder, 1964, 

s. 55.



42

Powiązanie miłości bliźniego z ideą utożsamienia się z Jezusem 
Chrystusem pozwala dogłębniej zrozumieć, że nie pojmuje się jej 
jedynie jako normy porządkującej życie społeczne, ale wręcz jako 
duchowy akt kultu wobec Boga49. Ze zjednoczenia z Logosem wcie-
lonym, którego istotą jest miłość, wypływa dla ucznia Chrystusa we-
zwanie do etosu miłości, a więc stylu życia kierowanego przez mi-
łość, który z kolei tworzy communio między ludźmi. Transitus cari-
tatis, a więc przekaz miłości, jawi się jako możliwy dzięki nadprzyro-
dzonej relacji z Bogiem i upodabnia człowieka do Pana, pozwala mu 
się z  Nim identyfikować. Chrześcijaństwo, którego fundamentem 
jest Jezus Chrystus, oznacza nową, przemienioną formę egzystencji, 
polegającą na wejściu w życie samego Boga, co w praktyce oznacza 
porzucenie egoizmu i  służbę wszystkim, życie dla wszystkich bez 
wyjątku (por. Mt 5, 43-44; 22, 37-39; Łk 6, 27-28; J 13, 34-35).

Kolejnym elementem, na który zwraca uwagę Jezus, a  któ-
ry ma ogromny wpływ na praktykę życia ludzkiego, jest wezwanie 
do pokuty i nawrócenia. Można powiedzieć, że prezentuje się ono 
jako dziedzictwo czasów prorockich, kiedy to prorocy nawoływali 
do zwrócenia się ku Bogu. Chrystus również wzywa do nawrócenia, 
napominając: „Czas się wypełnił i bliskie jest Królestwo Boże. Na-
wracajcie się i wierzcie w Ewangelię!” (Mk 1, 15). 

Jak widać, samo wezwanie do nawrócenia jest ściśle związane 
z przyjściem Królestwa Bożego, które nie przychodzi w sposób do-
strzegalny, ale jest już obecne pośród ludzi (por. Łk 17, 20-21), bo 
dotyczy królowania Chrystusa. W Ewangelii Jezus często utożsamia 

49	 Owo rozumienie miłości bliźniego w sensie kultycznym i ofiarniczym w stosunku 
do Boga potwierdzone zostaje przez nauczanie papieskie: „W kulcie chrześcijań-
skim dwie rzeczy stają się jednym – napełnienie łaską przez Pana w akcie kultu 
oraz kult miłości bliźniego” (Benedykt XVI, «Homilia Mszy Wieczerzy Pańskiej», 
OsRomPol 6 [2009], s. 22).



43

Królestwo Boże z Nim samym, a potwierdza jego przyjście znakami 
uzdrowień i wypędzaniem złych duchów (por. Mt 12, 28; Łk 11, 20; 
J 18, 36-37). Przypomina to, że w kontekście życia duchowego Kró-
lestwo Boże ma charakter wewnętrzny, immanentny, a  więc jest 
życiem w Chrystusie, który wprowadza w komunię także z Ojcem 
i Duchem Świętym (por. J 14, 23)50. W przesłaniu Ewangelii właśnie 
Królestwo Boże staje się rzeczywistością centralną i  porządkującą 
rzeczywistość. Wymaga całkowitego oddania się Bogu, szczerości 
intencji i dążenia do świętości, a więc wejścia w nowe życie, które 
nie oznacza stagnacji, lecz życie dzieci Bożych, oparte na rozwoju 
w miłości i współpracy z łaską. Dzięki temu człowiek spełnia wezwa-
nie Chrystusa: „Bądźcie więc wy doskonali, jak doskonały jest Ojciec 
wasz niebieski” (Mt 5, 48). 

Nauczanie pism apostolskich o życiu duchowym

Duchowość wyłaniającą się z Nowego Testamentu opisują nie tylko 
Ewangelie, ale także pisma apostolskie. Na szczególną uwagę zasłu-
gują dwaj autorzy: św. Jan i św. Paweł. 

Listy św. Pawła wyraźnie cechuje bogata chrystologia, co jest 
kluczowym elementem dla duchowości katolickiej. Widać to już 
w  używanej przez niego formule doksologii trynitarnej, w  której 
podkreśla relację trzech Osób Bożych (por. 2 Kor 13, 13). Św. Paweł 
uświadamia także czytelnikowi, że w  życiu duchowym ważne jest 
osobiste spotkanie z Chrystusem. Może dlatego podkreśla tak moc-
no ów chrystocentryczny wymiar wiary, ponieważ sam doświadczył 
osobistego spotkania ze Zmartwychwstałym i  procesu nawrócenia 
(por. Dz 9, 1-19). Dlatego tak dobitnie przypomina o znaczeniu sy-
nostwa Bożego w Chrystusie (por. Rz 8, 15) czy zjednoczenia we-

50	 Por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 21-23.



44

wnętrznego z Jezusem, które łączyć można z pojęciem utożsamienia 
się z Nim. Tezę tę mogą potwierdzić najbardziej znane cytaty z jego 
listów: „A właśnie za wszystkich umarł po to, aby ci, co żyją, już nie 
żyli dla siebie, lecz dla Tego, który za nich umarł i zmartwychwstał” 
(2 Kor 5, 15), „Teraz zaś już nie ja żyję, lecz żyje we mnie Chrystus” 
(Ga 2, 20), „I owszem, nawet wszystko uznaję za stratę ze względu 
na najwyższą wartość poznania Chrystusa Jezusa, Pana mojego. Dla 
Niego wyzułem się ze wszystkiego i uznaję to za śmieci, bylebym po-
zyskał Chrystusa i znalazł się w Nim” (Flp 3, 8-9).

Zjednoczenie z  Jezusem oznacza dla św. Pawła udział w  śmierci 
i zmartwychwstaniu Jezusa, a zatem obumarcie dla grzechu i nowe życie 
w łasce (gr. charis). Ów fundament łaski widoczny jest w jego pismach. 
Sam naucza, że „łaską bowiem jesteście zbawieni przez wiarę. A to po-
chodzi nie od was, lecz jest darem Boga” (Ef 2, 8). Dar łaski, bez której 
nie mogłoby zaistnieć w pełni życie duchowe w człowieku, łączy z fak-
tem chrztu świętego, który staje się dla niego wspomnianym zanurze-
niem w śmierci Chrystusa, aby wkroczyć w nowe życie (por. Rz 6, 3-4). 
W 1 Kor 15, 22 zestawia Chrystusa z Adamem, wskazując że prawdzi-
we życie przynosi Chrystus, gdyż tylko w Nim i przez stopniowe upo-
dabnianie się do Niego człowiek żyje w pełni: „I jak w Adamie wszyscy 
umierają, tak też w Chrystusie wszyscy będą ożywieni”. Widać tu jedną 
z kluczowych prawd dla duchowości katolickiej, a mianowicie, iż życie 
w Chrystusie uzyskaliśmy dzięki darowi Bożej miłości, urzeczywistnio-
nym w śmierci i zmartwychwstaniu Chrystusa. Boża miłość jest z kolei 
dana człowiekowi za pośrednictwem Ducha Świętego. Stąd wniosek, że 
życie w Chrystusie jest także życiem w otwartości na Ducha Świętego, 
a zatem egzystencją, w której podkreśla się wymiar pneumonologicz-
ny51. Jest życiem według Ducha (por. Rz 8, 1-12). 

51	 Por. Langkammer, H., Biblijne podstawy duchowości chrześcijańskiej, s. 41.



45

Co więcej, przesłanie św. Pawła można nazwać jako nacechowa-
ne głęboką doktryną sakramentalną. Jest to ważne dla rozumienia 
duchowości katolickiej, gdyż to właśnie dzięki sakramentom, które 
św. Paweł opisuje, ochrzczony może rozwijać w sobie życie Boże. Do-
skonałym tekstem, który dokonuje syntezy nauczania Apostoła Naro-
dów w tym względzie, jest fragment Konstytucji dogmatycznej o Ko-
ściele Lumen gentium, wskazuje on na związek chrztu i Eucharystii: 

„Życie Chrystusowe rozlewa się w tym ciele [Kościoła] na wierzących, 
którzy przez sakramenty jednoczą się w sposób tajemniczy i rzeczywi-
sty z  umęczonym i  uwielbionym Chrystusem. Przez chrzest bowiem 
upodobniamy się do Chrystusa: «Wszyscy bowiem w  jednym Duchu 
zostaliśmy ochrzczeni, aby stanowić jedno Ciało» (1 Kor 12, 13). W tym 
świętym obrzędzie przedstawiane jest i dokonuje się nasze zespolenie 
ze śmiercią i zmartwychwstaniem Chrystusa: «Zatem przez chrzest za-
nurzający nas w śmierć zostaliśmy razem z Nim pogrzebani», jeśli zaś 
«przez śmierć, podobną do Jego śmierci, zostaliśmy z  Nim złączeni 
w jedno, to tak samo będziemy z Nim złączeni w jedno przez podobne 
zmartwychwstanie» (Rz 6, 4n). Przy łamaniu chleba eucharystycznego, 
uczestnicząc w sposób rzeczywisty w Ciele Pańskim, wznosimy się do 
komunii z Nim i nawzajem ze sobą. «Ponieważ jeden jest chleb, prze-
to my, liczni, tworzymy jedno ciało. Wszyscy bowiem bierzemy z tego 
samego chleba» (1 Kor 10, 17). Tak wszyscy stajemy się członkami Jego 
Ciała (por. 1 Kor 12, 27), «a każdy z osobna jesteśmy nawzajem dla siebie 
członkami» (Rz 12, 5)”52. 

Wspomniany wcześniej dar chrztu świętego i innych sakramentów 
staje się dla św. Pawła okazją do podkreślenia eklezjalności. Chrzest 
włącza w  Chrystusa, ale także tworzy jedność między wierzącymi 
i włącza w Ciało Chrystusa, którym jest wspólnota Kościoła. „Wszy-
scyśmy bowiem w jednym Duchu zostali ochrzczeni, [aby stanowić] 

52	 LG, n. 7. 



46

jedno Ciało: czy to Żydzi, czy Grecy, czy to niewolnicy, czy wolni. 
Wszyscyśmy też zostali napojeni jednym Duchem” (1 Kor 12, 13). 
Życie w Chrystusie oznacza więc nierozerwalnie włączenie w  Jego 
Mistyczne Ciało, a więc w Kościół. Bycie w Chrystusie i bycie w Ko-
ściele staje się nierozdzielne. 

Przechodząc do tekstów św. Jana zauważa się, że centralnym ich 
tematem jest miłość. Ona stanowi także podstawę życia duchowego. 
Za Aumannem można stwierdzić, że: 

„Św. Jan, teolog miłości mówi wyraźnie, że miłość nie jest uczuciem, które 
się nabywa i doskonali przy pomocy wysiłków jedynie ludzkich, ale jest 
darem, który Bóg wlewa w nas. Ona jednoczy nas z Bogiem i winna być 
ofiarowana wszystkim, których Bóg kocha, wszystkim ludziom”53. 

Żadne inne teksty biblijne, tylko pisma św. Jana, nie ukazują tak wy-
raźnie i z tak wielką częstotliwością, że Bóg jest miłością (por. 1 J 3, 1; 
4, 8; 4, 16). To właśnie od Niego człowiek ma czerpać ową miłość, aby 
samemu stać się jej źródłem54. Dzięki takiemu myśleniu dochodzi się 
do wniosku, że dla św. Jana centrum wiary i życia duchowego staje się 
Chrystus. To właśnie św. Jan nazywa Chrystusa światłością świata (por. 
J 8, 12), drogą, prawdą i życiem (por. J 14, 6), chlebem życia (J 6, 35).

Opisując duchowość chrześcijańską, którą prezentują pisma 
św. Jana, należy podkreślić, iż cechuje ją bogata symbolika i zesta-
wienia, których używa dla podkreślenia podstawowych elementów 
życia duchowego: chleb-Eucharystia, ślepota-światło, śmierć-życie.

53	 Por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 25-26.
54	 „Człowiek nie może żyć wyłącznie w miłości oblatywnej, zstępującej. Nie może za-

wsze tylko dawać, musi także otrzymywać. Kto chce ofiarować miłość, sam musi ją 
otrzymać w darze. Oczywiście, człowiek może – jak mówi nam Chrystus – stać się 
źródłem, z którego wypływają rzeki żywej wody (por. J 7, 37-38). Lecz aby stać się 
takim źródłem, sam musi pić wciąż na nowo z tego pierwszego, oryginalnego źródła, 
którym jest Jezus Chrystus” (Benedykt XVI, «Encyklika Deus caritas est», n. 7).



47

Rozdział 3 
Duchowość pierwszych chrześcijan  
i myśl Ojców Kościoła

Pierwsze wieki chrześcijaństwa to obraz życia pierwszych członków 
Kościoła, których cechowała wiara w Jezusa, a równocześnie umie-
jętność przeżywania tej wiary w  świecie. Pierwsi wyznawcy Chry-
stusa brali udział w normalnym życiu publicznym i społecznym, 
przestrzegając doktryny i  nauczania Jezusa Chrystusa oraz biorąc 
za przykład Apostołów. Uczestniczyli w aktywnościach społecznych 
w tak samo zwyczajny sposób jak reszta obywateli. Tym samym speł-
niało się ewangeliczne stwierdzenie Jezusa: „Oddajcie więc Cezarowi 
to, co należy do Cezara, a Bogu to, co należy do Boga” (Mt 22, 21). 

Normalne życie pierwszych chrześcijan widoczne było nawet 
w  tym, że uczestniczyli również w popularnych spotkaniach na tak 
zwanych forach czy termach, choć próbowali tam unikać pewnych 
niebezpieczeństw natury moralnej, z którymi mogli się tam zetknąć55. 
Jak stwierdza S. Witek o czasach starożytnych, „z czasem uwaga wier-
nych koncentrowała się bardziej na konkretnym życiu w świecie, gdzie 
trzeba było stawić opór tendencjom pogańskiej rozwiązłości i oportu-
nizmu wobec prześladowań”56. 

Szczególne znaczenie pierwsi chrześcijanie nadawali waloro-
wi pracy, co potwierdza już wczesna literatura chrześcijańska. Nie 
znajduje się w niej tekstów negujących wartość pracy. Wręcz prze-

55	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, wyd. 2, Pamplona: Eunsa, 2008, s. 30. 
Zob. Hamman, A. G., Życie codzienne pierwszych chrześcijan (95-197), Warszawa: 
Instytut Wydawniczy Pax, 1990. 

56	 Por. Witek, S., Teologia życia duchowego, Lublin: Wydawnictwo Towarzystwa Na-
ukowego Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 1986, s. 23.



48

ciwnie, spotyka się tam dużo sformułowań potwierdzających donio-
słość przeżywania pracy dla życia duchowego i społecznego57. Widać 
to już w  najstarszych pismach chrześcijańskich. Św. Paweł poucza 
o obowiązku pracy, której sam dawał przykład (por. 1 Tes 2, 9). Na-
pomina, iż chrześcijanin, utrudzony pracą rąk własnych (por. 1 Kor 
4, 12), „niech pracuje uczciwie własnymi rękami, by miał z  czego 
udzielać potrzebującemu” (Ef 4, 28). Nie sposób nie odnieść się do 
dzieła Didache, które przypomina: 

„Baczcie, by chrześcijanin nie żył wśród was, nic nie robiąc. Jeżeli zaś 
nie chce tak czynić, jest ciągnącym korzyść z Chrystusa; miejcie się na 
baczności przed takim i ludźmi”58.  

Chrześcijanie pierwszych wieków nie robią także różnicy między 
pracą wolnych i niewolników, gdyż mają świadomość, że praca jest 
współdziałaniem z  Bogiem, zwłaszcza w  dziele stworzenia, oraz 
możliwością pogłębienia życia duchowego poprzez łączenie pracy 
z modlitwą59. 

Męczeństwo jako droga do świętości

Tym, co nakreśla duchowość pierwszych chrześcijan, jest także goto-
wość na męczeństwo. Można powiedzieć, że tożsamość chrześcijań-
ska została w tamtych wiekach niejako przetestowana przez męczeń-
stwo i od najwcześniejszych wieków chrześcijaństwa była rozumiana 
jako jedna z głównych dróg do świętości. 

57	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 30-31. Zob. Mira Iborra, M., «Influjo del 
cristianismo en el concepto antiguo de trabajo», Franciscanum 66 (2024), s. 1-48.

58	 Nauka Dwunastu Apostołów (Didache), tł. Kania, W., XII, 4-5.
59	 Por. Majka, J., Rozważania o etyce pracy, Wrocław: TUM, 1997, s. 13-14.



49

To rozumienie męczeństwa jako radykalnej drogi do świętości 
i pełni życia chrześcijańskiego widoczne jest w katechezach chrzciel-
nych z pierwszych wieków60. Generalnie zauważa się, że prześladowa-
nia chrześcijan rozpoczęły się za cesarza Nerona (54-68), a zakończyły 
edyktem mediolańskim wydanym w 313 roku przez cesarza Konstan-
tyna Wielkiego (306-337). Sesé wspomina, że w rzeczywistości okresy 
prawdziwych prześladowań były stosunkowo krótkie i miały charakter 
ograniczony geograficznie, z wyjątkiem prześladowań za czasów De-
cjusza (249-251) i Dioklecjana (284-305) oraz wcześniejszych prześla-
dowań za czasów Septymiusza Sewera (193-211). Stanowiły one jed-
nak bodziec do osiągnięcia świętości i choć chrześcijanie byli narażeni 
na niebezpieczeństwo prześladowań, nigdy nie chcieli stracić udziału 
w normalnym życiu rodzinnym, społecznym czy zawodowym61. 

Samo słowo „męczennik” (martyr) pochodzi od martyrion i ozna-
cza „świadectwo”, „wyznanie”. Zatem słowo martyr wskazuje na wy-
znawcę, ucznia Chrystusa, który dał świadectwo wierze w  Chrystusa 
aż po oddanie swojego życia. Swoistego rodzaju definicję męczeństwa 
i wspomnienie jego aktualności odnajduje się w przemówieniu Bene-
dykta XVI z okazji sesji plenarnej Kongregacji Spraw Kanonizacyjnych: 

„Męczennicy oddają życie (effusio sanguinis) w sposób wolny i świa-
domy, w najwyższym akcie miłości, by dać świadectwo swojej wier-
ności Chrystusowi, Ewangelii i Kościołowi. O  ile motyw skłaniający 
do męczeństwa nie ulega zmianie, bo ma źródło i wzór w Chrystusie, 
o  tyle zmienił się kontekst kulturowy męczeństwa oraz strategie ex 
parte persecutoris”62. 

60	 Por. De la Hoz, J. M., «La identidad de los primeros cristianos», Revista Fe y Liber-
tad 5 (2022), s. 120.

61	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 29.
62	 Benedykt XVI, «Badania kanoniczne przed beatyfikacją i kanonizacją. Przesłanie 

z  okazji sesji plenarnej Kongregacji Spraw Kanonizacyjnych», AAS 98 (2006), 
s. 399-400.



50

Sama więc istota męczeństwa zawiera dwa elementy: poniesienie 
śmierci (nierzadko w sposób brutalny) oraz motyw śmierci, którym 
jest wiara w Jezusa Chrystusa, a której sprzeciwiają się prześladowcy 
(odium fidei)63.

Męczeństwo było już od najwcześniejszych wieków Kościoła 
rozpatrywane w  kategoriach doskonałości życia cnotami i  przy-
kazaniami, co z  kolei prowadziło do stwierdzenia, że męczennicy 
cieszą się świętością. Można powiedzieć nawet, iż pojęcia „męczeń-
stwo” i  „świętość” były synonimami. Co więcej, męczeństwo było 
najwyższym i  radyklanym przejawem upodobnienia się do Chry-
stusa oraz naśladowania Go, co jest fundamentem dla życia ducho-
wego i moralnego wierzących. „Nikt nie ma większej miłości od tej, 
gdy ktoś życie swoje oddaje za przyjaciół swoich” (J 15, 13). W czasie 
krwawych prześladowań męczennicy dawali więc odważne świadec-
two tej łączności w sposób publiczny, nie wyłączając trybunałów. Za-
wsze jednak duchowość krzyża przepełniona była duchem miłości 
Chrystusa, a co za tym idzie, duchem zwycięstwa i chwały64. 

Klasycznym przykładem ukazującym rozumienie męczeństwa 
w kontekście naśladowania Jezusa Chrystusa są Listy św. Ignacego 
z Antiochii, który opisywał swoją podróż do Rzymu i zakończył ją, 
jak sam to stwierdzi, jako „pszenica, która zostanie starta zębami dzi-
kich zwierząt”. Podobnie rzecz ma się z opisem męczeńskiej śmierci 
św. Polikarpa, gdzie widać paralelizm między opisem śmierci Jezusa 
i św. Polikarpa ze Smyrny. 

63	 Więcej na ten temat zob.: Spinsanti, S., «Mártir», w: De Flores, S., Goffi, T. (red.), 
Nuevo Diccionario de espiritualidad, Madrid: Ediciones Paulinas, 1983, s. 870-871. 
Więcej na temat istoty męczeństwa można odnaleźć w: Tatar, M., «Męczeństwo 
wpisane w  misyjną naturę Kościoła», Lumen Gentium. Zeszyty misjologiczne 35 
(2015), s. 22-26.

64	 Por. Witek, S., Teologia życia duchowego, s. 24.



51

Nic więc dziwnego, że męczennicy od pierwszych wieków 
uznawani byli za cieszących się chwałą świętych i  za tych, którym 
zaczęto oddawać cześć. Na takie przekonanie wskazują pierwsi pi-
sarze chrześcijańscy, którzy w swoich tekstach podkreślają, że mę-
czeństwo jest najwyższym przejawem miłości Chrystusa. Wystar-
czy wspomnieć św. Piotra Chryzologa († 450), który przypomina 
w jednym ze swoich kazań, iż ofiara męczenników jest ofiarą żywą, 
ponieważ wypływa z  życiodajnej ofiary Chrystusa i  powoduje, że 
męczennicy żyją na wieki65. Podkreślają to także słowa nauczania 
biblijnego: „Zdało się oczom głupich, że pomarli [męczennicy], zej-
ście ich poczytano za nieszczęście i odejście od nas za unicestwienie, 
a oni trwają w pokoju” (Mdr 3, 2-3). Dlatego św. Grzegorz z Nazjan-
zu († 390) zachęca pierwszych chrześcijan, by na wzór męczenników, 
którzy oczyścili się przez krew i obronę prawdy w Chrystusie, także 
stali się duchową ofiarą dla Pana66 . 

65	 Fratres, hoc sacrificium Christi descendit ex forma, qui corpus suum pro vita sae-
culi vitaliter immolavit. […] Hinc martyres morte nascuntur, fine inchoant, occisione 
vivunt, et in coelis lucent, qui in terris putabantur exstincti (Piotr Chryzolog, Sermo 
108: PL 52, 500); „Bracia, ta ofiara Chrystusa pochodzi od tej, w której złożył On 
swoje ciało w żywej ofierze za życie świata. […] Stąd i dla męczenników śmierć 
jest narodzeniem, koniec początkiem, a zagładzenie życiem, i ci jaśnieją w nie-
bie, których na ziemi uważano za umarłych” (tenże, «Kazanie 108», w: Liturgia 
Godzin, t. 2, s. 607).

66	 Purificemus nosmetipsos martyribus, fratres, vel ei potius, cui ipsi quoque cruoris 
ac veritatis confessione purificati et expiati sunt (Grzegorz z  Nazjanzu, Ora-
tio 11, 4: PG 35, 835). Warto wskazać, że w tym okresie powstało wiele pism 
Ojców Kościoła, które do dziś stanowią podstawę dla nauczania Kościoła. 
W  kontekście męczeństwa i  obrony wiary chrześcijańskiej warto wspomnieć 
pisma Ojców apologetów, a więc tych, którzy w swoich tekstach bronili czysto-
ści doktryny wiary chrześcijańskiej. Do najważniejszych przykładów możemy 
zaliczyć List do Diogneta z  II wieku czy Dialog z Żydem Tryfonem św. Justyna 
(† 165). To drugie dzieło jest najstarszą apologią i składa się ze 142 rozdziałów, 
w których autor opisuje zapewne fikcyjną rozmowę z rabinem. Przede wszyst-
kim daje do zrozumienia, że Prawo Mojżeszowe było przejściowym prawem 
i  jako takie było konieczne, ale wypełniło się w  Chrystusie. Dziełem wartym 



52

Męczennikom oddawano więc cześć, ale także starano się ich 
naśladować w doskonałości chrześcijańskiej i wierności. Ciała mę-
czenników pierwszych wieków były obdarzane szacunkiem i uwa-
żane za relikwie. Słynny historyk hiszpański Vicente Cárcel Ortí, 
odwołując się do ogólnego pojęcia męczeństwa w chrześcijaństwie, 
opisuje tę cześć oddawaną świętym męczennikom następująco: 

„Kiedy Kościół przyznaje swoim męczennikom zaszczyt wyniesienia 
na ołtarze, nie przeprowadza procesu nad ich mordercami ani nie 
potępia ich, ale wydaje osąd o heroicznych cnotach męczennika, któ-
ry umarł przebaczając, tak jak Chrystus na krzyżu, i tak, jak zawsze 
czynił Kościół wobec swoich oprawców, ponieważ głosi prawo miło-
ści i przebaczenia, a nie nienawiści i zemsty [tł. wł.]”67. 

To właśnie z tej czci i szacunku dla ofiary męczenników, w której 
najpełniej zjednoczyli się z ofiarą Chrystusa, zrodziła się praktyka 
umieszczania relikwii męczenników pod ołtarzami. Została ona 
ugruntowana już w  starożytności68. Wynikało to z  przekonania, 
że ich ofiara nie jest daremna, ale cenna w oczach Bożych i para-
doksalnie przyczynia się do rozwoju chrześcijaństwa. Przypominał 
o tym Tertulian († 240) w swoim słynnym stwierdzeniu: „Im czę-

zauważenia jest także Adversus haereses św. Ireneusza z Lyonu († 202), w któ-
rym autor przeciwstawia się problemowi gnostycyzmu. Ów pogląd głosił, że 
zbawienie jest dostępne jedynie wybranym przez posiadanie tajemnej wiedzy 
(gnosis). Pogląd ten wprowadzał także dualizm, wskazując, że świat duchowy 
jest uważany za dobry, a świat materialny za zły. 

67	 Por. Cárcel Ortí, V., La persecución religiosa en España durante la Segunda Repúbli-
ca, 1931-1939, Madrid: Rialp, 1990, s. 36.

68	 Obecnie zaleca się, aby pod ołtarzem umieścić – z zachowaniem odpowiednich 
norm – relikwie świętych: „Należy zachować zwyczaj składania pod ołtarzem po-
święconym relikwii świętych, chociażby nie byli męczennikami. Należy się jednak 
zatroszczyć o stwierdzenie autentyczności tych relikwii” (Ogólne wprowadzenie 
do Mszału Rzymskiego, Poznań: Pallottinum, 2006, n. 302). 



53

ściej jesteśmy przez was ścinani, tym liczniejsi się stajemy: krew 
chrześcijan jest nasieniem nowych wierzących” (Plures efficimur 
quotiens metimur a vobis: semen est sanguis Christianorum)69 .

Męczennicy są pierwszymi świętymi, których ofiarę nazywa 
się teleiosis (doskonałość), aby wskazać ich spełnienie w miłości. 
Dlatego też chrześcijanom, którzy nie ponoszą śmierci męczeń-
skiej w  fizyczny sposób, uświadamia się, że mogą być autorami 
męczeństwa duchowego. Polega ono na ofiarowaniu swego życia, 
cierpień, trudów codzienności Bogu w duchowej ofierze, składa-
jąc ją siłą miłości, a więc siłą przemieniającą codzienność w du-
chowy i  miły dar dla Pana. Wśród autorów, którzy wzywali do 
męczeństwa duchowego są wspomniany św. Polikarp czy św. Kle-
mens Aleksandryjski. 

W tym miejscu warto przypomnieć o problemie tak zwanych 
lapsi, a więc chrześcijan, „którzy w różny sposób, mniej lub bardziej 
dobrowolnie, zaparli się Chrystusa i wiary”70. Pierwsze wspólnoty 
chrześcijan uznawały, że nie byli oni godni daru męczeństwa71. Dla 
nich organizuje się przepisy dotyczące pokuty72.

69	 Tertulian, Apologeticus 50: PL 1, 535.
70	 Wysocki, M., «Przebaczenie w pismach św. Cypriana», Verbum Vitae 18 (2010), 

s. 190.
71	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 27. 
72	 Proces przebaczenia opisuje M. Wysocki, prezentując treść pism św. Cypria-

na, który w znaczącym stopniu rozwinął doktrynę na ten temat. Zwraca się 
w nim uwagę, że przebaczenie dokonuje się we wspólnocie Kościoła, a rozpo-
czyna się w sercu grzesznika, który uznając swój grzech, może dopiero wstą-
pić na drogę nawrócenia, wyrażanego także zewnętrznie przez odpowiedni 
strój, modlitwy, post i  jałmużny. Przebaczenie nie dokonywało się więc me-
chanicznie, ale po odpowiednim okresie pokuty, czynionej w Kościele i z woli 
władzy kościelnej (zob. Wysocki, M., «Przebaczenie w pismach św. Cypriana», 
s. 202-205.



54

Stan dziewictwa jako droga doskonałości

Formą doskonalenia się w miłości Bożej, obok męczeństwa, stał się 
także stan dziewictwa. Pojawił się on zwłaszcza wtedy, gdy już nie 
było krwawych prześladowań. Stan ten polega na oddaniu się Chry-
stusowi w  całkowitym bezżeństwie lub wdowieństwie. Dziewice 
i wdowy cechowały się: gorliwością w modlitwie, czystością postępo-
wania oraz realizacją dzieł miłosierdzia73. Oczywiście, termin „dzie-
wictwo” jest przypisywany bardziej kobietom, lecz należy stwierdzić, 
iż w tym stanie żyły tak kobiety, jak i mężczyźni, którzy poświęcali 
się dla dobra i rozwoju królestwa Bożego. Do jednych z najbardziej 
znanych chrześcijan żyjących w  stanie dziewictwa w  pierwszych 
wiekach można zaliczyć: św. Cecylię († 230), św. Agnieszkę († 304), 
św. Łucję († 304), św. Pawła Apostoła († 67), św. Jana († 100), św. An-
toniego Wielkiego († 356) czy św. Hieronima († 419). 

Pozostający w stanie dziewictwa i prowadzący życie ascetyczne, 
żyli pośród swych rodzin i w swoim środowisku społecznym oraz za-
wodowym, tak jak pozostali chrześcijanie i mieszkańcy. W najstar-
szych świadectwach, sprzed początków monastycyzmu, nie wykryto 
wzmianki o żadnym rodzaju odseparowania ich od świata, ani ode-
rwania fizycznego od rzeczywistości doczesnej i właściwego im śro-
dowiska. Dopiero później, pod wpływem samego życia monastycz-
nego, zaczęto przenosić w przeszłość cechy, które nie były właściwe 
dla pierwszych chrześcijan żyjących w dziewictwie. 

Na przykład Enzo Bianchi wspomina, że w  Kościele syryjskim 
około III wieku wielu żyło w celibacie w rodzinie, a ojciec był uwa-
żany za strażnika tego stanu swoich dzieci. Efrem Syryjczyk († 373) 
zareagował na taką praktykę, podkreślając, że celibat jest również po-
rzuceniem rodziców, zgodnie z pouczeniem zawartym w Łk 18, 28-30. 

73	 Por. Witek, S., Teologia życia duchowego, s. 24.



55

Używa on wyrażenia „ten, który jest sam”, aby określić celibatariusza, 
co jest ważnym wyrażeniem zaczerpniętym także od św. Hilarego 
z  Poitiers († 367)74. Dlatego niektóre historyczne badania próbują 
wykazać, że pierwsi chrześcijanie żyjący w stanie dziewictwa są pre-
kursorami późniejszego życia monastycznego75. 

Eucharystia jako centrum życia duchowego

Opisując elementy kształtujące duchowość pierwszych chrześcijan, 
nie sposób nie wspomnieć o  Eucharystii, która była centralnym 
punktem ich duchowości. Pierwsi chrześcijanie wierzyli, że gro-
madząc się na wspólnej Eucharystii, przede wszystkim celebrują 
pamiątkę śmierci i  zmartwychwstania Chrystusa, ale także tworzą 
jedno Ciało, którym jest Kościół. O tym przypomina już apostolskie 
pouczenie św. Pawła: „Kielich błogosławieństwa, który błogosławi-
my, czy nie jest udziałem we Krwi Chrystusa? Chleb, który łamiemy, 
czyż nie jest udziałem w Ciele Chrystusa? Ponieważ jeden jest chleb, 
przeto my, liczni, tworzymy jedno Ciało. Wszyscy bowiem bierzemy 
z tego samego chleba” (1 Kor 10, 16-17). 

Eucharystia stawała się dla nich już nie tylko pokarmem pod-
trzymującym życie doczesne i naturalne, ale przede wszystkim ży-
cie wieczne76. Jedne z najwcześniejszych pouczeń dotyczących cele-
browania i rozumienia Eucharystii odnajdujemy w Didache, a więc 
w Nauce Dwunastu Apostołów77.

74	 Por. Bianchi, E., «Celibato y virginidad», w: De Flores, S., Goffi, T. (red.), Nuevo 
Diccionario de espiritualidad, s. 192.

75	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 36.
76	 Bouyer, L., Wprowadzenie do życia duchowego. Zarys teologii ascetycznej i  mi-

stycznej, Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1982, s. 81.
77	 Szczegółowe wskazania można odnaleźć w rozdziałach IX i X. Didache wskazuje 

przede wszystkim na: dziękczynny i  eklezjalny wymiar Mszy świętej („Jak ten 
łamany chleb był rozsiany po górach, a zebrany stał się czymś jednym, tak niech 



56

Myśl Ojców Kościoła 

Przy omawianiu duchowości męczeństwa zostało już nieco wspo-
mniane o  pismach pierwszych Ojców Kościoła. Warto jednak za-
znaczyć, że na temacie apologii czy definiowania męczeństwa wkład 
Ojców się nie kończy. 

Wiek IV można nazwać złotym wiekem patrystyki, ponieważ 
widać w nim płodność literatury religijnej z silnym akcentem dog-
matycznym. Ów silny akcent dogmatyczny dzieł Ojców tego okre-
su jest konsekwencją różnych kontrowersji teologicznych, na które 
odpowiadały ówczesne sobory. Pierwszym z nich był Sobór w Nicei 
(325), który potępił arianizm, a więc pogląd głoszący jakoby Jezus 
był stworzony przez Ojca. Z kolei Sobór w Konstantynopolu (381) 
określił, że Duch Święty pochodzi od Ojca i od Syna i z natury jest 
Bogiem. W tym czasie widoczne jest także spotkanie religii chrześci-
jańskiej i filozofii. Religia zaczyna posługiwać się słowami zaczerp-
niętymi ze środowiska filozoficznego. Wystarczy wspomnieć takie 
określenia, jak: „istota”, „cnota” czy „natura”. Najważniejsi autorzy 
tego okresu, którzy wnieśli wkład w rozumienie duchowości chrze-
ścijańskiej, to:

–	 Św. Atanazy († 373). W swoich pismach dokonuje apolo-
gii wiary przed herezjami, np. arianizmem. Jest też apolo-
getą człowieczeństwa i Boskości Chrystusa, przedstawiając 
Symbol Quicumque, opisujący relację między trzema Oso-
bami Bożymi i  broniący Boskości każdej z  nich. W  jego 

się zbierze Twój Kościół z krańców ziemi do Twego Królestwa” [Nauka Dwuna-
stu Apostołów (Didache), tł. Kania, W., n. 9]) oraz na znaczenie Eucharystii w pro-
wadzeniu życia godnego nieba („Pomnij, Panie, na Kościół Swój i wybaw go od 
wszelkiego zła, doprowadź go do doskonałości w miłości ku Tobie i zbierz go 
uświęcony od czterech wiatrów do Królestwa Swego, któreś mu zgotował” 
[tamże, n. 10]). 



57

pismach odnajduje się zagadnienia soteriologiczne. Autor 
przypomina w szczególności, iż Jezus to Słowo Boga, które 
przyjęło ludzkie ciało, i dlatego możliwa jest odnowa rela-
cji człowieka z Bogiem. Jezus łączy w sobie bowiem to, co 
ludzkie, z tym, co Boskie.

–	 Św. Bazyli († 379). Był bratem św. Grzegorza z Nyssy. Wraz 
z nim bronił prawdy o współistotności trzech Osób Bożych. 
Najsłynniejszym jego dziełem jest Traktat o Duchu Świętym. 
Opracował także tak zwane zasady moralne, które stwierdza-
ją, że każdy człowiek ma w sobie siły duchowe i moc Ducha 
Świętego, pozwalające na dążenie do doskonałości. 

–	 Św. Grzegorz z Nazjanzu († 390). Swoją chrystologię opie-
rał przede wszystkim na fakcie wcielenia Słowa Bożego. 
Podkreślał również zagadnienia trynitarne, a  zwłaszcza 
przypisywał tak zwane funkcje zbawcze Osobom Bożym. 

–	 Św. Grzegorz z Nyssy († 395). Wskazuje się, że obok Dio-
nizego Aeropagity jest on fundatorem mistyki chrześci-
jańskiej. Jego główne dzieło stanowi Żywot Mojżesza. Jest 
to tekst bardzo istotny dla teologii duchowości, gdyż jego 
wkład wykorzystuje się do prezentacji trzech głównych 
etapów życia duchowego. Autor ukazuje trzy etapy życia 
Mojżesza, które alegorycznie tłumaczy i odnosi do trzech 
etapów życia duchowego chrześcijanina:
•	 wyjście z Egiptu (Wj 3) odpowiada etapowi oczyszcze-

nia (odrzucenie grzechu przez chrzest),
•	 wejście na górę i zawarcie przymierza (Wj 19) odpo-

wiada etapowi oświecenia (przejście ze świata zmysło-
wego do świata rozumnego i oddanego Bogu),



58

•	 wejście w obłok symbolizujący Bożą obecność (Wj 20, 21) 
odpowiada najwyższemu etapowi, czyli mistycznemu 
zjednoczeniu z Bogiem. Obłok odnajduje w  jego dziele 
dwa znaczenia. Oznacza radykalną transcendencje Boga 
i Jego obecność oraz niemożność stworzenia. 

–	 Św. Augustyn († 430). Nawrócił się po długich i burzliwych 
latach poszukiwań Boga, wsparty darem modlitwy swej 
matki, św. Moniki. Swoje nawrócenie opisał w Wyznaniach 
– jednym z najsłynniejszych swoich dzieł. Innymi znanymi 
dziełami są O Trójcy Świętej (De Trinitate) oraz Miasto Boże 
(De civitate Dei). 

Jest doktorem Kościoła, a  szczególnie nazywany jest 
Doktorem Łaski (Doctor Gratiae). W  Wyznaniach św. Au-
gustyna łaska ma dwa aspekty, które są ze sobą powiązane. 
Pierwszy to sam prymat łaski, czyli stwierdzenie prawdy 
o inicjatywie Bożej. Widzimy to w historii życia św. Augusty-
na, w jego nawróceniu, które było możliwe dzięki modlitwie 
jego matki, jego poszukiwaniu Boga, ale nade wszystko dzię-
ki odpuszczeniu grzechów oraz łasce Boga, o czym wspomi-
na już w pierwszej księdze tego dzieła78. Drugim aspektem 
łaski Bożej jest jej konieczność w walce z grzechem. Święty 
stwierdza, że łaska Boża oznacza prymat Bożej miłości, która 
naprawia i uzdrawia wolę zranioną przez grzech.

Nauka św. Augustyna o  łasce Bożej i  prymacie miło-
ści była odczytywana w kontekście walki z pelagianizmem 
w czasach jego życia. Pelagianizm przedstawiał bowiem ła-
skę jedynie w  rozumieniu „dobrego przykładu”, a nie jako 
realne działanie Boga w naturze. Papież Franciszek w adhor-

78	 Augustyn, Wyznania, Kraków: Znak, 2009, I, 11, s. 39-41.



59

tacji apostolskiej Gaudete et exsultate zauważa, że problem 
nowego pelagianizmu we współczesnych czasach powraca79. 
Podobną myśl spotyka się w liście Kongregacji Nauki Wia-
ry Placuit Deo z 2018 roku, w którym dokonuje się krytyki 
neopelagianizmu, negującego nie tylko działanie łaski Bożej, 
ale również pośrednictwo Kościoła jako widzialnej instytucji 
Chrystusa w dziele zbawienia80. 

Obok łaski św. Augustyn stawia w  centrum życia du-
chowego miłość, dlatego naucza o  miłości początkującej, 
postępującej oraz doskonałej. Już samo wyróżnienie trzech 
etapów miłości stanowi podstawę do twierdzenia o  dyna-
mizmie życia duchowego w chrześcijaństwie. Myśl o wzro-
ście miłości przejmie po św. Augustynie św. Bernard z Clair- 
vaux († 1153)81.

79	 Por. Franciszek, «Adhortacja apostolska Gaudete et exsultate», AAS 110 (2018), 
s. 1111-1161, n. 47-62. Opisując nowe formy pelagianizmu w świecie współcze-
snym, papież Franciszek stwierdza: „Są też chrześcijanie, którzy starają się po-
dążać inną drogą: polegającą na usprawiedliwieniu w oparciu o własne siły, na 
kulcie ludzkiej woli i własnych zdolności. Przekłada się to na egocentryczne i eli-
tarystyczne samozadowolenie, pozbawione prawdziwej miłości. Przejawia się 
ono w wielu postawach, pozornie różniących się między sobą: obsesji na punkcie 
prawa, uleganiu urokowi osiągnięć społecznych i politycznych, ostentacyjnej tro-
sce o liturgię, o doktrynę i prestiż Kościoła, próżności związanej z zarządzaniem 
w praktyce, pociągiem do dynamik samopomocy i  realizacji autoreferencyjnej. 
Niektórzy chrześcijanie poświęcają na to swój czas i energię, zamiast pozwolić, 
by prowadził ich Duch Święty na drodze miłości, zamiast pasjonować się prze-
kazywaniem piękna i radości Ewangelii i poszukiwać zagubionych w olbrzymich 
rzeszach spragnionych Chrystusa” (tamże, n. 57).

80	 Por. Kongregacja Nauki Wiary, «List Placuit Deo», AAS 110 (2018), s. 427-436.
81	 Por. Weismayer, J., Pełnia życia. Zarys historii i teologii chrześcijańskiej duchowo-

ści, Kraków: WAM, 1993, s. 60-61.





61

Rozdział 4 
Duchowość w czasach monastycyzmu

Wiek IV/V to moment, gdy na Zachodzie pojawia się zorganizowane 
życie monastyczne, które istotnie wpłynęło na historię duchowości 
katolickiej. Jego znaczenie widoczne jest zwłaszcza do wieku XI/XII, 
choć spuścizna tego, co dokonało się w tych wiekach, trwa do dzisiaj. 
Wcześniej, bo już pod koniec I wieku, zorganizowane formy monasty-
cyzmu widoczne były na Wschodzie, jednak rozwinęły się one szcze-
gólnie po wydaniu edyktu mediolańskiego przez Konstantyna w 313 
roku82. Ogólnie stwierdzając, życie monastyczne polegało na oddzie-
leniu się od świata i prowadzeniu życia modlitewnego i kontemplacyj-
nego w celu osiągnięcia doskonałości życia chrześcijańskiego.

Wyjaśniając pojęcie życia monastycznego, należy odnieść się do 
różnych jego form, których rozwój naturalnie doprowadził do po-
jawienia się zorganizowanego monastycyzmu klasztornego. Dość 
szybko, bo już w pierwszych wiekach, pojawiła się forma życia od-
danego Panu, nazywana anachoretyzmem (gr. anachoreo, czyli 
„oddalać się”). Jest to styl życia polegający na radykalnym, a  więc 
całkowitym odosobnieniu się człowieka i  zrezygnowaniu z  życia 
społecznego w celu praktykowania modlitwy i ascezy we wspomina-
nej samotności. Znaną postacią, która praktykowała taką formę ży-
cia, był św. Antoni Wielki († 356). Najpierw, kierując się inspiracją 
ewangeliczną (por. Mt 19, 21), pozbył się majątku i rozpoczął życie 
ascetyczne, a następnie osiadł na pustkowiu. Wielu naśladowców po-

82	 Por. De Candido, L., «Vida consagrada», w: De Flores, S., Goffi, T. (red.), Nuevo 
Diccionario de espiritualidad, s. 1401.



62

szło za jego przykładem, tworząc liczne grupy i zamieszkując blisko 
niego. Dlatego św. Antoniego uważa się za „ojca mnichów”83. 

To właśnie w  przykładzie św. Antoniego można odnaleźć cenne 
wskazówki dotyczące praktykowania życia w  samotności, poświęco-
nego modlitwie. Św. Atanazy Wielki († 373), autor Vita Sancti Antonii, 
a więc Żywota św. Antoniego, podaje, że jest to droga, w której św. Anto-
nii przeżywał walkę duchową, a więc walczył z pokusami i zasadzkami 
złego ducha. Dzięki temu wzrastał w ufności Panu i doskonałej miłości84. 

Tu przechodzi się więc do kolejnego – obok walki duchowej 
– elementu samotnego życia monastycznego, a mianowicie do do-
skonalenia się w  praktykowaniu cnót. Realizowało się ono przede 
wszystkim dzięki walce z  przyjemnościami ciała, praktykowaniu 
ascezy i życia duchowego w samotności85. Mnich prowadzący życie 

83	 Por. tamże, s. 1401-1402.
84	 Solus itaque ipse in interiore monte degebat, precibus et asceticae vitae dans ope-

ram. […] Eo itaque in loco degens, quantas sustinuerit pugnas, uti scriptum est, non 
adversus carnem et sanguinem, sed contra adversarios daemones, ex iis qui illum 
adibant didicimus. Illic enim tumultus audiebant, voces multas, armorumque strepi-
tus: noctuque montem videbant feris plenum: spectabantque ipsum tanquam con-
tra visibiles pugnantem, et adversum illos orantem. […] Sed revera, ut scriptum est, 
confidebat in Domino sicut mons Sion, tranquillo semper et imperturbato animo , 
ita ut ipsi demones potius aufugerent (Atanazy, Vita Sancti Antonii: PG 26, 918); 
„W zupełnej samotności żył na pustyni, spędzając czas na modlitwie i umartwie-
niach. […] Że od czasu, kiedy tam wrócił, przetrwał w  bardzo ciężkich zmaga-
niach i walczył nie przeciwko ciału i krwi, jak napisano, ale przeciw czyhającym 
na niego demonom, wiemy od tych, którzy do niego przychodzili. Bo i oni słyszeli 
tam hałas, różne głosy i jakby szczęk zbroi. Widzieli, jak nocą góra zapełniała się 
zwierzętami; i widzieli, jak Antoni walczył z nimi, jakby ze stworzeniami widzial-
nymi i modlił się w obronie przed nimi. […] Ale naprawdę, zgodnie ze słowami 
Pisma, miał taką ufność w Panu jak góra Syjon; zachował więc umysł spokojny 
i zrównoważony, tak że raczej demony uciekały” (tenże, «Żywot Świętego Anto-
niego», w: Św. Antoni Pustelnik. Pisma, tłum. Brzostowska, Z., Warszawa: Instytut 
Wydawniczy Pax, 1987, s. 87).

85	 Tunc enim aiebat animi vigorem roborari, cum corporis voluptates minuerentur. Era-
tque haec illius admiranda cogitatio: non oportere virtutis viam, vel secessum ejus 
causa susceptum, tempore metiri, sed desiderio et proposito (Atanazy, Vita Sancti 



63

pustelnicze przeżywał samotność zewnętrzną, ale także wewnętrzną, 
dzięki której żył w prawdziwym oderwaniu się od dóbr, pychy i ego-
izmu oraz dążył do doświadczenia pełnej mocy miłości86. 

Bardzo zbliżoną formą życia pustelniczego, istniejącą obok ana-
choretyzmu, stał się eremityzm. Nazwa pochodzi od gr. eremites, ter-
minu oznaczającego „pustelnika, osobę żyjącą na pustkowiu”. Eremi-
tyzm rozumie się także jako samotne życie pustelnicze, choć dopusz-
czające pewne związki z innymi pustelnikami. Jak więc widać, jest to 
forma bardzo zbliżona do anachoretyzmu, choć może przewidywać 
wejście w relację z innymi osobami żyjącymi z dala od świata87. 

Jak zostało to już wspomniane (choćby tam, gdzie mowa 
o św. Antonim Wielkim), wokół prowadzących życie samotne i asce-
tyczne zaczęli gromadzić się uczniowie i towarzysze. Spowodowało 
to silny rozwój ducha wspólnoty wśród tych, którzy pragnęli poświę-
cić swoje życie Bogu w modlitwie i ascezie. Chodzi tu o formę życia, 
którą nazywamy cenobityzmem. Nazwa pochodzi od gr. koinobion, 
które tłumaczy się jako „życie we wspólnocie, w komunii”. 

Antonii: PG 26, 854); „Mówił także, że wzmacniają się siły duszy, kiedy słabną prag-
nienia cielesne. I podtrzymywał myśl naprawdę podziwu godną, że drogi wiodącej 
do cnoty ani podjętego dla niej życia w odosobnieniu nie należy odmierzać czasem, 
który minął, ale trudem i celem” (tenże, «Żywot Świętego Antoniego», s. 61). 

86	 Por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 50.
87	 Do takich wniosków można dojść, analizując teksty autorów, wyjaśniających defini-

cję eremityzmu. Encyklopedia Katolicka zauważa, iż są to „osoby żyjące w samotno-
ści (stale lub okresowo, pojedynczo lub zbiorowo) i praktykujący ubóstwo (łącznie 
z postulatem pracy), pokutę i modlitwę w celu silniejszego zjednoczenia się z Bo-
giem i osiągnięcia zbawienia (do V w. zwani też anachoretami)” (Daniluk, M., Duch-
niewski, J., «Eremici», w: Łukaszyk, R., Bieńkowski L., Gryglewicz, F. [red.], Encyklope-
dia Katolicka, t. 4, Lublin: Wydawnictwo KUL, 1983, kol. 1069). Z kolei Żurek wysuwa 
tezę, iż „eremici, co jest całkiem zrozumiałe, nie prowadzili życia towarzyskiego i na-
wet między sobą na co dzień się nie kontaktowali. Tylko od czasu do czasu spoty-
kali się dla rozmowy mającej na celu poznanie Boga albo zbudowanie wewnętrzne. 
Najczęstszą okazję do spotkań stwarzały święta i uroczystości liturgiczne” (Żurek, 
A., Pierwsze wieki Kościoła, Tarnów: Biblos, 2007, s. 164). 



64

Jak widać jest to forma życia różna od anachoretyzmu i eremity-
zmu i oznacza życie zakonne oparte na wspólnocie i przestrzeganiu 
wspólnej reguły. Można uznać, iż pierwszym prawodawcą monastycz-
nym był egipski mnich, św. Pachomiusz († 348). Jak jednak zauważa 
Wiseman, może być to teoria myląca, ponieważ w  jego czasach ist-
niało już wiele klasztorów o cenobitycznym charakterze, których nie 
był założycielem. Ruch przez niego stworzony był jednak nieco od-
miennej natury, gdyż stworzył system tak zwanych stowarzyszonych 
klasztorów, które działały na zasadzie communio, a które można uznać 
za zapowiedź późniejszych kongregacji88. Mimo to reguła przez nie-
go stworzona wywarła niezwykły wpływ zarówno na ówczesny ruch 
monastyczny, jak i na kolejne reguły, które powstawały w przyszłości. 
Można ją uznawać za pierwszą regułę życia monastycznego. 

Tu rodzi się jednak jedno, zasadnicze pytanie. Zazwyczaj termi-
ny „monastycyzm” czy „życie monastyczne” kojarzy się popularnie 
z  życiem klasztornym i  rzeczywiście jest to także prawda. Pytanie 
jednak, które powstaje, jest następujące: skoro anachoretyzm i ere-
mityzm odwołują nas do życia w samotności, to jaka jest różnica 
między cenobityzmem a monastycyzmem? Odpowiedź jest prosta. 
Monastycyzm to termin szerszy, który oznacza formy życia ducho-
wego, dążące do doskonałości chrześcijańskiej i może obejmować za-
równo samotny (anachoretyzm, eremityzm), jak i wspólnotowy styl 
życia (cenobityzm). Cenobityzm zaś jest pojęciem węższym i także 
oznacza styl życia monastycznego, ale we wspólnocie i według wy-
znaczonej reguły, co realizuje się zwłaszcza w klasztorach. Poniższy 
schemat przedstawia to rozróżnienie.

88	 Por. Wiseman, J., Historia duchowości chrześcijańskiej, Kraków: WAM, 2009, s. 100. 



65

Monastycyzm
(Forma życia skupiająca się wokół trzech głównych elementów:  

istnienia założyciela, przyjęcia reguły i samotności)

Anachoretyzm
Życie samotne: TAK

Możliwość wspólnoty: NIE

Eremityzm
Życie samotne: TAK

Możliwość wspólnoty: 
TAK, z innymi  

eremitami

Cenobityzm
Życie samotne: NIE

Możliwość wspólnoty: 
TAK, OPARTA  

NA REGULE ŻYCIA

Powyższe rozważania pozwoliły zdefiniować szczegółowo życie 
monastyczne. Jest oczywiste, że postaci, które wniosły szczególny 
wkład w rozwój duchowości monastycznej na Zachodzie, jest wie-
le. Zachowując więc ideę, iż w tej części dokonuje się syntetycznego 
zarysu historii duchowości katolickiej, analiza zostanie zawężona do 
najbardziej znanych przykładów. 

Znaczącą postacią, która wpłynęła na kształt życia monastycz-
nego jest św. Benedykt z Nursji († 547), brat św. Scholastyki i patron 
Europy89. Jego Reguła, napisana dla klasztoru na Monte Casino, któ-
rego sam był fundatorem, jest chyba jego najsłynniejszym dziełem. 
Jak się wskazuje, Reguła benedyktyńska pozostała jedynym tekstem 
prawnym determinującym cały zachodni monastycyzm oraz cały 
ruch ascetyczny mężczyzn i  kobiet, aż do pojawienia się zakonów 

89	 Żywot św. Benedykta opisuje druga księga Dialogów św. Grzegorza Wielkiego. W tek-
ście prezentuje się postać św. Benedykta, który „zostawił dom i majątek ojcowski, 
a pragnąc tylko Bogu się podobać, wyruszył na poszukiwanie habitu, który by sam 
wskazywał na święty sposób życia. Odszedł zatem pełen wiedzy, choć bez wykształ-
cenia, nieuczony, lecz wiedziony przez mądrość”. Św. Grzegorz opisuje wiele cudow-
nych wydarzeń, które dokonały się dzięki modlitwie i wstawiennictwu św. Benedykta, 
jak również wiele sytuacji, w których stawał się on przykładem do naśladowania dla 
braci (por. Grzegorz Wielki, «Dialogi», w: Starowieyski, M. (red.), Źródła monastyczne, 
t. 23, Kraków: Tyniec Wydawnictwo Benedyktynów, 2000, s. 129-194). Zob. Zambar-
bieri, A., «Benedykt z Nursji», w: Witczyk, H. (red.), Nowa Encyklopedia Chrześcijaństwa. 
Historia i współczesność, Kielce: Jedność, 2016, s. 75.



66

żebraczych90. Jest także przykładem wczesnej syntezy tradycji mo-
nastycznych oraz rzymskiej, wojskowej mentalności91. W swoim na-
uczaniu o drodze doskonałości dla zakonników św. Benedykt pod-
kreślał przede wszystkim konieczność przeciwstawienia się trzem 
rodzajom pokus: samoafirmacji, cielesności oraz gniewu. 

Sama Reguła św. Benedykta składa się z siedemdziesięciu trzech 
rozdziałów. Wyróżnia się w niej trzy główne części, które można szcze-
gółowo opisać92:

– 	 Część pierwsza (rozdziały 1-7): prolog i generalne wskazania 
ascetyczne

W tej części tekst najpierw wylicza poszczególne rodzaje mnichów 
(rozdział 1) i podaje reguły postępowania dla opata jako duchowego 
kierownika wspólnoty (rozdziały 2-3). Kolejną częścią są wskazania 
opisujące cenne porady zaczerpnięte z Pisma Świętego i odwołujące 
się do cnót, jakimi powinien odznaczać się zakonnik (rozdziały 4-7). 

90	 Por. De Candido, L., «Vida consagrada», s. 1402. Reguła św. Benedykta odniosła 
swój sukces nie tylko przez jej zawartość treściową, ale także formalny układ 
zaczerpnięty z myśli starożytnej, który mocno podkreślał rolę roztropności. Dzię-
ki niej życie monastyczne pozostało nieprzerwanie – mimo swego zróżnicowa-
nia – oddane modlitwie i nawróceniu oraz przesłaniu profetycznemu. Mnisi bo-
wiem przez oddalenie się od świata głosili, że należy unikać zagrożeń płynących 
z dobrobytu i praktykować ubóstwo, życie kontemplacyjne i pokorną pracę (zob. 
Leclercq, J., «U  źródeł duchowości Zachodu. Etapy rozwoju i  elementy stałe», 
w: Starowieyski, M. [red.], Źródła monastyczne, t. 49, Kraków: Tyniec Wydawnic-
two Benedyktynów, 2009, s. 39-45).

91	 Por. Ludwig, R., «Narodziny chrześcijańskiej Europy. Wczesne średniowiecze. 
500-999», w: Beier, B. (red.), Kronika chrześcijaństwa, Warszawa: Świat Książki, 
1998, s. 79-81.

92	 Wspomniane części wyróżnia Sesé (por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, 
s. 80). Nieco inny podział preferuje Aumann, który dzieli Regułę na dwie części: 
doktryna duchowa (rozdziały 1-7) oraz normy życia i  dyscyplina w  klasztorze 
(rozdziały 8-73) (por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 85). 



67

To tu znajduje się nauczanie na temat rad ewangelicznych: czystości, 
ubóstwa i posłuszeństwa. 

– 	 Część druga (rozdziały 8-30): normy liturgiczne i pokutne
Święty Benedykt rozpoczyna tę część od podania zaleceń dotyczących 
odprawiania oficjum (rozdziały 8-20). Według autora duch wyrzecze-
nia, milczenia i pokory stawia mnicha w dyspozycji do obcowania z Bo-
giem, przejawiającego się w modlitwie i kontemplacji, która jest pod-
stawowym zajęciem mnicha benedyktyńskiego. Dlatego święty kładzie 
nacisk na modlitwę liturgiczną. Podkreśla znaczenie Officium Divinum, 
regulując nawet w najmniejszych szczegółach jego odmawianie, które 
jest realizacją kultu publicznego. Rozdział 21, który traktuje o dzieka-
nach klasztornych, stanowi płynne przejście do ustaleń dotyczących 
odpoczynku mnichów (rozdział 22) oraz do opisu praktyk pokutnych 
dla zakonników łamiących regułę klasztorną (rozdziały 22-30). Jest on 
swoistego rodzaju kodeksem karnym dla niewiernych Regule93. 

– 	 Część trzecia (rozdziały 31-73): normy regulujące wewnętrzny 
porządek klasztorny

W tej części odnaleźć można zasady dotyczące poszczególnych punk-
tów dnia oraz obowiązków, z którymi spotykają się mnisi. Na szczególną 
uwagę zasługują rozdziały poświęcone regułom spożywania posiłków 
(rozdziały 39-41) czy opisom gościnności (rozdziały 53 i 60-61). W tej 
części niezmiernie ważnymi napomnieniami są rozdziały dedykowane 
rozumieniu i przeżywaniu pracy (rozdziały 48 i 50). 

Duchowość, którą proponuje św. Benedykt z Nursji, jest moc-
no osadzona na pewnych filarach, które są fundamentem dla życia 

93	 Zob. także: Paszkowska, T., Fraternitas. Od pragnienia do urzeczywistnienia, Lu-
blin: Wydawnictwo KUL, 2013, s. 187-188.



68

zakonnego przyszłych wieków. Do najważniejszych elementów du-
chowości zakonów benedyktyńskich można zaliczyć:

– 	 Sacra dimensio vitae. To zasada, którą tłumaczy się jako 
„sakralny wymiar życia”. Św. Benedykt miał świadomość, 
że całe życie wspólnotowe mnichów ma charakter sakralny, 
o  czym przypominają wspólnotowe praktyki liturgiczne, 
a zwłaszcza modlitwa Officium Divinum. Generalnie mnisi 
modlili się wspólnie siedem razy dziennie, gdyż w tradycji 
żydowskiej i w Biblii liczba siedem była uznawana za sym-
bolizującą pełnię. Św. Benedykt w  swojej Regule podtrzy-
mał tę tradycję94. Zachęcał do rozłożenia modlitwy Liturgią 
Godzin w taki sposób, by mnich mógł ofiarować Bogu to, 
co już uczynił, i powierzyć Panu kolejne swoje obowiązki. 
Według św. Benedykta mnich, który recytuje słowa święte-
go oficjum, może usłyszeć głos samego Boga, otrzymać od 
Niego stosowne siły i pociechę95. 

– 	 Ora et labora. To chyba najsłynniejsza fraza wynikająca 
z treści Reguły i charyzmatu benedyktyńskiego, którą tłuma-
czy się jako „módl się i pracuj”. Dla fundatora reguły te słowa 
mają podwójne znaczenie. Po pierwsze, wspomniana idea 
„była […] rozumiana jako idea modlitwy pracą”96. Po drugie, 

94	 „Prorok mówi: Siedmiokroć na dzień głoszę Twoją chwałę (Ps 119[118], 164). 
Zachowamy tę świętą siódemkę, jeśli wypełnimy przyjęty na siebie obowiązek 
służby przez Jutrznię, Prymę, Sekstę, Nonę, Nieszpory i  Kompletę” (Benedykt 
z Nursji, Reguła, 16, 1-2).

95	 Por. De Dreuille, M., Wybierać miłość Bożą. Razem ze świętym Benedyktem, Kra-
ków: Homo Dei, 2006, s. 24-29.

96	 Majka, J., Rozważania o etyce pracy, s. 14. Więcej na temat wkładu duchowości 
monastycznej w rozumienie duchowości pracy zob.: Illanes, J. L., La santificación 
del trabajo. El trabajo en la historia de la espiritualidad, wyd.10, Madrid: Palabra, 
2001, s. 38-41.



69

klasztor benedyktyński miał być ekonomicznie samowystar-
czalny, a zatem w Regule wzywa się do pracy, dzięki której 
mnisi mają się utrzymać. Praca fizyczna mnichów nie słu-
żyła jednak tylko im, ale przyczyniała się do dobra bliźnich. 
Naturalnie ich ciężka i hojna praca, także dzięki powiązaniu 
jej z duchowym wymiarem, stała się także punktem rozwoju 
dobra wspólnego w wymiarze społecznym, ekonomicznym 
i kulturowym na coraz większym obszarze wpływów klasz-
torów benedyktyńskich, które zapełniły cały kontynent97. 

– 	 Operi Dei nihil praeponatur. To zasada, w  której wzywa 
się, by niczego nie przedkładać ponad służbę Bożą. Zachę-
ta ta wskazuje przede wszystkim na wewnętrzną orienta-
cję stworzenia jako miejsca nieustannej gloryfikacji Boga. 
Ratzinger, odwołując się do tej zasady św. Benedykta 
stwierdza, iż „nie jest to wyraz egzaltowanej pobożności, 
lecz czyste, trzeźwe zastosowanie opowieści o  stworzeniu 
i jej przesłania do naszego życia. Adoracja jest właściwym 
centrum, poruszającą i porządkująca od wewnątrz siłą”98. 

– 	 Lectio divina. Jest to metoda modlitwy słowem Bożym, 
która była obecna od zawsze, a szczególnie była pielęgno-
wana przez Ojców pustyni. Dla św. Benedykta lectio (czy-
tanie), meditiatio (rozważanie), oratio (modlitwa) i  con-
templatio (kontemplacja) słowa Bożego staje się okazją do 
wejścia w jedność z Bogiem i w modlitwę nieustanną99. 

97	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 82. Zob. Kopeć, A., «Św. Benedykt z Nur-
sji jako patron Europy w nauczaniu Jana Pawła II», Teologia w Polsce 16 (2022), 
s. 91-93.

98	 Ratzinger, J., Na początku Bóg stworzył… Cztery kazania o stworzeniu i upadku. 
Konsekwencje wiary w stworzenie, s. 37. 

99	 Por. De Dreuille, M., Wybierać miłość Bożą. Razem ze świętym Benedyktem, s. 31-34.



70

Przykładem ośrodka, w  którym praktykowano życie według 
zasad wyznaczonych przez św. Benedykta z  Nursji, jest opactwo 
w  Cluny, które swym duchowym, kulturowym i  intelektualnym 
zasięgiem oddziaływało nie tylko na Francję, ale na całą Europę, 
w  tym także Polskę. Opactwo było największym klasztorem, jaki 
dotąd wybudowano w  zachodniej części Europy. Zostało założone 
w  910 roku przez księcia Akwitanii Wilhelma Pobożnego († 918). 
W okresie swojej świetności, który trwał od drugiej połowy X wieku 
do pierwszej połowy wieku XII, opactwo odgrywało fundamentalną 
rolę w rozwoju wiary Kościoła. Zadanie swe realizowało, praktyku-
jąc ideały św. Benedykta, które polegały na wspieraniu nauki i sztuki 
oraz na miłości i pomocy względem potrzebujących100. 

Analizując duchowość życia monastycznego, nie sposób nie 
wspomnieć wpływu św. Grzegorza Wielkiego († 604). Był synem 
patrycjuszowskiej rodziny, od roku 570 prefektem Rzymu, a  na-
stępnie przekształcił swój dom na wzgórzu Celio w klasztor. Jak się 
przypuszcza, był mnichem benedyktyńskim, jednak nie wiadomo 
jaka reguła była zachowywana w klasztorze św. Andrzeja na Celio. 
Sprawował funkcję nuncjusza apostolskiego w  Konstantynopolu, 
a następnie, od roku 586, kontynuował życie w zakonie. W 590 roku 
został wybrany papieżem101. Czas jego pontyfikatu był trudny, gdyż 
jako papież musiał zmierzyć się z epidemią dżumy oraz presją wy-
wieraną przez Longobardów102. 

100	 Więcej na temat opactwa Cluny zob.: Pecaut, M., «Dzieje Cluny», w: Starowieyski, M. 
(red.), Źródła monastyczne, t. 54, Kraków: Tyniec Wydawnictwo Benedyktynów, 2010. 

101	 Por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 90-91.
102	 Por. Zambarbieri, A., «Grzegorz Wielki», w: Witczyk, H. (red.), Nowa Encyklopedia 

Chrześcijaństwa. Historia i  współczesność, s. 259. Św. Grzegorzowi Wielkiemu 
przypisuje się wielkie zasługi w działalności misjonarskiej. W związku z kwestią 
Longobardów był zatroskany o sprawę ewangelizacji, zwłaszcza młodych. To jego 
działalność doprowadziła do nawrócenia króla longobardzkiego Agilulfa. 



71

To on stworzył koncepcję monastycyzmu, który miał być ceno-
bicki i misyjny zarazem. Według św. Grzegorza mnich powinien być 
człowiekiem pokoju, ale także zdolnym do wybierania z przesłania 
Kościoła jego najbardziej życiodajnych części, łącząc je syntetycznie 
i  dostosowując kulturowo do pokoleń, tak by były zrozumiałe dla 
człowieka, a  samo przesłanie ewangeliczne – przekazane wiernie 
i owocnie103. 

Do najważniejszych dzieł św. Grzegorza, w których widać silne 
wpływy myśli św. Augustyna, należy zaliczyć Księgę reguły pasterskiej 
(Regula Pastoralis). Jest to traktat o  kapłaństwie, w  którym papież 
ukazuje wzór dobrego biskupa oraz duszpasterza. Innym znanym 
dziełem jest traktat moralny Moralia in Job (Exposicio in Job). Jest 
to swoistego rodzaju komentarz do Księgi Hioba, który składa się 
z trzydziestu pięciu tomów i był traktowany jako „podręcznik asce-
tyki popularny na całym świecie”104. Warto wspomnieć jego homilie 
na temat Księgi Ezechiela, które wygłosił w czasie oblężenia Rzymu. 
Oczywiście istotnym tekstem św. Grzegorza są także Dialogi, w któ-
rych opisuje życie św. Benedykta z Nursji. 

Tym, co pozostawił św. Grzegorz Wielki, jest jego nauczanie na 
temat życia aktywnego i  życia kontemplacyjnego105. Rzeczywiście, 
jak zauważa Aumann, św. Grzegorz – podobnie jak jego poprzednicy 
– uznawał wyższość życia kontemplacyjnego106. Dlatego też Leclercq, 

103	 Por. Špidlík, T., Gargano, I., Grossi, V., «Duchowość Ojców Kościoła», w: Historia 
duchowości, t. 3, Kraków: Homo Dei, 2004, s. 314.

104	 Witek, S., Teologia życia duchowego, s. 26.
105	 Dobrą syntezę wyjaśniającą definicję życia czynnego i  kontemplacyjnego oraz 

ich wzajemną relację stanowi artykuł: Sperandini, M., «Ordine, disordine e con-
trordine: il rapporto tra azione e contemplazione nel pensiero di Gregorio Ma-
gno a partire dallo schema dei tres ordines fidelium», Doctor Virtualis 19 (2024), 
s. 332-340.

106	 Por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 91. 



72

nawiązując do myśli Marrou, nazywa go „jednym z największych dok-
torów mistycznych”107. Mimo to św. Grzegorz opisuje zarówno życia 
aktywne, jak i życie kontemplacyjne. 

Według św. Grzegorza życie aktywne (czynne) wyraża się w peł-
ni w  praktykowaniu cnót, zwłaszcza moralnych. Podkreśla on ich 
jedność i  wzajemną integrację, a  szczególną rolę przypisuje ode-
rwaniu się od rzeczy materialnych, które zależne jest od powołania 
człowieka: ubóstwo serca, oderwanie się od szczególnych trosk ro-
dzinnych czy nawet zerwanie więzów krwi108. Jego nauka o życiu du-
chowym nie jest metodą ani systemem działania. Rozumie on życie 
chrześcijańskie, często aktywne, następująco:

„Życie chrześcijańskie […] jako życie oderwania i pragnienia, miano-
wicie oderwania od świata i pragnienia Boga, i sama taka postawa jest 
już modlitwą, życiem modlitwy”109. 

Człowiek stopniowo więc wzrasta, zbliżając się do Boga i  pragnąc 
Go coraz bardziej. W tym procesie szczególne znaczenie przypisuje 
św. Grzegorz Wielki także cnocie pokory, gdyż – jak uważa – razem 
z pokorą wzrasta pragnienie Tego, który sam jeden może napełnić 
wewnętrzną pustkę człowieka. Stąd można go nazwać „mistrzem 
pragnienia”. Skoro życie aktywne opiera się na cnotach moralnych, 
realizuje się przede wszystkim w dobrych uczynkach: pomocy bied-
nym i chorym, karmieniu zgłodniałych czy w pomocy w potrzebach. 

Życie kontemplacyjne jest z  kolei oparte na cnotach teologal-
nych (wiara, nadzieja i miłość) i stanowi ono owoc wzrostu w cno-

107	 Leclercq, J., Miłość nauki a pragnienie Boga, w: Starowieyski, M. (red.), Źródła mo-
nastyczne, t. 14, Kraków: Tyniec Wydawnictwo Benedyktynów, 1997, s. 34. Lecler-
cq nazywa go także „mistrzem pragnienia” (tamże, s. 41). 

108	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 85.
109	 Leclercq, J., Miłość nauki a pragnienie Boga, s. 39.



73

tach moralnych, dla których konieczne jest współdziałanie z cnota-
mi teologalnymi i  doskonalenie ich przez dary Ducha Świętego110. 
Choć św. Grzegorz uznaje wyższość życia kontemplacyjnego, to 
stwierdza, że człowiek jest doskonały, gdy harmonijnie łączy życie 
aktywne i kontemplacyjne, choćby z tego powodu, że życie aktyw-
ne jest niezbędnym pierwszym krokiem do wejścia w kontemplację. 
Przypomina o tym jego słynna fraza: Activa vita prior est tempore, 
contemplativa maior est merito, co można przetłumaczyć jako: „życie 
czynne jest uprzednie czasowo, ale kontemplacyjne jest większe pod 
względem zasługi [tł. wł.]”. Warto jednak wspomnieć, że to połącze-
nie między aktywnością a kontemplacją nie jest takie samo u wszyst-
kich, gdyż istnieją ludzie bardziej predysponowani do każdego z tych 
sposobów życia. Dlatego każdy chrześcijanin musi dojrzewać z roz-
wagą do swojego powołania, mając świadomość, że pełne życie kon-
templacyjne jest właściwe tylko dla nieba111.

Znaczącą postacią dla rozwoju duchowości monastycznej był 
francuski mnich św. Bernard z Clairvaux († 1153), przedstawiciel 
duchowości cysterskiej. Wyrosła ona z  reformy benedyktyńskiej, 
którą zainicjowało opactwo w Cîteaux w roku 1098. Św. Bernard uro-
dził się w 1090 roku w zamku Fontaines, niedaleko Dijon we Fran-
cji. Uczęszczał do szkoły, która była prowadzona przez kanoników 
diecezjalnych dla rycerskich synów w Châtillon-sur-Seine. W dzień 
Bożego Narodzenia, podczas uroczystości religijnych w świątyni, zo-
baczył Dzieciątko Jezus na ramionach Maryi. Maryja ofiarowała mu 
Syna, zachęcając do kochania Go i do kochania innych, a także do 
tego, by wybrał drogę służby Bożej. W roku 1107 zmarła jego matka. 
Wspominane doświadczenia zaowocowały tym, że w wieku dwuna-

110	 Por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 91.
111	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 85.



74

stu lat rozpoczął życie zakonne w Cîteaux. Był to surowy zakon, rzą-
dzący się regułą św. Benedykta z Nursji. Św. Bernard przyprowadził 
z sobą także około trzydziestu braci, a sam prowadził głębokie życie 
modlitewne i  pokutne, choć często opuszczał klasztor, gdyż pełnił 
rolę arbitra wobec różnych kontrowersji, które wstrząsały chrześci-
jaństwem112. W wieku dwudziestu pięciu lat został opatem klasztoru 
w Clairvaux. Tam też zmarł w 1153 roku. W 1174 roku został wy-
niesiony do chwały świętych przez papieża Aleksandra III, a w roku 
w 1830 ogłoszony doktorem Kościoła przez papieża Piusa VIII113. Był 
wielkim mistykiem, propagatorem kultu Najświętszej Maryi Panny 
oraz doskonałym mówcą i pisarzem, stąd często przypisuje się mu 
określenie Doctor Mellifluus, a więc „Doktor Miodopłynny”114. 

Na szczególną uwagę zasługuje jego doktryna mistyczna, która 
została zawarta w jego kazaniach na temat Pieśni nad Pieśniami oraz 
w  jego słynnym dziele O  miłowaniu Boga (De diligendo Deo). Św. 
Bernard wskazuje, że prawdziwe zjednoczenie mistyczne z Bogiem 
jest możliwe w pełni w niebie, aczkolwiek można je również znaleźć 
w życiu doczesnym, choć w sposób przemijający. Co więcej, poucza, 
że należy to do rzadkości i nazywa szczęśliwym tego, kto tylko raz, 

112	 Św. Bernard wniósł duży wkład w zakończenie schizmy, która wystąpiła po śmier-
ci papieża Honoriusz II w 1130 roku. Po nim dokonano wyboru dwóch papieży: 
Innocentego II i Anakleta II. Św. Bernard, wspierając Innocentego II, stał się jedy-
nym ze znaczących duchownych tamtych czasów, a samo wsparcie przyczyniło 
się w dużym stopniu do końca schizmy w 1138 roku. 

113	 Więcej informacji biograficznych na temat św. Bernarda z Clairvaux oraz syntezę 
jego nauczania można odnaleźć w: Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 113-119; 
Royo Marín, A., Los grandes maestros de la vida espiritual, Madrid: Biblioteca de 
Autores Cristianos, 1973, s. 158-161; Merton, T., O świętym Bernardzie, wyd. 2, Kra-
ków: Tyniec Wydawnictwo Benedyktynów, 2017. 

114	 Określenia takiego używa papież Pius XII w swojej encyklice Doctor Melilifluus: 
Pius XII, «Encyklika Doctor Melilifluus», AAS 45 (1953), s. 369-384, n. 1.



75

czasowo, doświadczył tej słodkiej i wielkiej radości, gdyż zatracenie 
się w Bogu jest czymś niebiańskim, a nie ziemskim115. 

Podobnie jak poprzednicy podkreśla on potrzebę pokory i łaski 
w  dążeniu do zjednoczenia z  Panem. Człowiek, który upadł przez 
grzech, utracił podobieństwo względem Stwórcy; zachowuje on wol-
ną wolę, jednak bez pełni wolności, którą daje łaska. Aby ją odzyskać, 
potrzeba więc pokory i uniżenia. Dzięki temu istota ludzka oddaje się 
bardziej Chrystusowi, który ogarnia duszę i pociąga do kontempla-
cji116. Można nawet stwierdzić, że św. Bernard proponuje koncepcję 
stopni pokory, które w swej istocie są tym samym, co zaprezentowane 
przez niego stopnie miłości, a więc etapy wstępowania do Boga117.

Święty Bernard dokonuje szczegółowej analizy czterech stopni 
miłości w swoim dziele O miłowaniu Boga, które pokrótce zostanie 
teraz przedstawione. W samym tekście można wyróżnić wstęp oraz 
cztery części:

– 	 Wstęp: Jest to ogólny opis dzieła, w którym czytelnik do-
wiaduje się, że dzieło zostało zadedykowane, kardynałowi 
diakonowi, kanclerzowi Kościoła rzymskiego.

– 	 Część pierwsza (n. 1-15): W  niej czytelnik zapoznaje się 
z  przemyśleniami św. Bernarda na temat przyczyn Bożej 
miłości. Innymi słowy, św. Bernard wyjaśnia, dlaczego czło-
wiek powinien kochać Boga.

– 	 Część druga (n. 16-22): Dotyczy opisu drogi Bożej miłości. 
Tutaj można odnaleźć twierdzenia o  sile, z  jaką człowiek 
powinien kochać Boga. 

115	 Por. Royo Marín, A., Los grandes maestros de la vida espiritual, s. 165.
116	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 115-116.
117	 Por. Andrzejuk, A., «Mistyka miłości Bożej w pismach św. Bernarda z Clairvaux», 

Studia Philosophiae Christianae 47 (2011), s. 77.



76

– 	 Część trzecia (n. 23-29): Jest to część, w której znajduje się 
nauka o czterech stopniach miłości.

– 	 Część czwarta (n. 30-33): Św. Bernard opowiada w  niej 
o życiu wiecznym. 

Szczególnie interesującym zagadnieniem są wspomniane stop-
nie miłości w części trzeciej. Święty rozumie je następująco:

– 	 Pierwszy stopień: Człowiek kocha dla siebie samego. 
	 Opis: Natura ludzka jest krucha, dlatego na początku czło-

wiek kocha Boga z myślą o sobie samym. W tej części opi-
suje miłość bliźniego.

„Ponieważ jednak natura jest ułomna i słaba, zmuszeni jesteśmy wo-
bec niej do służebności. Jest to więc miłość cielesna, kiedy człowiek 
kocha siebie ze względu na samego siebie. […] Jeżeli pomagając bliź-
niemu, odczujesz może pewien brak rzeczy niezbędnych – co masz 
czynić? Z  wielką ufnością zwrócisz się do Tego, który wszystkim 
udziela obficie i we właściwym czasie (por. Ps 144, 15), nikogo nie 
odrzuca, lecz «otwiera rękę swoją i napełnia wszystko, co żyje, bło-
gosławieństwem» (Ps 144, 16)”118. 

– 	 Drugi stopień: Człowiek kocha Boga ze względu na dobra, 
jakie otrzymuje.
Opis: Człowiek rzeczywiście kocha Boga, ale nadal ze wzglę-
du na siebie, gdyż oczekuje od Boga błogosławieństwa. 

„W Bogu bowiem [człowiek] może wszystko, co mu pożyteczne. Bez 
Boga natomiast niczego uczynić nie zdoła. Wtedy człowiek zaczyna 
już kochać Boga, ale ze względu na otrzymane dobrodziejstwa, a nie 
ze względu na Niego samego”119. 

118	 Bernard z Clairvaux, «O miłowaniu Boga», w: tenże, O miłowaniu Boga i inne trak-
taty, Poznań: Klub Książki Katolickiej, 2000, s. 21-54, n. 23-34. 

119	 Tamże, n. 25-26.



77

– 	 Trzeci stopień: Człowiek kocha Boga dla Boga. 
Opis: Ta miłość jest pobudzana przez łaskę, a nie przez do-
bro, którego człowiek potrzebuje. Taka miłość jest sprawie-
dliwa, wzniosła i bezinteresowna. Człowiek kocha Boga nie 
dlatego, że jest On dla niego dobry, ale dlatego, że On jest 
źródłem dobroci.

„Kto tak kocha, nie kocha inaczej, ale tak, jak sam jest kochany. Nie 
szuka też siebie, ale Jezusa Chrystusa, jak On szukał naszego dobra, 
a właściwie szukał nas”120. 

– 	 Czwarty stopień: Człowiek kocha siebie dla Boga, w tym 
sensie, że całkowicie jednoczy się z Nim i Jego świętą wolą.
Opis: Ta miłość jest jednością z Bogiem i jest owocem Bo-
żej interwencji i  Bożej łaski. Nie jest możliwa, gdy serce 
człowieka nie jest wolne od trosk cielesnych.

„Miłość taka jest górą, górą Boską, niebosiężną. […] Miejsce to jest 
krainą pokoju, przybytkiem na Syjonie”121. 

120	 Tamże, n. 26. Jak można zauważyć, zacytowane słowa są niejako definicją chrze-
ścijańskiej cnoty miłości zarówno w  relacji do Boga, jak i  do bliźniego. Miłość 
nie jest bowiem jedynie uczuciem, ale jest właśnie cnotą, która polega na trosce 
o dobro drugiego; jest oddaniem się drugiemu. Jako że Bóg jest Bogiem osobo-
wym, owa relacja miłości, tak rozumianej, stosuje się także do Niego: troszczyć się 
o sprawy Boże i ofiarować się całkowicie Bogu – to istota miłości. Takie rozumo-
wanie potwierdzają słowa św. Tomasza z Akwinu: Amare est velle alicui bonum. Sic 
ergo motus amoris in duo tendit, scilicet in bonum quod quis vult alicui, vel sibi vel alii; 
et in illud cui vult bonum, co tłumaczy się następująco: „Kochać znaczy chcieć dla 
kogoś dobra. Miłość więc dąży do dwóch rzeczy: do dobra, którego ktoś chce dla 
siebie lub kogo innego, oraz ku osobie, której dobra ktoś chce” (STh, I-II, q. 26, a. 4). 
Podobną interpretację przedstawia KKK, n. 1766.

121	 Bernard z Clairvaux, «O miłowaniu Boga», n. 27.



78

Na koniec należy przedstawić postać, która obok św. Tomasza 
z Akwinu († 1274), przedstawiciela zakonu dominikanów, odegrała 
znaczącą rolę w XIII wieku. Św. Bonawentura († 1274), bo o nim 
mowa, był reprezentantem duchowości franciszkańskiej i jest okre-
ślany mianem Doctor Seraphicus, a więc „Doktor Seraficki”122. Wstą-
pił do zakonu franciszkańskiego, mając dwadzieścia pięć lat. Został 
posłany do Paryża, by studiować teologię, zwłaszcza pod kierunkiem 
św. Aleksandra z Hales († 1245)123. Sam także nauczał na Uniwer-
sytecie Paryskim w latach 1248-1257. Jego pisma charakteryzują się 
głębią filozoficzną, teologiczną, ale i duchową. 

122	 Takie określenie odnosi się do stylu, w jakim prowadził swoje refleksje teologicz-
ne, pragnąc wyjaśnić pojęcie mistyki, umiłowania Boga i kontemplacji. W swo-
jej metodzie wychodzi od pojęcia miłości, co stawia w centrum poznania Boga 
żarliwość duchową. Dla niego miłość pozwala głębiej poznawać Boga. Metoda 
poznania Boga proponowana przez Akwinatę jest nieco odmienna. Również za-
kłada duchowy fundament w miłości, lecz w centrum kładzie poznanie prawdy, 
by móc działać w taki sposób, w jaki chce tego Bóg. Widać tu sprzężenie mię-
dzy miłością, a prawdą. Należy jednak stwierdzić, że obie teorie się uzupełniaj. 
O wzajemnej relacji miłości i prawdy, a w konsekwencji i wolności, można prze-
czytać w: Benedykt XVI, «Encyklika Caritas in veritate», AAS 101 (2009), s. 641-
709, n.  1-9. Przykładami zaś użycia terminu Doctor Seraphicus są: „Theologia 
scholastica, quam duo potissimum gloriosi Doctores, angelicus s. Thomas et sera-
phicus s. Bonaventura, clarissimi huius facultatis professores.... excelienti ingenio” 
(Leon XIII, «Encyklika Aeterni Patris», ASS 12 [1879], s. 107); „Drodzy przyjaciele, 
odpowiedzmy na zachętę, jaką do nas kieruje św. Bonawentura – «doktor sera-
ficzny», i uczmy się od Boskiego Mistrza: słuchajmy Jego Słowa życia i prawdy” 
(Benedykt XVI, «Audiencja generalna, 10.03.2010», OsRomPol 5 [2010], s. 47).

123	 Św. Aleksander z  Hales był jednym z  pierwszych przedstawicieli franciszkań-
skiego ducha na poziomie uniwersyteckim. On wtajemniczył św. Bonawenturę 
w metafizyczne pojęcie Bytu najwyższego jako najwyższego Dobra. Do najważ-
niejszych dzieł tego świętego należą Suma brata Aleksandra oraz Glossa do 
czterech ksiąg sentencji, która stała się jednym z najsłynniejszych podręczników 
i objaśnień do Sentencji Piotra Lombarda (por. Calati, B., Grégoire, R., Blasucci, A., 
Duchowość średniowiecza, w: Historia duchowości, t. 4, Kraków: Homo Dei, 2005, 
s. 294; Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 154). 



79

Święty Bonawentura rozwija doktrynę o życiu duchowym, któ-
re jest uczestnictwem w samym życiu Boga: w czasie poprzez łaskę, 
a w wieczności poprzez chwałę. Życie w Bogu stanowi źródło szczę-
ścia dla duszy i opiera się na trzech zasadniczych wartościach: pokoju, 
prawdzie i miłości. Są one dostępne dzięki trzem etapom duchowego 
rozwoju: oczyszczeniu, oświeceniu i zjednoczeniu. Św. Bonawenturę 
można nazwać więc jednym z głównych propagatorów i fundatorów 
klasycznej doktryny o tak zwanych trzech drogach w życiu duchowym 
na drodze zjednoczenia z Bogiem124. 

Wśród wielu słynnych dzieł warto zwrócić szczególną uwagę 
na trzy z nich: Breviloquium (ok. 1257), Itinerarium mentis in Deum 
(1259) i Legenda maior s. Francisci (ok. 1260-1263). Pierwsze dzie-
ło jest zwięzłym i uporządkowanym wykładem teologii, który miał 
służyć przede wszystkim zakonom. Drugie jest szczególnie ważne, 
ponieważ ukazuje etapy duchowej wędrówki duszy ku Bogu, a więc 
prezentuje, czym jest życie duchowe, jego dynamizm i zjednoczenie 
z Bogiem w myśli św. Bonawentury. Święty wskazuje w Itinerarium 
mentis in Deum na trzy etapy, w których dusza poznaje Boga:

– 	 Etap kosmiczny (extra nos): dusza poznaje Boga poza 
sobą, a więc odnajdując ślady Stwórcy w stworzeniu i świe-
cie zewnętrznym.

– 	 Etap antropiczny (intra nos): dusza poznaje i kontempluje 
Stwórcę poprzez wejście w siebie i poznanie obrazu Bożego 
w sobie. W duszy człowieka odbija się obraz Trójcy Prze-
najświętszej.

– 	 Etap mistyczny (supra nos): dusza przekracza już siebie 
samą, wychodzi poza rozumowanie i zmysły, wchodząc na 
drogę kontemplacji Boga w Jego czystej naturze. 

124	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 152.



80

Owym trzem etapom odpowiadają trzy formy istnienia bytów: 
w materii, w umyśle oraz w wiecznej sztuce. Łączą się one z trzema 
orientacjami umysłu człowieka: ku światu i rzeczom zewnętrznym 
(zmysłowość), ku własnemu wnętrzu (duch/spiritus) oraz ku temu, 
co przewyższa ludzkie rozumowanie (duch/mens)125. Co więcej, au-
tor uzupełnia ów trójstopniowy schemat, wyszczególniając sześć 
dróg poznania Boga, przez co otrzymuje się sześć stopni kontempla-
cji Stwórcy, odpowiadające władzom duszy126:

Etap Stopień kontemplacji Władza duszy

Etap kosmiczny

kontemplacja Boga  
przez zwierciadło  

(kontemplacja dzieł Boga)
zmysły zewnętrze

kontemplacja Boga  
w zwierciadle 
(kontemplacja  

w dziełach Boga

wyobraźnia 
i zmysły 

wewnętrzne

Etap antropiczny

kontemplacja Boga  
we władzach duszy  

(kontemplacja przez obraz 
Trójcy Świętej w duszy)

umysł 

125	 Różnica między spiritus i mens wywodzi się jeszcze z filozofii starożytnej. Oba 
terminy odnoszą się oczywiście do rzeczywistości niematerialnej w człowieku, 
a więc do wymiaru duchowego. Spiritus pojmuje się jednak jako duszę, która daje 
życiodajną siłę istocie ludzkiej, a więc jest jej częścią ożywiającą. Z kolei mens 
rozumie się głębiej, a mianowicie jako wewnętrzny rozum, który odpowiada za 
zdolność myślenia w człowieku i przeżywanie wewnętrznych stanów. Jest to ele-
ment odpowiadający za zdolność kontemplacji, za kontakt z Bogiem. 

126	 Więcej na temat drogi duszy do Boga w  Itinerarium mentis in Deum zob.: Kiw-
ka, M., «Mistyczne odkrywanie Boga w Itinerarium mentis in Deum św. Bonawen-
tury», Studia Philosophiae Christianae 53 (2017), s. 89-116; Sesé, J., Historia de la 
espiritualidad, s. 153-154.



81

Etap mistyczny

kontemplacja Boga  
w Jego odnowionym 

obrazie  
(kontemplacja  

przez cnoty teologalne)

intelekt

kontemplacja Boga  
w Jego naturze  

(w Jego istnieniu)
inteligencja

kontemplacja Boga  
we właściwościach Osób  
Boskich (kontemplacja 

Boga  
jako najwyższego Dobra)

ekstaza

 
Trzecie wspomniane dzieło to Legenda większa o świętym Fran-

ciszku, która została napisana na prośbę franciszkanów. Opisuje ona 
żywot św. Franciszka z Asyżu († 1226). 





83

Rozdział 5 
Późne średniowiecze  
i duchowość zakonów żebraczych

Kontekst historyczny 	

Późne średniowiecze (ok. XIII-XIV w.) to czas przemian, które wpły-
nęły w jakiejś mierze na kształt duchowości katolickiej. Z jednej stro-
ny widoczny jest silny nacisk na intelektualne pojmowanie i wyja-
śnianie tajemnic wiary, a z drugiej zauważyć można próbę odnowy, 
która zachęcałaby nie tyle do spekulatywnych roztrząsań o wierze, 
ile do prostej, zwyczajnej pobożności127. Aby zrozumieć kontekst hi-
storyczny, w którym pojawiły się zakony żebracze, poniżej zostaną 
opisane wspomniane dwa aspekty. 

Po pierwsze, wiek XII/XIII to czas rozkwitu intelektualnego, 
w którym widoczna staje się nowa metoda kształtowania dzieł li-
terackich. Metoda scholastyczna, bo o  niej mowa, polegała na 
uporządkowanym, systematycznym i mocno spekulatywnym wy-
jaśnianiu Pisma Świętego oraz zagadnień teologicznych. Cecho-
wała się logiczną analizą, przytaczaniem argumentów za i prze-
ciw oraz spójnym systemem wiedzy. Chyba najbardziej znanym 

127	 We wspomnianym okresie historycznym rzeczywiście było widać pewne napię-
cie między scholastyką, która ceniła metodę spekulatywną w wyjaśnianiu prawd 
wiary i podkreślała rolę rozumu i poznania w dochodzeniu do zjednoczenia z Bo-
giem, a mistyką, która w centrum stawiała łaskę i cnotę miłości. Zdaje się jednak, 
że nie należy krytykować żadnej ze stron, gdyż każda z nich – czy to przez pod-
kreślenie mistycyzmu spekulatywnego w pierwszym przypadku, czy mistycyzmu 
praktycznego w drugim – miała na celu pomóc człowiekowi w doprowadzeniu 
go do jedności z Bogiem. Zresztą – jak wspomina Sesé – sam ruch nazywany 
devotio moderna, a więc reprezentujący drugie podejście, był „ascetyczną i meto-
dyczną reakcją na rzeczywiste lub d o m n i e m a n e  wykroczenia spekulatyw-
ności [tł. wł.]” (Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 161). 



84

przedstawicielem okresu scholastyki był św. Tomasz z Akwinu 
(†  1274). Jego naukowy wkład w  teologię powoduje, że rozwa-
żania o życiu duchowym są osadzone na solidnym fundamencie 
teologicznym, w  którym podkreśla on rolę łaski i cnót128. Jego 
myśl teologiczna oparta była zasadniczo na Biblii, a samo naucza-
nie o życiu chrześcijańskim można streścić w ten sposób, że jest 
ono życiem łaski, a miłość stanowi jego podstawowy akt. Ona też 
powoduje zjednoczenie duszy i  Boga w  akcie, który można na-
zwać przyjaźnią129. 

Choć sama scholastyka, nawet dziś, jest sprowadzana „na 
pozycje doktrynalne wielkich mistrzów XIII wieku, szczególnie 
św. Tomasza z Akwinu”130, to prawdą jest, że należy ją traktować 
bardziej jako ruch kulturowo-intelektualny, który na przestrzeni 
dziejów poszukiwał racjonalnych fundamentów wiary chrześci-
jańskiej. Dlatego wyróżnić można jej fazę początkową (VI-IX w.), 
w której poszukiwano wspomnianych fundamentów, ale stosując 
filozofię neoplatońską przekazaną zwłaszcza przez św. Augustyna, 
oraz jej fazę zaawansowaną (IX-XIII w.), w której widać wpływ fi-
lozofii arystotelesowskiej oraz jej interpretacji. Ostatni etap scho-
lastyki to wiek XIV, w którym poszukiwano w przestrzeni studium 
metod poszczególnych dyscyplin naukowych. Na rozwój metody 
scholastycznej na pewno wpłynęło powstawanie uniwersytetów, 
ale również mocna działalność kanoników od św. Wiktora (wikto-
rianie), którzy byli przedstawicielami szkoły teologicznej, działa-
jącej przy opactwie św. Wiktora w Paryżu. 

128	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 145-150.
129	 Por. STh, II-II, q. 23, a. 1. Zob. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 159.
130	 Ghisalberti, A., «Scholastyka», w: Witczyk, H. (red.), Nowa Encyklopedia Chrześci-

jaństwa. Historia i współczesność, s. 703.



85

„Pomimo że pozostali w tradycji monastycznej i szli za regułą św. Au-
gustyna, poświęcili się w  dużej mierze nauce, wpływając na rozwój 
scholastyki. […] Posługując się metodą patrystyczno-spekulatywną 
św. Augustyna, szkoła od św. Wiktora zdobyła wielką sławę”131. 

Najbardziej znanymi przedstawicielami tej szkoły byli: Hugo od 
św. Wiktora († 1141) i Ryszard od św. Wiktora († 1173). Pierwszy 
z nich nazywany jest alter Augustinus. Jako gorliwy zwolennik św. Au-
gustyna fascynował się studiowaniem nauki o Kościele w relacji z re-
fleksją nad Chrystusem. Przedstawiał Kościół jako Dom Boży, Ciało 
Chrystusa czy Oblubienicę Baranka132. Dla Hugona, zgodnie z trady-
cyjną doktryną, droga do Boga, zwłaszcza poprzez studiowanie świę-
tych tekstów, przebiega przez klasyczne etapy: lekturę, medytację, mo-
dlitwę, uczynki, aż po kontemplację. Sam pisze o tym następująco: 

„Istnieją cztery rzeczy, które kształcą prawych ludzi w doczesnym ży-
ciu i  które ich prowadzą ku przyszłej doskonałości jakby po jakichś 
stopniach. Są to mianowicie lektura, czyli nauka, medytacja, modlitwa 
i czyny. Piąta w kolejności jest kontemplacja, jakby owoc poprzednich 
stopni, w której jeszcze w tym życiu poczuć można przedsmak przy-
szłej zapłaty za czynienie dobra”133. 

Oryginalnym elementem w jego myśleniu jest stwierdzenie na temat 
źródeł medytacji i kontemplacji. Obok Pisma Świętego, które zajmuje 

131	 Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 142.
132	 Por. Royo Marín, A., Los grandes maestros de la vida espiritual, s. 185-186.
133	 Quattuor sunt, in quibus nunc exercetur vita iustorum et quasi per quosdam gradus 

ad futuram perfectionem sublevatur, videlicet lectio sive doctrina, meditatio, oratio 
et operatio. Quinta deinde sequitur contemplatio, in qua quasi quodam praeceden-
tium fructu in hac vita etiam, quae sit boni operis merces futura, praegustatur (Hugo 
od św. Wiktora, «Didascalion, czyli co i jak czytać», w: Mejor, M. [red.], Bibliotheca 
Litterarum Medii Aevi, Warszawa: Wydawnictwo Instytutu Badań Literackich PAN, 
2017, V, 9, s. 208-209).



86

centralne miejsce, poucza on także o medytacji natury, a szczególnie 
stworzenia i samego człowieka oraz o rozważaniu zachowań lub oby-
czajów z uwzględnieniem aspektu miłosierdzia Bożego134. Przypomina 
to w swoim dziele De meditando seu meditandi artificio, które można 
przetłumaczyć jako O medytacji, czyli sztuce medytowania, przypisu-
jąc poszczególnym źródłom impuls do medytacji: stworzenie (zdzi-
wienie/zachwyt), święte teksty (czytanie), zachowania (obserwacja)135. 

Przechodząc do Ryszarda od św. Wiktora, można powiedzieć, że 
jest on chyba jednym z najsłynniejszych teoretyków, w pozytywnym 
tego słowa znaczeniu, jeśli chodzi o mistykę. Ów teoretyczny aspekt 
jest tym, co odróżnia go na przykład od św. Bernarda z Clairvaux, który 
na temat mistyki pisał z punktu widzenia bardzo praktycznego, opie-
rając swe rozważania na definiowaniu miłości. Ryszard od św. Wiktora 
jest także tym, który pochyla się w refleksji nad ascetyką, ponieważ 
opisuje namiętności i słabości człowieka, sposoby ich przezwyciężenia 
oraz cnoty, które pomagają człowiekowi wznieść się na wyżyny wła-
ściwe kontemplacji136. Sam podaje w De Gratia Contemplationis. Libri 
Quinque Dicti Benjamin Major137 słynną definicję kontemplacji, która 
uchodzi za jedno z najbardziej klasycznych sformułowań na ten temat 
w mistyce chrześcijańskiej: „Contemplatio est libera mentis perspicacia 
in sapientiae spectacula cum admiratione suspensa”138, co można prze-

134	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 122-123; Royo Marín, A., Los grandes 
maestros de la vida espiritual, s. 186.

135	 Tria sunt genera meditationum, unum in creaturis, unum in scripturis, unum in mori-
bus. Primum surgit ex admiratione, secundum ex lectione, tertium ex circumspectione 
(Hugo od św. Wiktora, De meditando seu meditandi artificio: PL 176, 993).

136	 Por. Royo Marín, A., Los grandes maestros de la vida espiritual, s. 187.
137	 Zazwyczaj podaje się skróconą nazwę dzieła – Beniamin Major. 
138	 Ryszard od św. Wiktora, De Gratia Contemplationis. Libri Quinque Dicti Benjamin 

Major: PL 196, 67. Por. Kulesza, E., «Kontemplacja mistyczna według Ryszarda od 
św. Wiktora», Collectanea Theologica 12 (1931), s. 244-246. 



87

tłumaczyć jako: „Kontemplacja jest to akt umysłu, który, przenikając 
z łatwością cuda mądrości Bożej, trwa w zachwyceniu”139. Widoczne 
staje się, że w definicji Ryszard wskazuje na: akt kontemplacji (perspi-
cacia), na jego cechy (libera, suspensa, cum admiratione), przedmiot 
(spectacula sapientiae) i podmiot (mens). Wynika więc z tego, iż w cza-
sie kontemplacji umysł przenika swój przedmiot bez wysiłku, a dusza, 
zachwycona pięknością prawdy poznanej, pozostaje przez pewien czas 
w stanie jej podziwiania140. Można powiedzieć, że w definicji Ryszarda 
dostrzega się obecność aspektów intelektualnych i wolitywnych czło-
wieka w  kontemplacji, ale dobrze zharmonizowanych, unikających 
zarówno intelektualizmu, jak i  nadmiernej afektywności141. Ryszard 
wskazuje, że kontemplacja nie jest czymś wymuszonym, ale jest łaską, 
głębokim i  spokojnym rozważaniem mądrości Bożej w  samej swej 
istocie. Jest to wejście w „zachwyt nad mądrością Bożą”, rozumianą 
jako prawda Boża, rzeczywistość wieczna, niezmienna i  Boska, po-
przez którą umysł ludzki dostępuje zdumienia. 

Po drugie, snując refleksję nad kontekstem historycznym tego 
okresu, nie sposób nie wspomnieć o devotio moderna, a więc tak 
zwanej „nowej pobożności”, która swe początki ma już w okresie 
końca scholastyki. Można ją wyjaśnić jako ruch odnowy duchowej, 
który rozwinął się w  XIV wieku w  Niderlandach i  rozszerzył się 
na całą Europę, zwłaszcza między XV a XVI wiekiem. Głównym 
propagatorem i inicjatorem ruchu był Gerard Groote († 1384)142. 
Ruch pietystyczny, określony przez Johna Buscha jako devotio mo-

139	 Kulesza, E., «Kontemplacja mistyczna według Ryszarda od św. Wiktora», s. 245. 
140	 Por. tamże, s. 244.
141	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 124.
142	 Por. Witczyk, W., «Devotio moderna», w: tenże (red.), Nowa Encyklopedia Chrześci-

jaństwa. Historia i współczesność, s. 181.



88

derna143, powstał w celu odnowienia ducha wiary w Kościele oraz 
rozwinięcia praktycznej pobożności. Do jego zainicjowania przy-
czyniło się wiele elementów. 

Pierwszy z nich można odnieść do ówczesnej kondycji ducho-
wej Kościoła. Mówiono o niskim poziomie świętości duchowieństwa 
i formalizmie religijnym. 

Kolejnym istotnym elementem był na pewno rozwój spekula-
tyzmu, który powodował, że wiarą, pojęciem mistyki oraz zjedno-
czenia z Bogiem zajmowano się w sposób intelektualny i rozumowy. 
Devotio moderna chciała zwrócić uwagę na wiarę przeżywaną i prak-
tykowaną, a nie na abstrakcyjne pojęcia czy na definicje. Chciała więc 
wskazać nie tyle na rozumowe dociekania i naukowe dyskursy co do 
pojęć związanych z mistyką i kontemplacją, ile raczej przypomnieć  
– zwłaszcza ludziom świeckim – o osobistym zaangażowaniu i rela-
cji z Bogiem poprzez odpowiednie, praktyczne środki. 

Tak jak zostało to zauważone w przypisie 127, sprawa oceny ów-
czesnego kontekstu nie jest jednak tak jednoznaczna. Ostatecznie nie 
można bowiem osądzić, że ci, którzy pragnęli rozumowo i w sposób 
systematyczny opisać drogę do zjednoczenia mistycznego, popełnia-
li błąd. Przecież wszystko, co składa się na istotę ludzką, a więc dusza 
i ciało, rozum i wola, uczucia i zdolności, są Bożym darem i mogą 
być wykorzystane na drodze zbliżania się do Boga. I nie chodzi tu 
jedynie o  używanie bądź nieużywanie jakichś zdolności człowieka 
na drodze ku Bogu, ile o samą intencję wejścia w głębszą przyjaźń 
z  Panem oraz zaangażowanie w  otwarcie się na Jego łaskę, by do-
świadczenie wiary i jedności z Bogiem – opisywane i interpretowane 
– było przeżywane w praktyce. Zwraca na to uwagę Gogola, który 
twierdzi następująco, odwołując się do tego okresu historycznego:

143	 Por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 193.



89

„W  rzeczywistości sprawy nie przedstawiają się tak prosto według 
schematu, że jedni myślą, a nie żyją tym, a inni żyją, a o tym nie my-
ślą. Bez wątpienia przedstawiciele szkoły tomistycznej także żyli tym, 
o czym pisali; a przedstawiciele Devotio moderna […] myśleli na temat 
tego, co przeżywali”144.

 Doskonałym tego przykładem jest wspominany Hugo od św. Wik-
tora, o którym Royo Marín pisał, że chciał, aby nauka ludzka nigdy 
nie oddzieliła się od teologii. Innymi słowy, cała wiedza, którą upra-
wiał, miała być ukierunkowana na pełnię kontemplacji. W ten sposób 
udało mu się pogodzić dwie przeciwstawne tendencje, które walczyły 
w jego wieku: scholastykę i mistykę. Jego mistyka jest spekulatywna, 
a scholastyka traci w niej swój abstrakcyjny i dialektyczny charakter145.

Doniosłym czynnikiem, który na pewno wpłynął na powstanie 
i rozwój devotio moderna, była inspiracja myślą bł. Jana Ruysbroecka 
(† 1381), którego można zaliczyć do przedstawicieli mistyki flamandz-
kiej (Niderlandy, a obecnie Belgia), choć niektórzy zaliczają go do pro-
pagatorów mistyki nadreńskiej (Niemcy). Był on pod wielkim wpły-
wem nauczania Mistrza Eckharta († 1328), który uchodzi za głównego 

144	 Gogola, J. W., Teologia komunii z  Bogiem. Kompendium teologii duchowości, 
s.  20. Doskonałym komentarzem do porównania mądrości teologicznej i  mą-
drości mistycznej jest dokument Międzynarodowej Komisji Teologicznej: „Mą-
drość teologiczna i mądrość mistyczna są formalnie różne i ważne jest, by ich 
nie mylić. Mądrość mistyczna nigdy nie jest substytutem teologicznej. Wyraźnie 
jednak widać, że między dwiema formami mądrości chrześcijańskiej istnieją ści-
słe związki, zarówno w osobie teologa, jak i we wspólnocie kościelnej. Z jednej 
strony, intensywne życie duchowe w poszukiwaniu świętości jest przedmiotem 
autentycznej teologii. […] Z drugiej strony, właściwe wykorzystanie teologicznego 
zadania przedstawiania naukowego rozumienia wiary pozwala zweryfikować au-
tentyczność doświadczenia duchowego” (Międzynarodowa Komisja Teologicz-
na, Teologia dzisiaj: perspektywy, zasady i kryteria, Kraków: Wydawnictwo Księży 
Sercanów, 2002, n. 92).

145	 Por. Royo Marín, A., Los grandes maestros de la vida espiritual, s. 185.



90

reprezentanta wspomnianego nurtu mistyki nadreńskiej146. Co więcej, 
w myśli Ruysbroecka można doszukać się wielu cech wspólnych z ele-
mentami mistyki nadreńskiej, takich jak: nacisk na ascezę (sam żył jako 
eremita) czy podkreślenie konieczności praktykowania cnót na drodze 
życia aktywnego, przeżywanego w  kierunku zjednoczenia z  Bogiem 
w życiu kontemplacyjnym. Sama zaś doktryna Ruysbroecka o życiu du-
chowym człowieka jest zawarta w jego dziele O zaślubinach duchowych, 
w których widać ową syntezę tego, co spekulatywne, z tym, co praktycz-
ne. Opisuje on bowiem trzy stany życia: czynne (obumarcie dla grzechu 
i życie pokorą oraz pragnieniem Boga), wewnętrze (oświecenie przez 
łaskę Chrystusa) i kontemplacyjne (doświadczenie istoty Boga)147. Na-
uczanie Ruysbroecka stało się na pewno impulsem, z którego zaczerpnął 
Gerard Groote, założyciel devotio moderna. 

Wraz z devotio moderna, która mocno ceniła mistykę praktycz-
ną, „doniosłość historycznej rzeczywistości Jezusa z Nazaretu staje 
się niemal całkowicie przedmiotem dewocjonalizacji”148. Podkreśle-
nie wydarzenia Jezusa Chrystusa stało się przyczynkiem do wskaza-
nia, że jest On wzorem do naśladowania dla wierzącego. Stąd devotio 
moderna kładzie silny nacisk na naśladowanie Chrystusa (imitatio 
Christi), czego przykładem jest dzieło Tomasza à Kempis († 1471) 
O  naśladowaniu Chrystusa, w  którym podkreśla się wspomniane 
praktyczne kwestie: oderwanie od świata, potrzebę pokuty i ascezy, 
życie cnotami czy przeżywanie Eucharystii, która ma wpływ na ży-
cie codzienne149. „Po Biblii jest to księga najszerzej czytana w historii 

146	 Obok Mistrza Eckharta ważnymi reprezentantami mistyki nadreńskiej są także bł. 
Henryk Suzo († 1366) oraz Jan Tauler († 1361). Wszyscy trzej są przedstawiciela-
mi szkoły dominikańskiej. 

147	 Por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 183-186, 193.
148	 Calati, B., Grégoire, R., Blasucci, A., Duchowość średniowiecza, s. 207.
149	 Dzieło Tomasza à Kempis w wielości swych tematów daje jedną podstawową 

prawdę na temat życia duchowego, a  mianowicie, poznać siebie, by zobaczyć 



91

chrześcijaństwa”150. Warto wspomnieć, że devotio moderna wzywała 
do prostoty życia i  pokory, której konieczność już wcześniej pod-
kreślano na drodze do zjednoczenia z  Bogiem. Devotio moderna 
w swym praktycznym wymiarze zachęcała do praktykowania i wzra-
stania w cnotach oraz do pobożności osobistej, stąd podkreśla rolę 
liturgii, medytacji i nabożeństw. 

Duchowość zakonów żebraczych

W  tak przedstawionym kontekście historycznym zaawansowanej 
scholastyki powstawały zakony żebracze (łac. ordines mendicantes). 
Nazywały się one tak z tego powodu, że ich reguła za główną zasadę 
życia uważała ubóstwo, a sami zakonnicy utrzymywali się z jałmuż-
ny. Samo ubóstwo zewnętrzne miało prowadzić do zwrócenia się nie 
ku dobrom tego świata, lecz ku Bogu i dobrom duchowym. Z ko-
lei potrzeba wspomnianej jałmużny generowała konieczność bycia 
między ludźmi oraz działalność misyjną i kaznodziejską, przez którą 
zakonnicy chcieli wynagradzać za okazywane im wsparcie. 

Oczywiście można mówić o wielu zakonach żebraczych, choć 
dla analizy tu realizowanej warto ograniczyć się do krótkiej prezen-
tacji dwóch zakonów: dominikańskiego i franciszkańskiego. Założy-
cielem pierwszego był św. Dominik Guzmán, a drugiego – św. Fran-
ciszek z  Asyżu († 1226). Słynnymi przedstawicielami duchowości 
dominikańskiej byli: św. Tomasz z  Akwinu († 1274), św. Albert 
Wielki († 1280), św. Jacek Odrowąż († 1257), św. Katarzyna ze Sieny 
(† 1380) i bł. Jan Dominici († 1419). Z kolei duchowość franciszkań-

swoją małość, a przez pokorę otworzyć się na głębię Boga: „Poznać siebie i sobą 
pogardzać, oto najwyższa i najpożyteczniejsza nauka” (Tomasz à Kempis, O na-
śladowaniu Chrystusa, Sandomierz: Wydawnictwo Diecezjalne i Drukarnia w San-
domierzu, 2014, II, 4, s. 9). 

150	 Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 183-186, 196. 



92

ską reprezentowali: św. Antoni z Padwy († 1231), św. Klara z Asyżu 
(† 1253), św. Bonawentura († 1274), św. Jan Duns Szkot († 1308), 
św. Bernardyn ze Sieny († 1444)

Święty Dominik Guzmán († 1221), słynny kanonik z Osmy, za-
uważył rozwijające się w ówczesnym wieku bogactwo i wystawny styl 
życia dostojników kościelnych. Doszedł do wniosku, że taka forma 
życia sprzyja jedynie rozwijającym się w  tamtym czasie herezjom. 
Choć wszystkie były u swych początków próbą odnowy ducha ewan-
gelicznego, odrzucały ostatecznie prawdy wiary katolickiej i wystę-
powały z  fałszywą nauką o Kościele. Wystarczy wspomnieć o albi-
gensach, których poglądy były podobne do manichejskich. Głosili 
przede wszystkim dualizm, a więc zło świata materialnego. Inną gru-
pą byli waldensi, którzy choć głosili praktykowanie ubóstwa, to za je-
dyny fundament wiary uznawali Biblię i odrzucali autorytet papieża. 
Św. Dominik zrozumiał więc, iż tym, co pozwoli realnie sprzeciwić 
się herezjom, będzie prowadzenie życia zgodnie z zasadami Ewange-
lii. Praktykowanie ubóstwa stało się podstawą jego działalności, a to 
spowodowało, iż pociągnął za sobą swoich naśladowców151. 

Wspominane radykalne ubóstwo praktykowane w zakonie do-
minikańskim zaowocowało uznaniem kwesty jako pierwszorzędne-
go źródła utrzymania. Połączone było ono z mocnym naciskiem na 
kaznodziejstwo, a więc z ustnym przekazem i objaśnianiem Ewange-
lii Jezusa Chrystusa. Widać więc tutaj jeszcze większy radykalizm niż 
w  zakonie franciszkańskim, w  którego regule pierwszym źródłem 
utrzymania była także praca. W  zakonie dominikańskim ubóstwo 
jest określane trzema terminami, które opisują tę radę ewangeliczną: 

151	 Por. Wiseman, J., Historia duchowości chrześcijańskiej, s. 162.



93

pedites (boso i pieszo), osiatiam (kwesta od drzwi do drzwi) oraz lo-
cus incertus (bez stałego miejsca zamieszkania)152. 

Z  czasem, po śmierci założyciela, reguła zbiorowego ubóstwa 
uległa złagodzeniu, a  praca została zastąpiona w  znaczący sposób 
przez studium oraz przepowiadanie. Nacisk na naukę oraz dobre 
wykształcenie zakonników nie był przypadkowy, ponieważ św. Do-
minik doniosłą rolę przypisywał formacji intelektualnej. Sprowadzał 
nauczycieli teologii, którzy kształcili zakonników. Z czasem sami zo-
stawali oni nauczycielami akademickimi, dlatego pod koniec wieku 
XIII to właśnie dominikanie zajmowali dwa stanowiska profesorów 
teologii w Paryżu. Jednym z nich był znany przedstawiciel zakonu 
dominikanów, św. Tomasz z Akwinu153. 

Fundamentalną cechą duchowości dominikańskiej – obok ubó-
stwa, apostolatu słowa oraz wykształcenia – jest specyficzny rys apo-
stolatu doktrynalnego, który przejawiał się w silnym chrystocentry-
zmie. Widoczny był szczególnie w kulcie Jezusa Chrystusa ukrzyżo-
wanego, Serca Jezusowego oraz Najdroższej Krwi Chrystusa, a więc 
w  tym, co stanowi podstawę kultu Zbawiciela w  kontekście form 
doloryzmu (łac. dolor, czyli „ból”), a więc Jego męki i śmierci154.

Święty Franciszek z Asyżu († 1226) jest postacią o bogatym ży-
ciorysie i osobą, której przykład od wieków pociąga wielu naśladow-
ców. Pochodził z  kupieckiej rodziny, która zajmowała się handlem. 
Przeżył epizod rycerski i pobyt w więzieniu, gdzie borykał się z cho-
robami oraz zmęczeniem psychicznym. Pragnął kontynuować swoje 
życie, oddając się sławie żołnierskiej lub kupiectwu. Doświadczył jed-
nak nawrócenia, które ukierunkowało go na miłość Boga oraz drugie-

152	 Por. Calati, B., Grégoire, R., Blasucci, A., Duchowość średniowiecza, s. 308.
153	 Por. Wiseman, J., Historia duchowości chrześcijańskiej, s. 163. 
154	 Por. Misiurek, J., Zarys historii duchowości chrześcijańskiej, Częstochowa: Edycja 

św. Pawła, 2003, s. 75.



94

go człowieka, zwłaszcza tego najbiedniejszego, gdyż zaczął pomagać 
trędowatym. Pokój serca odnalazł w praktykowaniu ubóstwa i pokuty. 

Święty Franciszek również pociągnął za sobą naśladowców i ok. 1210 
roku wystarał się u papieża Innocentego III o aprobatę nowej regu-
ły życia zakonnego. Oparł ją mocno na konkretnych fragmentach 
Ewangelii. Regułę uznano jednak za bardzo surową dla członków 
zakonu i  w  1221 roku opracowano nieco zmodyfikowany jej mo-
del. Owa reguła z 1221 roku jest jednym z najcenniejszych przykła-
dów literatury duchowości franciszkańskiej i  choć sama nigdy nie 
została formalnie zatwierdzona przez papieża, to dwa lata później 
utworzono jej skróconą wersję, która do dziś stanowi fundament dla 
wspólnot Zakonu św. Franciszka. Chodzi tu o: bernardynów (bracia 
mniejsi), franciszkanów (bracia mniejsi konwentualni) oraz braci 
mniejszych kapucynów155. W 1224 roku w pustelni na górze La Ver-
na św. Franciszek otrzymał dar stygmatów.

Do głównych rysów duchowości franciszkańskiej można zali-
czyć oczywiście praktykowanie ubóstwa – zarówno zewnętrznego, 
jak i wewnętrznego – które oznacza całkowite zawierzenie Bogu, zre-
zygnowanie z własnej woli dla powierzenia się woli Bożej oraz zno-
szenie z  pogodą ducha wszelkich cierpień i  przeciwności156. Obok 
ubóstwa inną cnotą praktykowaną w zakonie franciszkańskim jest 
pokora, tak bardzo związana z ubóstwem jako jego wyższa forma. 
Oznacza wyzbycie się własnej woli i uznanie własnej nicości w celu 
upodobnienie się do Chrystusa. Tak praktykowaną pokorę można 
nazwać pasywną, gdyż oznacza dosłownie cierpliwe znoszenie upo-
korzeń i zniewag z miłości do Chrystusa157. 

155	 Por. Wiseman, J., Historia duchowości chrześcijańskiej, s. 165. 
156	 Por. Misiurek, J., Zarys historii duchowości chrześcijańskiej, s. 66.
157	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 137.



95

Wewnętrzne ukierunkowanie duszy na Boga pozwala stwier-
dzić także, iż duchowość franciszkańska jest głęboko teocentryczna. 
Świadczy o tym umiłowanie modlitwy Ojcze nasz, którą św. Franci-
szek nakazywał często odmawiać braciom. Ów teocentryzm przenik-
nięty był duchem chrystocentryzmu, ponieważ św. Franciszek uzna-
wany jest za świętego, podkreślającego dobitnie człowieczeństwo 
Jezusa, nie umniejszając oczywiście jego Bóstwu. Główną zasadą tej 
duchowości jest zachęta, by żyć tak, aby przenikać Jezusa Chrystusa 
w  Jego tajemnicach życia – od wcielenia, przez narodzenie, aż po 
Jego mękę, śmierć, zmartwychwstanie i wniebowstąpienie158.

Bardzo charakterystycznym rysem duchowości franciszkańskiej 
jest radość. Przykładem radości był sam św. Franciszek, który naka-
zał braciom chwalić Pana z radością i nie okazywać smutku. Radość 
rozumiał bowiem jako owoc innych cnót, a nie cnotę samą w sobie159. 

Nie sposób nie wspomnieć o tym, że św. Franciszka cechowała 
niezwykła miłość do świata stworzonego. Nauczał o tym Jan Paweł II 
(† 2005): 

„Słusznie św. Franciszka z Asyżu wymienia się wśród świętych i wy-
bitnych mężów, którzy uważali przyrodę za przedziwny dar Boży ofia-
rowany ludziom. On szczególnie przeżywał wszystkie dzieła Stwórcy 
i jak gdyby z Bożego natchnienia wyśpiewał przepiękny Hymn stwo-
rzenia, w którym zwłaszcza przez brata słońce, księżyc i gwiazdy zło-
żył należną cześć, chwałę i wszelkie uwielbienie najwyższemu, wszech-
mocnemu i dobremu Panu”160.

158	 Por. Calati, B., Grégoire, R., Blasucci, A., Duchowość średniowiecza, s. 273-275.
159	 Por. Sesé, J., Historia de la espiritualidad, s. 138.
160	 Jan Paweł II, «List apostolski Inter sanctos», AAS 71 (1979), s. 1509. Papież wi-

docznie odwołuje się do znanego dzieła św. Franciszka z 1225 roku, jakim jest 
Pochwała stworzenia. W niej święty z Asyżu pisze: „Najwyższy, wszechpotężny 
dobry Panie, / Twoją jest sława, chwała i cześć, i wszelkie błogosławieństwo. / 
Jedynie Tobie, Najwyższy, przystoją, / A żaden człowiek nie jest godzien nazwać 



96

Duchowość franciszkańską, która akcentuje dobroć i piękno świata 
stworzonego, można uznać za „sakramentalną” w tym znaczeniu, iż 
stworzenia, które mają swe źródło istnienia w Bogu, są znakiem Jego 
obecności161.

Jak można zauważyć, zakony żebracze odegrały zasadniczą rolę 
nie tylko w przepowiadaniu, ale przede wszystkim w dawaniu przy-
kładu i  stylu życia nawiązującego do radykalizmu ewangelicznego 
i skupiającego się na naśladowaniu Chrystusa oraz w praktykowaniu 
cnót – zwłaszcza ubóstwa i pokory. Bogactwo ich duchowości było 
wielkie i obejmowało zarówno rys chrystocentryczny, eklezjalny, jak 
i maryjny. Działalność zakonników wyrażała się także w tym, iż byli 
oni między ludźmi żyjącymi pośród codziennych spraw, wnosząc 
tym samym w ich życie ducha chrześcijańskiego. 

Ciebie. / Pochwalony bądź, Panie, z wszystkimi swymi twory, / Przede wszystkim 
z  szlachetnym bratem naszym, słońcem, / Które dzień stwarza, a  Ty świecisz 
przez nie” (tekst za: Wiseman, J., Historia duchowości chrześcijańskiej, s. 166). 

161	 Por. Wiseman, J., Historia duchowości chrześcijańskiej, s. 165. Sakramenty Ko-
ścioła są „skutecznymi znakami łaski, ustanowionymi przez Chrystusa i  po-
wierzonymi Kościołowi. Przez te znaki jest nam udzielane życie Boże” (KKK, 
n.  1131). Przymiotnik „sakramentalna” opisujący duchowość franciszkańską 
w  relacji do świata – ma więc na celu podkreślić fakt istnienia znaku. Święty 
rozumiał byty stworzone jako znaki, przez które człowiek może doświadczyć Bo-
żej obecności, choć nie w ścisłym znaczeniu sakramentalnym. Świat stworzony 
istnieje dla chwały Bożej. Dał tego wyraz w swoich tekstach, a jednym z nich jest 
słynne Kazanie do ptaków, które ma cechy homilii. Św. Franciszek „zwraca się do 
ptaków jak do ludzi mających swoją historię, problemy, potrzeby i wymagania. […] 
Kazanie do ptaków jest szczególnym połączeniem teologii i retoryki. Wyekspono-
wania wymaga intencja teologiczna wskazująca na miłość Boga do stworzenia. 
Franciszek skonfrontował dwie wartości – miłość i dobroć Boga – z nakazem 
bycia wdzięcznym za ten dar” (Pauba, P., «Duchowość franciszkańska – komuni-
kacja ze światem i stworzeniem», Język – Szkoła – Religia 17 [2022], s. 172-173). 
Oprócz wskazania na miłość Boga do stworzenia w  tym tekście podkreśla on 
także, iż nie tylko człowiek, ale i całe stworzenie istnieje dla chwały Bożej (por. 
tamże, s. 173). 



97

Rozdział 6 
Duchowość katolicka  
w kontekście Soboru Trydenckiego

Wiek XVI to czas rozkwitu literatury duchowej i mistycznej, ale tak-
że okres wyzwań dla wspólnoty Kościoła. Mowa o  pojawieniu się 
protestantyzmu i  reformie katolickiej, która była odpowiedzią na 
idee proponowane przez duchowość protestancką. Choć pojawie-
nie się protestantyzmu zaowocowało koniecznością obrony kwestii 
o charakterze dogmatycznym, to miało to oczywiście konsekwencje 
dla obrony istoty duchowości katolickiej. Dogmaty i prawdy wiary 
wyznaczają bowiem to, w co się wierzy i jak należy żyć, by zachować 
jedność między duchowością a życiem chrześcijańskim. Trzeba było 
bronić tego, co cechowało już pisma Ojców Kościoła: jedności mię-
dzy dogmatem, moralnością a duchowością. 

Marcin Luter († 1546) był niemieckim zakonnikiem, człon-
kiem zakonu augustianów eremitów. Po ukończeniu studiów teo-
logicznych nauczał na uniwersytecie w  Wittenberdze. Główną 
prawdą, którą kwestionował, było katolickie rozumienie nauki 
o  usprawiedliwieniu. Odnosił się z  niepokojem do opisu spra-
wiedliwości Bożej. Uważał, że człowiek został w  niezasłużony 
przez siebie sposób pojednany z Bogiem przez jedyną ofiarę Jezu-
sa Chrystusa na krzyżu. 

Wszystko wydawać by się mogło prawdziwe, ale powstaje pyta-
nie: co zatem z praktykami religijnymi i spełnianiem dobrych uczyn-
ków? Czy one nie mają znaczenia dla zbawienia człowieka? Często 
spłyca się myślenie Lutra i stwierdza się, że nie nadaje on uczynkom 
żadnego znaczenia. Jednak nie do końca tak jest. Luter nie odrzuca 



98

dobrych uczynków spełnianych przez człowieka, lecz nie przypisuje 
im rzeczywiście wartości zbawczej. Uważa je jedynie za spontanicz-
ne konsekwencje wiary, które mają znaczenie wyłącznie dla innych 
ludzi, którym okazuje się dobroć i miłość162. 

Kolejną kontrowersją było rozumienie posłannictwa Kościoła. 
Marcin Luter próbował oczyścić Kościół z  tego, co było dla niego 
szkodliwe i nie sprzyjało rozwojowi duchowości. Jednak jego poglą-
dy były tak radykalne, iż sprzeciwił się pośrednictwu Kościoła i jego 
autorytetowi. Zauważa się to przede wszystkim w słynnym stwier-
dzeniu sola scriptura, które przyznawało fundamentalne miejsce Pi-
smu Świętemu, odrzucając równocześnie Tradycję Kościoła, której 
zadaniem jest przecież wierne przekazywanie i interpretowanie Bo-
żego Objawienia. 

Stąd warto zauważyć, że Sobór Trydencki (1545-1563), który był 
odpowiedzią na tezy protestantyzmu, przyczynił się rzeczywiście do 
zdefiniowania i sprecyzowania doktryny katolickiej w jej wielu punk-
tach. Jednak nie chodziło tylko o definicje, lecz o samą rolę Kościoła: 

„Zauważono, że w ruchu reformacyjnym nie chodziło o kwestionowa-
nie jednego czy drugiego punktu nauki kościelnej ani też o «jedną» 
wiarę czy «jedno» Pismo św., ale o rolę pośredniczą Kościoła. Kościół 
nie jest tylko przeszkodą prawną, przegrodą między wiernym a Bo-
giem, ale jest stróżem Słowa, kanałem łaski”163.

Kwestią, w której Kościół musiał wypowiedzieć się na Soborze Try-
denckim, był temat rozumienia sakramentów, a zwłaszcza Eucha-
rystii. Duchowość katolicka ze swej natury jest duchowością sakra-

162	 Por. Wiseman, J., Historia duchowości chrześcijańskiej, s. 193-196.
163	 Brovetto, C., Mezzadri, L., Ferrario, F., Ricca P., Duchowość chrześcijańska czasów 

nowożytnych, w: Historia duchowości, t. 5, Kraków: Homo Dei, 2005, s. 42.



99

mentalną, gdyż właśnie w  sakramentach, będących skutecznymi 
znakami Bożej łaski, widzi się bramę do życia duchowego oraz źró-
dło wzrostu w świętości dzięki łasce. W nich doświadcza się prymatu 
działania Boga, który sam jest święty (por. Ap 15, 4). 

Po pierwsze, Luter sprzeciwił się scholastycznemu poglądo-
wi głoszącemu, iż sakramenty są skutecznymi znakami łaski Bożej, 
działającymi ex opere operato, czyli „mocą zbawczego dzieła Chry-
stusa, dokonanego raz na zawsze”164. W przeciwieństwie do tego na-
uczał, że sakrament musi być przyjęty przez osobisty akt wiary. Na 
tym jednak nie kończą się jego poglądy na temat sakramentów. Luter 
zredukował myśl sakramentalną do twierdzenia, że istnieją zasadni-
czo tylko dwa sakramenty: chrzest i Eucharystia, ponieważ tylko one 
posiadają rzeczywisty widzialny znak i obietnicę łaski. Co więcej, nie 
uznawał ofiarniczego charakteru Eucharystii. Głosił, że Eucharystia 
jest formą uwielbienia Boga i ma charakter dziękczynny, gdyż skła-
danie jej w formie ofiary byłoby powrotem do pogańskich praktyk 
ofiarniczych. Uważał, że Jezus już złożył jedyną ofiarę w czasie swojej 
śmierci na krzyżu. 

Według Blanco, specjalisty w dziedzinie ekumenizmu, rozbież-
ności między luterańskimi tezami a poglądem katolickim w kwestii 
rozumienia Eucharystii można obecnie streścić w dwóch punktach: 
rozumienie rzeczywistej obecności Chrystusa w Eucharystii165 i dys-

164	 KKK, n. 1128.
165	 Pogląd luterański utrzymuje, iż w  Eucharystii zachodzi konsubstancjacja, pod-

czas gdy myśl katolicka głosi, iż w  czasie Mszy świętej podczas przeistocze-
nia dokonuje się transsubstancjacja. Transsubstancjacja oznacza, iż w  czasie 
Eucharystii zachodzi – mocą Ducha Świętego – przemiana substancji (istoty) 
chleba i  wina w  substancję Ciała i  Krwi Chrystusa, przy jednoczesnym zacho-
waniu właściwości (przypadłości) chleba i  wina. Dla Lutra substancje chleba 
i wina nie ulegają przemianie, a więc zachowują swoją istotę. Zob. Müller, G. L., 
Katolische Dogmatik. Für Studium und Praxis der Theologie, Freiburg-Basel-Wien: 



100

kusja na temat ofiarniczego charakteru Mszy świętej166. Nie jest tu ko-
nieczne, aby prezentować szczegółowo argumenty przeciwko zarzu-
tom Lutra. Wystarczy wspomnieć, iż odpowiedzią na nie może być 
odniesienie się do faktu ostatniej wieczerzy. W czasie ostatniej wie-
czerzy, wypowiadając słowa konsekracji chleba i wina, Jezus posłużył 
się bowiem pojęciem i modlitwą memoriale (pamiątki), która miała 
na celu nie tylko przypominać wydarzenie, ale je uobecniać, uaktu-
alniać. Stwierdzając bardzo prosto: Jezus, używając słów konsekracji 
oraz mówiąc: „To czyńcie na moją pamiątkę” (por. Łk 22, 19-20), an-
tycypował swoją ofiarę na krzyżu i nakazał uobecniać ją w przyszło-
ści, a nie tylko przypominać. To pozwala dojść do wniosku, iż każda 
Eucharystia, skoro jest uobecnianiem, czyli uaktualnieniem tej ofia-
ry Jezusa, ma charakter ofiarniczy. 

Można stwierdzić, że odpowiedziami na powyższe kwestie So-
bór Trydencki zajął się w trzech etapach:

Herder, 1995, s. 701-705; Marti del Moral, P., Biedron, M., «La Eucaristía y la logiké 
latreía en Joseph Ratzinger-Benedicto XVI y san Josemaría Escrivá de Balaguer», 
Scripta Theologica 56 (2024), s. 355.

166	 Por. Blanco Sarto, P., «La Eucaristía en el actual diálogo católico-luterano», Diálo-
go Ecuménico 42 (2007), s. 258-265. Do tych dwóch punktów można również 
dodać trzeci, który sformułował protestancki teolog Arnold. Wspomina on o trud-
ności w rozumieniu nie tylko ofiary Chrystusa w Eucharystii, ale też włączenia się 
wierzących w ofiarę Chrystusa. Innymi słowy, wskazuje on na trudność w zro-
zumieniu faktu, że uczestniczący czy sprawujący Eucharystię stają się także 
współofiarnikami (por. Arnold, J., «“Nüchterne Trunkenheit” in liturgicis – eine 
evangelische Antwort auf Joseph Ratzingers Theologie der Liturgie», Mitteilun-
gen. Institut Papst Benedikt XVI, 2 [2009], s. 93). 



101

Etap Okres Papież Główne tematy podejmowane  
w czasie Soboru

I 1545-1547 Paweł III
Tradycja Kościoła,  

sakramenty,  
uczynki chrześcijańskie,

II 1551-1552 Juliusz III sakramenty

III 1562-1563 Pius IV sakramenty, seminaria  
i duchowieństwo

Sobór Trydencki potwierdził, że sakramenty zawierają łaskę 
i działają ex opere operato167. Potwierdził także, iż jest siedem sakra-
mentów, a nie dwa, jak to przedstawia myśl luterańska168. Odniósł się 
także do ofiarniczego rozumienia Eucharystii i poświadczył naukę 
o transsubstancjacji169. 

Jakie były tego skutki dla duchowości katolickiej? Obiektywne 
wyjaśnienie i postawienie Eucharystii w centrum myśli trydenckiej 
zaowocowało silnym rozwojem pobożności eucharystycznej. Zachę-
cano do częstej komunii świętej, przywiązywano wagę do czci i ado-
racji Najświętszego Sakramentu poza Mszą świętą (np. nabożeństwo 
czterdziestogodzinne). Wzrost pobożności eucharystycznej pocią-

167	 „Jeśliby ktoś twierdził, że sakramenty Nowego Przymierza nie udzielają łaski 
mocą sakramentalnego obrzędu (ex opere operato), ale do uzyskania łaski wy-
starcza tylko wiara w obietnicę Bożą – niech będzie wyłączony ze społeczności 
wiernych” (BF, n. 382).

168	 „Jeśliby ktoś twierdził, że nie wszystkie sakramenty Nowego Przymierza zostały 
ustanowione przez Jezusa Chrystusa, Pana naszego, albo że jest ich więcej czy 
mniej niż siedem […], albo że którykolwiek z tych siedmiu nie jest prawdziwie i we 
właściwym znaczeniu sakramentem – niech będzie wyłączony ze społeczności 
wiernych” (BF, n. 375).

169	 Sobór stwierdza, że: „przez konsekrację chleba i wina dokonuje się przemiana całej 
substancji chleba w substancje ciała Chrystusa, naszego Pana, i całej substancji 
wina w substancję Jego krwi” (BF, n. 410).



102

gnął także wiernych do większej gorliwości w praktykowaniu pokuty 
oraz przystępowaniu do sakramentu spowiedzi świętej170. 

Jak zauważono już wcześniej, Sobór Trydencki zajął się także 
sprawami związanymi z duchowieństwem, ich posługą oraz prakty-
kowaniem życia pobożnego. Co prawda nie wyznaczał specjalnych 
wymagań duszpasterskich, lecz dokonał swoistego rodzaju refor-
my dyscyplinarnej. Wzywał biskupów i  duchowieństwo do życia 
w skromności i uczciwości, a także nakazał biskupom tworzenie se-
minariów171.

170	 Por. Brovetto, C., Mezzadri, L., Ferrario, F., Ricca P., Duchowość chrześcijańska cza-
sów nowożytnych, s. 47.

171	 Por. tamże, s. 43-44.



103

Rozdział 7 
Duchowość katolicka w wiekach XVI-XIX

Nie jest łatwo opisać zwłaszcza duchowość wieku XVI oraz czasów ba-
roku na kilku stronach, ponieważ jest to okres tak bogaty w przykłady 
postaci, które w historii zapisały się jako ikony duchowości katolickiej 
i do dzisiaj inspirują wielu chrześcijan na drogach świętości. Okres XVI 
wieku jest na pewno czasem rozwijającego się humanizmu i myśli antro-
pocentrycznej. Z drugiej zaś strony zauważalne jest odradzanie się i roz-
wój dawnych szkół duchowości172 (wspomnieć wystarczy o takich po-
staciach, jak Garcia Iménez de Cinsneros [† 1510], benedyktyn, czy św. 
Piotr z Alkantary [† 1562], będący przedstawicielem franciszkańskich 
pisarzy mistycznych). Dlatego analiza tego etapu historycznego które 
po łacinie brzmi ograniczy się do sztandarowych przykładów świętych, 
których myśl jest cennym bogactwem doświadczenia Kościoła. 

Na początku warto wspomnieć, że wiek XVI to czas działalności 
osób, które mogą zostać nazwane owocem rozwijającego się wtedy 
humanizmu. Pierwszą osobą, o której warto wspomnieć, jest Erazm 
z Rotterdamu († 1536)173. Należy zaznaczyć, że teksty Erazma, choć 
zajmują się duchowością katolicką, rodzą wiele zastrzeżeń. Warto 
jednak o nim wspomnieć, ponieważ był jednym z czołowych huma-
nistów czasu renesansu. 

Erazm był augustiańskim kanonikiem, a jego główne dzieło to 
Podręcznik żołnierza Chrystusowego nauk zbawiennych pełny. Stano-
wi ono swoistego rodzaju kompendium zasad życia chrześcijanina 

172	 Zob. Misiurek, J., Zarys historii duchowości chrześcijańskiej, s. 107-118.
173	 Jego biografia znana jest pod tytułem Erazm z Rotterdamu. Triumf i tragizm, a jej 

autorem jest Stefan Zweig († 1942), austriacki tłumacz, prozaik i dramaturg. 



104

wyznaczonych według prawa Jezusa Chrystusa. Jak zdradza to sam 
tytuł, jest bogate w symbolikę rycerską. Erazm podkreśla, że chrze-
ścijanin powinien bronić się przed światowym wpływem. Odrzuca 
także wszelkie formy zewnętrznego kultu. 

„Chrystus Erazma nie przypomina Jezusa, który umarł i zmartwych-
wstał, lecz jest raczej Chrystusem z przypowieści. Według Erazma re-
ligii nie stanowią ani ryty, ani powtarzane formuły. […] Był bardziej 
pisarzem niż mistrzem duchowym”174. 

Najsłynniejszym jednak dziełem Erazma jest Pochwała głupoty, 
w  której w  sposób satyryczny wypomina błędy Kościoła i  go kry-
tykuje. Sam autor został oskarżony o herezję, a rozpowszechnianie 
jego dzieł było zwalczane. 

Drugą osobą mocno związaną z rozwijającym się humanizmem 
był św. Tomasz Morus († 1535), męczennik Kościoła katolickiego. 
Jego słynnym dziełem jest Utopia, w której przedstawia ideał spo-
łeczeństwa. Był kanclerzem Henryka VIII i – jak się zauważa – „jak 
każdy dobry Anglik nie podawał w wątpliwość swojej lojalności wo-
bec króla”175. Jednakże odmówił złożenia przysięgi królowi, który 
uczynił z siebie głowę Kościoła w Anglii. Pozostał więc wierny swo-
jemu sumieniu, za co zniósł wiele cierpień związanych z procesem, 
więzieniem, a ostatecznie z męczeńską śmiercią. W więzieniu Tower 
napisał swoje dzieło Dialog pocieszenia w cierpieniu. 

Wiek XVI można nazwać złotym wiekiem hiszpańskim, gdyż 
to właśnie w tym okresie żyli i działali tam wybitni przedstawicie-
le duchowości katolickiej, będący niejednokrotnie reprezentantami 

174	 Brovetto, C., Mezzadri, L., Ferrario, F., Ricca P., Duchowość chrześcijańska czasów 
nowożytnych, s. 14.

175	 Tamże, s. 16.



105

mistyki chrześcijańskiej, których dzieła i  doświadczenie duchowe 
stają się inspiracją dla wiary Kościoła. 

Pierwszą osobą, o  której należy wspomnieć, był przedstawiciel 
szkoły ignacjańskiej, św. Ignacy Loyola († 1556). Jego biografia jest swo-
istego rodzaju drogą poszukiwania Boga. Pochodził z wielodzietnej ro-
dziny. Początkowo prowadził życie dworskie oraz marzył o karierze ry-
cerza. Ważnym momentem jego życia była bitwa pod Pampeluną, gdzie 
w  1521 roku został ciężko ranny. Podczas rekonwalescencji w  domu 
rodzinnym rozczytywał się w  tekstach przedstawiających życie Chry-
stusa oraz żywoty świętych. Wtedy to postanowił powierzyć swoje życie 
chwale Bożej i stać się rycerzem, ale oddanym Jezusowi Chrystusowi. 
Udał się do Manresy, gdzie przez jedenaście miesięcy poszukiwał głęb-
szego kontaktu z Bogiem. W 1523 roku odbył pielgrzymkę do Rzymu, 
a następnie do Ziemi Świętej. W 1527 roku rozpoczął studia w Salaman-
ce, a następnie udał się do Paryża. Gromadził przy sobie uczniów, co 
stało się początkiem nowego zgromadzenia, dziś nazywanego jezuitami. 

Słynnym dziełem św. Ignacego są Ćwiczenia duchowe, które ro-
zumie się jako swoistego rodzaju ćwiczenia duszy. Św. Ignacy wy-
znacza w nich cztery tygodnie na realizację wskazanych medytacji. 
Ćwiczenia są dziełem dobrze uporządkowanym i obejmują kolejno 
rozważania następujących działów tematycznych:

1.	 Grzech i miłosierdzie.
2.	 Przesłanie Ewangelii.
3.	 Męka i śmierć Jezusa.
4.	 Zmartwychwstanie Chrystusa176. 
Widać więc, że są mocno skoncentrowane na Osobie i  życiu 

Chrystusa, a same w sobie mają na celu „umożliwić i ułatwić czło-
wiekowi wybór sposobu życia dla większej chwały Bożej, który 

176	 Por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 219-221.



106

św.  Ignacy uważał za podstawę pełnego rozwoju chrześcijańskiego 
postępowania”177. Warto zauważyć, iż modlitwa medytacyjna tek-
stów Ćwiczeń duchowych była bardzo skuteczną obroną przeciw po-
gańskim poglądom oświecenia oraz rozwijającemu się w tym okresie 
luteranizmowi i kwietyzmowi178. 

Przedstawicielami szkoły karmelitańskiej byli św. Teresa z Ávila 
i św. Jan od Krzyża.

Święta Teresa z Ávila († 1582), inaczej zwana Teresą od Jezusa, 
to chyba najbardziej znana postać szkoły karmelitańskiej tego okre-
su. W młodzieńczym wieku doświadczyła śmierci matki, co spowo-
dowało, że wyraźniej oddała swoje życie Matce Bożej. W roku 1532 
przeszła ciężką chorobą. Była fundatorką wielu klasztorów karmeli-
tańskich. W roku 1572 doznała zjednoczenia z Bogiem, które określa 
się terminem „małżeństwa duchowego” czy „mistycznego małżeń-
stwa”. Ważnym wydarzeniem była transwerberacja (ekstaza) św. Te-
resy, którą sama opisuje w Księdze życia179, dziele napisanym w latach 
1562-1565. Oprócz bogatych treści autobiograficznych180 w  dziele 
znajduje się wiele wskazówek na temat modlitwy i życia duchowe-
go181. W  Księdze życia opisuje zasadniczo pięćdziesiąt pierwszych 
lat swojego życia, dlatego książkę można nazwać swoistego rodzaju 

177	 Misiurek, J., Zarys historii duchowości chrześcijańskiej, s. 122.
178	 Por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 221.
179	 „Tą włócznią, zdało mi się, kilkoma nawrotami serce mi przebijał [anioł], zagłębia-

jąc ją aż do wnętrzności. […] Tak wielki był ból tego przebicia, że wyrywał mi z piersi 
one jęki, o których wyżej wspomniałam; ale taką zarazem przewyższającą wszelki 
wyraz słodkość sprawia mi to niewypowiedziane męczeństwo, że najmniejszego 
nie czuję w sobie pragnienia, by ono się skończyło i w niczym innym dusza moja 
nie znajduje zadowolenia jeno w Bogu samym” (Teresa z Ávila, Dzieła, t. 1: Księga 
życia, Kraków: Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 1997, s. 386).

180	 Na przykład związanych z fundacją klasztoru św. Józefa w Ávila. 
181	 Por. Chmielewski, M., Wielka księga duchowości katolickiej, Kraków: Wydawnic-

two AA, 2015, s. 529.



107

biografią świętej. Sama zaś autobiografia zawarta w książce może być 
rozumiana jako historia rozwoju jej modlitwy i relacji z Bogiem182. 
W swej strukturze dzieło przedstawia się następująco:

–	 rozdziały 1-10: teksty biograficzne,
–	 rozdziały 11-22: traktat o modlitwie,
–	 rozdziały 23-32: opis doświadczeń mistycznych,
–	 rozdziały 33-36: opis fundacji klasztoru św. Józefa,
–	 rozdziały 37-40: opis doświadczeń mistycznych.
Pierwsze dziesięć rozdziałów stanowi opis trzydziestu dziewię-

ciu lat życia świętej, aż do roku 1554, czyli do momentu nawrócenia. 
Do tego czasu żyła ona miłością niedojrzałą i niecierpliwą w poszuki-
waniu zjednoczenia z Bogiem. Kolejne rozdziały to wspomniany trak-
tat o modlitwie, którego właściwe odczytanie jest podstawą zrozumie-
nia jej życiowej przemiany. Koniec książki to zasadniczo opis życia Te-
resy jako oblubienicy Chrystusa oraz deskrypcja pierwszej fundacji183. 

Aby opisać drogę wzrostu w modlitwie, św. Teresa używa sym-
boliki wody i podlewania ogrodu. Przedstawia kolejno cztery spo-
soby nawadniania ziemi – od najbardziej wymagających wysiłku 
człowieka do przykładu nawadniania bez wysiłku. Ma to symbolizo-
wać wzrost duszy w stopniach modlitwy, która „użyźnia” ją najpierw 
przez metody modlitwy wymagające dużego wysiłku człowieka, aż 
do działania łaski Bożej i pełnego zjednoczenia z Panem. Symbolicz-
nymi obrazami są więc kolejno:

–	 woda noszona ze studni – modlitwa myślna,
–	 nawadnianie za pomocą młyna – modlitwa uciszenia,
–	 nawadnianie wodą strumienia – modlitwa kontemplacyjna,

182	 Por. Gogola, J. W., Teologia komunii z Bogiem. Kompendium teologii duchowości, 
s. 162.

183	 Por. tamże. 



108

–	 deszcz – modlitwa zjednoczenia.
Święta znana jest także z innych dzieł. Droga doskonałości, na-

pisana w latach 1565-1570, jest tekstem stworzonym dla sióstr klasz-
toru św. Józefa z Ávila. Jest to opis drogi życia kontemplacyjnego. Na 
uwagę zasługuje ostatnie szesnaście rozdziałów, które można nazwać 
medytacją nad modlitwą Ojcze nasz. Ważnym tekstem św. Teresy jest 
Twierdza wewnętrzna, w której przedstawia duszę na sposób krysz-
tałowej twierdzy, posiadającej siedem mieszkań. Stanowią one meta-
forę siedmiu źródeł modlitwy. Trzy pierwsze mieszkania uchodzą za 
formy modlitwy aktywnej, a cztery ostatnie za opis modlitwy pasyw-
nej, a więc takiej, w której nie tyle działa człowiek, ile sam Bóg obda-
rza duszę łaską modlitwy kontemplacji, aż do zjednoczenia z Nim. 
Twierdza wewnętrzna jest więc opisem drogi modlitwy i etapów ży-
cia duchowego w zjednoczeniu z Bogiem. 

Święty Jan od Krzyża († 1591) jest drugim, znanym przedsta-
wicielem szkoły karmelitańskiej. Jest nazywany „Doktorem Mistycz-
nym”. Był duchowym uczniem św. Teresy i  reformatorem zakonu 
karmelitów. Reforma zakończyła się dla niego uwięzieniem przez 
współbraci niereformowanych. To właśnie w więzieniu w Toledo na-
pisał swoje słynne dzieło Noc ciemna (1582-1585), w którym opisuje 
szczegółowo proces oczyszczenia duszy, mający prowadzić do zjed-
noczenia z Panem. 

„Wśród próżni i oschłości tej nocy pożądania dusza zdobywa pokorę 
duchową, która to cnota jest przeciwieństwami pierwszego grzechu, tj. 
pychy duchowej”184. 

184	 Jan od Krzyża, Noc ciemna, Kraków: Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 2010, 
s. 65.



109

Pokora staje się cnotą prowadzącą do miłości bliźniego oraz drogą 
do poznania majestatu Boga i otwarcia się na Niego. 

Podobnie jak św. Teresa pisała do sióstr, tak on pisze do swych 
współbraci. Rozważając jednak nad drogą wzrostu w modlitwie i kwe-
stiami mistycznymi, nie używa, tak jak św. Teresa symboliki wody, 
lecz ognia. Taki obraz spotyka się w Żywym płomieniu miłości. Z kolei 
Pieśń duchowa to dzieło, które opisuje etapy drogi duchowej człowie-
ka: oczyszczenie, oświecenie, zjednoczenie, pragnienie życia w niebie. 

„W  stanie mistycznego zjednoczenia św. Jan odróżnia dwa stopnie: 
pierwszy, zwany w  języku mistycznym zaślubinami (lub zaręczyna-
mi) duchowymi i drugi – małżeństwo duchowe. W jednym i drugim 
należy odróżnić habitualny stan duszy od momentów, w których ona 
przyjmuje szczególne łaski kontemplacyjne”185. 

Ów stan duszy można określić jako całkowitą i doskonałą zgodę na 
wolę Bożą, którą Bóg obdarowuje łaskami, a  w  zjednoczeniu mi-
stycznym podtrzymuje jej władze w nieustannej służbie Bogu.

Rozpoznawalnym dziełem św. Jana od Krzyża jest także Droga 
na Górę Karmel (1579-1585), w którym święty wykorzystuje symbo-
likę szczytu na określenie zjednoczenia duszy z Bogiem. W tekście 
odnajduje się obraz dwóch dróg, z  których jedna to droga wygód 
i pociech, a druga to ścieżka pokory, oderwania i wiary, która prowa-
dzi do Boga przez oczyszczenie duszy. Jak zauważa Aumann, istnieje 
powszechne uznanie, że Noc ciemna i Droga na Górę Karmel to tek-
sty o biernym i czynnym oczyszczeniu zmysłów i ducha186. 

185	 Por. Misiurek, J., Zarys historii duchowości chrześcijańskiej, s. 145.
186	 Por. Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 230.



110

Kontynuację doktryny duchowej św. Teresy od Jezusa i św. Jana 
od Krzyża, którą Aumann nazwał „do dziś nieprzewyższoną”187, od-
najduje się u  św. Teresy z  Lisieux († 1897), znanej pod imieniem 
św. Teresy od Dzieciątka Jezus. Jej słynnym dziełem są Dzieje duszy. 
Kojarzona jest przede wszystkim z pragnienia misyjnego, które zro-
dziło się w jej sercu. Choć nigdy nie pojechała na misje, gdyż zakon 
karmelitański cechuje życie klauzurowe, to przez swą gorliwość mo-
dlitewną i ofiarowanie cierpień w intencji misji uznana została, obok 
św. Franciszka Ksawerego († 1552), za patrona misji katolickich. 
Uważała, że jej głównym powołaniem jest miłość, ponieważ – jak 
sama stwierdzała – w niej odnajdują się wszystkie powołania. 

Przechodząc od opisu duchowości katolickiej wieku XVI do 
czasów późniejszych, a zwłaszcza do okresu baroku, należy stwier-
dzić, że jest to również epoka wielkich świętych, którzy pozostawili 
Kościołowi ogromną duchową spuściznę. Nie sposób nie wspomnieć 
następujących postaci:

–	 św. Franciszek Salezy († 1622) i jego słynne dzieło Filotea, 
które jest niejako podręcznikiem duchowym dla tych, któ-
rzy żyją pośród świata, a więc dla ludzi świeckich; 

–	 św. Małgorzata Maria Alacoque († 1690), która przeżywa-
ła objawienia Serca Jezusowego;

–	 św. Wincenty a Paulo († 1660), który znany jest jako opie-
kun sierot oraz ludzi ubogich;

–	 św. Ludwik Maria Grignion de Montfort († 1716), który 
zasłynął ze swojego Traktatu o prawdziwym nabożeństwie 
do Najświętszej Maryi Panny (1712). W swoim dziele przy-
pomina, że cześć oddawana Maryi oraz powierzenie się Jej 
nie opierają się jedynie na zewnętrznych praktykach, ale 

187	 Por. tamże, s. 233.



111

przede wszystkim na wewnętrznej relacji z Nią i na naśla-
dowaniu Jej cnót188;

–	 św. Alfons Maria Liguori († 1787), założyciel redemptory-
stów;

–	 św. John Henry Newman († 1880), który był konwertytą 
z anglikanizmu na katolicyzm, a obecnie, dzięki swemu du-
chowemu doświadczeniu oraz bogactwu pism, ogłoszony 
został przez Leona XIV doktorem Kościoła. 

188	 „Czciciele powierzchowni to tacy, których nabożeństwo do Najświętszej Maryi 
Panny zasadza się na praktykach czysto zewnętrznych. Lubują się tylko w ze-
wnętrznej szacie nabożeństwa do Najświętszej Maryi Panny, gdyż nie mają du-
cha wewnętrznego” (Grignion de Montfort, L. M., Traktat o prawdziwym nabożeń-
stwie do Najświętszej Maryi Panny, Lublin: Lubelskie Wydawnictwo Diecezjalne, 
s. 91); „Prawdziwe nabożeństwo do Najświętszej Maryi Dziewicy jest po pierw-
sze wewnętrzne, tzn. płynie z umysłu i serca […] i z miłości ku Niej” (tamże, s. 98).





113

Rozdział 8 
Duchowość katolicka w wiekach XX-XXI

Czyniąc krok dalej ku opisowi współczesnej epoki, można wyróżnić 
kilka faktów, które, zwłaszcza w kontekście wieku XX miały decy-
dujący wpływ na duchowość katolicką tego okresu. Niektóre z nich 
są pokłosiem powtórnego zainteresowania tematami duchowymi, 
obecnymi już w przeszłości.

Z całą pewnością można tak powiedzieć o duchowości świec-
kich, czyli o próbie nowego podkreślenia roli laikatu – także ducho-
wej – we wspólnocie Kościoła. Rozważając ten temat, nie sposób nie 
odnieść się do początków Akcji Katolickiej, która właśnie w świec-
kich widziała nadzieję na przezwyciężenie sekularyzacji poprzez do-
cenienie siły apostolatu ludzi świeckich. 

Wiek XX to czas, kiedy istniało pragnienie, by włączyć świec-
kich w działalność instytucjonalną Kościoła i ponownie ukazać zna-
czenie ich misji dla wspólnoty eklezjalnej189. Papież Pius X († 1914) 
w  swojej encyklice Il fermo proposito po raz pierwszy użył nazwy 
„Akcja Katolicka”. Przez zastosowanie tego terminu wyraził swoje 
oczekiwanie na rozwój przesłania Kościoła wśród świata i jego spraw 
codziennych oraz na odkrywanie wartości zwykłego życia i pracy na 
drodze do świętości190. W podobnym duchu, podkreślając apostol-
stwo w sferze rodzinnej, wypowiedział się na temat Akcji Katolic-
kiej w Ubi arcano Pius XI († 1939)191. Apostolstwo świeckich pośród 
świata jest tu rozumiane nie jako udział w apostolstwie hierarchicz-

189	 Por. Rodríguez, P., Ocáriz, F., Illanes, J. L., El Opus Dei en la Iglesia, Madrid: Rialp, 
1993, s. 206; Aumann, J., Zarys historii duchowości, s. 317-321.

190	 Por. Pius X, «Encyklika Il fermo proposito», ASS 37 (1905), s. 742.
191	 Por. Pius XI, «Encyklika Ubi arcano», AAS 14 (1922), s. 693.



114

nym, ale w duchu uczestnictwa w kapłaństwie wspólnym ochrzczo-
nych. Realizuje się ono poprzez: modlitwę, pracę i pobożność. 

Tę ostatnią Yves Congar († 1995), rozróżniając działalność in-
stytucjonalną i zbawczą, przedstawia właśnie jako tę, która ma miej-
sce wśród świeckich. Uważa, iż dokonuje się ona w  konkretnych 
okolicznościach, którymi świeccy żyją na co dzień192. W ten sposób 
misja świeckich, która była ukryta od średniowiecza, zostaje odkryta 
na nowo. Na nowo odczytuje się prawdę, że każdy ochrzczony ma 
udział w godności kapłańskiej Chrystusa, która umożliwia ofiarowa-
nie swego życia Bogu, a tym samym winien żyć duchem apostolskim 
pośród świata. Na nowo podkreśla się w duchowości jedność między 
tożsamością chrześcijańską a  realizacją powołania, między byciem 
chrześcijaninem a misją apostolską. 

Nieoceniony wkład w zrozumienie tych kwestii wniosło naucza-
nie Soboru Watykańskiego II, które akcentowało przede wszystkim 
powszechne powołanie do świętości realizowane poprzez wierność 
życiowemu powołaniu oraz rolę apostolatu świeckich. Wystarczy 
wspomnieć słynny fragment z Lumen gentium, który łączy w sobie 
nauczanie o  powszechnym powołaniu do świętości, o  uczynieniu 
własnego powołania drogą do świętości oraz o apostolacie:

„Ta zaś świętość Kościoła nieustannie ujawnia się i powinna ujawniać 
się w owocach łaski, które Duch Święty rodzi w wiernych. Rozmaicie 
wyraża się ona u  poszczególnych ludzi, którzy we właściwym sobie 
stanie życia dążą do doskonałej miłości, będąc zbudowaniem dla in-
nych”193. 

192	 Por. Congar, Y. M.-J., Jalons pour une théologie du laïcat, Paris: Les Éditions du Cerf, 
1953, s. 159-313.

193	 LG, n. 39.



115

Takie przekonanie było silnie powiązane z  podkreśleniem znacze-
nia życia sakramentalnego, w  którym szczególną rolę przypisywa-
no Mszy świętej i pobożności eucharystycznej. Oczywiście obok niej 
wzrastały inne pobożnościowe praktyki, takie jak kult Serca Jezuso-
wego czy pobożność maryjna194. Wiek XX był czasem, kiedy na nowo 
próbowano odsłonić znaczenie sakramentów i liturgii dla przeżywa-
nia życia codziennego chrześcijan. Innymi słowy: dążono do tego, by 
uczestnictwo w Eucharystii było aktywne (actuosa participatio) i mia-
ło wpływ na duchowość przeżywaną w rzeczywistości codziennej.

Ogromną rolę odegrał w tym ruch liturgiczny, rozumiany jako 
kulturowo-historyczny nurt czasów współczesny, który poprzez 
swoje działanie i nauczanie dążył do odnowy życia chrześcijańskie-
go. W  myśl przedstawicieli tego nurtu odnowa życia duchowego 
prowadzi do liturgii, która sama w sobie wymaga głębszego zrozu-
mienia i doświadczenia ze strony wiernych. To z kolei prowadzi do 
pogłębienia świadomości życia nadprzyrodzonego chrześcijan, które 
realizuje się w ich codzienności195. 

Gdy mowa o najważniejszych reprezentantach ruchu liturgicz-
nego, wydaje się konieczne wspomnieć o  dwóch, którzy odegrali 
znaczącą rolę w kształtowaniu duchowości sakramentalnej i opartej 
na aktywnym uczestnictwie w  liturgii. Pierwszym jest Odo Casel 
(† 1948), a drugim papież Pius XII († 1958). 

194	 Por. Boriello, L., Della Croce, G., Secondin, B., Duchowość chrześcijańska czasów 
współczesnych, w: Historia duchowości, t. 6, Kraków: Homo Dei, 1998, s. 109-124.

195	 Por. Flores, J. J., «Movimiento litúrgico», w: Izquierdo, C. (red.), Diccionario de 
Teología, wyd. 3, Pamplona: Eunsa, 2014, s. 705. Ruch liturgiczny był związany 
z działalnością czasopisma Les Questions Liturgiques et Paroissiales, które Lam-
bert Beauduin zaczął wydawać w 1910 roku w Belgii. Przedstawia ono liturgię 
z teologicznego, historycznego i duszpasterskiego punktu widzenia (Marsili, S., 
I segni del mistero di Cristo. Teologia liturgica dei sacramenti, Roma: C.L.V. Edizioni 
Liturgiche, 1987, s. 490). 



116

Odo Casel w swoim niezbyt obszernym, lecz poczesnym dzie-
le Das christliche Kultmysterium (Chrześcijańskie misterium kultu) 
wskazuje na podstawowe prawdy dotyczące związku między życiem 
liturgicznym a życiem chrześcijańskim w codzienności. Casel przy-
pomina chociażby, że w  sakramencie chrztu człowiek zostaje na-
maszczony. Poprzez chrzest Trójca Święta zamieszkuje w człowieku 
i działa w nim. Duch Święty przemienia osobę ludzką w człowieka 
duchowego (pneumatikoi), który staje się przybranym synem Bo-
żym, „drugim Chrystusem” wyniesionym do życia w Bogu. Chrze-
ścijanin jako ten, który identyfikuje się z Jezusem, uczestniczy w ka-
płaństwie Najwyższego Kapłana. Dlatego poprzez duchowe namasz-
czenie może składać ofiary duchowe Ojcu przez Jezusa Chrystusa 
(por. Rz 12, 1-2)196.

„Zauważono wyraźnie, że myśl Casela spontanicznie przechodzi od 
teologii kultu do życia. Przemienia się w  prawdziwą mistykę kultu, 
która nigdy nie zatraca się w doświadczeniu subiektywnym, ale kie-
ruje się cała ku Chrystusowi, będącemu absolutnym centrum akcji 
liturgicznej”197.

Pius XII również wywarł trwały ślad w działalności ruchu liturgicz-
nego. Mowa zwłaszcza o  jego encyklice Mediator Dei z 1947 roku, 
która stała się swego rodzaju magna carta ruchu liturgicznego, opi-
sującą przede wszystkim kapłańską funkcję Chrystusa i udział Ko-
ścioła w tej funkcji. 

196	 Por. Casel, O., Das christliche Kultmysterium, Regensburg: Verlag Friedrich Pus-
tet, 1960 [El misterio del culto en el cristianismo, Barcelona: Centre de Pastoral 
Litúrgica, 2001; Chrześcijańskie misterium kultu, Kraków: Polskie Towarzystwo 
Teologiczne, 2000].

197	 Boriello, L., Della Croce, G., Secondin, B., Duchowość chrześcijańska czasów 
współczesnych, s. 207.



117

Dokument odnosi się do relacji pobożności obiektywnej, przez 
którą rozumie się zwłaszcza modlitwę liturgiczną i wspólnotową, do 
pobożności subiektywnej, czyli innych praktyk religijnych, które speł-
niają wierzący. Choć Pius XII stwierdza, że liturgia nie powinna ogra-
niczać bogactwa innych praktyk wyrażających pobożność wiernych, 
to jednak zauważa, iż w okresie powojennym liturgia stała się środ-
kiem i inspiracją religijną do zjednoczenia. Eucharystia jest bowiem 
niczym innym jak uczestnictwem w jedynej ofierze Jezusa Chrystusa. 

Sednem myśli papieskiej jest teza, iż Eucharystia jest ofiarą Je-
zusa Chrystusa, w którą włączają się wierni. Dla refleksji ruchu li-
turgicznego niezmiernie istotnym jest to, że Pius XII akcentuje, iż 
owo duchowe włączenie się wiernych w ofiarę Jezusa i duchowe ofia-
rowanie się ochrzczonych Bogu nie ogranicza się do samej akcji li-
turgicznej, ale rozciąga się na całe życie chrześcijanina, a wyraża się 
w praktykowaniu miłości oraz pobożności198. 

Widać więc, iż ruch liturgiczny i  jego przedstawiciele mieli 
wpływ na rozwój duchowości, którą można nazwać eucharystyczną 
lub sakramentalną. W  kontekście reformy liturgicznej przeprowa-
dzonej przez Sobór Watykański II, która miała na celu uczynić litur-

198	 Quae quidem immolano ad liturgicum solummodo Sacrificium non reducitur. […] 
At cum potissimum christifideles liturgicae actioni tam pia intentaque mente co-
niunguntur, ut de iisdem reapse dici queat: « quorum tibi fides cognita est et nota 
devotio facere non possunt quin sua cuiusque fides alacrius per caritatem opere-
tur, pietas vigeat atque flammescat, ac singuli universi divinae procurandae glori-
ae se consecrent; „To ofiarowanie samych siebie nie ogranicza się zresztą tylko 
do Ofiary liturgicznej. […] Lecz zwłaszcza, gdy wierni jednoczą się z  liturgiczną 
czynnością umysłem tak pobożnym i skupionym, że można rzeczywiście o nich 
powiedzieć, «których wierność jest ci wiadoma, a  gorliwość znana», wówczas 
nie unikną tego, że wiara każdego z nich żywiej będzie się wyrażać przez czyny 
miłości, że pobożność się wzmoże i rozpali, że wszyscy poszczególni będą się 
poświęcać dla szerzenia chwały Bożej” (Pius XII, «Encyklika Mediator Dei», AAS 
39 [1947], s. 557-558).



118

gię bardziej zrozumiałą dla wiernych (choćby przez wprowadzenie 
języków ojczystych), działalność ruchu miała ogromne znaczenie, 
gdyż przez swą myśl teologiczną reprezentanci tegoż ruchu pragnę-
li wyjaśnić, na czym polega prawdziwa participatio actuosa, a co za 
tym idzie – życie zgodne z celebrowaną w czasie liturgii wiarą199. Ma 
to doniosły wpływ na rozumienie duchowości katolickiej, która gdy-
by oddzieliła wiarę i jej celebrację od samego życia, stałaby się kary-
katurą duchowości. 

Omawiając kontekst historyczny XX wieku, nie sposób nie 
wspomnieć także o debacie na temat kwestii mistycznej, która od-
rodziła się w tym właśnie czasie. Debata dotyczyła doświadczeń mi-
stycznych i była próbą odpowiedzi na pytanie o to, czy kontemplacja 
oraz szczególne mistyczne zjednoczenie z Bogiem może być darem 
uniwersalnym czy dostępnym jedynie niektórym wiernym200. Do 

199	 Syntezę tych poglądów – a więc jedności między przeżywaną liturgią a życiem – 
odnajdujemy u wielu autorów. Przykładem może być Schneider, który stwierdza, 
że Sobór Watykański II rozumie aktywne uczestnictwo w kategoriach duchowych 
i dlatego kładzie nacisk na przeżywanie liturgii w wewnętrznej refleksji i modlitwie 
(por. Schneider, M., Zür gegenwärtigen Diskussion um die Liturgie. Eine dogma-
tische Standortbestimmung und Reflexion über eine mögliche „Reform der Reform”, 
Köln: Koinonia-Oriens, 2009, s. 27). Dopełnieniem tej myśli może być teza, którą 
reprezentuje Gutiérrez-Martín. Dla niego zrozumiałe jest, że celebracja liturgicz-
na stanowi źródło i punkt kulminacyjny uczestnictwa w liturgii, ale uczestnictwo 
wiernych w liturgii, rozumiane jako realizacja kapłaństwa chrzcielnego, zakłada, 
iż nie ogranicza się ono jedynie do akcji liturgicznej (por. Gutiérrez-Martín, J. L., 
«Aportaciones del nuevo Misal Romano a la renovación litúrgica. A propósito de 
la tercera edición típica», Scripta Theologica 36 [2004], s. 429-430). 

200	 „Postęp duchowy zmierza do coraz bardziej wewnętrznego zjednoczenia z Chry-
stusem. Zjednoczenie to jest nazywane zjednoczeniem «mistycznym», ponieważ 
jest ono uczestnictwem w misterium Chrystusa przez sakramenty – «święte mi-
steria» – a w Nim, w misterium Trójcy Świętej. Bóg wzywa nas wszystkich do 
tego wewnętrznego zjednoczenia z Nim, nawet jeśli szczególne łaski czy nad-
zwyczajne znaki życia mistycznego są udzielane jedynie niektórym, by ukazać 
darmowy dar udzielony wszystkim” (KKK, n. 2014).



119

znanych przedstawicieli tej debaty należą: A. Saudreau, A. F. Poulain, 
J. De Guibert i R. Garrigou-Lagrange201. 

W kontekście tego tematu warto wspomnieć wpływową publi-
kację z 1959 roku: Liturgie et contemplation autorstwa małżonków 
Maritain, a  więc osób świeckich. W  niej odnajduje się słynne wy-
rażenie „contemplation sur les chemins”. Jacques († 1973) i  Raïssa 
(1960) Maritain wyjaśniają, że każdy jest powołany do kontemplacji, 
a doświadczają jej bracia i siostry, często ukryci wśród świata. Kon-
templacja oznacza trwanie na modlitwie w obecności Boga i działa-
nie z miłości do Boga i bliźniego202.

Znając kontekst historyczny czasów współczesnych, warto opi-
sać także najważniejszych przedstawicieli duchowości tego okresu, 
którzy odcisnęli na niej swój ślad, a których rys duchowości pozwoli 
lepiej zrozumieć opisany powyżej kontekst historyczny. 

Św. Faustyna Kowalska († 1938)

Jest to polska święta, która należała do Zgromadzenia Sióstr Matki 
Bożej Miłosierdzia, założonego przez Matkę Teresę Ewę z Sułkow-
skich. Założycielka zgromadzenia we Francji poszukiwała wzorców 
życia zakonnego i pracy apostolskiej na rzecz poprawy życia kobiet 
moralnie zdeprawowanych203. Św. Faustyna była członkinią tego 
Zgromadzenia i to właśnie ona nadała mu charyzmat oparty na Bo-
żym Miłosierdziu. Urodziła się w 1905 roku w Głogowcu. Podczas 
chrztu otrzymała imię Helena. Bóg wybrał właśnie ją na propaga-

201	 Na temat kwestii mistycznej zob. Belda, M., Sesé, J., La „cuestión mística”. Estu-
dio histórico-teológico de una controversia, Pamplona: Eunsa, 1998. Temat kwe-
stii mistycznej zostanie omówiony szerzej w tomie II niniejszej publikacji. 

202	 Por. Maritain, M. i R., Liturgie et contemplation, Genève: Ad Solem, 2007, s. 85-87.
203	 Por. Siepak, E. M., «Charyzmat świętej siostry Faustyny», Studia Bobolanum 2 

(2008), s. 7-9.



120

torkę kultu Miłosierdzia Bożego. W swoim życiu wiele wycierpiała, 
dlatego można powiedzieć, że rys cierpienia wywarł istotne znacze-
nie także na jej rozwój duchowy. Cierpiała na gruźlicę, a doświad-
czenie objawień Jezusa Miłosiernego stało się nie tylko przyczyną jej 
duchowych radości, ale także wielu prześladowań i niezrozumienia, 
nawet ze strony sióstr, które z nią mieszkały. Zmarła w październiku 
1938 roku, a kult obrazu Bożego Miłosierdzia, który został zapocząt-
kowany dzięki siostrze Faustynie, dziś znany jest na całym świecie. 

Do głównych elementów drogi duchowej Zgromadzenia należą:
–	 Miłość Boga. Jest to pierwsza zasada każdego zgromadze-

nia oraz cel wszelkich wysiłków modlitewnych i ascetycz-
nych. Reguła Zgromadzenia oparta na miłości Boga ma 
istotny charakter teologiczny, będący przyczyną i  siłą ak-
tywnego życia w Zgromadzeniu oraz apostolstwa.

–	 Utożsamienie z  Chrystusem. Ten element duchowy 
w  Zgromadzeniu wzmocniły objawienia siostry Fausty-
ny. Identyfikacji z  Jezusem ma służyć także kult Bożego 
Miłosierdzia. Wyraża się on w modlitwie, ale także w co-
dziennym życiu i w sprawowanych w duchu miłości obo-
wiązkach. Miłosierdzie powinno być częścią życia każdej 
siostry, a najlepiej całym życiem każdej siostry. Pragnienie 
siostry Faustyny, by utożsamić się z Jezusem przez miłosier-
dzie, odnajduje się w następujących jej słowach: 

„Pragnę się cała przemienić w miłosierdzie Twoje i być żywym od-
biciem Ciebie, o Panie; niech ten największy przymiot Boga, to nie-
zgłębione miłosierdzie Jego, przejdzie przez serce i duszę moją do 
bliźnich”204. 

204	 Kowalska, F., Dzienniczek. Miłosierdzie Boże w duszy mojej, Warszawa: Promic, 
2013, n. 163.



121

–	 Modlitwa i kult obrazu Jezusa Miłosiernego. Jest to funda-
ment dla życia Zgromadzenia. Już przed 1960 rokiem dzień 
życia siostry zawierał takie praktyki modlitewne, jak: modli-
twy poranne, pół godziny medytacji, udział we Mszy świętej, 
piętnaście minut czytania duchowego, dwadzieścia pięć mi-
nut adoracji popołudniowej, rachunek sumienia sprawowa-
ny dwa razy dziennie i wspólne śpiewanie Godzinek ku czci 
Niepokalanego Poczęcia Najświętszej Maryi Panny. Siostry 
spowiadały się co tydzień, a raz w miesiącu przeżywały dzień 
skupienia, natomiast dwa razy w roku rekolekcje205. 

Obecnie wielką czcią i modlitwą otaczany jest wizeru-
nek Jezusa Miłosiernego utrwalony na płótnie według wska-
zań wizjonerki, siostry Faustyny Kowalskiej206. Sam Jezus 
nakazał czcić swój wizerunek, w  którym prezentuje swoją 
miłosierną miłość: 

„Pragnę, aby ten obraz czczono najpierw w kaplicy waszej i na całym 
świecie”207. 

–	 Krzyż i  Męka Jezusa Chrystusa. Krzyż zajmuje centralne 
miejsce w duchowości Zgromadzenia Sióstr Matki Bożej Mi-
łosierdzia. Szczególnie podczas Godziny Miłosierdzia siostry 
łączą się z krzyżem Zbawiciela. Praktyka tej Godziny została 

205	 Por. Bar, J. R., «Rozwój stanów doskonałości w Polsce, V Zgromadzenie Matki Bo-
żej Miłosierdzia (1862-1962)», Prawo Kanoniczne: kwartalnik prawno-historyczny 
9 (1966), s. 159-160.

206	 Pierwszy obraz namalował Eugeniusz Kazimirowski w  1935 roku. Drugi obraz 
namalował Adolf Hyła w roku 1942. W 1954 roku poprawił on drugi obraz.

207	 Kowalska, F., Dzienniczek. Miłosierdzie Boże w duszy mojej, n. 47.



122

zatwierdzona w 1980 roku208. Sama siostra Faustyna, w stycz-
niu 1938 roku, przeżyła objawienie, w którym Jezus zachęcał ją 
do wejścia w kontemplację Jego męki i śmierci oraz do współ-
cierpienia z Nim, wskazując na wymiar ascetyczny duchowości 
Zgromadzenia: „Najwięcej mi się podobasz, kiedy rozważasz 
moją bolesną mękę; łącz swoje małe cierpienia z moją bolesną 
męką, aby miały wartość nieskończoną przed moim majesta-
tem”209. Szczególnym wymiarem łączności z męką Chrystusa 
jest modlitwa Koronką do Miłosierdzia Bożego. W 1935 roku 
św. Faustyna ujrzała anioła, który nauczył ją modlitwy Koron-
ki do Miłosierdzia Bożego. Sam Jezus 14 września 1935 roku 
potwierdził tę modlitwę swoimi własnymi słowami. Modlitwa 
ta służy przede wszystkim pokornej prośbie o miłosierdzie dla 
grzeszników, dla świata oraz dla konających. 

–	 Wspólnota Kościoła oraz apostolat. Duchowość Zgro-
madzenia akcentuje miłość do wspólnoty Kościoła, która 
wyraża się poprzez dokonywane dzieła miłosierdzia oraz 
ducha apostolstwa. 

Św. Teresa Benedykta od Krzyża († 1942)

Urodziła się w 1891 roku w Breslau. Pochodziła z  rodziny żydow-
skiej, a w wieku młodzieńczym poszukiwała sensu życia, co dopro-
wadziło ją nawet do skierowania się ku skrajnemu racjonalizmowi 
i  ateizmowi. Była zafascynowana fenomenologią. Jej poszukiwanie 
prawdy było jednak wytrwałe i  cierpliwe. Zachwycona treścią Ży-
wotu św. Teresy z Ávila, odnalazła oparcie w wierze. Studiowała pi-

208	 Por. Lijka, K., «Nabożeństwo do Miłosierdzia Bożego», Teologia praktyczna 
17 (2006), s. 167.

209	 Kowalska, F., Dzienniczek. Miłosierdzie Boże w duszy mojej, n. 1512.



123

sma św. Tomasza z Akwinu, co jeszcze bardziej pogłębiło jej wiarę. 
Co więcej, tłumaczyła jego dzieła, podobnie jak pisma Jana Henry-
ka Newmana. W 1922 roku przyjęła chrzest oraz pierwszą komunię 
świętą, a następnie sakrament bierzmowania. W latach trzydziestych 
wstąpiła do klasztoru karmelitanek, gdzie przyjęła imię Teresy Be-
nedykty od Krzyża. Czasy wojny, które spowodowały prześladowa-
nia ludności żydowskiej, zaprowadziły ją aż do obozu Auschwitz- 
-Birkenau, gdzie zginęła śmiercią męczeńską w 1942 roku.

Jej duchowość charakteryzuje się następującymi elementami:
–	 rozumienie Jezusa Chrystusa jako pełni prawdy,
–	 odnalezienie w krzyżu miłości i mądrości210,
–	 ofiarowanie duchowe swojego życia za innych i za Kościół, 
–	 rozumienie cierpienia jako drogi do zjednoczenia z Bogiem211,
–	 silny rys intelektualny duchowości, co wynikało zapewne 

z jej zainteresowania i wykształcenia filozoficznego.

210	 Słynnym dziełem św. Teresy Benedykty od Krzyża jest Wiedza Krzyża, które jest 
jej ostatnim tekstem. Jest to dzieło – podobnie jak i inne jej teksty – inspirowane 
duchowością i pismami św. Jana od Krzyża (por. Dobhan, U., «Wprowadzenie», 
w: Teresa Benedykta od Krzyża, Wiedza Krzyża, Kraków: Wydawnictwo Karmeli-
tów Bosych, 2016, s. 8-20). Ten związek może być widoczny już w samym tytule 
dzieła. Św. Teresa Benedykta od Krzyża pisze o  „wiedzy krzyża”, podczas gdy 
św. Jan od Krzyża często rozważał o „wiedzy miłości”. Zainteresowanie myślą 
św. Jana od Krzyża jest również widoczne w rozumieniu drogi życia duchowego, 
która prowadzi przez oczyszczenie zmysłów, noc ciemną (zawierającą etap czyn-
ny i bierny), aż do mistycznego zjednoczenia z Panem. 

211	 Święta rozwija myśl na temat philosophia crucis. Krzyż rozumie jako przyjęcie 
cierpienia i trudów, które pojawiają się w życiu człowieka. Jest on więc pojęciem 
wspólnym, gdyż dotyczy wszystkich ludzi. Krzyż jest dla niej znakiem reprezenta-
tywnym, gdyż wskazuje z jednej strony na cierpienie, ale z drugiej na ostateczne 
zwycięstwo. Sama zaś wiedza krzyża nie jest dla niej wiedzą w tradycyjnym ro-
zumieniu, ale jest prawdziwa wiedza krzyża nierozerwalnie wiąże się z doświad-
czaniem krzyża i dawaniem świadectwa o jego przyjęciu w życiu. Wiedza krzyża 
to ta, którą pozyskuje się z pokorą, choć wiąże się ona często z niezrozumieniem 
(por. Szulc, A., «Edith Stein philosophia crucis jako wiedza cierpienia», Rocznik 
Filozoficzny Ignatianum 19 [2013], s. 37-39).



124

Św. Josemaría Escrivá de Balaguer († 1975)

Był hiszpańskim kapłanem i  założycielem Opus Dei. Urodził się 
w  1902 roku w  Barbastro. W  czasie swego dzieciństwa ciężko za-
chorował. Jego rodzice odbyli pielgrzymkę do Matki Bożej w Torre-
ciudad, za której wstawiennictwem został uzdrowiony. Tam też, już 
jako kapłan i założyciel Opus Dei, wybudował sanktuarium ku czci 
Najświętszej Maryi Panny. Obecnie miejsce to charakteryzuje się du-
żym ruchem pielgrzymkowym. Wierni korzystają tam ze spowiedzi 
i odbywają swoje rekolekcje. 

2 października 1928 roku, a  więc już jako młody kapłan, zo-
baczył misję, której miał oddać całe swoje życie: głosić powołanie 
wszystkich do świętości w codziennych obowiązkach, pracy i umar-
twieniu212. Można powiedzieć, że taki właśnie początek miało Opus 
Dei213. W czasie wojny domowej, która rozpoczęła się w 1936 roku, 
musiał uciekać, przemierzając tereny rodzinnej ziemi, a nawet chro-
niąc się w szpitalu psychiatrycznym. Swoje życie poświęcił rozkrze-
wianiu ducha Opus Dei nie tylko swym nauczaniem i podróżami, ale 
także poprzez prawne kroki, które poczynił, by zaaprobować i upo-
rządkować Opus Dei w kontekście prawa kościelnego. Zmarł w 1975 
roku w Rzymie, gdzie także został pochowany214. 

212	 Por. Illanes, J. L., «Dos de octubre de 1928: alcance y significado de una fecha», 
Scripta Theologica 13 (1981), s. 59-99.

213	 Łaciński termin Opus Dei oznacza „Dzieło Boże”. Escrivá pragnął, aby założone 
dzieło nie wskazywało na jego rolę i jego wolę w procesie założenia, ale na wolę 
samego Boga. Stąd ta prosta nazwa wskazująca na źródło dzieła, które odnajdu-
je się w woli Bożej. 

214	 Informacje biograficzne na temat świętego można odnaleźć w: Del Portillo, Á., 
Entrevista sobre el fundador del Opus Dei, Madrid: Rialp, 1993; Berglar, P., Opus 
Dei. Vida y obra del fundador Josemaría Escrivá de Balaguer, wyd. 6, Madrid: Rialp, 
2002; Bernal, S., Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la vida del 
Fundador del Opus Dei, wyd. 3, Madrid: Rialp, 1976; Torrell, N., San Josemaría. 
Abriendo los caminos divinos de la tierra, Madrid: Palabra, 2013; Olaizola, J. L., 



125

Święty Josemaría był przede wszystkim krzewicielem prawdy 
o powszechnym powołaniu do świętości, a także propagatorem du-
chowości świeckich. W okresie nowożytnym, zwłaszcza w XVIII wie-
ku, nastąpiło bowiem ponowne zainteresowanie powołaniem świec-
kich. Myśl teologiczna starała się odpowiedzieć na źle rozumiane 
pojęcie wolności i odrzucenie Boga, które doprowadziły do błędnej 
definicji sekularyzacji215. Te starania podjął także święty z Hiszpanii.

Jeżeli chodzi o samą treść pism Escrivy, można stwierdzić, iż nie 
są one tekstami teologicznymi w znaczeniu naukowym. Nie należą 
do rodzaju pism z dziedziny teologii systematycznej. Są to bowiem 
w głównej mierze listy, homilie i porady duchowe. Stanowią one do-
skonały przykład pism duchowych. Niemniej jednak jego teksty nie 
są pozbawione głębokich podstaw teologicznych. Świadczy o  tym 
sam założyciel Opus Dei, kiedy pisze o  charakterze swoich pism: 
„Używam tradycyjnej terminologii teologicznej”216. 

Stosując język duszpasterski, naucza głębokiej doktryny teolo-
gicznej, która wskazuje przede wszystkim na nadprzyrodzony wy-
miar życia chrześcijańskiego w  kontekście eklezjalnym, chrystolo-
gicznym i  sakramentalnym. Swe duchowe wskazania ugruntowuje 
na mocnych teologicznych ideach: dziecięctwie Bożym, powszech-
nym powołaniu do świętości, tajemnicy Eucharystii czy chrysto-
centryzmie, który przejawia się w  wykorzystaniu przez niego idei 
upodobnienia się do Chrystusa (bycie alter-ipse Christus). Fakt, że 
teksty Escrivy są głęboko duchowe, ale zarazem mają mocny funda-

Święty Josemaría Escrivá. Historia pewnego marzenia, Częstochowa: Edycja Świę-
tego Pawła, 2017.

215	 Por. Burkhart, E., López, J., Vida cotidiana y santidad en la enseñanza de San Jose-
maría. Estudio de teología espiritual, t. 1, Madrid: Rialp, 2013, s. 52-56.

216	 Escrivá de Balaguer, J., «List 19.03.1967, n. 3», w: Burkhart, E., López, J., Vida coti-
diana y santidad en la enseñanza de San Josemaría. Estudio de teología espiritual, 
t. 1, s. 119.



126

ment teologiczny, potwierdzają także częste odniesienia się święte-
go do nauczania biblijnego, Magisterium Kościoła czy do pojęć za-
czerpniętych z doktrynalnej i duchowej tradycji Kościoła. 

Do głównych elementów, które charakteryzują duchowość Opus 
Dei, założonego przez św. Josemaríę, należą:

–	 Wezwanie do świętości w konkretnych okolicznościach co-
dziennego życia wierzącego. Escrivá przypominał, że każdy 
człowiek w  swoim konkretnym powołaniu ma możliwość 
osiągnięcia świętości. Droga do świętości staje się uświęce-
niem codziennych obowiązków. Ma to ogromne znaczenie 
dla duchowości katolickiej – nie tylko dla rozumienia samej 
modlitwy i  człowieka, który ze swych zajęć i  pracy może 
uczynić duchową ofiarę dla Boga, ale także z  perspektywy 
rozumienia świata, który w  dużej mierze cechuje wymiar 
świecki. Już nie da się powiedzieć, że jest on zły lub nie ma 
on znaczenia dla zbawienia człowieka, ponieważ osoba żyje 
pośród świata i w nim powinna odnajdywać przestrzeń do 
uświęcenia swych obowiązków, odkrywając równocześnie 
nadprzyrodzony wymiar ludzkiej egzystencji. 

Chyba najbardziej znanym tekstem na ten temat 
jest fragment homilii założyciela Opus Dei, którą wygło-
sił 8  października 1967 roku na Uniwersytecie Nawarry 
w Hiszpanii. W niej podkreśla, że Bóg pragnie być obec-
ny w świeckiej, codziennej rzeczywistości człowieka, która 
może stać się miejscem jego dążenia do świętości. Mówił: 

„Musicie teraz zrozumieć w nowym świetle, że Bóg wzywa was, aby-
ście Mu służyli w miejscu pracy i podczas spełniania obowiązków cy-
wilnych, materialnych, świeckich, życia ludzkiego: w laboratorium, 
na sali operacyjnej w szpitalu, w koszarach, w auli uniwersyteckiej, 



127

w fabryce, w warsztacie, na polu, w domu i w całej ogromnej różno-
rodności miejsc pracy. Bóg codziennie czeka na nas. Zapamiętajcie: 
istnieje coś świętego, Bożego, ukrytego w sytuacjach najbardziej pro-
zaicznych i każdy z was ma to odkryć”217.

Z  historycznego punktu widzenia jest to myśl, która po-
siada nieocenioną wartość w  wieku XX, ponieważ wska-
zuje na ponowne odkrycie znaczenia powołania świeckich 
w Kościele. Ukierunkowuje na prawdę o powszechnym po-
wołaniu do świętości, które jest możliwe w osobistych oko-
licznościach życia, w jakich człowiek się znajduje. 

–	 Uświęcenie pracy. Św. Josemaría zaznaczał, że człowiek został 
stworzony ut operaretur218, a więc – „aby pracował”. Praca nie 
jest tu rozumiana jako kara czy niewolnicze zajęcie. Od po-
czątku była Bożym planem dla człowieka, który dzięki niej 
uczestniczy w stwórczym dziele Boga (por. Rdz 1, 27-28; 2, 15). 
Św. Josemaría podkreśla, że każda praca człowieka, a zwłasz-
cza jego praca zawodowa, ma być przekształcona w opertaio 
Dei219, a zatem w działanie (zajęcie) Boże, rozumiane jako czyn 
spełniany z Bogiem i dla Niego. Aby praca stała się opertario 

217	 Escrivá de Balaguer, J., «Namiętnie kochać świat», w: Rozmowy z prałatem Escrivą, 
Katowice-Ząbki: Apostolicum, 2006, s. 388.

218	 Dokładną definicję tego pojęcia święty rozwija w: tenże, «Valor educativo y peda-
gógico de la libertad», w: Josemaría Escrivá de Balaguer y la universidad, Pamplo-
na: Eunsa, 1993, s. 83. Zob. także GS, n. 24.

219	 Escrivá używa takiego terminu w  wielu swoich tekstach zarówno w  języku ła-
cińskim, jak i polskim. Przykładami mogą być następujące fragmenty: „Praca po 
ludzku godna, szlachetna i uczciwa może – i powinna! – zostać wyniesiona do 
porządku nadprzyrodzonego i stać się zajęciem Bożym” (Escrivá de Balaguer, J., 
«Kuźnia», w: Droga, Bruzda, Kuźnia, Poznań: Święty Wojciech, 2019, n. 687); „My 
powinniśmy przekształcać – przez miłość – ludzką pracę zwyczajnego dnia 
w dzieło Boże o zasięgu wiecznym” (tamże, n. 742).



128

Dei, a więc została dla Boga uświęcona, potrzeba aby była wy-
konywana z miłością nadprzyrodzoną. 

„Miłość nie pochodzi od nas. Jest nam wlana przez łaskę Bożą, po-
nieważ On sam nas umiłował”220.

Przeniknięcie Bożą miłością pozwala uczynić ze swojego 
życia – a więc także z pracy i obowiązków, które zajmują 
większość część naszego życiowego czasu – dar dla Boga. 
Miłość musi się bowiem odpowiednio wyrażać, a „prawdzi-
wa miłość – to wyjście poza siebie samego, oddanie się”221. 

Sama miłość jednak nie wystarcza. Owszem, jest źró-
dłem ofiarowania, ale także pobudza do ludzkiej solidno-
ści. Święty bardzo mocno podkreśla prawdę, że jeżeli au-
tentycznie kocha się Boga i z miłości chce się Mu ofiarować 
nasze prace i obowiązki, to człowiek będzie starał się ofiaro-
wać Panu prace i obowiązki wykonane z największą ludzką 
solidnością. Dlatego Escrivá napomina dobitnie: 

„Nie możemy ofiarować Panu czegoś, co na miarę naszych ogra-
niczonych możliwości nie jest doskonałe, wykonane bez błędu, 
starannie w  najdrobniejszych szczegółach. Bóg nie przyjmuje 
partaniny”222. 

220	 Tenże, Przyjaciele Boga, Ząbki: Apostolicum, 2020, n. 229.
221	 Tenże, To Chrystus przechodzi, Ząbki: Apostolicum, 2020, n. 47.
222	 Tenże, Przyjaciele Boga, n. 55. Escrivá podkreślał, iż dzięki zrozumieniu duchowego 

wymiaru pracy wzrasta porządek i ludzka doskonałość, które w pracy są potrzeb-
ne. Zwracał więc uwagę na szczegóły, takie jak: solidność, porządek, organizacja 
pracy czy jej dokończenie: „Zapewniam was, że jeżeli codziennie będziemy się sta-
rać o to, aby swoje osobiste obowiązki traktować jako Bożą prośbę skierowaną do 
nas, nauczymy się wypełniać do końca swoje zadania z możliwie jak największą 
doskonałością ludzką i nadprzyrodzoną” (tamże, n. 57). 



129

Można powiedzieć, że w  myśli hiszpańskiego kapana na 
temat uświęconej pracy splatają się dwa cele: finis operis 
(ludzka doskonałość wykonanego aktu) i finis operantis (in-
tencja spełnienia działania dla Boga, tj. miłość)223.

–	 Materializm chrześcijański. Przesłanie założyciela Opus Dei 
jest przeniknięte duchem materializmu chrześcijańskiego224. 
Bardzo ważne jest użycie przymiotnika „chrześcijański”, po-
nieważ wskazuje to na odróżnienie myśli Escrivy od mate-
rializmu, nieuznającego rzeczywistości duchowej. Święty 
podkreślał dobroć świata stworzonego oraz znaczenie ludz-
kiej rzeczywistości i  codzienności w  dążeniu do świętości. 
Oznacza to innymi słowy, że materialność świata, w którym 
żyje człowiek, przeplata się z perspektywą duchową. Święty 
pragnie więc w swoim nauczaniu ustrzec innych przed hipo-
kryzją podwójnego życia – z jednej strony życia duchowego 
i nadprzyrodzonego, a z drugiej życia pośród świata, które by 
wykluczało życie wewnętrzne225. Chrześcijanin ma wprowa-
dzać w rzeczywistość świata ducha nadprzyrodzonego.

223	 Derville, G., «La liturgia del trabajo. „Levantado de la tierra, atraeré a todos hacia 
mi” (Jn 12, 32) en la experiencia de san Josemaría Escrivá de Balaguer», Scripta 
Theologica 38 (2006), s. 842.

224	 Sam święty używa takiego terminu w  cytowanej już homilii, którą wygłosił na 
kampusie Uniwersytetu Nawarry w Pampelunie: „Słuszne jest mówienie o swo-
jego rodzaju materializmie chrześcijańskim, który stawia śmiały opór materiali-
zmom nieuznającym ducha” (Escrivá de Balaguer, J., «Namiętnie kochać świat», 
s. 389-390). 

225	 Escrivá nigdy nie głosił tezy, że chrześcijanin ma być wyłączony ze światowych 
spraw. Wręcz przeciwnie, jego historia rozgrywa się w świecie, w którym ludzkie 
rzeczywistości swą obecnością uświęcił Jezus Chrystus. Chrześcijanin nie ma 
być jednak światowy, ale pamiętać o  wymiarze nadprzyrodzonym życia, które 
wypływa z godności bycia dzieckiem Bożym: „Zwykłem mówić studentom i ro-
botnikom, którzy przychodzili do mnie w latach trzydziestych, że powinni umieć 
zmaterializować życie duchowe. Chciałem przez to ustrzec ich od pokusy, tak 



130

–	 Eucharystyczny wymiar życia ludzkiego. Oprócz wy-
raźnego podkreślenia powołania chrzcielnego w  tekstach 
świętego z  Hiszpanii zauważyć można mocny akcent eu-
charystyczny. Escrivá, wpisując się w  kontekst wieku XX 
i  działalność ruchu liturgicznego, której był świadomy 
i  z  którą się zetknął, zaprasza do tego, by życie liturgicz-
ne miało wpływ na chrześcijańską codzienność. Jego słyn-
na teza w kontekście Eucharystii brzmi, iż Eucharystia ma 
trwać dwadzieścia cztery godziny, aż do oczekiwania na 
kolejną Mszę Świętą, a zatem ma rozciągać się na całe ży-
cie ludzkie. Ofiarowanie chrześcijanina Bogu trwa nie tylko 
podczas liturgii, ale i w ciągu dnia. 

Św. Jan XXIII († 1963)

Angelo Giuseppe Roncalli to papież, który zapisał się w  historii 
Kościoła jako ten, który zwołał Sobór Watykański II. Urodzony 
w chłopskiej rodzinie, był nauczony pokory, pracy i oddania. Świę-
cenia kapłańskie przyjął w  1904 roku. Był doświadczony w  pracy 
dyplomatycznej, gdyż pracował w  dyplomacji we Francji, Turcji, 
Bułgarii czy Grecji. Pius XII wyniósł go do godności kardynała oraz 
mianował patriarchą Wenecji. Jako papież znany był ze swej dobroci 
oraz propagowania pokoju. Jego hasło Obedientia et pax (Posłuszeń-
stwo i pokój) chyba najlepiej wyrażają elementy, które torowały jego 
drogę do świętości.

częstej wówczas a  i  teraz, prowadzenia podwójnego życia: z  jednej strony ży-
cia wewnętrznego, życia w relacji z Bogiem, a z drugiej, innej i oddzielnej, życia 
rodzinnego, zawodowego i  towarzyskiego, pełnego małych, ziemskich spraw” 
(tamże, s. 388-389). Zob. tenże, Przyjaciele Boga, n. 94. 



131

Z punktu widzenia duchowego na uwagę zasługuje jego Dzien-
nik duszy, który tworzył przez całe swoje życie, spisując notatki do-
tyczące jego życia wewnętrznego oraz ćwiczeń duchowych. Czyta-
jąc to dzieło, można doświadczyć tego, jak pogłębiała się jego wiara 
i  relacja z  Bogiem, jak dojrzewało w  nim autentyczne rozumienie 
chrześcijaństwa. 

Dziennik duszy jest także doskonałą lekturą dla zrozumienia 
faktu, że życie duchowe człowieka cechuje się działaniem Bożym, ale 
również dynamizmem, powodowanym często samą kondycją czło-
wieka. Wiele razy Jan XXIII pisze bowiem o wzlotach, ale i upad-
kach, o rozwoju, ale i o tym, co jeszcze musi przepracować poprzez 
duchowy wysiłek, praktyki ascetyczne i głębsze otwarcie się na łaskę 
Bożą. Zapiski św. Jana XXIII mogą stać się inspiracją szczególnie dla 
kapłanów, ale również dla wszystkich ochrzczonych, ponieważ wiele 
elementów jego duchowości wypływa po prostu z rozważania na te-
mat chrzcielnego powołania człowieka. 

Do głównych elementów, które kształtowały jego drogę do do-
skonałości chrześcijańskiej, możemy zaliczyć:

–	 Zażyłość z  Jezusem i  naśladowanie Go. Rozumiał ją 
przede wszystkim w perspektywie modlitwy. Od początku, 
jak wynika z jego zapisków, uczył się tego, że modlitwa po-
winna mieć swój rytm, a wymagania z nią związane powin-
ny być racjonalne i do pogodzenia z normalnymi codzien-
nymi zajęciami. Zdawał sobie sprawę, że liczy się duchowa 
łączność z Bogiem oraz porządek i solidność w praktykach 
modlitewnych226. Sam napisał: 

226	 Por. Święcki, J., Jan XXIII. Wypróbowany święty, Kraków: WAM, 2014, s. 212-213.



132

„Chcę służyć Sercu Jezusowemu dziś i na zawsze. […] Pamięć na 
obecność Bożą i duch adoracji sprawią, że każdy mój czyn będzie 
miał jako cel bezpośredni Jezusa, Boga i  Człowieka. […] Wysiłek 
mego umysłu i woli musi być skierowany na dwie zwłaszcza prakty-
ki życia codziennego: na Komunię św. i wieczorne nawiedzenie, nie 
mówiąc o częstych aktach strzelistych”227. 

–	 Praktykowanie prostoty i pokory. Wpływ na taki rys jego du-
chowości miała z całą pewnością historia jego życia. Prostoty 
nauczył się w domu rodzinnym, aczkolwiek zadania dyploma-
tyczne, które spełniał, wymagały od niego szczególnej czujno-
ści, by nie poddać się duchowi wyniosłości lub świata. Twier-
dził, że „wszelkie nadawanie sobie tonów wyższości i wysuwa-
nie naprzód swojej osoby jest egoizmem i porażką”228. 

–	 Rezygnacja z własnej woli i planów na rzecz planów Bo-
żych. Łączył to z pojęciem wolności, ponieważ rozumiał, że 
oddanie się w ręce Boga wzmacnia wolność. W życiu trwał 
przy Bogu, „nie wpadał nigdy w  panikę i  ufał, bo dzięki 
poznaniu płynącemu z wiary wiedział, że trudny moment 
wkrótce przejdzie”229. 

Jak widać, okres XX i XXI wieku jest bardzo bogaty w wydarze-
nia, które mają znaczenie dla duchowości katolickiej: uznanie teologii 
duchowości za naukę akademicką, kwestia mistyczna, ponowne od-
krycie duchowości świeckich, podkreślenie znaczenia liturgii dla życia 
chrześcijańskiego. Bogactwo życia duchowego widoczne jest nie tylko 

227	 Jan XXIII, Dziennik duszy, Kraków: Znak, 2014, s. 238. Zob. tamże, s. 379.
228	 Tamże, s. 381.
229	 Święcki, J., Jan XXIII. Wypróbowany święty, s. 202.



133

w teologicznych ideach czy pojęciach, ale nade wszystko w osobistym 
doświadczeniu wielu świętych, których nie sposób wszystkich opisać. 

W niniejszym opracowaniu przedstawione zostały tylko niektóre 
przykłady postaci świętych tego okresu, ale nie wolno zapomnieć o in-
nych, którzy wywarli znaczący wpływ na rozwój duchowości w Koście-
le w XX i XXI wieku. Wystarczy wspomnieć: św. Maksymiliana Marię 
Kolbego († 1941)230, św. ojca Pio z Pietrelciny († 1968)231, św. Pawła VI 
(† 1978)232, św. Jana Pawła II († 2005)233 czy św. Carla Acutisa († 2006)234.

230	 Św. Maksymilian zasłynął przede wszystkim jako krzewiciel pobożności maryj-
nej, zwłaszcza tajemnicy Niepokalanego Poczęcia. Jest również męczennikiem 
Kościoła katolickiego, ponieważ oddał życie za współwięźnia w obozie koncen-
tracyjny Auschwitz-Birkenau. 

231	 Życie św. ojca Pio może posłużyć jako przykład ilustrujący zmagania duchowe 
człowieka wierzącego ze złem. Św. ojciec Pio był doświadczany walką ze złym 
duchem. Wzór jego posługi kapłańskiej może stać się pomocą do głębszego zro-
zumienia tajemnicy spowiedzi i pokuty, której się oddawał. Był obdarzony darem 
stygmatów, co szczególnie podkreśla rys chrystocentryczny jego duchowości, 
przejawiający się także w umiłowaniu Eucharystii. 

232	 Św. Paweł VI był papieżem, który zasłynął szczególnie z  wierności prawdzie 
ewangelicznej aż do końca. W sposób praktyczny wyraził to, publikując encyklikę 
Humane vitae (1968), która w ówczesnym zamęcie ideologicznym i teologicznym 
stała się drogowskazem ku Bogu. Broniąc życia ludzkiego od poczęcia i uzna-
jąc antykoncepcję za niemoralną, dał wyraz odwagi i  wierności uniwersalnym 
wartościom. Jego teksty – zwłaszcza listy – odnaleźć można w: Paweł VI, Czas 
odwagi, Kraków: Znak, 2018.

233	 Św. Jan Paweł II znany jest zwłaszcza z umiłowania modlitwy kontemplacyjnej oraz 
praktykowania pobożności maryjnej. Jako papież bronił godności człowieka, przy-
pominając, że w pełni rozumie się go w kontekście Wcielonego Słowa Bożego, Je-
zusa Chrystusa. Zasłynął z publikacji wielu dokumentów, choć na uwagę zasługuje 
encyklika Veritatis splendor (1993). Mimo że poświęcona jest tematom moralnym, 
można w niej odnaleźć treści przydatne dla teologii duchowości, jak choćby refleksja 
o naśladowaniu Chrystusa (n. 6-34). 

234	 Św. Carlo Acutis to przykład młodego człowieka, który ciesząc się życiem w świe-
cie, nie zapominał o wymiarze nadprzyrodzonym swojej egzystencji. Rysami jego 
duchowości były radość i umiłowanie Eucharystii, którą nazywał „autostradą do 
nieba”. Św. Carlo może być doskonałym wzorem dla ludzi młodych, chcących 
dążyć do świętości. 





Część 

II
Teologia duchowości jako 
dyscyplina akademicka





137

Przedstawienie i analiza syntetycznej historii duchowości katolickiej 
pozwoliła na zapoznanie się z ważnymi elementami i nurtami ducho-
wości, jak i postaciami, których znajomość wkładu w duchowość ka-
tolicką jest konieczna do podstawowego orientowania się w tej dzie-
dzinie. Treść zawarta w pierwszej części zakończona została opisem 
duchowości katolickiej w czasach współczesnych. Można więc stwier-
dzić, że dokonuje się teraz płynnego przejścia do kolejnego etapu stu-
dium, a mianowicie do rozważania teologii duchowości jako dyscypli-
ny akademickiej. Jest to ściśle związane właśnie z wiekiem XX.

W tej części zostaną przedstawione konkretne zagadnienia, któ-
re wyjaśniają teologię duchowości katolickiej jako jedną z dyscyplin 
teologicznych, naukę wykładaną w instytutach i na uniwersytetach. 





139

Rozdział 9 
Przedmiot, źródła i metoda teologii duchowości

Przechodząc do zdefiniowania teologii duchowości235 jako nauki 
akademickiej, należy przypomnieć, że aby dana dziedzina była uzna-
na za dyscyplinę naukową, musi spełniać określone normy. Każda 
nauka posiada: specyficzny przedmiot, który bada; źródła, z których 
czerpie, oraz odpowiednią metodologię, którą się posługuje. Podob-
ny porządek musi być utrzymany w przypadku teologii duchowości, 
gdyż jako odrębna dyscyplina teologiczna (obok teologii dogmatycz-
nej, moralnej czy pastoralnej) musi spełniać wymagania naukowości 
i charakteryzować się spekulatywnym charakterem. 

O tym, iż teologia, która zawiera w sobie różne obszary badania, 
ma cechować się powyżej wspomnianymi elementami, przypomina-
ją dokumenty Kościoła. Wystarczy wspomnieć konstytucję apostol-

235	 Teologia duchowości często bywa nazywana także teologią życia duchowego, 
co już ukierunkowuje na przedmiot jej badania. Takiej nazwy używają choćby 
A. Marchetti, S. Witek, czy A. Słomkowski dla zatytułowania swych dzieł na temat 
teologii duchowości. Chmielewski wyjaśnia, iż nazwa „teologia życia duchowe-
go” pojawiła się w związku z użyciem w okresie międzywojennym sformułowania 
„życie duchowe”, które miało zjednoczyć ascetykę i mistykę, dotąd traktowane 
odrębnie (por. Chmielewski, M., Metodologiczne problemy posoborowej teologii 
duchowości katolickiej, Lublin: Redakcja Wydawnictw Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego, 1999, s. 74-77). 

	 Często pojęcie „teologia życia duchowego” było rozumiane w odniesieniu do osoby, 
która uprawia teologię duchowości, wskazując na konieczność prowadzenia przez 
nią głębokiego życia wewnętrznego, które jest konieczne w refleksji teologicznej, by 
dociekania teoretyczne mogły iść w parze z praktyką poznania Boga, pełni prawdy. 
Teologii i jej metody nie można oddzielić od duchowości. Dzieje się tak dlatego, że 
teologia i duchowość są obszarami nierozerwalnie związanymi przez wiarę chrze-
ścijańską, a zatem można mówić zarówno o duchowej interpretacji teologii, jak i teo-
logicznej interpretacji duchowości (por. Staglianò, A., Teologia e spiritualità. Pensiero 
critico ed esperienza cristiana, Roma: Studium, 2006, s. 7-12).



140

ską Sapientia christiana Jana Pawła II z 1979 roku, która opisując rolę 
uniwersytetów i wydziałów katolickich, stwierdza, że: 

„Wydział Teologiczny ma to na uwadze, ażeby nauka katolicka – za-
czerpnięta z największą troską z Bożego Objawienia – przy pomocy 
właściwej sobie metody naukowej była głęboko poznawana i systema-
tycznie wykładana. […] Poszczególne zaś dyscypliny teologiczne tak 
powinny być wykładane, ażeby na podstawie wewnętrznych racji każ-
dego przedmiotu i z powiązania z innymi dyscyplinami, również filo-
zoficznymi jako też z naukami antropologicznymi, jasno ukazywała się 
jedność całej formacji teologiczne”236. 

Nie sposób nie zauważyć, iż fragment ten wprost wspomina o na-
ukowej metodzie czy o źródle, z którego teologia czerpie, a którym 
jest Boże Objawienie. Podobne sformułowanie można odnaleźć 
w konstytucji apostolskiej Ex corde Eccelsiae, w której Jan Paweł II 
wprost oświadcza, iż:

„Także teologia, jako nauka, zajmuje uprawnione miejsce pośród in-
nych dyscyplin uniwersyteckich. Podobnie jak one, teologia posiada 
własne zasady i metodę, które nadają jej status nauki. Także więc teolo-
gowie korzystają z wolności akademickiej, pod warunkiem, że szanują 
owe zasady i stosują metodę właściwą ich dyscyplinie”237. 

Te myśli, podkreślające przedmiot, metodę, źródła i cel uprawiania 
refleksji teologicznej, podsumowuje niejako najnowsza konstytucja 
apostolska Veritatis gaudium z 2017 roku, poświęcona uniwersyte-
tom i wydziałom kościelnym. Franciszek zauważa w niej, że:

236	 Jan Paweł II, «Konstytucja apostolska Sapientia christiana», AAS 71 (1979), 
s. 470-499, a. 66.

237	 Tenże, «Konstytucja apostolska Ex corde Ecclesiae», AAS 82 (1990), s. 1475-1509, 
n. 29. 



141

„Zadaniem wydziału teologii jest pogłębienie i systematyczne wyjaśnia-
nie, zgodnie z  właściwą jej metodą, nauki katolickiej – zaczerpniętej 
z największą troską z Bożego Objawienia; ponadto poszukuje rzetelnych 
rozwiązań ludzkich problemów w świetle tegoż Objawienia”238. 

Aby zdefiniować teologię duchowości jako naukę, należy więc przed-
stawić krótko jej przedmiot, źródła oraz metodę, jaką się posługuje. 

Przedmiot teologii duchowości

Zasadniczo pierwszorzędnym przedmiotem badania teologii 
w ogólności jest sam Bóg. Można powiedzieć, że Bóg i relacja mię-
dzy Bogiem a człowiekiem, mająca charakter zbawczy i uświęcający, 
jest tak zwanym przedmiotem materialnym teologii. Każda z dyscy-
plin teologicznych ujmuje jednak ów przedmiot materialny z innego 
punktu widzenia, co pozwala wyróżnić specyfikację dyscyplin teo-
logicznych. Na przykład teologia dogmatyczna bada Boga i  relację 
między Bogiem a  człowiekiem od strony poznawczo-obiektywnej, 
a teologia moralna snuje refleksję na temat tej relacji z punktu wi-
dzenia moralnych obowiązków, które wynikają z tej relacji dla czło-
wieka239. Należy więc wyszczególnić specyficzny przedmiot teologii 
duchowości katolickiej. 

Dzisiejsze badania, które rozwijały się zwłaszcza po wyodręb-
nieniu się teologii duchowości jako osobnej dyscypliny naukowej, 
wskazują, iż jej przedmiotem, a więc rzeczywistością, którą bada, jest 
chrześcijańskie życie duchowe lub – innymi słowy – życie duchowe 
chrześcijanina, które za św. Pawłem można nazwać życiem „według 
Ducha” (por. Rz 8, 9) lub życiem „ukrytym z Chrystusem w Bogu” 

238	 Franciszek, «Konstytucja apostolska Veritatis gaudium», AAS 110 (2018), 1-34, a. 68.
239	 Por. Chmielewski, M., «Teologia duchowości jako dyscyplina naukowa. Zarys pro-

blematyki», Roczniki Teologiczne 66 (2019), s. 121. 



142

(por. Kol 3, 3). Już te dwa stwierdzenia Apostoła Narodów pozwala-
ją uczynić referencję do pojęcia życia duchowego chrześcijan, któ-
re rozumiane będzie w sposób trynitarny, a więc jako uczestnictwo 
w życiu Trójcy Świętej. Wejście w relację z Bogiem Ojcem jest łaską 
i  dokonuje się za pośrednictwem Jezusa Chrystusa. Uświęcicielem 
zaś na drodze tej relacji jest Duch Święty, który „przez swoją łaskę 
pierwszy wzbudza naszą wiarę i  udziela nowego życia”240. Innymi 
słowy, specyficznym przedmiotem zainteresowań teologii duchowo-
ści „jest zatem to wszystko, co dzieje się w człowieku wówczas, gdy 
zawiązuje się i rozwija uświęcająco-zbawcza więź z Bogiem”241. 

Zanim jednak nastąpi szczegółowa analiza przedmiotu, ko-
nieczne jest zwrócenie uwagi na poszczególne słowa, z których skła-
da się pojęcie chrześcijańskiego życia duchowego.

Życie – można zdefiniować jako aktywność, która rodzi się 
z wnętrza podmiotu ją realizującego, a więc jest to najcenniejsza rze-
czywistość, jaką posiada człowiek. Aczkolwiek jest to coś więcej niż 
egzystencja fizyczna czy procesy metaboliczne podtrzymujące funk-
cjonowanie organizmu, ponieważ to Bóg stoi za wszystkimi natural-
nymi procesami, które utrzymują człowieka przy życiu242. Ukazują to 
doskonale greckie terminy określające życie. Pierwszy z nich – bíos 
– oznacza „życie” w kontekście bardziej biologicznym i czasowym. 
Drugi – zoè – podkreśla żywotność podmiotu jako właściwość samą 
w sobie243. 

240	 KKK, n. 684.
241	 Chmielewski, M., «Teologia duchowości jako dyscyplina naukowa. Zarys prob-

lematyki», s. 121.
242	 Por. Millard, A., Ruíz-Garrido, C., «Vida», w: ciż (red.), Diccionario bíblico abreviado, 

Estella: Verbo Divino, 1989, s. 299.
243	 Por. Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, 3 ed., Pamplona: Eunsa, 2007, s. 18.



143

Duchowe – to przymiotnik, którym określone jest słowo „ży-
cie”. Pochodzi on od łacińskiego spiritus, które można tłumaczyć 
jako „oddech, tchnienie, powiew, życie”. Wszystkie te tłumaczenia są 
związane z innymi pojęciami w językach oryginalnych, a mianowi-
cie z greckim pneuma i hebrajskim ruah244. Przymiotnik „duchowy” 
podkreśla, że życie człowieka nie jest jedynie aktywnością związa-
ną z jego witalnością jako podmiotu, wywodzącą się od niego jako 
siły witalne, ale oznacza egzystencję człowieka, który jest zdolny do 
transcendencji, do przekraczania siebie, relacji z Bogiem, dzielenia 
swego życia z Panem. Jednym słowem: jest życiem człowieka, który 
„może być nazwany istotą religijną [capax Dei]”245. 

Jak zauważa Chmielewski, podając różne koncepcje duchowo-
ści, jedyną autentyczną duchowością jest ta, która jest skoncentro-
wana na Chrystusie, a przez Niego na Trójcy Świętej246. Owo wejście 
w relację z Bogiem, w życie duchowe w chrześcijaństwie, zawsze na-
leży pojmować jako łaskę, a więc dar, który inicjuje sam Bóg i który 
pobudza człowieka do wyjścia poza siebie i powierzenia się Bogu. 

„[Łaska] jest duchowym narzędziem do wspierania człowieka na dro-
dze przekraczania wynikających ze słabości tendencji do zamknięcia 
się w sobie, wyobcowania z istoty człowieczeństwa czy zatwardziałości 
serca. Rzeczywistość łaski oznacza, że Bóg nigdy nie przestaje dawać 
siebie samego tym, których powołał do istnienia”247. 

244	 Widoczne staje się to w Księdze Rodzaju, gdzie możemy przeczytać, że „Duch 
-Boży unosił się nad wodami” (Rdz 1, 2). Również św. Piotr przypomina o du [חור]
chowym powołaniu chrześcijan: „Wy również, niby żywe kamienie, jesteście bu-
dowani jako duchowa [πνευματικός] świątynia” (1 P 2, 5).

245	 KKK, n. 28.
246	 Por. Chmielewski, M., «Metodologia duchowości katolickiej», w: Igielski, M. (red.), 

Teologia duchowości katolickiej, Lublin: Redakcja Wydawnictw Katolickiego Uniwer-
sytetu Lubelskiego, 1993, s. 53.

247	 Sojka, S., Życie duchowe jako odpowiedź na dar Bożej łaski, Kraków: Wydawnictwo 
Karmelitów Bosych, 2013, s. 44. Tu uwidacznia się również sama natura człowie-



144

Można by postawić tu jednak pytanie: czy i  Bóg oraz aniołowie – 
a więc istoty duchowe – nie posiadają życia duchowego? Owszem, 
gdyż należy ono do ich duchowej natury. Jednak, jak stwierdza Mar-
ti, życie duchowe, a więc życie w komunii z Bogiem, angażuje całego 
człowieka w jego integralności, a więc jego ciało, duszę, historię życia 
czy świat, w którym żyje. Dzięki temu życie duchowe człowieka nie 
jest zamknięte jedynie w wytyczonych chwilach modlitwy i nie ogra-
nicza się do relacji z Bogiem i ludźmi, ale obejmuje całe jego życie248. 

Chrześcijańskie – to konieczny i właściwy termin na określenie 
życia duchowego. Dzieje się tak dlatego, że w historii i w świecie spo-
tykamy się z wieloma religiami, zarówno politeistycznymi, jak i mo-
noteistycznymi, wśród których odnajduje się „jakieś rozpoznanie owej 
tajemniczej mocy, która obecnie jest w biegu spraw świata i wydarze-
niach ludzkiego życia; nieraz nawet uznanie Najwyższego Bóstwa lub 
też Ojca”249. To prowadzi z kolei do uznania, iż faktem jest, że chrześci-
jaństwo nie ma monopolu na duchowość250, gdyż duchowość w swej 
ogólności należy do natury człowieka, który jest zdolny do poszukiwa-
nia Boga i ostatecznie prawdy. Kościół katolicki, który z szacunkiem 
odnosi się do innych religii, nie przestaje jednak „głosić bez przerwy 
Chrystusa, który jest «drogą, prawdą i życiem» (J 14, 6), w którym lu-

ka, którego cechuje materialność, ale i duchowość, czego wynikiem jest także 
relacyjność, umiejętność wyjścia ku relacji z Bogiem i człowiekiem, co staje się 
podstawą chrześcijańskiej wizji antropologicznej. Jak stwierdzał Ratzinger, „po-
dobieństwo człowieka do Boga oznacza przede wszystkim to, że człowiek nie 
może być zamknięty w sobie. Jeśli próbuje się zamknąć, mija się ze swoją istotą. 
Podobieństwo do Boga oznacza odniesienie. Jest dynamiką, która skierowuje 
człowieka ku Temu, który jest całkiem Inny” (Ratzinger, J., Na początku Bóg stwo-
rzył… Cztery kazania o  stworzeniu i  upadku. Konsekwencje wiary w  stworzenie, 
s. 53-54).

248	 Por. Marti del Moral, P., Teología Espiritual, Pamplona: Eunsa, 2021, s. 32.
249	 NA, n. 2. 
250	 Por. Marti del Moral, P., Teología Espiritual, s. 23.



145

dzie znajdują pełnię życia religijnego i w którym Bóg wszystko z sobą 
pojednał”251. 

Namiastkę tych twierdzeń odnajdujemy w  książce Odo Case-
la na temat chrześcijańskiego misterium kultu. Autor wspomniał, 
iż religia jest łącznikiem między Bogiem a stworzeniem, gdyż Bóg 
zstępuje do człowieka, a człowiek dzięki religii wznosi się do Boga252. 
Chrześcijaństwo jest jednak naznaczone elementem chrystologicz-
nym, którym jest „spotkanie z wydarzeniem, z Osobą”253, z Jezusem 
Chrystusem, co stanowi nowość w historii254. 

251	 NA, n. 2.
252	 Por. Casel, O., El misterio del culto en el cristianismo, Barcelona: Centre de Pasto-

ral Litúrgica, 2001, s. 21.
253	 Benedykt XVI, «Encyklika Deus caritas est», n. 1. 
254	 Aby zrozumieć i uargumentować jeszcze dogłębniej ową nowość, którą przynosi 

chrześcijaństwo, warto skupić się krótko nad jej ukazaniem w kontekście religii 
Izraela oraz duchowości Dalekiego Wschodu. Po pierwsze, w  religii Izraela wi-
doczny staje się element obalenia wiary w bożków, a więc wiara Izraela jest mo-
noteistyczna. To prowadzi do wniosku, że już nowość religii żydowskiej upatruje 
się w  rozumieniu Absolutu jako Kogoś, a  nie czegoś, jako Kogoś osobowego, 
z kim można wejść w kontakt. Politeizm opiera się bowiem tak naprawdę nie na 
spostrzeżeniu różnorodności Bytu Absolutnego, ale na przekonaniu o  jego nie-
dostępności. W Chrystusie widzimy nowość i zarazem pełnię Objawienia Boga 
jako Bytu osobowego i wychodzącego ku człowiekowi. Syn Boży jako Bóg staje 
się człowiekiem, dzięki czemu w swej odrębności łączy to, co Boskie, z tym, co 
ludzkie, i jednoczy całkowicie Boga z ludźmi (por. Ratzinger, J., «Problem abso-
lutności chrześcijańskiej drogi zbawienia», w: JROO, t. 8/2, s. 965-968; Michalik, 
A., «Josepha Ratzingera teologia religii. Szkic», Studia Nauk Teologicznych PAN 
12 [2017], s. 55-57). Po drugie, należy zatrzymać się nad analizą duchowości 
zwłaszcza Dalekiego Wschodu, takich jak hinduska (ogólne określenie zbioru 
wierzeń religijnych mieszkańców zwłaszcza Półwyspu Indyjskiego), buddyjska 
(system religijny i filozoficzny, którego założycielem i twórcą założeń, zwłaszcza 
Czterech Prawd dotyczących cierpienia, był Siddhārtha Gautama [ok. 560-480 r. 
przed Chr.]), konfucjanizm czy taoizm (główne systemy religijno-filozoficzne 
obecne w Chinach). Na ich tle można wykazać prawdę o tak zwanym elemen-
cie pozytywnym i  negatywnym. Ów drugi element ukierunkowuje ku nowości 
chrześcijaństwa. Pozytywny aspekt to wskazanie w duchowościach Dalekiego 
Wschodu faktu, że i one są wyrazem religijnej natury człowieka, jego elementu 



146

Teologia duchowości zajmuje się więc badaniem chrześcijańskie-
go życia duchowego lub życia duchowego chrześcijanina, które może 
być określone jako życie dla Boga Ojca w Chrystusie i przez Chrystusa 
oraz w mocy Ducha Świętego. Jednak aby dokładniej wyjaśnić pojęcie 
życia duchowego, które do tej pory zostało zaprezentowane bardziej 
z punktu widzenia terminologicznego, należy wskazać na kilka cech, 
które precyzują definicję przedmiotu teologii duchowości:

–	 Życie duchowe chrześcijanina nigdy nie staje w opozycji 
do historycznego faktu zbawienia. Innymi słowy, choć 
życie duchowe jako takie wyłania się już z  samej natury 
ludzkiej, nie zamyka się na to, co historyczne i  związane 
z Objawieniem Bożym w dziejach. Wręcz przeciwnie, ży-
cie duchowe chrześcijanina wskazuje na inicjatywę Boga, 
z  którą wychodzi On do człowieka w  historii. Nigdy nie 
może być więc oddzielone od historycznego faktu zbawie-
nia w  Jezusie Chrystusie. Taka teza daje do zrozumienia, 
iż podkreślenie psychologicznej struktury człowieka nie 
jest wystarczające do wyjaśnienia fenomenu duchowego 
w osobie ludzkiej, lecz należy odwołać się także do Bożego 
Objawienia i  dynamiki dialogu między Bogiem a  ludźmi 
w  historii zbawienia255. Częścią tej historii są także czasy 
Kościoła, dlatego ważne jest przypomnienie, że życie du-

duchowego, który jest otwarty na Absolut. Negatywny zaś ukazuje to, czego nie 
odnajdziemy w  tamtych duchowościach. Innymi słowy, podkreśla, że w owych 
duchowościach nie sposób odnaleźć tezy o  personalnym aspekcie zarówno 
Absolutu, na którego ukierunkowany jest człowiek, jak i samego człowieka, któ-
ry niejako musi uwolnić się od siebie, by doświadczyć tego, co boskie. Z kolei 
duchowość chrześcijańska wskazuje na osobiste spotkanie człowieka z osobo-
wym Bogiem (por. Bernard, C. A., Teología espiritual. Hacia la plenitud de la vida en 
el Espíritu, Salamanca: Sígueme, 2007, s. 38-40).

255	 Por. tamże, s. 37.



147

chowe chrześcijanina zawsze wymaga doświadczenia Ko-
ścioła i rozwija się we wspólnocie eklezjalnej. 

–	 Życie duchowe chrześcijanina nie tylko odnosi się do ak-
tywności człowieka, ale wskazuje na jego tożsamość. Inny-
mi słowy, uświadamia nam to, że człowiek posiada świado-
mość samego siebie, a także swojej otwartości na Boga i po-
znanie, które dokonuje się nie tylko dzięki inteligencji, ale 
i również przez miłość. „Miłość wlana przez Boga w duszę 
przekształca od wewnątrz umysł i wolę”256. Miłość jest zatem 
sposobem poznania samego siebie, rzeczywistości i Boga257.

–	 Życie duchowe chrześcijanina opiera się na relacyjności. 
Ta relacyjność odnajduje swój fundament w miłości. Czło-
wiek został stworzony z miłości i dla miłości. Bóg „z miłości 
przeznaczył nas dla siebie jako przybranych synów przez Je-
zusa Chrystusa, według postanowienia swej woli” (Ef 1, 4-5). 
Sama zaś miłość wyraża się w akcie oddania i relacji. Taka 
relacja (Zuwendung) istnieje najpierw w samym Bogu, a więc 
między Osobami Boskimi258. Miłość Boga jest tak wielka, że 

256	 Escrivá de Balaguer, J., To Chrystus przechodzi, n. 71.
257	 Teologia duchowości właśnie w zdolności do miłości widzi najgłębsze rozróżnie-

nie między człowiekiem a innymi stworzeniami, zwłaszcza zwierzętami. Podczas 
gdy zwierzętom przypisane jest środowisko (Umwelt), człowiekowi przypisany 
jest świat (Welt). Oznacza to, że istota ludzka nie tylko żyje w świecie, ale wcho-
dzi w relację ze światem, w którym stara się realizować życie nadprzyrodzone 
(por. Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, s. 19). 

258	 „Trzy Osoby są jednym Bogiem, bo Bóg jest miłością, Syn jest miłością, Duch jest 
miłością. Bóg jest całkowicie i tylko miłością, najczystszą miłością, nieskończoną 
i wieczną. Nie żyje we wspaniałej samotności, lecz jest niewyczerpanym źródłem 
życia, które wciąż się daje i przekazuje” (Benedykt XVI, «Anioł Pański, 07.06.2009», 
OsRomPol 9 [2009], s. 50). „Człowiek został stworzony «na obraz Boży», jako zdol-
ny do poznania i pokochania swojego Stworzyciela” (GS, n. 12).



148

wychodzi On z inicjatywą do człowieka, by udzielić mu życia 
Bożego i włączyć go w relację z Trójcą Świętą. 

–	 Życie duchowe chrześcijanina naznaczone jest dynami-
zmem. Istota ludzka, obdarzona pierwiastkiem ducho-
wym, jest otwarta na Boga i  dąży do spełnienia w  Bogu. 
Ta duchowa wędrówka człowieka dokonuje się w  świecie 
i w historii – zarówno tej globalnej, jak i osobistej. W tych 
przestrzeniach chrześcijańskie życie duchowe jawi się jako 
rzeczywistość dynamiczna, która zmierzając do pełni do-
skonałości, a więc communio z Bogiem, modeluje się, wzra-
stając, ale i czasem słabnąc. Innymi słowy, chrześcijanin na 
drodze dążenia do doskonałości duchowej przeżywa wzlo-
ty, ale i upadki, ekstazy, ale i noce ciemne, rozumiane także 
w kontekście oczyszczenia duszy. 

Można także powiedzieć, że na życie duchowe chrze-
ścijanina składają się dwa elementy: wewnętrzność i  hi-
storyczność. Pierwszy rozumiany byłby jako zdolność do 
wniknięcia w głąb własnego ducha, by przekroczyć to, co 
powierzchowne i  w  sposób właściwy chrześcijaństwu być 
świadomym obecności Boga we własnym sercu. Drugi jest 
uświadomieniem sobie, że przez wspomnianą interiory-
zację człowiek jako istota cielesno-duchowa nie zamyka 
się w sobie, ale jest w relacji ze światem, jest zakorzeniony 
w jego historii, co także wpływa na jego przeżycia duchowe. 

Na koniec tego punktu konieczne należy wspomnieć, 
że w historii i próbach zdefiniowania przedmiotu teologii 
duchowości istniały różne jego określenia. Można mówić 
o takich terminach próbujących wyjaśnić przedmiot teolo-
gii duchowości katolickiej:



149

–	 Duchowość – określenie, które pojawiło się około V/VI 
wieku i oznaczało w wyrażenie stanu osobowości ukształ-
towanej przez wniknięcie i przeżywanie misterium chrze-
ścijaństwa. Zwracało uwagę na nowy sposób przeżywania, 
myślenia i  wartościowania dzięki doświadczeniu wiary259. 
Oznacza zasadniczo to samo, co życie według Ducha czy 
intensywne życie chrześcijańskie260. Dziś z  tym pojęciem 
spotkać się można w terminologii teologicznej, która opisu-
je kwestie nieco bardziej szczegółowe, np. gdy mowa o róż-
norodności dróg przeżywania duchowości chrześcijańskiej: 
duchowość kapłańska, zakonna, świecka.

–	 Świętość – jest to termin, który nabrał znaczenia na przeło-
mie XVI i XVII wieku. W traktatach teologiczno-duchowych 
zaczęto go używać, ukazując teologię duchowości jako dys-
cyplinę studiującą i opisującą pojęcie świętości (hebr. qadosh; 
łac. sanctus). Wskazywano na kondycję chrześcijańską, któ-
ra polega na byciu uświęconym w Chrystusie przez Ducha 
Świętego. Tak rozumiane życie chrześcijańskie jest logicznie 
przedstawiane jako proces, postepowanie w świętości aż do 
doskonałości chrześcijańskiej, zgodnie z  wezwaniem Boga: 
„Bądźcie więc wy doskonali, jak doskonały jest Ojciec wasz 
niebieski” (Mt 5, 48). 

–	 Doświadczenie duchowe – jest to określenie pojawiające 
się z  wielką częstotliwością w  XX wieku wśród teologów. 
Jak stwierdza Marti, teologów używających tego określenia 
można podzielić na dwie zasadnicze grupy. Pierwszą stano-
wią ci, dla których doświadczenie duchowe będzie zawarte 

259	 Por. Chmielewski, M., «Metodologia duchowości katolickiej», s. 53.
260	 Por. Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, s. 30.



150

mocno w strukturach wiary i będzie oznaczało doświadcze-
nie wywodzące się od wiary w Chrystusa. Mowa tu przede 
wszystkim o takich autorach, jak Giovanni Moioli († 1984) 
czy Hans Urs von Balthasar († 1988)261. Druga grupa to 
zwłaszcza autorzy anglosascy, wśród których doświadczenie 
duchowe było rozumiane jako wywodzące się z doświadcze-
nia ludzkiego wspólnego wszystkim, a  więc wynikającego 
z natury człowieka. Doświadczenie chrześcijańskie staje się 
więc dla nich niejako ludzkim doświadczeniem duchowym, 
ale rozpatrywanym na poziomie doświadczenia ludzi z  in-
nych religii262. Tezy stawiane przez drugą grupę można uznać 

261	 Przedstawiciele tej grupy, zwłaszcza reprezentanci włoscy, zamykali swoje sformu-
łowania w czterech zasadniczych tezach: 1) Doświadczenie duchowe ma zawsze 
odniesienie do Boga Ojca. 2) Doświadczenie duchowe to doświadczenie Absolutu, 
który objawił się konkretnie w Chrystusie. 3) Doświadczenie duchowe jest historycz-
ne. 4) Doświadczenie duchowe prowadzi zawsze do doświadczenia Kościoła, a więc 
nie jest zamknięte w subiektywizmie, ale otwarte na to, co głosi Kościół. 

262	 Por. Marti del Moral, P., Teología Espiritual, s. 38-40. Omawiając drugą grupę, war-
to wspomnieć o współczesnej amerykańskiej teolog. Sandra Marie Schneiders, 
bo o niej mowa, twierdzi, iż doświadczenie chrześcijańskie ma oczywiście wy-
miar religijny, ale jest uczestnictwem w spotkaniu z prawdą, w projekcie, który jest 
holistyczny, a więc integruje życie, obejmuje ciało i duszę, emocje i myśli, aspekty 
społeczne i  indywidualne człowieka. Duchowość jest rozumiana jako rzeczywi-
stość pozwalająca zintegrować osobę. Problemem takiego myślenia jest jednak 
pytanie o nadprzyrodzone rozumienie doświadczenia chrześcijańskiego, a więc 
o osobę Chrystusa i pierwszeństwo łaski. W jednym z jej artykułów można od-
naleźć jej sformułowania w kontekście doświadczenia duchowego: „Very diverse 
phenomena fall within the purview of spirituality and each of these presents a va-
riety of facets. At times the appropriate methods will be historical, at other times 
aesthetic, at others psychological, sociological, or anthropological. And, of course, 
the biblical and theological questions will always need to be raised. But the time is 
gone when a single discipline, namely, theology, can be considered to supply the 
sole or even the determining approach to a given research project in the field of 
spirituality. […] It is not the «interior man» who seeks integration in holiness of life 
but the whole person, body and spirit, mind and will and emotions, individual and 
social, masculine and feminine. It is not only our activities but also our passivities 



151

za nie do końca właściwe. Doświadczenie duchowe można 
rozumieć bowiem autentycznie, wychodząc od Chrystusa, 
który jest pełnią Bożego Objawienia i którego poznanie jest 
dopiero gwarantem poznania tego, kim jest człowiek, gdyż 
„misterium człowieka wyjaśnia się prawdziwie jedynie w mi-
sterium Słowa Wcielonego”263. 

Czy więc ostatecznie pojęcie doświadczenia duchowego 
jest do końca adekwatne jako określenie przedmiotu teolo-
gii duchowości? Owszem, choć należy pamiętać, że pojęcie 
doświadczenia przywodzi na myśl odniesienie do wiedzy 
zdobytej w bezpośrednim kontakcie z rzeczywistością, której 
się doświadczyło. Jest to więc cecha naturalna każdej religii, 
w  tym chrześcijaństwa, gdyż naturalnie człowiek pragnie 
doświadczyć kontaktu z  rzeczywistością nadprzyrodzoną, 
w tym przypadku z Bogiem w Trójcy Świętej. Ukazanie teo-
logii duchowości jako studium nad doświadczeniem ducho-
wym oznacza nie tylko rozumienie jej jako dyscypliny ba-
dającej stopnie poznania Boga, ale i czyniącej refleksję nad 
samą naturą doświadczenia, które w chrześcijaństwie może 
być zrealizowane w  formie bezpośredniego kontaktu (np. 
doświadczenie mistyczne), jak i na drodze życia duchowego 
(np. praktyki modlitewne i ascetyczne)264. Dochodzi się więc 
do wniosku, że samo doświadczenie duchowe wyjaśnia się 

which must be integrated, not only our achievements but also our sufferings, not 
only our prayer but also our struggles for justice” (Schneiders, S. M., «Theology and 
Spirituality: Strangers, Rivals, or Partners?», Horizons 13/2 [1986], s. 268).

263	 GS, n. 22. 
264	 Gogola wyróżnia doświadczenie: ludzkie, religijne, duchowe i mistyczne (por. Go-

gola, J. W., Teologia komunii z Bogiem. Kompendium teologii duchowości, s. 30-32). 
Więcej na temat doświadczenia duchowego zob. Bernard, C. A., Wprowadzenie 
do teologii duchowości, Kraków: WAM, 1996, s. 22-29; Illanes, J. L., Tratado de 
teología espiritual, s. 28-29.



152

w  kontekście życia wiarą ze wszystkim, co na nie się skła-
da i czego ono wymaga. Taki pogląd reprezentuje Bernard, 
dla którego doświadczenie duchowe chrześcijanina jest „do-
świadczeniem w Duchu Świętym i zmierza do tego, by stać 
się doświadczeniem Trójcy Świętej, w którym człowiek staje 
się świadomy relacji z Osobami Bożymi”265. Jednak jak sam 
kontynuuje, doświadczenie duchowe ma zawsze charakter 
chrystocentryczny i jest przeżywane w wierze, a życie chrze-
ścijańskie, które jest wyrażeniem tej wiary, można nazwać 
życiem Chrystusowym, a  więc odniesionym bezpośrednio 
do Słowa Wcielonego. Skoro więc i doświadczenie duchowe, 
i życie chrześcijańskie mają charakter chrystocentryczny i są 
przeżywane w wierze, to doświadczenie duchowe, a więc do-
świadczenie obecności Boga, może przejawiać się na wiele 
sposobów, gdyż całe jest skierowane na Jezusa Chrystusa266.

Samo doświadczenie ma swoistego rodzaju charakter su-
biektywny, gdyż samo w sobie zawsze posiada jakiś element 
subiektywny. Dlatego mówienie o doświadczeniu duchowym 
jako przedmiocie teologii duchowości nie jest błędem. Wręcz 
przeciwnie, doświadczenie duchowe może być nazwane 
przedmiotem teologii duchowości, ale musi być właściwie ro-
zumiane, by nie zaprowadzić do niebezpieczeństwa subiekty-
wizmu. Stąd tak ważna jest pamięć o tym, by korzystać z treści 
Objawienia Bożego i obiektywnego nauczania Kościoła w tej 
kwestii267. Choć samo doświadczenie duchowe Boga przez 

265	 Bernard, C. A., Wprowadzenie do teologii duchowości, s. 28.
266	 Por. tamże, s. 28-29.
267	 Chmielewski przypomina, że z  doświadczeniem duchowym mamy do czynienie 

wtedy, gdy ktoś wchodzi w świadomy i osobowy kontakt z nadzmysłową rzeczy-
wistością, i ma ono znaczenie soteriologiczne, a więc jest nieodłącznie związane 



153

człowieka jest nieodzowne na drodze życia wewnętrznego, to 
Bóg jest jednak większy od zakresu doświadczenia człowieka. 
Biorąc to wszystko pod uwagę, lepiej jest stać na stanowisku, iż 
przedmiotem teologii duchowości jest całość życia duchowe-
go człowieka, którego fundamentem i  integralną częścią jest 
doświadczenie Boga268 lub osobiste doświadczenie duchowe 
Boga, rozumiane w kontekście Bożego Objawienia.

Źródła teologii duchowości

Jak każda dyscyplina teologiczna, tak i teologia duchowości charaktery-
zuje się tym, że posiada źródła, z których korzysta. Źródła teologii du-
chowości katolickiej można zaprezentować w kilku punktach i są one 
zasadniczo wspólne ze źródłami innych dyscyplin teologicznych269. 

–	 Życie duchowe ma swój początek w  Bogu, w  Chrystusie, 
dlatego teologia duchowości katolickiej czerpie ze źródła, 
jakim jest Biblia, a  zwłaszcza Ewangelie. Biblia pozwala 

z Chrystusem. Wymiar zaś eklezjalny doświadczenia duchowego polega na tym, 
iż Kościół pełni w nim rolę mediacyjną oraz weryfikacyjną (por. Chmielewski, M., 
Metodologiczne problemy posoborowej teologii duchowości katolickiej, s. 114-124). 

268	 Oczywiście mówiąc o doświadczeniu duchowym, a więc wszystkim tym, co dzie-
je się z człowiekiem, gdy rozwija się w nim więź z Bogiem, mówi się o tak zwa-
nym specyficznym przedmiocie teologii duchowości katolickiej. Jak stwierdza 
Chmielewski, współcześni teologowie (tacy jak: Hans Urs von Balthasar, Gustave 
Thils czy Innocenzio Colosio) nie mają co do tego wątpliwości i na pewno nie 
popełnia błędu ten, kto wysuwa tezę, iż pojęcie „doświadczenia duchowego” sta-
nowi przedmiot formalny teologii duchowości katolickiej. Mimo to – jak zauważa 
Chmielewski – współczesne zainteresowanie doświadczeniem duchowym sta-
nowi wyzwanie dla tej dyscypliny akademickiej, ponieważ wymaga odpowiedniej 
metody badawczej, a także obiektywizacji wyników swoich badań i ich weryfika-
cji w świetle Magisterium Kościoła oraz Bożego Objawienia, by nie popaść w su-
biektywizm lub wieloznaczność (por. Chmielewski, M., «Teologia duchowości 
jako dyscyplina naukowa. Zarys problematyki», s. 121-123). 

269	 Por. Morales, J., Introducción a la Teología, Pamplona: Eunsa, 2008, s. 284-285.



154

poznać Boga i  jest słowem samego Pana, jest księgą, która 
– jak wspomniał Benedykt XVI – „została napisana przez 
lud Boży i dla ludu Bożego, pod natchnieniem Ducha Świę-
tego”270. Stwierdził on, że „chociaż słowo Boże poprzedza 
i przewyższa Pismo Święte, to jednak, jako natchnione przez 
Boga Pismo, zawiera słowo Boże (por. 2 Tm 3, 16) «w sposób 
absolutnie wyjątkowy»”271. Z tego słowa człowiek i teologia 
czerpią, by poznać Boże Objawienie, które jest podstawą dla 
systematycznej refleksji teologicznej. Słowo Boga zawarte 
w Biblii staje się źródłem dla poznania Boga, który nie jawi 
się jako daleki. Jak naucza konstytucja Dei Verbum: 

„Boże […] słowa, wyrażone ludzkimi językami, upodobniły się do 
ludzkiej mowy, podobnie jak niegdyś Słowo Wiekuistego Ojca, przy-
jąwszy słabe ludzkie ciało, upodobniło się do ludzi”272. 

O  fundamentalnym znaczeniu Pisma Świętego dla teologii 
przypomniała także Międzynarodowa Komisja Teologiczna:

„Teologia we wszystkich swoich różnych tradycjach, dyscyplinach 
i metodach opiera się na podstawowym akcie słuchania z wiarą obja-
wionego Słowa Bożego, samego Chrystusa. Słuchanie słowa Bożego 
jest definitywną zasadą teologii katolickiej”273.

–	 Mówiąc o Biblii, nie można zapomnieć o Tradycji Kościoła, 
zdefiniowanej przez Sobór Watykański II jako wierne prze-
słanie słowa Boga, które Apostołowie otrzymali od Chry-

270	 Benedykt XVI, «Adhortacja apostolska Verbum Domini», n. 30.
271	 Tamże, n. 17.
272	 DV, n.13. 
273	 Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Teologia dzisiaj: perspektywy, zasady 

i kryteria, n. 4. 



155

stusa, a które w mocy Ducha Świętego przekazywali swoim 
następcom i Kościołowi. Nadal, pod opieką Bożego Ducha, 
rozwija się ono w Kościele w prawdzie i wierności274. Tak 
jak każda ludzka rzeczywistość, również chrześcijaństwo 
i  życie Kościoła są zakorzenione w  określonej pamięci. 
W przypadku Tradycji odnosi się ona nie tylko do historii 
wierzących, ale do Bożego Objawienia i zbawczego dzieła 
Jezusa Chrystusa. Przez Tradycję Duch Święty nieustannie 
przypomina wspólnocie wierzących, że fundament ich wia-
ry nie wynika wyłącznie z  ludzkiego doświadczenia, lecz 
stanowi przede wszystkim dar pochodzący od Boga275.

–	 Magisterium Kościoła, czyli Urząd Nauczycielski Kościo-
ła, jest kolejnym źródłem, z którego czerpie teologia ducho-
wości katolickiej. Teologia katolicka nie może nie korzystać 
z tego źródła, ponieważ zadanie wyjaśniania i interpretacji 
słowa Bożego spisanego lub przekazanego dzięki Tradycji 
zostało powierzone tylko żywemu Urzędowi Nauczyciel-
skiemu Kościoła, przez który rozumie się autorytatywne 
nauczanie biskupów w komunii z Biskupem Rzymu276. 

–	 Liturgia, która – jak głosi Sobór Watykański II – jest „szczy-
tem, do którego zmierza działalność Kościoła, i  jednocze-
śnie jest źródłem, z którego wypływa cała jego moc”277 rów-
nież stanowi cenne źródło dla refleksji teologicznej, także 
w zakresie duchowości katolickiej. Zasadniczo duchowość 

274	 Por. DV, n. 8. Zob. KKK, n. 81-83.
275	 Por. Colzani, G., «Tradycja Kościoła», w: Witczyk, H. (red.), Nowa Encyklopedia 

Chrześcijaństwa. Historia i współczesność, s. 779-780. 
276	 Por. KKK, n. 85. Zob. Łabuda, P., Tajemnica świętych pism. Wprowadzenie, Tarnów: 

Biblos, 2025, s. 262-263. 
277	 SC, n. 10.



156

katolicka jest duchowością sakramentalną i to już od same-
go początku, ponieważ chrzest jest rozpoczęciem nadprzy-
rodzonego życia duchowego w człowieku.

–	 Dość specyficznym dla teologii duchowości źródłem jest tak-
że doświadczenie wiary Kościoła, które wyraża się poprzez 
oficjalne beatyfikacje i kanonizacje, aprobatę różnego rodzaju 
pobożności. Na szczególną uwagę zasługują pisma hagiogra-
ficzne i pisma świętych. Te drugie, które – choć przeważnie 
nie są pismami teologicznymi – przekazują prawdy na temat 
życia wiarą i  opisują proces wzrostu życia wewnętrznego. 
Burkhart i López w jednym ze swoich opracowań stwierdza-
ją, iż obecna teologia akademicka prawie wcale nie poświęca 
miejsca nauczaniu świętych, którzy w dużej mierze nie są au-
torami systematycznych dzieł teologicznych. Takie zjawisko 
można zauważyć, śledząc treść podręczników, w tym niektó-
rych z teologii duchowości. Chociaż sytuacja ta jest stopniowo 
przezwyciężana, nie ma obecnie jasnego konsensusu co do roli 
takich dzieł, które nie wywodzą się z racjonalnego dyskursu, 
a w systematycznej refleksji teologicznej mogłyby mieć zna-
czenie. Nadal istnieje tendencja, by dzieła świętych używać do 
pogłębiania wiary i pobożności, ale nie refleksji teologicznej. 
Tymczasem dzieła świętych mogłoby pomóc w rozwiązaniu 
problemu polegającego na tym, aby myśl teologiczna stała się 
również bardziej kontemplacyjna, a  przez to ze swej natury 
bardziej „teologiczna”278. Pisma świętych wzbogacają bowiem 
myślenie teologiczne, które cechuje się ze swej natury meto-
dą systematyczną. Dzieje się tak, ponieważ święci są żywymi 

278	 Por. Burkhart, E., López, J., Vida cotidiana y santidad en la enseñanza de San Jose-
maría. Estudio de teología espiritual, t. 1, s. 118-119.



157

Ewangeliami, a ich życie jest swoistą egzegezą ich nauczania279. 
Teologia, nie tracąc swego spekulatywnego charakteru i racjo-
nalnej natury, jest prawdziwie umocniona pokornym pozna-
niem, które wypływa z wiary i doświadczenia bliskości Boga, 
jakie przeżywają święci. Można mówić więc o  konieczności 
zjednoczenia teologii z mądrością świętych, która nie pocho-
dzi od nich, ale jest Boża i przejawia się nie tylko w pięknie 
świata, lecz także w ludziach świętych, będących niejako arcy-
dziełami tej Bożej mądrości280.

–	 Teologia duchowości czerpie także z  nauk humanistycz-
nych, które spełniają dla niej rolę pomocniczą. Mowa tu 
o naukach filologicznych, socjologii, psychologii, antropo-
logii czy pedagogice. Nie sposób nie zauważyć bowiem, że 
teologia duchowości może czerpać z badań psychologii na 
temat świadomości religijnej lub przeżyć wewnętrznych. 
Pewne jest, iż sytuacja społeczna i  kulturowa ma także 
wpływ na przebieg i  kształtowanie się doświadczenia du-
chowego w życiu wiary. Wiele do powiedzenia ma tu socjo-
logia, zwłaszcza socjologia religii, która bada relacje, jakie 
mają miejsce w  obszarze wyznawanej religii oraz wpływ 
postaw religijnych na społeczeństwo281. 

279	 Por. Aranda, A., «La teología y la experiencia espiritual de los santos. En torno a la 
enseñanza de san Josemaría Escrivá», Scripta Theologica 43 (2011), s. 42-47.

280	 Por. Benedykt XVI, «Homilia podczas kanonizacji błogosławionych: Jorge Preca, 
Szymona z Lipnicy, Carlos de San Andrés Houben i María Eugenia de Jesús Mil-
leret», OsRomPol 7-8 (2007), s 37. 

281	 Por. Chmielewski, M., Metodologiczne problemy posoborowej teologii duchowo-
ści katolickiej, s. 228-234. O roli socjologii czy psychologii, która tak często przy-
woływana jest w dyskusjach na temat duchowości, wypowiada się sam Kościół 
i uważa jej wkład za cenny, wskazując jednocześnie na jej pomocniczy charakter: 
„Rozwijające się nauki biologiczne, psychologiczne i  społeczne nie tylko niosą 
pomoc człowiekowi w  lepszym poznaniu siebie samego, lecz także wspoma-



158

Metoda teologii duchowości

Przechodząc do prezentacji metody, jaką w  swoich badaniach po-
sługuje się teologia duchowości, trzeba stwierdzić, że jest to zagad-
nienie dość złożone, które wciąż jest przedmiotem dociekań. Na 
wstępie należy zaznaczyć, że teologia duchowości jako ta, która bada 
chrześcijańskie życie duchowe, musi koncentrować się wokół dwóch 
rzeczywistości: wiary chrześcijańskiej, ale także przeżytego przez 
konkretne osoby doświadczenia wiary282. W swojej metodzie musi 
więc umiejętnie jednoczyć to, co odnosi się w badaniach do Bożego 
Objawienia (co mogłoby być nazwane elementem spekulatywnym), 
ale także to, co kieruje ku wewnętrznemu doświadczeniu człowieka 
(co mogłoby być zdenominowane jako element empiryczny).

Już powyżej opisany fakt świadczy o wieloaspektowości zagad-
nienia. Co więcej, Chmielewski zauważa, że metodę każdej nauki – 
a teologia duchowości jest nauką – można rozpatrywać od strony:

–	 formalnej (uwzględnia język i pojęcia, jakimi posługuje się 
teologia duchowości),

–	 epistemologicznej (wybór dotyczy działań służących pozy-
skiwaniu wiedzy, najbardziej właściwych dla danej dyscypli-
ny; w przypadku teologii duchowości jest to fenomenologia),

gają go w  bezpośrednim oddziaływaniu na życie społeczne, dając odpowiednie 
metody praktyczne” (GS, n. 5); „W głębszym zrozumieniu człowieka oraz zjawisk 
i kierunków rozwoju społecznego – które sprzyja możliwie najbardziej «wcielonej» 
posłudze pasterskiej – bardzo pomocne mogą być tak zwane «nauki o człowieku», 
jak socjologia, psychologia, pedagogika, nauki ekonomiczne i polityczne, a także 
o środkach społecznego przekazu” (Jan Paweł II, «Adhortacja apostolska Pastores 
dabo vobis», AAS 84 [1992], s. 657-804, n. 52). Zob. Gogola, J. W., Teologia komunii 
z Bogiem. Kompendium teologii duchowości, s. 35.

282	 Por. Marti del Moral, P., Teología Espiritual, s. 44.



159

–	 treściowej (badanie doświadczenia duchowego w trzech fa-
zach: weryfikacja, obiektywizacja w świetle Objawienia oraz 
praktyczne zasady co do rozumienia życia duchowego)283.

Powyższe stwierdzenia ukazują, jak złożone jest zagadnienie 
metody teologii duchowości. Dopóki teologia duchowości nie wy-
odrębniła się jako oddzielna dyscyplina teologiczna i stanowiła inte-
gralną część teologii dogmatycznej oraz moralnej, nie było problemu 
z wyjaśnieniem jej metody. Obecnie, gdy jest ona rzeczywiście uzna-
wana jako oddzielna dyscyplina akademicka, teologowie starają się 
odpowiedzieć na pytanie o jej metodę, odwołując się tak naprawdę 
do samej jej natury, a zwłaszcza analizując jej przedmiot. 

W pierwszej połowie XX wieku toczyła się debata, która kon-
centrowała się przede wszystkim wokół metod określanych jako 
dedukcyjna oraz opisowa. Nieco później wywiązała się kolejna, 
którą rozpoczął Anselm Stolz († 1942), a którą kontynuował Hans 
Urs von Balthasar. Zauważali oni bowiem, że teologia duchowości 
coraz więcej uwagi powinna poświęcać doświadczeniu duchowemu 
świętych284. Obecnie stwierdza się o pewnych syntezach metod, któ-
re próbują zjednoczyć rozważanie w  wymiarze teologicznym oraz 
w wymiarach fenomenologicznych285. Jest tu mowa o pewnego ro-
dzaju metodzie, którą można by określić mianem holistycznej. Aby 

283	 Por. Chmielewski, M., «Teologia duchowości jako dyscyplina naukowa. Zarys pro-
blematyki», s. 125. Zob. Gogola, J. W., «Metoda empatyczno-sapiencjalna w teo-
logii duchowości», Itinera spiritualia 1 (2008), s. 22.

284	 Por. Marti del Moral, P., Teología espiritual, s. 45. 
285	 Takie próby zjednoczenia wynikają z badań teologów, uchodzących obecnie za 

autorytety w refleksji naukowej teologii duchowości. Wystarczy przytoczyć myśl 
Matanicia, który stwierdza, że „duchowość jest nauką o życiu duchowym, które 
jest rozważane tak w  wymiarze teologicznym, jak i  we wszystkich wymiarach 
fenomenologicznych” (Matanić, A. G., La spiritualitá come scienza, Milano 1990, 
s. 42). Dlatego – jak zauważa Gogola – „w tej sytuacji nie wystarczy już sama 
metoda teologiczna. Potrzebne będą także metody właściwe wspomnianym na-



160

więc dokonywana analiza nie była zbyt nurzącą, ale cechowała się 
jednocześnie kompletnym podejściem do tematu, zostaną zaprezen-
towane pokrótce poszczególne metody.
1.	 Metoda dedukcyjna – jak sama nazwa stwierdza, prowadzi do 

wyciągania naukowych i  konkretnych wniosków od ogółu do 
szczegółu. Polega na wyprowadzaniu konkretnych, praktycznych 
zastosowań co do rozumienia życia duchowego z prawd zawartych 
w treści Objawienia286. Nacechowana jest dużym obiektywizmem.

„Zasługą tego typu badań jest możliwość rozwijania doświadczenia 
chrześcijańskiego w oparciu o historyczną rzeczywistość Objawienia 
i przekazywanie duchowego dziedzictwa życia”287. 

Metoda ta, choć charakteryzuje się odwołaniem do ogólnych za-
sad i prawd płynących z Objawienia, nie zamyka się jednak na 
osobiste doświadczenie życia duchowego288. Stąd z  uznaniem 
podchodzi choćby do przeżyć i dzieł świętych, nie zapominając 
jednak, że „te fakty, poznane najpierw same w sobie, trzeba oświe-
tlić światłem zasad, przede wszystkim by odróżnić to, co w nich 
może być nadzwyczajne, od tego, co jest wyższe, ale normalne”289. 

ukom pomocniczym” (Gogola, J. W., «Metoda empatyczno-sapiencjalna w teolo-
gii duchowości», s. 24). 

286	 Por. Miczyński, J. K., «Współczesne ujęcia empirycznego charakteru teologii du-
chowości», Roczniki Teologiczne 69 (2022), s. 10.

287	 Bernard, C. A., Wprowadzenie do teologii duchowości, s. 45.
288	 Nie da się na przykład badać i opisywać pojęcia modlitwy bez odwołania się do 

konkretnego doświadczenia modlitwy w historii Kościoła, zawartego w dziełach 
św. Teresy z Ávila czy św. Jana od Krzyża. Podobnie jak nie da się badać i opisy-
wać pojęcia praktyk ascetycznych u mnichów bez odwołania się do klasycznych 
w tym zakresie tekstów, takich jak na przykład Reguły moralne św. Bazylego Wiel-
kiego czy Reguła św. Benedykta z Nursji.

289	 Garrigou-Lagrange, R., Trzy okresy życia wewnętrznego wstępem do życia w nie-
bie, Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców Franciszkanów, 2018, s. 20.



161

2.	 Metoda opisowa (indukcyjna) – jest to metoda polegająca na 
prowadzeniu badania od szczegółu do ogółu. Pierwszeństwo 
daje analizie konkretnego doświadczenia duchowego, które bada 
w  kontekście treści Objawienia. Choć doświadczenie duchowe 
samo w sobie nie prowadzi do nowego obiektywnego poznania 
prawdy, jasne jest również, że dzięki takiemu doświadczeniu inte-
ligencja wierzącego – jako owoc miłości ćwiczonej w kontempla-
cji – wnika głębiej w kontemplowaną prawdę290. Dlatego stwierdza 
się, iż teologia duchowości będzie miała z konieczności charakter 
empiryczny291. Istnieje jednak niebezpieczeństwo, że nadmierne 
stosowanie metody indukcyjnej, a  więc przesadne akcentowa-
nie konkretnego doświadczenia duchowego (które niekiedy ma 
charakter nadzwyczajny) może doprowadzić do potraktowania 
teologii duchowości jako części psychologii doświadczalnej; prze-
ciwstawienia łask nadzwyczajnych rozwojowi w łasce uświęcają-
cej i cnotach lub do ukazania pełnego zjednoczenia mistycznego 
jako bardzo rzadkiego fenomenu wśród wierzących292. 

3.	 Integralna metoda personalistyczna – polega na badaniu do-
świadczenia duchowego w perspektywie personalistycznej. Ba-
zuje na prawdzie, iż relacja miłości możliwa jest jedynie w świe-

290	 Por. Aranda, A., «La teología y la experiencia espiritual de los santos. En torno a la 
enseñanza de san Josemaría Escrivá», s. 42.

291	 Por. Bernard, C. A., Wprowadzenie do teologii duchowości, s. 46. Gogola, analizując 
metodę teologii duchowości, przytacza pogląd G. Colombo, który słusznie stwier-
dza, iż teologia duchowości nie powinna być uprawiana jedynie na drodze deduk-
cji, ale „musi być dopełniona na drogach indukcji faktami pochodzącymi z danych 
historycznych i z danych płynących z doświadczenia” (por. Gogola, J. W., «Metoda 
empatyczno-sapiencjalna w teologii duchowości», s. 24). Więcej na temat metody 
dedukcyjnej i indukcyjnej zob. Mamić, J., «Il metodo induttivo e deduttivo nella Teo-
logia spirituale», Teresianum 52 (2001), s. 623-638.

292	 Por. Garrigou-Lagrange, R., Trzy okresy życia wewnętrznego wstępem do życia 
w niebie, s. 19. Garrigou-Lagrange kończy, że należy umiejętnie łączyć obie meto-
dy: indukcyjną i dedukcyjną (por. tamże, s. 20). 



162

cie osób. Do takiej należy także relacja między Bogiem a czło-
wiekiem, której naturę oraz rozwój bada teologia duchowości293. 
Metoda pozwala także zrozumieć, że w badaniu doświadczenia 
duchowego – jako sposób do odkrycia prawdy o osobie – moż-
na wykorzystać także metody właściwe fenomenologii , bez pró-
by postawienia fenomenologii na równi z personalizmem294.

4.	 Metoda empatyczno-sapiencjalna – jest to metoda, która 
podkreśla dwa elementy: empatię oraz mądrość (łac. sapien-
tia). Metoda ta nawiązuje do koncepcji duchowości jako sztuki 
prowadzenia dusz do świętości. Podkreśla zarówno empirycz-
ny, jak i  spekulatywny wymiar duchowości chrześcijańskiej. 
Pierwszy element, a więc empatia, odnosi się do osoby, której 

293	 Wspominając o  personalizmie, można przywołać metaforę małżeństwa, którą 
posługują się biblijni autorzy dla wskazania relacji między Bogiem a człowiekiem 
opartej na miłości osobowej (por. Ez 16, 8; Oz 2, 22). Skoro Bóg jest miłością, ale 
i Osobą, to dla podkreślenia mocy tej miłości autorzy używali metafory miłości 
małżeńskiej. To porównanie miłości między Panem a  człowiekiem do miłości 
między kobietą a  mężczyzną w  małżeństwie ukazuje jednocześnie osobową 
naturę Boga i  człowieka. Wskazuje na chrześcijańskie przeżywanie miłości ze 
strony człowieka, które zakłada integralność cielesno-duchową istoty ludzkiej, 
afirmując ostatecznie miłość osobową, co przeciwstawia się a-personalizmowi 
duchowości (na przykład Dalekiego Wschodu) i platońskiemu ujęciu osoby, ma-
jącemu swoje podstawy w manicheizmie, który przedstawia materię i ciało jako 
niedoskonałe. Tak jak małżonkowie tworzą wspólnotę na całe życie opartą na 
darze z siebie, tak Bóg powołuje ludzi do jedności z Nim. Tak jak małżeństwo 
jest możliwe tylko między mężczyzną i kobietą, a więc istotami definiującymi się 
jako osoby, tak też należy stwierdzić, że metafora miłości małżeńskiej w Starym 
Testamencie jest również podstawą do podkreślenia osobowości Boga. Miłość, 
która dokonuje się między Bogiem a człowiekiem, nie niszczy osobowości pod-
miotu Boga ani człowieka, ale ją dopełnia i głębiej wyjaśnia (zob. Blanco Sarto, P., 
«Amor, caridad y santidad. Una “lectura transversal” de la encíclica Deus caritas 
est de Benedicto XVI», s. 1051).

294	 Fenomenologia to system filozoficzny zapoczątkowany przez Edmunda Husser-
la († 1938), który polega na badaniu i opisie tego, co jest bezpośrednio dane bez 
wstępnych założeń, domysłów i teorii. W teologii duchowości może być wykorzy-
stana do opisu doświadczenia z perspektywy osoby przeżywającej. 



163

dotyczą badane źródła czy doświadczenia duchowe. Oznacza to, 
że badający powinien wczuć się do pewnego stopnia w sytuację 
oraz realia historyczne i psychiczne osoby, której owe źródła do-
tyczą. Ten element empatyczny jest konieczny nie tylko do stu-
diowania dzieł świętych i mistyków, ale także do kierownictwa 
duchowego czy dialogu na temat wiary. Element empatyczny 
może więc być postrzegany jako „nienaukowy”, lecz staje się ja-
sne, iż jest on konieczny, o ile zrozumie się, że człowiek jest isto-
tą stworzoną do komunii z Bogiem oraz z innymi ludźmi. Co za 
tym idzie, rozpatrywanie relacji rozumianej jako zjednoczenie 
z  Bogiem czy komunia z  bliźnimi bez wykorzystania empatii 
stają się niepełne. 

Natomiast element sapiencjalny odnosi się do samej osoby 
badającego, którą ma cechować mądrość Boża, gdyż mądrość 
człowieka jest zawsze uczestnictwem w mądrości Bożej. Ów ele-
ment ma dwa aspekty, które oznaczają kolejno: 
•	 zdobycie mądrości i  zmysłu mistycznego przez kontakt 

z konkretną tradycją duchową i mistyczną chrześcijaństwa 
(np. pisma świętych i mistyków),

•	 zdobycie mądrości, którą dysponuje Kościół, głoszący 
prawdy wynikające z Objawienia Bożego295. 
Jak widać, metoda ta pragnie doprowadzić do poznania 

prawdy obiektywnej, zachowując swoistego rodzaju obiekty-
wizm (np. odwołanie się do mądrości Kościoła), jak i korzysta-
jąc z empatycznego podejścia do doświadczenia życia duchowe-
go konkretnych osób.

295	 Analiza tej metody jest oparta na: Gogola, J. W., «Metoda empatyczno-sapiencjalna 
w teologii duchowości», s. 26-33.



164

Podsumowując, mimo iż zagadnienie metody teologii duchowości 
jest dość złożone, należy stwierdzić, że nie może ograniczać się ona 
do jednej z  nich. Musi być całościowa i  integralna. Z  jednej stro-
ny, by zachować status naukowy teologii duchowości i przedstawiać 
prawdę w sposób obiektywny; z drugiej – by nie zapomnieć, że do-
świadczenie duchowe przynależy do konkretnej osoby, zakorzenio-
nej w swoich realiach, historii i świecie oraz powołanej do komunii 
opartej na miłości, która wymaga nie tylko abstrakcyjnych pojęć, ale 
przede wszystkim ludzkiego zrozumienia. 



165

Rozdział 10 
Definicja teologii duchowości

Nie sposób byłoby zrozumieć dogłębnie pojęcie teologii duchowości 
katolickiej bez zapoznania się z analizą jej przedmiotu, źródeł i meto-
dy. Przedstawione już dotąd informacje na temat teologii duchowości 
katolickiej doprowadzają do momentu, w którym można zaprezento-
wać konkretne definicje, określające tę dyscyplinę naukową, a które 
odnaleźć można w dorobku naukowym znanych autorytetów296. 

1.	 Adolphe Tanquerey († 1932) – Francja 
Definicja: Teologię duchowości rozumie jako teologię ascetyczną 
i  mistyczną, a  więc pozostając w  dawnym schemacie rozróżnienia 
dwóch dróg zdobycia doskonałości chrześcijańskiej: zwyczajnej 
(ascetycznej) i  nadzwyczajnej (mistycznej). Dlatego stwierdza, że 
teologia ascetyczna stanowi część „nauki duchowej, której właści-
wym przedmiotem jest teoria i praktyka doskonałości chrześcijań-
skiej od jej początków aż do progu kontemplacji wlanej. Początkiem 
doskonałości nazywamy szczere pragnienie postępu na drodze życia 
duchowego, ascetyka więc prowadzi duszę poprzez drogę oczyszcza-
jącą i  oświecającą aż do kontemplacji nabytej. Mistyką nazywamy 
tę część nauki duchowej, której właściwym przedmiotem jest teoria 

296	 Cenną pozycją naukową, która opisuje proces kształtowania się wielorakich defini-
cji teologii duchowości w XX wieku, jest: Ros García, S., «Definiciones de la teología 
espiritual en el siglo XX», Teresianum 52 (2001), s. 303-317. Dla przedstawianej tu 
analizy zostaną zademonstrowane te definicje, które wydają się najpotrzebniejsze 
do całościowego zrozumienia pojęcia teologii duchowości katolickiej oraz do ze-
tknięcia się z dorobkiem naukowych autorów różnych narodowości. 



166

i praktyka życia kontemplacyjnego, od pierwszej nocy zmysłów i od-
pocznienia aż do duchowych zaślubin”297.
Podkreśla: naukowy charakter teologii duchowości; przedmiot teo-
logii duchowości, jakim jest doskonałość chrześcijańska, rozumia-
na jako pełnia komunii z Bogiem, do której dochodzi się na drodze 
zwyczajnej (kontemplacja nabyta) lub nadzwyczajnej („małżeństwo 
duchowe”).

2.	 Joseph de Guibert († 1942) – Francja
Definicja: „Teologia duchowości to nauka, która opierając się na na-
ukach objawionych, studiuje naturę doskonałości chrześcijańskiej 
i środki do jej osiągnięcia [tł. wł.]”298.
Podkreśla: naukowy charakter teologii duchowości; źródło, jakim 
jest Objawienie Boże; przedmiot, jakim jest doskonałość chrześci-
jańska, do której dąży się przez postęp w życiu duchowym.

3.	 Hans Urs von Balthasar († 1988) – Szwajcaria
Definicja: Teologia duchowości „to doktryna kościelno-obiektywna 
dotycząca przyswajania słowa Objawienia w  życiu wiary, miłości 
i nadziei. A ponieważ nie można mówić o życiu w wierze, miłości 
i nadziei bez równoczesnej znajomości praw działania, a co za tym 
idzie, progresywności («stopniowości») tego życia, musimy przyjąć, 
że przynajmniej podstawowe elementy tego chrześcijańskiego życia 
należą również do treści dogmatyki [tł. wł.]”299.

297	 Tanquerey, A., Zarys teologii ascetycznej i mistycznej, t. 1, wyd. 2, Kraków: WAM, 
1949, s. 16-17).

298	 „La teología espiritual: aquella ciencia que, apoyándose en las enseñanzas de la reve-
lación, estudia la naturaleza de la perfección cristiana y los medios para lograrla” (De 
Guibert, J., Lecciones de teología espiritual, t. 1, Madrid: Razón y Fe, 1953, s. 2).

299	 „[Teología espiritual] es la doctrina eclesial-objetiva acerca de la apropiación de la 
palabra de revelación en la vida de la fe, caridad y esperanza. Y como no se puede 



167

Podkreśla: obiektywny charakter teologii duchowości, wynikający 
z odwołania się do nauki Kościoła; przedmiot teologii duchowości, 
jakim jest życie nadprzyrodzone (duchowe) i proces jego wzrostu; 
powiązanie z teologią dogmatyczną, która również zajmuje się bar-
dziej ogólnymi pojęciami (Bóg, życie duchowe, łaska), z  których 
czerpie teologia duchowości.

4.	 Charles André Bernard († 2001) – Francja
Definicja: Teologia duchowości to „dyscyplina teologiczna, która 
bada chrześcijańskie doświadczenie duchowe, opisuje jego stopnio-
wy rozwój, ujawnia jego struktury i prawa [tł. wł.]”300. 
Podkreśla: naukowy charakter teologii duchowości; przedmiot ba-
dań, którym nazywa chrześcijańskie doświadczenie duchowe301 oraz 
jego rozwój w życiu wiarą.

5.	 José Luis Illanes († 2025) – Hiszpania
Definicja: Teologia duchowości to „dyscyplina teologiczna zajmują-
ca się badaniem chrześcijańskiego życia jako procesu spotkania i ko-
munikacji między człowiekiem a Bogiem, jako rozwoju życia, które, 
zainicjowane przez chrzest, rozwija się w czasie, aż osiąga swój punkt 
kulminacyjny w pełni nieba [tł. wł.]”.

hablar de la vida en la fe, la caridad y la esperanza sin co-aprender al mismo tiem-
po las leyes de actuación y, por consiguiente, la progresividad («gradación») de esta 
vida, tenemos que al menos las articulaciones fundamentales de esa vida cristiana 
pertenecen también al contenido de una dogmática” (Von Balthasar, H. U., «Espiritu-
alidad», w: Ensayos Teológicos, t. 1, Madrid: Ediciones Encuentro, 2001, s. 227).

300	 „[Teología espiritual es] una diciplina teológica que estudia la experiencia espiritual cri-
stiana, describe su desarrollo progresivo, da a conocer sus estructuras y sus leyes” (Ber-
nard, C. A., Teología espiritual. Hacia la plenitud de la vida en el Espíritu, s. 89-106).

301	 Autor rozumie je szeroko.



168

Podkreśla: naukowy charakter teologii duchowości; obszerność 
przedmiotu teologii duchowości, jakim jest życie duchowe, które obej-
muje całe życie ochrzczonego i osiąga swą pełnię w visio beatifica. 

6.	 Josef Weismayer – Austria
Definicja: Teologia duchowości jest „«dyscypliną przekrojową» […] 
w tym sensie, że refleksja teologiczna nad duchowością potrzebuje 
wyników wielu dyscyplin teologicznych (teologii systematycznej, bi-
blistyki, historii Kościoła, psychologii, socjologii, filologii itd.). Teo-
logia duchowości ma rozważać życie duchowe w jego źródle, którym 
jest Jezus Chrystus, i w konkretnych urzeczywistnieniach”302.
Podkreśla: naukowy charakter teologii duchowości; interdyscypli-
narność teologii duchowości; źródła obiektywne oraz empiryczne.

7.	 Reinhard Körner – Niemcy 
Definicja: „«Teologia duchowa» rozważa ortopraksję wiary zgodną 
z Ewangelią; jej celem nie jest przedstawianie treści wiary w sposób 
«duchowo atrakcyjny», ale skupienie się na praktykowaniu wiary 
(fides qua creditur). Jej zainteresowanie skupia się przede wszystkim 
na «wnętrzu» życia w wierze, rozważa, jak zbawcze działanie Boga 
wpływa na człowieka i  co dzieje się w nim, gdy odpowiada Bogu; 
pyta, czy i w jaki sposób wiara staje się egzystencjalna «tu i teraz», 
tzn. dotyczy osobistej i wspólnotowej egzystencji. Jej zadaniem jest 
badanie psychologicznej i społecznej rzeczywistości współczesnego 
chrześcijanina pod kątem działania Ducha Bożego oraz uczynienie 
jej przejrzystą, a  także przekazywanie mu orientacji na podstawie 

302	 Weismayer, J., Pełnia życia. Zarys historii i teologii chrześcijańskiej duchowości, s. 17.



169

Pisma Świętego, tradycji wiary Kościoła i duchowego bogactwa do-
świadczeń historii [tł. wł.]”303.
Podkreśla: praktyczny wymiar teologii duchowości, który oznacza, 
że jej przedmiotem jest praktyka życia duchowego; źródła, z których 
korzysta teologia duchowości – zarówno te, które można nazwać 
wspólnymi (Pismo Święte, Tradycja, nauczanie Kościoła), jak i em-
pirycznymi (hagiografia, historia duchowości).

8.	 Marek Chmielewski – Polska
Definicja: „Metodologicznie uporządkowana, naukowa refleksja 
nad życiem duchowym, stanowiąca samodzielną dyscyplinę teolo-
giczną. Jak każda nauka posiada w wymiarze przedmiotowym swoją 
nazwę, przedmiot, źródła i metodę”304. 
Podkreśla: naukowy charakter teologii duchowości; przedmiot 
i inne elementy konstytutywne teologii duchowości. 

303	 „«Geistliche Theologie» reflektiert über die evangelium-gemäße Orthopraxie des 
Glaubens; nicht Glaubensinhalte «geistlich ansprechend» darzustellen, sondern 
den Glaubensvollzug (fides qua creditur) zum Thema zu machen, ist ihre Absicht. 
Dabei richtet sich ihr Interesse vor allem auf die «Innenseite» des Glaubenslebens, 
sie reflektiert, wie sich Gottes heilsgeschichtliche Zuwendung im Menschen au-
swirkt und was in ihm vorgeht, wenn er Gott antwortet; sie fragt, ob und wie Glaube 
im «Hier und Heute» existentiell wird, d.h. die persönliche und gemeinschaftliche 
Existenz betrifft. Sie hat die Aufgabe, die psychologische und soziale Wirklichkeit 
des Christen der Gegenwart auf das Wirken des Geistes Gottes hin zu befragen und 
durchsichtig zu machen und ihm von der Heiligen Schrift, der Glaubenstradition der 
Kirche und dem geistlichen Erfahrungsschatz der Geschichte her Orientierung zu 
verm itteln” (Körner, R., «Geistliche Theologie», Teresianum 52 [2001], s. 293).

304	 Chmielewski, M., «Teologia duchowości», w: tenże (red.), Leksykon duchowości 
katolickiej, s. 878.





171

Rozdział 11 
Teologia duchowości jako obszar pracy akademickiej

Znając już definicję teologii duchowości, jak również jej przedmiot, 
źródła oraz metodę, warto jednak zapytać: jak doszło do uznania re-
fleksji nad chrześcijańskim życiem duchowym – ostatecznie teologii 
duchowości – za dyscyplinę akademicką, a więc taką, która jest poj-
mowana w kategoriach naukowych i może być wykładana w instytu-
tach oraz na uniwersytetach? 

Aby odpowiedzieć na tak zadane pytanie, logiczne wydaje się 
uczynienie zwięzłego odniesienia do historii. Jak można zauważyć, 
teologia duchowości – choć ze wszystkich dyscyplin teologicznych 
jest najmłodsza, gdyż ukształtowała się jako dyscyplina akademicka 
dopiero w wieku XX – ma bogatą historię.

Od patrystyki do późnego średniowiecza (I-XVI w.)

Już od początku chrześcijaństwa mamy do czynienia z refleksją nad 
życiem chrześcijańskim, a dokładniej nad duchowym życiem chrze-
ścijanina. Jest to zainteresowanie zbieżne z przedmiotem samej teo-
logii duchowości, choć w tamtym czasie oczywiście nie zdawano so-
bie z tego sprawy. W okresie patrystyki ogromną rolę w refleksji nad 
życiem duchowym odegrali Ojcowie Kościoła, choć generalnie w tej 
epoce można wyróżnić trzy zasadnicze typy pism:

–	 teksty o charakterze dydaktycznym, z praktycznymi po-
radami na temat właściwego ukierunkowania i pogłębiania 
życia duchowego (np. św. Jan Kasjan, Rozmowy z ojcami). 

–	 pisma o charakterze biograficznym oraz świadectwa na 
temat życia świętych (np. św. Augustyn, Wyznania).



172

–	 dzieła teologiczne, a więc pisma, które nie tyle oferują po-
rady duchowe, ile pozwalają zgłębić sama naturę ducho-
wego życia chrześcijańskiego, choć jeszcze nie do końca 
charakteryzują się spekulatywną formą (np. św. Grzegorz 
z Nyssy, Żywot Mojżesza). 

Tym, co charakteryzuje myśl tej epoki nad życiem duchowym, 
jest brak stylu akademickiego. Innymi słowy, dzieła patrystyczne nie 
były traktatami teologicznymi, posługującymi się metodologią sys-
tematyczną, tak jak summy i traktaty teologiczne wieku średniego305. 
Oferują one bogactwo doświadczenia wiary, obfitą terminologię teolo-
giczną, jednak charakteryzują się sposobem medytacyjnym i mądro-
ściowym przedstawienia treści wiary oraz silnym akcentem biblijnym. 

Medytacja Pisma Świętego odgrywała wtedy podstawową rolę 
przy pisaniu dzieł odnoszących się do życia duchowego. Służyła 
temu przede wszystkim metoda lectio divina, a więc dogłębne roz-
ważanie słowa Bożego, którego etapami są: lectio, oratio, meditatio 
i contemplatio. Dzięki takiej formie modlitwy pierwsi pisarze mogli 
sformułować myśli odpowiadające konkretnym troskom duchowym 
i pastoralnym wspólnoty Kościoła, w której ochrzczeni pragnęli po-
głębiać swą więź z Bogiem306.

W średniowieczu, które jest okresem rozległym w dziejach histo-
rii, można wyróżnić dwa główne okresy: monastyczny i scholastyczny. 
Pierwszy charakteryzował się teologią rozwijaną w tak zwanych szko-
łach klasztornych i w stylu zbliżonym do refleksji patrystycznej. Drugi, 
choć charakteryzujący się kontynuacją treści poprzednich wieków na 
temat życia duchowego, różnił się metodologią i stylem przekazu wie-

305	 Więcej na temat tego typu dzieł zob.: Wilkołek, R., «Średniowieczne summy teolo-
giczne i ich układ. Analiza genologiczna Summy teologii św. Tomasza z Akwinu», 
Teologia w Polsce 4 (2010), s. 293-304.

306	 Por. Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, s. 34-35.



173

dzy. Chodzi tu zwłaszcza o spuściznę wieku XIII, w którym widoczne 
jest wyraziste odniesienie do myśli Arystotelesa w próbie wyjaśnienia 
teologii (theológos) i zdefiniowania jej ostatecznie jako nauki307. 

Wtedy zaczęły powstawać uniwersytety, fakultety teologii, 
a profesorowie zaczęli oddawać się pracy na rzecz teologii rozumia-
nej jako nauka. Teologia nadal pojmowana była jako scientia Dei, ale 
także jako sacra pagina, przez co rozumie się pragnienie tworzenia 
pogłębionego, usystematyzowanego komentarza i wyjaśnienia poję-
cia życia duchowego rozumianego w świetle Biblii i Objawienia.

W  konsekwencji doszło do prób usystematyzowania treści 
prawd wiary chrześcijańskiej. Podkreślano troskę o zachowanie me-
tody teologicznej, co zaowocowało powstaniem sum teologicznych. 
Można powiedzieć, że dokonało się przejście od lectio divina do lec-
tio scientifica. Najsłynniejszym dziełem tego okresu, które jest aktu-
alnie najbardziej znane, to Summa Theologica św. Tomasza z Akwinu 
(† 1274). Tematy teologiczno-duchowe w przypadku takich dzieł nie 
są pogrupowane, jak w przypadku tematów teologii dogmatycznej, 
ale pojawiają się właśnie w kontekście integralnych opisów dogma-
tów wiary chrześcijańskiej308. 

W  wieku XV/XVI dokonano rozróżnienia pomiędzy teologią 
pozytywną a teologią spekulatywną309. Z jednej strony doprowadziło 

307	 Starożytni Grecy – wśród nich Arystoteles – zdefiniowali teologię jako wiedzę 
racjonalną na temat bogów. Dla samego Arystotelesa teologia jest najcenniejszą 
pośród nauk teoretycznych (por. Komorowski, M., «Pojęcie teologii w pismach 
Platona i  Arystotelesa», Acta Universitatis Lodziensis. Folia Philosophica 26 
[2013], s. 14-21).

308	 Por. Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, s. 34-35. Przykładem jest STh, II-II, 
q. 179-182, gdzie znajduje się temat poświęcony życiu kontemplatywnemu. 

309	 Teologia spekulatywna bazuje na prawdach, które wynikają z  Objawienia, a  które 
wyłożone są przez teologię pozytywną. Teologia spekulatywna konstruuje także ści-
słe definicje, które określają działanie Bożej łaski w człowieku oraz prawdy wiary. 
Teologia spekulatywna, zajmując się definiowaniem, dąży do spójności doktrynalnej 



174

to do zainteresowania teologią moralną, z drugiej – do zaakcento-
wania innych specjalizacji teologicznych, a wśród nich teologii du-
chowości. Jak wspomina Rybicki, w tym okresie teologia duchowości 
była praktykowana w połączeniu z teologią moralną lub jako część 
teologii mistycznej, gdyż za oddzielną dyscyplinę akademicką uzna-
na została ona dopiero na przełomie XIX i XX wieku, co było zwią-
zane z procesem formacji kapłańskiej310. 

Rozkwit literatury duchowej i pierwsze traktaty teologii  
duchowości (rozdział między mistyką a teologią)

Jak zaznaczono, już późne średniowiecze zainicjowało przejście od pism 
duchowych i medytacyjnych do systematycznych i charakteryzujących 
się metodą spekulatywną. Wiek XVI przyniósł rozwój humanizmu oraz 
zainteresowanie człowiekiem, co w konsekwencji przyniosło zaakcen-
towanie antropocentryzmu, który w centrum myśli stawiał człowieka. 
Z drugiej strony wiek XV i XVI to silny rozwój devotio moderna, która 
– jak już wiadomo – miała na celu odnowienie ducha pobożności tak-
że poprzez literaturę pobożnościową. Cały ten kontekst i zapewne wie-
le innych czynników doprowadziło zwłaszcza w wieku XVI i XVII do 
wyszczególnienia dwóch grup pism: dzieł duchowych oraz pierwszych 
traktatów teologii duchowości. Doprowadziło to do znaczącego wyda-
rzenia dla teologii duchowości: rozdziału między mistyką a teologią 
lub – innymi słowy – między duchowością a teologią311. 

i nie podejmuje refleksji nad samą recepcją prawd wiary. Jest to już zadanie teologii 
pozytywnej, która przekazuje to, co zostało wyjaśnione w Objawieniu, ale również 
w nauce Kościoła na przestrzeni dziejów (por. Giertych, W., «Teologia i jej rola w ufor-
mowaniu wiary», Warszawskie Studia Teologiczne 29 [2016], s. 34-38). 

310	 Por. Rybicki, A., «The Theology of Spirituality: Its Growing Importance Amid the 
Transformations of the Modern World and the Church», Verbum Vitae 37 (2022), 
s. 393.

311	 Por. Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, s. 40-41.



175

Znaczenie i konsekwencję tego momentu w historii duchowości 
zauważyła Międzynarodowa Komisja Teologiczna, stwierdzając: 

„Pod koniec średniowiecza pojawiła się tendencja wprowadzania roz-
różnienia, a nawet podziału na teologię scholastyczną i  teologię mi-
styczną, na teologię spekulatywną i teologię pozytywną i tak dalej”312. 

Z jednej strony istniały pisma świętych, którzy z reguły nie byli teo-
logami, ale przedstawicielami doświadczenia swego życia duchowe-
go oraz praktyki rozwoju cnót. Z drugiej – powstawały uporządko-
wane traktaty na temat życia duchowego, które stanowiły swoistego 
rodzaju systematyczny wykład na temat życia wewnętrznego. Dla-
tego mówi się, iż w tym okresie można spotkać się z rozróżnieniem 
na teologię mistyczną (pisma świętych, bazujące na ich osobistym 
doświadczeniu kontaktu z Bogiem) i teologię spekulatywną (syste-
matyczne traktaty teologiczne)313.

Pisma świętych, choć są owocem ich osobistego doświadcze-
nia Boga realizującego się podczas modlitwy i życia wiarą, są mimo 
wszystko nacechowane pewną systematycznością, ponieważ w  pe-

312	 Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Teologia dzisiaj: perspektywy, zasady 
i kryteria, n. 75.

313	 „Teologia spekulatywna jest związana z  intelektualną władzą poznawczą, stąd 
jej przedmiotem jest prawda, zaś teologia mistyczna, będąc związana z władzą 
afektywną, za przedmiot ma dobro, które w  praktyce wyznacza nasze działa-
nia. […] Inną drogą dochodzi się do osiągnięcia teologii spekulatywnej, a  inną 
do mistycznej. Pierwsza z  nich wymaga długich studiów w  metafizyce, logice 
i gramatyce, bogatej literatury, sporych zdolności oraz czasu (schola intellectus, 
schola scientiae vel cognitionis). Drugą z nich zdobywa się przez pielęgnację cnót 
moralnych i wkroczenie duszy na drogę oczyszczenia, oświecenia i zjednoczenia 
(schola affectus, schola religionis vel amoris). Pierwsza nie koniecznie związana 
jest ze świętością życia. […] Teologia spekulatywna ze swojej natury jest teore-
tyczna, zaś teologia mistyczna jest praktyczna” (Stoś, J., «Doktryna mistyczna 
De theologia mystica Jana Gersona: ogólne tło historyczno-doktrynalne», Studia 
Philosophiae Christianae 34 [1998], s. 131-132). 



176

wien sposób systematyzują one te doświadczenia i  przedstawiają 
je w przystępnych schematach. Dzięki temu pisma duchowe mogły 
i mogą służyć zarówno jako źródło wiedzy praktycznej, jak i punkt 
wyjścia do pogłębienia swojej pobożności. Ten nowy typ tekstów, 
które pojawiły się w tym okresie historycznym – książki pobożno-
ściowe (których autorzy często nie byli teologami, ale jako osoby bo-
gate w doświadczenie duchowe spotkania z Bogiem dzielili się tym 
z  innymi) – stały się jednym z podstawowych typów dzieł złotego 
wieku duchowości katolickiej, jakim był wiek XVI314. Traktaty dy-
daktyczne teologii duchowości cechujące się metodą systematyczną 
to druga grupa pism, które pojawiły się w tym okresie315. Do najważ-
niejszych cech owych traktatów teologii duchowości należały:
a)	 Intencja pastoralna. Traktaty miały służyć opisowi podstawo-

wego przedmiotu teologii duchowości, a  także kierownictwu 
dusz. Z czasem posłużyły również do kształcenia w instytutach 
czy na wydziałach.

b)	 Styl akademicki. Traktaty były pisane zwłaszcza dla potrzeb 
wykładów, a więc były inspirowane duchem akademickim. 

c)	 Forma spekulatywna. Traktaty cechowały się stylem speku-
latywnym, a  więc teoretycznym sposobem poznania prawdy. 

314	 Do najbardziej znanych pism należą: Ćwiczenia duchowe św. Ignacego z Loyoli 
(1522-1548), Księga o  modlitwie i  medytacji (Libro de la oración y meditación) 
św. Fray Luisa de Granada (1554), Audi filia św. Jana z Ávila (1556), Traktat o mo-
dlitwie i medytacji św. Piotra z Alkantary (1560), Droga doskonałości (1566-1582), 
Księga życia (przed 1567), Księga fundacji (1573-1582), Twierdza wewnętrzna 
(1577) św. Teresy z Ávila, Wprowadzenie do życia pobożnego św. Franciszka Sale-
zego (1608).

315	 Przykładami mogą być: Compendium spiritualis doctrinae ex variis patruum senten-
tiis magna ex parte collectum (Lizbona, 1582) Bartolomeu de los Martires, Summa 
theologiae mysticae (Léon, 1626) Filipa od Trójcy Świętej, Summarum asceticae et 
mysticae theologiae (Kraków, 1655) Chryzostoma Dobrosielskiego (por. Illanes, J. L., 
Tratado de teología espiritual, s. 38; Marti del Moral, P., Teología Espiritual, s. 18).



177

Niekoniecznie tworzenie takich pism łączyło się ze świętością 
nabywaną w życiu. 

Jak można zauważyć, już w tym czasie (wiek XVI/XVII) w tytu-
łach dzieł dydaktycznych powszechne było używanie takich terminów 
jak „teologia mistyczna” czy „teologia ascetyczna”. W związku z uży-
ciem tych określeń można wyróżnić dwie grupy autorów. Pierwszą 
grupę stanowili autorzy niemieccy i włoscy, którzy pojęcie „ascetyka” 
stosowali na określenie teologii duchowości w  jej całości. Odrębną 
grupę tworzyli autorzy hiszpańscy i  francuscy, którzy stosowali roz-
różnienie między „mistyką” a „ascetyką”, a na ogólne określenie reflek-
sji teologii życia duchowego stosowali ogólne pojęcie „duchowość”316. 

Owo rozróżnienie na mistykę i ascetykę, tak mocno akcento-
wane zwłaszcza w wiekach XVII i XVIII, stało się przyczynkiem do 
rozdzielenia się drogi ascetycznej i  drogi mistycznej. Innymi sło-
wy, mistykę i ascetykę rozumiano nie jako dwa aspekty pomagają-
ce w rozwoju tego samego procesu życia duchowego, ale jako dwie 
różne drogi do doskonałości chrześcijańskiej. Jak stwierdza Illanes, 
drogę ascetyczną rozumie się jako zwyczajną, skierowaną do ogó-
łu chrześcijan, a mistyczną jako nadzwyczajną drogę, dostępną dla 
dusz wybranych i szczególnie powołanych przez Boga do intymnego 
i szczególnego kontaktu z Nim317. 

316	 Por. Bernard, C. A., Teología espiritual. Hacia la plenitud de la vida en el Espíritu, 
s. 33. Można również zaobserwować, iż sumy mistyczne były popularne wśród 
franciszkanów, natomiast sumy ascetyczne wśród dominikanów i jezuitów.

317	 Por. Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, s. 44. Taki podział ukazywały rów-
nież traktaty teologiczne, które podzielone były na dwie główne części. Jedna 
z nich poświęcana była teologii ascetycznej, a druga teologii mistycznej. Chyba 
jednym z najbardziej znanych przykładów jest Direttorio ascético i Direttorio misti-
co G. B. Scaramellego († 1752). 



178

Rozpoczynając od mistyki, stwierdza się, iż terminologicznie 
pojęcie to pochodzi od łac. misterium, oznaczającego „tajemnicę, 
rzeczywistość przewyższającą zdolność ludzkiego poznania”, lub od 
gr. myéo, które tłumaczy się jako „zamykać oczy, aby nie widzieć, 
zmykać uszy, by nie słyszeć). W IV wieku po raz pierwszy Marce-
li z Ankary († 374) użył sformułowania „teologia mistyczna”, które 
zostało wykorzystane w wieku VI przez Pseudo-Dionizego Areopa-
gitę318. Pojęcie mistyki samo w sobie może być rozpatrywane w sen-
sie biblijnym, sakramentalnym lub duchowym. To w tym ostatnim 
oznacza bezpośrednie zjednoczenie chrześcijanina z Panem Bogiem, 
dokonujące się w duszy mistyka dzięki działaniu habitualnemu da-
rów Ducha Świętego, co oznacza, że jest działaniem z inicjatywy sa-
mego Boga i realizuje się dzięki Bożej łasce. Ma więc charakter do-
świadczenia biernego, pasywnego319, które podkreśla Boże działanie, 
ale i personalizm człowieka otwierającego się na Boga. 

„W sensie chrześcijańskim nie rozumie się jednak przez to wchłonię-
cia człowieka przez Boga czy pierwiastek boski, lecz szczególnie bli-
skie spotkanie osobowe z Bogiem, który objawił się nam przez Jezusa 
Chrystusa w Duchu Świętym”320. 

W teologii duchowości mówi się o trzech etapach, które prowadzą 
do mistycznego zjednoczenia z Bogiem: via purgativa (etap oczysz-
czenia), via iluminativa (etap oświecenia) oraz via unitiva (etap mi-
stycznego zjednoczenia z Bogiem).

318	 Por. tamże, s. 42.
319	 Por. Chmielewski, M., «Mistyka», w: tenże (red.), Leksykon duchowości katolickiej, 

s. 536.
320	 Weismayer, J., Pełnia życia. Zarys historii i teologii chrześcijańskiej duchowości, 

s.  10-11.



179

„Ascetyka” bądź „asceza” to natomiast termin, który kryje w so-
bie znaczenie greckiego pojęcia askesis, oznaczającego „ćwiczenie, 
trening”. Jak widać, sam termin nie ma pochodzenia chrześcijań-
skiego, ale jest zakorzeniony w kulturze hellenistycznej i klasycznej. 
W znaczeniu chrześcijańskim ma on oczywiście za cel upodobnienie 
się do Chrystusa i zjednoczenie z Nim poprzez wysiłek chrześcijani-
na, oparty na fundamencie łaski Bożej. Ów wysiłek rozumiany jest 
zasadniczo w dwóch aspektach: umartwienie skłonności prowadzą-
cych do grzechów oraz praktykowanie cnót chrześcijańskich321. 

Odnowienie teologii duchowości w XX wieku

Wiek XX przynosi odnowę życia teologicznego. Teologia duchowo-
ści przestaje być rozumiana jako nauka o dwóch oddzielnych dro-
gach: mistycznej i  ascetycznej. Myśl teologiczna w  tym kontekście 
stopniowo zaczyna być coraz bardziej zjednoczona. W  tym wieku 
teologia duchowości zostaje również uznana za dyscyplinę akade-
micką na równi z innymi dyscyplinami teologicznymi. Na ożywienie 
myśli teologicznej – także w kontekście refleksji na temat chrześci-
jańskiego życia duchowego – miały wpływ następujące czynniki:

–	 Rozumienie teologii jako nauki mądrościowej oraz wie-
lowymiarowej. Treść Objawienia jest tak szeroka, iż reflek-
sją nad nią zajmują się różne dyscypliny teologiczne: teo-
logia dogmatyczna, teologia moralna, teologia pastoralna, 
teologia duchowości. 

321	 Por. Gogola, J. W., «Asceza», w: Chmielewski, M. (red.), Leksykon duchowości ka-
tolickiej, s. 64.



180

–	 Pojawienie się kwestii mistycznej. Wiek XX charakteryzo-
wał się nasileniem debaty na temat dostępności doświad-
czenia mistycznego dla chrześcijan322. 

–	 Podkreślenie powszechnego powołania do świętości. Choć 
temat uniwersalnego powołania do świętości nie jest czymś 
nowym w wieku XX, to jednak na przestrzeni dziejów był 
różnie interpretowany. W  tym wieku przypominano, że 
wszyscy są powołani do jednej, wspólnej wszystkim świę-
tości, którą zdobywa się jednak różnymi drogami. Wielki 
wkład w podkreślenie powszechnego powołania do święto-
ści miała doktryna Soboru Watykańskiego II (1962-1965)323.

Początek wieku XX, a dokładnie 1910 rok, to bardzo ważna data, 
gdyż właśnie w  tym roku papież Pius  X na mocy motu proprio 
Sacrorum antistitum wprowadził wykłady z  ascetyki (tak jeszcze 
nazywano teologię duchowości) do programu studiów seminaryj-
nych324. Choć Kodeks Prawa Kanonicznego z 1917 roku w kanonach 
1365-1366, w których traktuje o studiach seminaryjnych, nie wspo-
mina nic o  wykładach z  teologii duchowości325, to jednak kolejne 

322	 Więcej na ten temat zob.: Belda, M., Sesé, J., La cuestión mística: estudio histórica- 
-teológico de una controversia, Pamplona: Eunsa, 1998. 

323	 Por. Marti del Moral, P., Teología Espiritual, s. 20-21.
324	 Quare, quum clericis multa iam satis eaque gravia sint imposita studia, sive quae 

pertinent ad sacras litteras, ad Fidei capita, ad mores, ad scientiam pietatis et offi-
ciorum, quam asceticam vocant, sive quae ad historiam Ecclesiae, ad ius canoni-
cum, ad sacram eloquentiam referuntur… (Pius X, «Motu proprio Sacrorum antisti-
tum», AAS 2 [1910], s. 668).

325	 Cursus theologicus saltem integro quadriennio contineatur, et, praeter theologiam 
dogmaticam et moralem, complecti praesertim debet studium sacrae Scripturae, 
historiae ecclesiasticae, iuris canonici, liturgiae, sacrae eloquentiae et cantus eccle-
siastici (por. Codex Iuris Canonici, Romae: Typis Polyglottis Vaticanis, 1917, kan. 
1365). 



181

dokumenty papieskie ugruntowują jeszcze bardziej w  rozumieniu, 
że teologia duchowości jest oddzielną od innych dyscypliną teolo-
giczną326. Mowa tu o encyklice Piusa XI Deus Scientiarum Dominus 
z 1931 roku, w której ascetyka wprost zostaje uznana za oddzielną, 
pomocniczą dyscyplinę teologiczną327. Ważnym punktem historycz-
nym, który na pewno wpłynął na poszanowanie teologii duchowo-
ści i refleksji nad życiem wewnętrznym, było ogłoszenie św. Jana od 
Krzyża doktorem Kościoła, czego dokonał Pius XI w 1926 roku328. 

Kontynuację tych poglądów odnaleźć można w myśli Soboru Waty-
kańskiego II. Wyraźną wzmiankę, którą można traktować jako potwier-
dzenie uznania teologii duchowości za oddzielną dyscyplinę teologiczną, 
przedstawia Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum Concilium: 

„Ponadto wykładowcy innych przedmiotów, zwłaszcza teologii dog-
matycznej, Pisma świętego, teologii życia wewnętrznego i pastoral-
nej, powinni, stosownie do wewnętrznych wymogów własnego przed-
miotu, tak przedstawiać misterium Chrystusa i dzieje zbawienia, aby 
dzięki temu związek tych przedmiotów z liturgią i jednolitość formacji 
kapłańskiej były wyraźnie dostrzegalne”329. 

326	 W  1917 roku teologia duchowości została włączona do programu studiów na 
Uniwersytecie św. Tomasza z Akwinu w Rzymie, a w roku 1918 na Uniwersytecie 
Gregoriańskim. 

327	 Por. Pius XI, «Encyklika Deus scientiarum Dominus», AAS 23 (1931), s. 241-284. 
Więcej na ten temat oraz samego dokumentu zob.: Boyer, C., «Réflexions sur la 
Constitution Deus Scientiarum Dominus», Gregorianum 17 (1936), s. 159-175; 
Tatar, M., «Elementy teologii duchowości w Collectanea Theologica 1920-2020», 
Collectanea Theologica 90 (2020), s. 181-220.

328	 Por. Rybicki, A., «The Theology of Spirituality: Its Growing Importance Amid the 
Transformations of the Modern World and the Church», s. 393; Illanes, J. L., Trat-
ado de teología espiritual, s. 48-49; Weismayer, J., Pełnia życia. Zarys historii i teo-
logii chrześcijańskiej duchowości, s. 16.

329	 SC, n. 16.



182

Co prawda w dekrecie poświęconym formacji do kapłaństwa Opta-
tam totius nie ma bezpośredniej wzmianki o teologii duchowości, ale 
dokument ten podkreśla konieczność harmonijnego łączenia studium 
teologii i rozwoju duchowości, co jest niezmiernie ważne dla jedności 
formacji oraz dla refleksji teologii duchowości i teologii w ogóle330. 

Także współcześni papieże podkreślali rolę obecności teologii 
duchowości na uniwersytetach, wydziałach i instytutach kościelnych. 
Wystarczy wspomnieć adhortację apostolską Pastores dabo vobis Jana 
Pawła II z 1992 roku331 czy konstytucję apostolską Veritatis gaudium 
papieża Franciszka, w której obok teologii moralnej wymienia właśnie 
teologię duchowości jako obowiązkową dyscyplinę332. 

330	 Por. OT, n. 8, 16-17.
331	 „Drugi kierunek [refleksji teologicznej, obok tej skierowanej na studium słowa 

Bożego] koncentruje się na człowieku, który rozmawia z Bogiem: człowieku po-
wołanym, by «wierzył», by «żył», by «przekazywał» innym chrześcijańską, wiarę 
i etos. Ten kierunek obejmuje studium teologii dogmatycznej, teologii moralnej, 
teologii duchowości, prawa kanonicznego oraz teologii pastoralnej” (Jan Pa-
weł II, «Adhortacja apostolska Pastores dabo vobis», n. 54).

332	 Franciszek, «Konstytucja apostolska Veritatis gaudium», a. 55, 70. Więcej na 
temat tej adhortacji zob.: Żmudziński, M. A., «Nowy paradygmat studiów teolo-
gicznych według konstytucji Veritatis gaudium papieża Franciszka», Studia Nauk 
Teologicznych 16 (2021), s. 87-105.



183

Rozdział 12 
Teologia duchowości a inne dyscypliny teologiczne

Po dokonaniu analizy faktu uznania teologii duchowości – zajmu-
jącej się życiem duchowym chrześcijanina – za dyscyplinę akade-
micką powstaje kolejne pytanie: na czym polega jej odróżnienie od 
innych dyscyplin teologicznych? Poniższe refleksje będą więc próbą 
wyjaśnienia autonomii teologii duchowości, a dzięki temu także pre-
zentacją interdyscyplinarności poszczególnych dyscyplin teologicz-
nych. Analiza ograniczy się do opisania dwóch relacji: „teologia dog-
matyczna – teologia duchowości” oraz „teologia moralna – teologia 
duchowości”333. 

Teologia duchowości a teologia dogmatyczna

Prawda, którą studiuje teologia, nie jest prawdą abstrakcyjną, ale 
osobową, gdyż jest nią sam Bóg. Relacja człowieka z Bogiem urze-
czywistnia się zaś w życiu i osobistej historii każdego człowieka. Jaka 
jest więc różnica między teologią dogmatyczną, która charakteryzuje 
się definiowaniem prawd wynikających z Objawienia, a teologią du-
chowości, która również jest nauką, ale ma mimo to silny wydźwięk 
praktyczny? Aby dokonać syntetycznej, ale dogłębnej analizy tema-
tów, przedstawione zostaną trzy najczęstsze propozycje rozwiązania 
tego problemu334. 

333	 Więcej na ten temat zob. Royo Marín, A., Teología de la perfección cristiana, Mad-
rid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1968, s. 30-31.

334	 Analiza została dokonana zgodnie z: Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, 
s. 61-66; Marti del Moral, P., Teología Espiritual, s. 35-37.



184

1.	 Antoni Queralt († 2013)
Ten profesor Uniwersytetu Gregoriańskiego przedstawił różnicę 
przedmiotu, ale i  celu, istniejącą między obiema dyscyplinami teo-
logicznymi. Według niego dogmatyka przedstawia się jako ta część 
teologii, która ma na celu analizę orędzia chrześcijańskiego poprzez 
ujawnienie jego pełnej prawdy. Dogmatyka prowadzi do zrozumienia 
prawdy o  Objawieniu jako takim. Jest więc nauką, która kieruje ku 
zrozumieniu prawd objawionych, czyli ich intelektualnych i egzysten-
cjalnych implikacji. 

Teologia duchowości jawi się jako inny moment procesu pozna-
nia teologicznego, skupiający swoją uwagę na badaniu żywotnego 
przyjęcia Boskiego daru Objawienia, którego pojęcie jest przedmio-
tem dogmatyki. Innymi słowy, teologia dogmatyczna prezentuje się 
jako część teologii mocno spekulatywna, zajmująca się badaniem i ro-
zumieniem pojęcia Objawienia oraz wiary. Teologia duchowości zaś 
interesuje się badaniem egzystencjalnych skutków wiary w życiu, czyli 
praktyczną realizacją przyjęcia Objawienia przez człowieka. Ducho-
wość powinna wykazywać zdolność do odpowiedniego porządkowa-
nia zagadnień dogmatycznych, moralnych oraz praktycznych, tak by 
priorytet nadawać tym, które w najpełniejszy sposób odnoszą się do 
świadomej i konkretnej realizacji tajemnicy zbawienia335.

2.	 Hans Urs von Balthasar († 1988)
Myśl Balthasara, która miała większy wpływ i zasięg niż idea wcze-
śniejszego autora, została przedstawiona w jego eseju Spiritualität336. 

335	 Por. Queralt, A., «La „Espiritualidad” como disciplina teológica», Gregorianum 60 
(1979), s. 321-376; García, C., «La teología espiritual. Autonomia e interdisciplina-
riedad», Teresianum 52 (2001), s. 470-471.

336	 Por. Von Balthasar, H. U., «Spiritualität», Gesit und Leben 31 (1958), s. 340-352; 
tenże, «Espiritualidad», s. 225-242.



185

Zaprezentował on teologię duchowości jako subiektywny rewers337 
teologii dogmatycznej. Podkreślił więc autonomię, ale i komplemen-
tarność oraz współpracę między obiema dyscyplinami teologiczny-
mi. Teologia dogmatyczna, badając prawdę, którą odnajduje w Bogu, 
odsłania głębię, z jaką Bóg pragnie komunikować się z człowiekiem. 
W konsekwencji stawia do wyjaśnienia temat przyjęcia przez czło-
wieka życia Bożego, które Pan pragnie mu ofiarować. Proces, w któ-
rym człowiek, poruszony łaską, otwiera się na Boga, a więc przyj-
muje i rozwija dar życia Bożego w sobie, jest już zagadnieniem, nad 
którym podejmuje refleksję teologia duchowości. 

Balthasar w swojej myśli podkreśla rolę świętych, którzy według 
niego doskonale rozumieją, czym jest wiara i jej realizacja w życiu. 
Jego myśl miała wielkie znaczenie dla debaty XX wieku nad teologią 
duchowości i rolą pism osób świętych dla teologii.

3.	 Giovanni Moiola († 1984)
Ten włoski teolog dokonał rozróżnienia między fides quae i  fides 
qua. Teologii dogmatycznej przypisał pojęcie fides quae (wiara k t ó -
r ą  wyznajmy / wiara w   k t ó r ą  wierzymy). Widać tu zaakcen-
towanie celu teologii dogmatycznej, którym jest doprowadzenie do 
zrozumienia prawd wiary jako takich. Teologii duchowości przypisał 
sformułowanie: fides qua (wiara, p r z e z  k t ó r ą  wierzymy / wia-
ra, d z i ę k i  k t ó r e j  wierzymy). W tym określeniu widać mocny 
akcent egzystencjalny i praktyczny. Wskazuje on, że teologia ducho-
wości zajmuje się już zagadnieniem praktykowania życia wiarą lub 
– innymi słowy – wiarą wyznawaną w życiu ochrzczonego. 

337	 Odwrotna strona czegoś, potocznie medalu lub monety. Por. García, C., «La teolo-
gía espiritual. Autonomia e interdisciplinariedad», s. 461.



186

Podsumowując, teologia dogmatyczna zajmuje się prawdą 
chrześcijańską w  jej obiektywnym wymiarze i  dokonuje jej opisu. 
Próbuje zrozumieć treść Objawienia, by ukazać, kim jest Bóg, czło-
wiek oraz czym jest życie łaski. Z kolei teologia duchowości studiu-
je już sam proces przyjęcia daru Objawienia przez człowieka. Owo 
przyjęcie tego daru to odpowiedź wiary i miłości człowieka wzglę-
dem Boga, który rozwija się w ciągu życia i ma charakter nadprzyro-
dzony. Ostatecznie, jak stwierdza Bernard: 

„O  ile fundament ontologiczny życia chrześcijańskiego, specyficzny 
przedmiot teologii dogmatycznej, jest jeden, to różne są sposoby do-
świadczania i uświadamiania sobie tej rzeczywistości przez wierzących. 
Właśnie na tym polega specyfika przedmiotu teologii duchowości”338. 

338	 Bernard, C. A., Wprowadzenie do teologii duchowości, s. 40. Relacja między teo-
logią dogmatyczną a  teologią duchowości ma ogromne znaczenie dla samej 
relacji między teologią a duchowością, zwłaszcza dla tych, którzy uprawiają teo-
logię. Prowadzenie badań naukowych w teologii, które jest poznawaniem Boga 
przez rozum oświecony wiarą, nigdy nie może być oddzielone od samej praktyki 
wiary i modlitwy w życiu teologa. Zwraca na to uwagę Instrukcja o powołaniu 
teologa w  Kościele Donum veritatis (1990). Ratzinger stwierdza w  niej, iż „Ko-
ściół nie może zrezygnować z posługi, jaką spełnia teologia, czyli nauka, którą 
znamionuje przeniknięte wiarą dążenie do zrozumienia wiary” (Kongregacja Na-
uki Wiary, «Instrukcja o powołaniu teologa w Kościele Donum Veritatis», AAS 82 
[1990], s. 1550-1570, n. 1). Jak widać, Ratzinger podkreśla zarówno dążenie do 
zrozumienia prawd wiary, czym zajmuje się teologia jako nauka, ale również życie 
przeniknięte wiarą, bez którego teologia staje się jałowa i nie spełnia swego po-
wołania. „W ciągu wieków teologia stworzyła własny i prawdziwy system wiedzy 
naukowej. Teolog musi więc uwzględniać wymogi epistemologiczne uprawianej 
przez siebie nauki, wymogi myślenia krytycznego, a więc racjonalnej kontroli każ-
dego etapu prowadzonych badań. […] Teolog sam musi znaleźć w sobie źródła 
i motywy swojej postawy krytycznej i poddać swój sposób widzenia oczyszczają-
cemu działaniu wiary. Uprawianie teologii wymaga duchowego wysiłku związane-
go ze zdobywaniem ścisłości i uświęceniem” (tamże, n. 9).



187

Teologia duchowości a teologia moralna

Przechodząc do opisania relacji między teologią duchowości a teolo-
gią moralną, trzeba zauważyć, że temat ten wydaje się nieco bardziej 
skomplikowany niż analiza zależności teologii duchowości z dogma-
tyką. Jest tak dlatego, że zarówno teologia duchowości, jak i teologia 
moralna zajmują się praktyką życia chrześcijańskiego. Gdzie więc 
znajduje się różnica między obiema dyscyplinami teologicznymi? 
Można wskazać tu trzy przykładowe próby wyjaśnienia tej kwestii339.

1.	 Teologia moralna rozważa przykazania i prawo, podczas gdy 
teologia duchowości zajmuje się radami

Jest to pierwsza z prób odpowiedzi na pytanie o różnicę między teo-
logią moralną a teologią duchowości. Pogląd ten próbuje zinterpreto-
wać teologię moralną jako dyscyplinę teologiczną, która zajmuje się 
normami moralnymi, prawem Bożym obowiązującym wszystkich 
chrześcijan oraz czynami, które jako nakazane przez prawo Boże są 
wymagane od każdego wierzącego. Natomiast teologia duchowości 
zajmowałaby się najwyższymi stopniami życia chrześcijańskiego, 
czyli tym, co jest zalecane i dobre, ale nie narzuca się jako przykaza-
nie, ponieważ stanowi o doskonałości życia chrześcijańskiego, a jako 
takie wykracza poza minimum wymagane od wszystkich. Ducho-
wość zajmowałaby się ideałem, który nie wszyscy osiągają. 

Upraszczając bardzo sprawę, teologia moralna interesowałaby 
się przykazaniami, które pomagają w wypełnianiu konkretnych czy-
nów moralnie dobrych, a teologia duchowości – radami duchowymi 
konicznymi do osiągnięcia doskonałości chrześcijańskiej. Odpo-
wiedź ta nie wydaje się jednak do końca poprawna, bo teologia mo-

339	 Analiza została dokonana zgodnie z: Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, 
s. 53-60; Marti del Moral, P., Teología Espiritual, s. 33-35.



188

ralna nie zajmuje się jedynie studiowaniem prawa i normy moralnej, 
ale badaniem konkretnych czynów człowieka w kontekście całości 
prawa Bożego oraz całości życia chrześcijańskiego, którego centrum 
stanowi ethos amoris. 

2.	 Teologia moralna jest nauką, podczas gdy teologia duchowości 
jest sztuką

Takie rozwiązanie zaproponował dominikański teolog Artur Verme-
ersch († 1936). Dla wyjaśnienia swego poglądu zaaplikował zdanie, 
które spotyka się w nauczaniu św. Grzegorza Wielkiego: „sztuka kie-
rowania duszami” (ars atrium regimen animarum). Według domi-
nikańskiego autora teologia moralna i teologia duchowości zajmują 
się kierownictwem dusz w życiu chrześcijańskim, ale różnica mię-
dzy nimi polega na podejściu do perspektywy intelektualnej. Teolo-
gia moralna jawi się tu jako dyscyplina, która posługuje się metodą 
o charakterze spekulatywnym, teoretycznym. Teologia moralna po-
maga zrozumieć badane prawdy związane z życiem chrześcijańskim 
i  postępowaniem chrześcijanina. Z  kolei teologia duchowości pre-
zentuje się jako rozważanie w porządku praktycznym. Ma wskazać 
jak praktycznie postępować w życiu wiary, jak prowadzić życie mo-
dlitwy, jak pielęgnować w sobie dziecięctwo Boże. W tym znaczeniu 
teologia duchowości prezentuje się bardziej jako sztuka w praktycz-
nym kierowaniu duszami dla osiągnięcia głębokiej relacji z Bogiem, 
a nie jako nauka. 

Łatwo zauważyć, że ta propozycja odpowiedzi na pytanie o róż-
nicę między teologią moralną a teologią duchowości nie jest zadowa-
lająca. Dzieje się tak dlatego, że – jak wiadomo z poprzednich reflek-
sji – teologia duchowości została w XX wieku uznana oficjalnie za 
dyscyplinę akademicką, potrzebną w planie studiów teologicznych. 



189

Jest zbyt dużym uproszczeniem powiedzieć, że teologia moralna jest 
nauką, a  teologia duchowości praktyką, gdyż obie są dyscyplinami 
akademickimi.

3.	 Teologia moralna jest rozważaniem analitycznym, podczas 
gdy teologia duchowości jest rozważaniem syntetycznym

Ta teza oznacza, że teologia moralna bada konkretne czyny ludzkie, 
które człowiek spełnia w swej egzystencji, z punktu widzenia moral-
nego. Teologia moralna ma świadomość ich jednolitego przebiegu, 
ale skupia uwagę na konkretnych czynach jako takich i na cnotach, 
z których one wynikają. Natomiast teologia duchowości bada życie 
chrześcijańskie w  jego całości i  integralności; bada chrześcijańskie 
życie duchowe jako proces jednostkowy i całościowy, który ewoluuje 
i rozwija się aż do ostatecznego spotkania z Bogiem. 

Wydaje się, iż za tą propozycją opowiada się także Bernard, któ-
ry stwierdza:

„Zadaniem teologii moralnej […] jest analizowanie struktury dzia-
łania i  poszukiwanie praw nim rządzących. […] natomiast teologia 
duchowości bada przede wszystkim egzystencjalną ewolucję wzrostu 
w miłości: nie tyle szczegółowe działanie, ile rozwój w czasie”340. 

Jako podsumowanie tego tematu może posłużyć obraz oparty na 
schemacie myśli metafizycznej Arystotelesa. Filozof rozważał o sub-
stancji (istocie bytu) i przypadłości (w której mowa o akcie i możno-
ści)341. Posługując się tym schematem, łatwiej jest wyobrazić sobie 
i zrozumieć, czym zajmuje się każda z dyscyplin teologicznych i na 
czym polega interdyscyplinarność między nimi. 

340	 Bernard, C. A., Wprowadzenie do teologii duchowości, s. 42.
341	 Por. Arystoteles, Metafizyka, Warszawa: Wydawnictwo PWN, 2009, V, s. 30.



190

Substancja Teologia  
dogmatyczna

Bada treść Objawienia oraz 
pojęcie Boga i człowieka  
w sposób spekulatywny  

i w porządku ontologicznym

Przypadłość

Akt Teologia  
moralna

Bada akty moralne, czyli 
poszczególne czyny ludzkie 
w porządku praktycznym 

z punktu widzenia 
moralności chrześcijańskiej

Możność  
(realizacja)

Teologia  
duchowości

Bada życie chrześcijańskie 
jako proces całościowy,  

na który składają się  
łaska Boża oraz wielość 

czynów i działań ludzkich, 
prowadzących do rozwoju 

komunii z Bogiem



Część 

III
Podstawy chrześcijańskiego 

życia duchowego





193

Dotychczasowa refleksja koncentrowała się na zaprezentowaniu hi-
storii duchowości chrześcijańskiej oraz ukazaniu teologii duchowo-
ści jako dyscypliny akademickiej w  ramach współczesnej teologii. 
Kolejnym krokiem, który jest konieczny do zrozumienia szczegóło-
wych zagadnień związanych z samą dynamiką życia duchowego, bę-
dzie opis podstaw życia duchowego chrześcijanina. Refleksja skupi 
się na wyjaśnieniu cielesno-duchowej natury człowieka, jego zdol-
ności do wejścia w relację miłości z Bogiem oraz na pojęciu powoła-
nia do świętości.





195

Rozdział 13 
Człowiek stworzony na obraz i podobieństwo Boga

Już Arystoteles zdefiniował istotę ludzką jako „zwierzę rozum-
ne”. W swojej definicji zawarł więc dwie istotne prawdy: człowiek 
jest istotą zmysłową, a zatem wyrażającą się przez ciało i zmysły, 
ale również istotą racjonalną, przez co rozumie się, iż jest istotą 
myślącą, wolną, a  więc duchową, czyli posiadającą zasadę oży-
wiającą342. Zauważalne jest więc, iż już myśl starożytna dostrze-
gała wyjątkowość człowieka na tle innych bytów. Nasuwa się wo-
bec tego pytanie: jak wyjaśnić ten fakt wyjątkowości? Odpowiedź 
zawartą w Objawieniu, a zatem mającą charakter chrześcijański, 
odnaleźć można w  prawdzie na temat stworzenia człowieka na 
obraz i podobieństwo Boże. 

Świat i byty w nim się znajdujące są stworzeniami Boga, dlate-
go łączy je ze swoim Stwórcą głęboka i trwała więź. W Bogu stwo-
rzenia znajdują trwałe oparcie w tym, by istnieć, a siłę, by działać. 
„Albowiem z Niego i przez Niego, i dla Niego [jest] wszystko” (Rz 
11, 36). Dobro stworzenia i  chwała Boża niezawodnie się pokry-
wają, ponieważ doskonałe urzeczywistnienie stworzenia polega 
na doskonałej wierności prawu Pana343. Najdoskonalszym dziełem 
Bożej mądrości pośród wszystkich stworzeń jest człowiek, którego 
Bóg wezwał do uczestnictwa w życiu Bożym. 

Jednak w  kontekście współczesnej rzeczywistości stwierdzenie 
powyższej prawdy o stworzeniu świata i człowieka stawia wierzącego 

342	 Szewczyk, W., Kim jest człowiek. Zarys antropologii filozoficznej, Tarnów: Biblos, 
2009, s. 37-39.

343	 Por. Rivera, J., Iraburu, J. M., Síntesis de espiritualidad cristiana, wyd. 6, Pamplona: 
Fundación Gratis Date, 2003, s. 8. 



196

w sytuacji konieczności apologii lub przynajmniej uargumentowa-
nia tego faktu344. Dlatego tak ważne jest przypomnienie, że przesła-
nie biblijne na temat stworzenia nie sprzeciwia się temu, co w odnie-
sieniu do tego wypracowały nauki przyrodnicze. Biblia nie jest bo-
wiem naukowym podręcznikiem, ale księgą religijną. Nie prezentuje 
się ona na równi z publikacjami przyrodniczymi czy matematyczny-
mi. Celem tekstu biblijnego mówiącego o stworzeniu nie jest próba 
wskazania procesów, w wyniku których powstał świat, ale objawienie 
prawdy, że to Bóg jest jego Stwórcą i źródłem życia345. 

344	 Mowa tu o  rozwoju nauk przyrodniczych i błędnej próbie przeciwstawiania ich 
prawdom wiary, ale także o kondycji współczesnego człowieka, który nie uznaje 
czegoś za oczywiste, jeśli nie zostanie to empirycznie doświadczone. Nie sprzyja 
temu na pewno kontekst współczesności, w której to, co ma elementy duchowo-
ści chrześcijańskiej, próbuje się odrzucać lub przedstawiać jako rzeczywistość, 
którą niekoniecznie należy się zajmować w  sposób poważny. Podobną ocenę 
sytuacji proponuje Ratzinger, pisząc, że „gdy ktoś usiłuje mówić o wierze chrze-
ścijańskiej do ludzi, którzy z racji bądź swego zawodu bądź sytuacji społecznej 
nie są oswojeni ze sposobem myślenia i przemawiania Kościoła, odczuje wkrót-
ce, że odważa się mówić o  czymś, co jest im obce i  co ich dziwi” (Ratzinger, 
J., Wprowadzenie w chrześcijaństwo, s. 35). Ratzinger przytacza następnie opo-
wieść Kierkegaarda o błaźnie i konkluduje ją następującą obserwacją: „W obrazie 
tym uchwycono bez wątpienia coś z trudnej rzeczywistości, w jakiej się znajduje 
teologia i teologiczne mówienie; jakaś przygniatająca niemożność przełamania 
szablonów myślenia i przemawiania oraz niemożność ukazania, że sprawy teolo-
gii są sprawami ważnymi dla życia ludzkiego” (tamże, s. 36). 

345	 Ratzinger skomentował to następująco: „Biblia nie jest podręcznikiem nauk przy-
rodniczych ani nie chce nim być. Jest księgą religijną i dlatego nie można z niej 
czerpać informacji naukowych, nie można się dowiedzieć, jak z naukowego punktu 
widzenia wyglądało powstanie świata; daje nam ona bowiem tylko wiedzę religijną. 
Wszystko inne jest obrazem, sposobem na to, aby przybliżyć człowiekowi to, co 
jest głębsze i istotniejsze” (Ratzinger, J., Na początku Bóg stworzył… Cztery kazania 
o stworzeniu i upadku. Konsekwencje wiary w stworzenie, s. 17). W innymi miejscu, 
w jednym ze swoich kazań wygłoszonych w Monachium, napisał, odnosząc się do 
tego, kim jest człowiek: „Nie możemy powiedzieć: stworzenie albo ewolucja, gdyż 
obydwie te rzeczywistości odpowiadają na dwa różne pytania. Opowieść o prochu 
ziemi […] nie opowiada o tym, w jaki sposób powstał człowiek. Mówi o tym kim on 
jest. […] I odwrotnie: Teoria ewolucji próbuje odkryć i opisać procesy biologiczne. 



197

„Dziwny jest więc wysuwany dzisiaj, niezbyt przemyślany przez nie-
których argument, że religia chrześcijańska, której świętą księgą jest 
Biblia, jest nieprawdziwa, staroświecka, gdyż ukazuje obraz stworzenia 
świata i  człowieka niezgodny z  dzisiejszymi badaniami naukowymi, 
które mówią o  Wielkim Wybuchu czy ewolucji. […] Biblia nie jest 
podręcznikiem naukowym, ma za zadanie przekazywać przesłania re-
ligijne, odsłaniając Boże tajemnice. […] Uzyskiwanie naukowych roz-
wiązań to szlachetne zadanie nauk przyrodniczych, z którymi teologia 
mocno współpracuje i docenia ich badania”346. 

Teoria ewolucji nie jest więc sprzeczna z prawdą o stworzeniu. Dał 
temu wyraz papież Pius XII w  encyklice Humani generis z  1950 
roku, gdzie stawia tezę o umiarkowanym ewolucjonizmie, dającym 
możliwość sądzenia, iż ciało ludzkie powstało w wyniku procesów 
ewolucyjnych, przy uznaniu bezpośredniego stworzenia duszy przez 
Boga347. Papież wyraźnie podkreśla więc dwa elementy: bezpośred-
nie stworzenie duszy przez Boga oraz zaakceptowanie teorii ewolucji 
bez odrzucenia przyczynowości Boga. Tym samym daje fundament 
do zrozumienia faktu, że wiara i nauka nie wykluczają się, ale dążą 
do prawdy, choć różnymi drogami. 

Te wstępne refleksje w kontekście omawianego tematu pozwa-
lają dojść do konkretnych analiz, a mianowicie zrozumienia obrazu 
i podobieństwa Bożego w człowieku oraz wyjaśnienia osoby ludzkiej 
jako istoty cielesno-duchowej, a co za tym idzie – zdolnej do kontak-
tu z Bogiem.

Nie może jednak wyjaśnić pochodzenia projektu «człowiek», jego wewnętrznego 
źródła i jego istoty” (tamże, s. 55).

346	 Biedroń, M., W miłości Boga, Tarnów: Biblos, 2020, s. 76.
347	 Por. Pius XII, «Encyklika Humani generis», n. 36. 



198

Obraz i podobieństwo Boże w człowieku

Księga Rodzaju przytacza słynne słowa Boga zapisane przez auto-
ra w pluralis maiestatis, które wskazać mają na szczególny moment 
w  dziele stworzenie, jakim było stworzenie człowieka: „Uczyńmy 
człowieka na Nasz obraz, podobnego Nam” (Rdz 1, 26). Następnie 
dodaje: „Stworzył więc Bóg człowieka na swój obraz, na obraz Boży 
go stworzył” (Rdz 1, 27). 

Jak łatwo zauważyć w sformułowaniu biblijnym występują dwa 
rzeczowniki: obraz (hebr. becalmenu; gr. eikóna) i  podobieństwo 
(hebr. kidmutenu; gr. homoiōsin)348.

Aby należycie zrozumieć istotę sprawy, warto odwołać się do 
nauczania św. Ireneusza z Lyonu († 202), zawartego w Adversus ha-
ereses. Św. Ireneusz stwierdza, że obraz Boga (łac. imago Dei) jest 
w  człowieku od początku jego istnienia, ponieważ człowiek został 
stworzony na obraz Chrystusa, Słowa Wcielonego, a zatem jego byt 
zawiera odniesienie do Boga, którego nic – nawet grzech – nie może 
zniszczyć. Z kolei podobieństwo (łac. similitudo) oznacza, że dzięki 
działaniu w duszy Chrystusa Zmartwychwstałego stopniowo może 
w człowieku pogłębiać się upodobnienie do Boga, a nawet może ono 
doprowadzić człowieka do zjednoczenie z Panem w takim stopniu, 
w jakim, będąc uległym działaniu Ducha Świętego, wzrasta on w ko-
munii z Bogiem349. Obraz jawi się więc jako coś statycznego, co nie 
może być zniszczone w  ludzkiej naturze, natomiast podobieństwo 
jako rzeczywistość dynamiczna, która zależy od stopnia, w  jakim 
człowiek otwiera się na Boga i współpracuje z Nim, by osiągać pełnię 
życia chrześcijańskiego. 

348	 O rozróżnieniu tych terminów przypomina także Sobór Watykański II. Zob. GS, n. 12. 
349	 Por. Ireneusz z Lyonu, Adversus haereses, V, 16, 1-2: PG 7, 1167-1168; Illanes, J. L., 

Tratado de teología espiritual, s. 113.



199

Podobnego zdania jest św. Bonawentura († 1274), którego myśl 
antropologiczną rozważa Ratzinger. Dla Doktora Serafickiego imago 
Dei jest również niezniszczalny, choć może być wyblakły, gdyż „za-
sadnicze zwrócenie się ku Bogu […] pozostaje we władzach duszy 
zawsze, podobnie jak człowiek z okaleczonymi nogami jest zasad-
niczo zdolny do chodzenia, nawet jeśli rzeczywiście nie jest do tego 
zdolny”350. Obraz stanowi zatem element statyczny w istocie ludzkiej. 
Podobieństwo do Boga jest zaś rozumiane przez niego jako element 
dynamiczny, ponieważ opiera się ono „na ukierunkowaniu aktu 
ludzkiego ducha, a nie na jego statycznym, substancjalnym byciu”351. 
Podobieństwo występuje wtedy, gdy człowiek dokonuje aktów po-
znania oraz miłości względem Boga, gdyż dysponuje habitualnym, 
trwałym uzdolnieniem do takich aktów.

Już opisane powyżej rozróżnienie pozwala zrozumieć człowieka 
jako osobę z natury ukierunkowaną na Boga i zdolną do poznawa-
nia Go zarówno przez rozum, jak i przez miłość. Wskazują one na 
niezbywalną godność osoby ludzkiej, ponieważ ta jest obrazem sa-
mego Stwórcy, a obraz ten nie może być zniszczony. W przestrzeni 
zaś życia duchowego człowiek potrafi wzrastać w poznaniu i miłości 
względem Stwórcy.

Człowiek jako istota cielesno-duchowa

Człowiek jest istotą cielesno-duchową i jest to prawda, która wypły-
wa z  faktu, że został on stworzony na obraz i  podobieństwo Boże 
(por. Rdz 1, 27). Już filozofia helleńska, w której zakorzeniona jest 
kulturowo duchowość chrześcijańska czerpiąca dane z  Objawienia 

350	 Ratzinger, J., «Rozumienie objawienia i teologia historii według Bonawentury», 
w: JROO, t. 2, s. 284. 

351	 Tamże, s. 282.



200

Bożego, podkreślała aspekt duchowy w człowieku. Wystarczy wspo-
mnieć dualistyczną wizję Platona, według której człowiek jest złożo-
ny z materii i ducha. Duszę pojmował przede wszystkim jako inteli-
gencję (gr. nous)352. 

Klasyczna wizja teologiczna, która opiera się na fakcie stwo-
rzenia i pojęciu imago Dei, a której przedstawicielem jest św. Tomasz 
z Akwinu, wskazywała na naturę cielesno-duchową istoty ludzkiej. 
Akwinata, odwołując się do definicji osoby u  Boecjusza, zawarł ją 
w następującym sformułowaniu: Persona est rationalis naturae indi-
vidua substantia353. Co więcej, w  innym miejscu wyjaśnia, że pier-
wiastkiem, który stanowi o rozumnej naturze człowieka, jest właśnie 
dusza354. Istota ludzka nie jest zwykłą materią, ale jako stworzenie 
racjonalne jest również obdarzona naturą i zdolnościami duchowy-
mi. Za tym fundamentalnym stwierdzeniem idą konkretne wnioski 
w rozumieniu natury człowieka oraz jego życia, które jest interpre-
towane jako:

–	 życie per se subsistere (życie, które rozumie się jako eg-
zystencję osoby zdolnej przekroczyć to, co materialne, 
i otwartej na prawdę, piękno i dobro);

352	 Por. Witek, S., Teologia życia duchowego, s. 38-41.
353	 STh, I, q. 29, a. 1. Definicję tłumaczy się następująco: „Osoba jest to jestestwo 

jednostkowe natury rozumnej”. Zob. także: Tatar, M., «Podstawy antropologicz-
ne na drodze uświęcającej człowieka», Studia Theologica Varsaviensia 42 (2004), 
s. 71-88.

354	 Intelligere enim est actus qui non potest exerceri per organum corporale, sicut 
exercetur visio. Sed in materia est ipsa anima cuius est haec virtus, est corporis 
forma, et terminus generationis humanae. Fragment ten tłumaczy się następują-
co: „Myślenie jest czynnością, która nie może się odbywać poprzez narząd cie-
lesny; a więc tak, jak odbywa się patrzenie. Niemniej jednak [władza myślenia] 
jest w materii, jako że i sama dusza, do której taż władza należy, jest formą ciała 
i kresem rodzenia człowieka” (STh, I, q. 76, a. 1).



201

–	 życie per se agere (działanie wolne, a  nie mechaniczne, 
zgodne z poznanym celem);

–	 życie jako dominium sui actus (co oznacza, że osoba dzia-
ła świadomie, wiedząc, co robi i dlaczego, a także chcąc to 
zrobić).

Sama zaś osoba wyjaśnia się jako causa sui in agendo, co oznacza, że 
istota ludzka jest przyczyną swego działania i  jest za nie odpowie-
dzialna355. 

Powyższe stwierdzenia nie są obojętne współczesnej myśli teo-
logicznej. O  człowieku jako istocie cielesno-duchowej pisze Kate-
chizm Kościoła Katolickiego356, a Jan Paweł II w Familiaris consortio 
z 1981 roku tak dobitnie podkreśla jedność duszy i ciała, że nazywa 
człowieka „duchem ucieleśnionym”357. Także najnowsza deklaracja 
Dykasterii Nauki Wiary Dignitas infinita z 2024 roku przypomina:

„[Godność człowieka] odnosi się nie tylko do duszy, ale i  do osoby 
jako nierozerwalnej jedności, a zatem jest również nieodłączna od jej 
ciała, które na swój sposób uczestniczy w byciu obrazem Boga osoby 
ludzkiej i jest również ono powołane do udziału w chwale duszy w bo-
skiej szczęśliwości”358.

355	 Por. Marti del Moral, P., Teología Espiritual, s. 25. Przedstawione wnioski dla ro-
zumienia osoby oraz jej życia można streścić w uproszczonych stwierdzeniach, 
które są następujące: 1. Osoba charakteryzuje się immanencją; 2. Osoba jest 
otwarta na nieskończoność; 3. Osoba jest zdolna do działania zgodnego z po-
znanym celem (w tym wypadku jest nim Bóg); 4. Osoba jest zdolna do działania 
zgodnego ze swa naturą rozumną (agere sequitur esse) i bierze za nie odpowie-
dzialność.

356	 Por. KKK, n. 362-368.
357	 Jan Paweł II, «Adhortacja apostolska Familiaris consortio», AAS 74 (1982), s. 81-191, 

n. 11. 
358	 Dykasteria Nauki Wiary, «Deklaracja Dignitas infinita», n. 18. 



202

Nie można zapomnieć także, iż przedstawiana klasyczna wizja pod-
kreśla fakt, że człowiek został stworzony z  miłości i  dla miłości, 
która zawsze oznacza wyjście „poza siebie” i chęć działania dla dobra 
osoby kochanej. W duchowości chrześcijańskiej jest to podstawą do 
zrozumienie zdolności transcendencji osoby, wyrażającej się za po-
mocą miłości w dwóch kierunkach – Boga i drugiego człowieka. 

„[Miłość może] istnieć pomiędzy ludźmi, ale wydaje się, że jej naj-
bardziej doskonałą formą jest miłość Boga do ludzi i  ludzi do Boga. 
Ta oczywista prawda istnieje w dziejach ludzkich i  jest znana już od 
samego początku. W swoim wymiarze międzyosobowym miłość ma 
znaczenie eschatyczne”359.

Miłość jest najpierw istotą samego Boga i dzięki Objawieniu wiado-
me jest, że „miłość jest w łonie Boskiej Trójcy czystą wertykalnością, 
czyli – inaczej mówiąc – czystym «ode mnie dla ciebie»”360. Miłość 
w Bogu należy rozumieć więc jako relację, wyjście „ku”. Bóg, który 
się objawił w Chrystusie, a więc Logosie wcielonym, dał tym samym 
poznać człowiekowi, że jest On sensem wszystkiego, rozumem, ale 
jest także relacją, której istotą jest miłość. Wewnętrzną istotą Logosu 
jest relacja i komunikacja w miłości361. Co więcej, można dojść do 

359	 Sojka, S., Życie duchowe jako odpowiedź na dar Bożej łaski, s. 355.
360	 Tamże, s. 357. Na miłość, rozumianą w kategoriach relacyjności i daru z siebie, 

zwrócił uwagę Ratzinger, który zaprezentował definicję Osoby Bożej w  Trójcy 
Świętej. Pisał: „Osoba w absolutnej liczbie pojedynczej nie istnieje. Widzimy to już 
w słowach, z których wyrosło pojęcie osoby: greckie prosopon znaczy dosłownie 
«spojrzenie na»; w cząstce «pros = do, na» obejmuje relację jako coś konstytutyw-
nego. Podobnie ma się rzecz z łacińskim słowem persona: «brzmienie poprzez»; 
znowu «per = przez-do» wyraża relację jako porozumienie się słowem; można po-
wiedzieć inaczej: skoro Absolut jest osobą, nie jest absolutną liczbą pojedynczą. 
Tak więc przekroczenie liczby pojedynczej zawiera się z konieczności w pojęciu 
osoby” (Ratzinger, J., Wprowadzenie w chrześcijaństwo, s. 184). 

361	 Por. Benedykt XVI, «Encyklika Deus caritas est», n. 7; tenże, «Encyklika Caritas 
in veritate», n. 1. 



203

wniosku, że ów dialog i wyjście poza siebie nie należą do przypadko-
wej natury bytu Boga, ponieważ jest On tylko substancją. Z tego wy-
nika, że relacja nie jest czymś dodanym do Osoby, ale samą Osobą362. 

Ma to ogromne implikacje dla rozumienia osoby ludzkiej. Sko-
ro bowiem człowiek jest obrazem Boga, który jest zarazem sensem 
i  miłością realizującą się przez relację, to można podsumować, że 
zdolność natury duchowej osoby ludzkiej nie może ograniczać się 
jedynie do poznania, a więc do zdolności intelektualnych, ale obej-
muje także zdolność do wejścia w świadomą relację miłości z Bo-
giem i drugim człowiekiem. Wewnętrzny logos człowieka wskazuje, 
że osoba ludzka ma swoje źródło w „sztuce” Boga i jako taka posia-
da zdolność do kontemplacji zamysłów Pana, a więc jest otwarta na 
Boga i zdolna do oddania się Mu. 

Człowiek rozumiany jako capax Dei

Powyższe wnioski prowadzą więc do jeszcze jednego: człowiek jest 
istotą rozumianą jako capax Dei, co oznacza dosłownie, iż jest zdol-
ny do kontaktu z  Bogiem. Innymi słowy, człowiek jest zdolny do 
transcendencji, przekraczania siebie samego, do wejścia w  relację 
z  Bogiem. Stwierdzenie capax Dei oznacza także, iż człowiek jest 
otwarty na nieskończoność, jego egzystencja nie jest jedynie „byto-
waniem ku śmierci” (jak głosił np. Heidegger), lecz jest ukierunko-
wana na wieczność i na komunię z Bogiem. 

Ostatecznie osoba ludzka może być rozumiana jako istota reli-
gijna, która ze swej natury posiada potrzeby duchowe i wyraża ko-
nieczność ukierunkowania siebie i swego życia ku Bogu. 

362	 Por. Ladaria, L. F., «Die Trinitӓtstheologie bei Joseph Ratzinger», Mitteilungen. In-
stitut Papst Benedikt XVI 10 (2017), s. 46-51.



204

„Człowiek ze swej natury i powołania jest istotą religijną. Wychodząc 
od Boga i zdążając do Boga, człowiek tylko wtedy żyje życiem w pełni 
ludzkim, gdy w sposób wolny przeżywa swoją więź z Bogiem”363. 

Dlatego Ratzinger, odwołując się do faktu stworzenia człowieka, 
przypominał: 

„W konsekwencji człowiek jest najbardziej sobą wówczas, gdy wycho-
dzi poza siebie, gdy potrafi zwrócić się do Boga słowem «Ty». […] 
Człowiek jest istotą, która potrafi pomyśleć o Bogu; jest istotą, która 
potrafi się modlić. Jest najgłębiej sobą, gdy nawiązuje relację ze swoim 
Stwórcą”364.

Wszyscy więc ludzie – nie tylko chrześcijanie – są istotami rozumia-
nymi jako homo capax Dei, a więc mającymi w sobie wpisane pra-
gnienie Boga i modlitwy, będącej skierowaniem się ku Bogu i roz-
mową z Nim. Każdy bowiem człowiek szuka sensu swej egzystencji, 
by nie pozostać przygnębionym i pozbawionym nadziei. To właśnie 
argument przemawiający za pierwiastkiem duchowym w człowieku 
oraz jego tęsknotą za nieskończonością, a ostatecznie – za Bogiem365. 

363	 KKK, n. 44. 
364	 Ratzinger, J., Na początku Bóg stworzył… Cztery kazania o stworzeniu i upadku. 

Konsekwencje wiary w stworzenie, s. 54.
365	 Por. Szymik, J., «Tak, Ojcze. Chrystologia modlitwy w ujęciu Josepha Ratzingera/

Benedykta XVI», Teologia w Polsce 9 (2015), s. 6.



205

Rozdział 14 
Komunikacja personalna Boga i człowieka

Pełnia objawienia miłości i bliskości Boga została przekazana w Je-
zusie Chrystusie. Katechizm Kościoła Katolickiego naucza: 

„Chrystus, Syn Boży, który stał się człowiekiem, jest jedynym, dosko-
nałym i ostatecznym Słowem Ojca. W Nim powiedział On wszystko 
i nie będzie już innego słowa oprócz Niego”366. 

To jest pełna bliskość Boga względem swego stworzenia: Syn Boży 
przyjmuje ludzkie ciało, doświadcza tego, co ludzkie, oraz uświęca to 
swoją obecnością. Jezus nie jest jedynie boskim człowiekiem, ale jest 
Bogiem i człowiekiem zarazem367. Nie tylko kocha ludzi, ale stał się 
jednym z nich, przyjmując to, co ludzkie, z wyjątkiem grzechu (por. 
2 Kor 5, 21), uświęcając ludzką naturę, ale i rzeczywistość, w której 
istota ludzka żyje pośród świata. 

„Na przykładzie Chrystusa widać, jak cielesność pełni rolę pośredni-
czącą w zbawieniu. Miłość Boga do człowieka, przemienia się w kon-
kretne gesty, słowa, spojrzenia, współczucie. […] Ciało i ziemska egzy-
stencja Chrystusa stały się znakami naszego zbawienia”368. 

Co więcej, Wcielenie Syna Bożego definitywnie przezwyciężyło dwa 
sprzeczne z chrześcijaństwem poglądy: panteizm (głoszący, że Bóg 
jest częścią świata) i deizm (wskazujący, że Bóg jest całkowicie ode-
rwany od świata i nie ma z nim żadnego kontaktu). 

366	 KKK, n. 65.
367	 Por. Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, s. 91.
368	 Gogola, J. W., Teologia komunii z Bogiem. Kompendium teologii duchowości, s. 94.



206

Jezus objawia życie Trójcy Świętej, wskazując na naturę Boga, 
który przewyższa ludzkie rozumowanie, a  jednocześnie objawia-
jąc, że w Trójcy Świętej istnieje doskonała i żywotna komunia mi-
łości między Ojcem, Synem i  Duchem Świętym369. W  tę komunię 
i w uczestnictwo w życiu Bożym Bóg pragnie włączyć także każdego 
człowieka: „Jeśli Mnie kto miłuje, będzie zachowywał moją naukę, 
a Ojciec mój umiłuje go, i przyjdziemy do niego, i będziemy u niego 
przebywać” (J 14, 23). Widać więc, że Jezus ukazuje się nie tylko jako 
Ten, który objawia prawdę o zaproszeniu człowieka do uczestnictwa 
w życiu Bożym, ale jest także drogą do tego, by to osiągnąć. 

Relacja bliskości Boga do człowieka jest do tego stopnia ścisła, 
że Bóg pragnie komunikować się z człowiekiem i zamieszkać w nim, 
nadając jego egzystencji nadprzyrodzony cel. Jak owo zamieszkanie 
Boga w człowieku rozumieć? Z pomocą przychodzą pisma św. Jana 
i św. Pawła, gdyż fakt zamieszkania Boga w człowieku, który przyj-
muje wiarę, to prawda objawiona dzięki słowu Bożemu. Na określe-
nie wspominanego faktu zamieszkania obaj używają słów „komunia” 
(gr. koinonía) i jedność (gr. enósis) (por. J 15, 17; 17, 21; 1 J 1, 3; 2, 6; 
6, 3; Rz 6, 3-5; Ga 2, 20; Kol 3, 3). 

Święty Jan wskazuje, że obecność Boga w człowieku oznacza, iż 
chrześcijanin posiada życie, które już w doczesności jest zadatkiem 
uczestnictwa w życiu wiecznym. Wspomnieć można odpowiedź św. 
Piotra, daną Jezusowi na pytanie postawione Apostołom w  Kafar-
naum: „Odpowiedział Mu Szymon Piotr: «Panie, do kogóż pójdzie-
my? Ty masz słowa życia wiecznego»” (J 6, 68). Co więcej, św. Jan 
wprost utożsamia Jezusa z życiem i stwierdza, że ci, którzy w Niego 
wierzą, a więc ochrzczeni, mają współuczestnictwo w życiu Bożym: 

369	 Szczególnie widoczne staje się to w wydarzeniu chrztu w Jordanie (por. Mt 3, 13-17) 
i przemienieniu na górze Tabor (por. Mt 17, 1-8).



207

„[To wam oznajmiamy], co było od początku, cośmy usłyszeli o Sło-
wie życia, co ujrzeliśmy własnymi oczami, na co patrzyliśmy i czego 
dotykały nasze ręce – bo życie objawiło się” (1 J 1, 1-2).

Święty Paweł oferuje natomiast rozwiniętą myśl chrystologicz-
ną i pneumonologiczną. Przypomina, że wejście w komunię z Bo-
giem jest możliwe w Chrystusie i w mocy Ducha Świętego: „A więc 
nie jesteście już obcymi i przychodniami, ale jesteście współobywa-
telami świętych i domownikami Boga – zbudowani na fundamencie 
apostołów i proroków, gdzie kamieniem węgielnym jest sam Chry-
stus Jezus. W Nim zespalana cała budowla rośnie na świętą w Panu 
świątynię, w Nim i wy także wznosicie się we wspólnym budowaniu, 
by stanowić mieszkanie Boga przez Ducha” (Ef 2, 19-22)370. 

Zamieszkanie Boga w chrześcijaninie dokonuje się dzięki Bożej 
łasce i wskazuje na istotne aspekty dla rozumienia życia duchowego 
i relacji z Bogiem:

1.	 Zamieszkanie Boga w chrześcijaninie ma charakter perso-
nalny. 

2.	 Zamieszkanie Boga w  chrześcijaninie oznacza nie tylko 
dzielenie ludzkiego życia z Bogiem, ale jest rozumiane jako 
życie miłości, komunikacja miłości. 

3.	 Zamieszkanie Boga w chrześcijaninie, które jest komuniko-
waniem się miłości, rozumie się ostatecznie jako uczestnic-
two wierzącego w życiu Bożym. 

370	 Analiza pojęcia „zamieszkania Boga w  chrześcijaninie” jest oparta na: Illanes, 
J. L., Tratado de teología espiritual, s. 93-95.





209

Rozdział 15 
Chrzest jako początek życia duchowego

Często stwierdza się, iż sakramenty są źródłem łaski Bożej. Pierw-
szym z sakramentów, jaki człowiek przyjmuje, jest chrzest. Jest on sa-
kramentem koniecznym, gdyż bez niego nie można przyjąć żadnych 
innych sakramentów. Stanowi on również początek życia duchowe-
go w chrześcijaninie. Jak przypomina wiernym Katechizm Kościoła 
Katolickiego, jest on „sakramentalnym wejściem w  życie wiary”371 
oraz vitae spiritualis ianua, czyli „bramą życia w Duchu”372. 

Dosłownie termin „sakrament” nie pojawia się nigdzie w Piśmie 
Świętym, a więc nie cieszy się on oryginalną autonomią. W Biblii sa-
kramenty są raczej określane swoimi nazwami własnymi, na przykład: 
chrzest, Eucharystia, namaszczenie373. Łacińskie pojęcie sacramentum 
pochodzi od greckiego mysterion, które tłumaczy się jako „tajemnica, 
zakryta rzeczywistość dostępna wtajemniczonym”. Nie należy jednak 
myśleć, że jest to rzeczywistość niedostępna dla człowieka. Przypomi-
na o  tym nauczanie św. Pawła, który jawi się jako wybitny głosiciel 
misterium wiary chrześcijańskiej (por. Ef 3, 1-4). Dla niego tajemnica 
wiary chrześcijańskiej jest rzeczywistością komunikowalną i w pewien 
sposób dostępną dla ludzi. 

W  ekonomii sakramentalnej, sprawowanej dzięki liturgii Ko-
ścioła, Duch Święty pozwala uczestniczyć wierzącemu w tajemnicy 

371	 KKK, n. 1236.
372	 KKK, n. 1213.
373	 Przykładami mogą być fragmenty: „Idźcie więc i  nauczajcie wszystkie narody, 

udzielając im chrztu w imię Ojca i Syna, i Ducha Świętego” (Mt 28, 19); „Weźmij-
cie Ducha Świętego! Którym odpuścicie grzechy, są im odpuszczone, a którym 
zatrzymacie, są im zatrzymane” (J 20, 22).



210

Chrystusa, w Jego misterium paschalnym. To właśnie w sakramen-
tach rozpoczyna się to, co nazywamy życiem w  Duchu374. Dlatego 
myśl teologiczna na przestrzeni dziejów rozumiała sakrament jako 
widzialną rzeczywistość o niewidzialnej treści (św. Jan Chryzostom) 
czy znak rzeczy świętej (św. Tomasz z Akwinu). 

Świętą rzeczą, której znakiem są sakramenty, jest łaska, uświęca-
jąca ludzi i wprowadzająca wierzących w bliskość z Bogiem. Mówiąc 
nieco prościej, przez widoczne znaki, którymi posługuje się Kościół 
w  liturgii zgodnie z  normami liturgicznymi, działa w  wierzących 
sam Bóg, uświęcając ich i włączając w swoje misterium. Precyzuje 
to nauczanie Kościoła, który przejmując katolicką myśl teologiczną 
na temat sakramentów opracowywaną na przestrzeni dziejów, głosi:

„Celebracja liturgiczna obejmuje znaki i  symbole, które odnoszą się do 
stworzenia (światło, woda, ogień), do życia ludzkiego (obmywanie, na-
maszczanie, łamanie chleba) i do historii zbawienia (obrzędy Paschy). Te 
elementy kosmiczne, obrzędy ludzkie i czynności przypominające dzia-
łanie Boże, włączone do świata wiary i ogarnięte mocą Ducha Świętego, 
stają się nośnikami zbawczego i uświęcającego działania Chrystusa”375. 

Dlatego w  każdej czynności sakramentalnej, sprawowanej zgodnie 
z normami Kościoła, jest obecny sam Chrystus, który działa w nich ex 
opere operato, czyli przez sam fakt spełnienia czynności, a więc w spo-
sób obiektywnie skuteczny i pewny, udzielając łaski Bożej w takiej mie-
rze, w jakiej ochrzczeni są dysponowani do jej przyjęcia376. Sobór Try-
dencki w 1547 roku w De sacramentis przypominał także, iż wszystkie 

374	 Por. Torres Fernández, M., Semejantes a Dios. Teología espiritual, Madrid: Palabra, 
2022, s. 48.

375	 KKK, n. 1189.
376	 Por. KKK, n. 1128.



211

sakramenty Nowego Przymierza są źródłem Bożej łaski377. Pierwszeń-
stwo działania w liturgii ma bowiem Bóg. On jest pierwszym, który 
działa i włącza wierzących w doskonały i najwyższy kult uwielbienia 
składany Ojcu w mocy Ducha Świętego378. On jest tym, który włącza 
wierzącego w życie Boże, rozciągające się nie tylko na wytyczone chwi-
le modlitwy, ale na całe życie chrześcijańskie ze wszystkimi jego aspek-
tami. Aby to wyjaśnić, warto posłużyć się poniższym schematem: 

Misterium 
Chrystusa 

 

Sakrament Chrześcijańskie
życie duchowe

…zawiera  
się w… 

…, który daje łaskę  
i uzdalnia oraz  
zobowiązuje do……

377	 Si quis dixerit, sacramenta novae legis non continere gratiam, quam significant [...]: 
anathema sit (Denzinger, H., Enchiridion Symbolorum. Definitionum et Declaratio-
num de rebus fidei et morum, wyd. 11, Friburgi: Herder, 1911, n. 849).

378	 „W każdej czynność liturgicznej wraz z Kościołem obecny jest Jego Boski Założy-
ciel. Obecny jest w Najświętszej Ofierze Ołtarza, tak w osobie ofiarującego kapła-
na, jak przede wszystkim pod postaciami Eucharystycznymi. Obecny jest w Sakra-
mentach przez swą moc, którą w nie wlewa, jako narzędzia do wywołania świę-
tości” (Pius XII, «Encyklika Mediator Dei», s. 528); „Aby urzeczywistnić tak wielkie 
dzieło, Chrystus jest obecny zawsze w swoim Kościele, zwłaszcza w czynnościach 
liturgicznych. Jest obecny w ofierze Mszy świętej tak w osobie celebrującego, gdyż 
«Ten sam, który kiedyś ofiarował siebie na krzyżu, obecnie ofiaruje się przez posłu-
gę kapłanów», jak zwłaszcza pod postaciami eucharystycznymi. Jest obecny swo-
ją mocą w sakramentach, tak że gdy ktoś chrzci, sam Chrystus chrzci” (SC, n. 7); 
„Liturgia albo jest dziełem Boga, albo jej w ogóle nie ma” (Ratzinger, J., «Będę Ci 
śpiewał wobec aniołów. Tradycja ratyzbońska a  reforma liturgii», w: JROO, t. 11, 
s. 520); „Nowość i specyficzny charakter liturgii chrześcijańskiej polegają na tym, 
że działa w niej sam Bóg i do Niego należy istotna czynność: dokonuje On nowego 
stworzenia. […] Włączenie się w akcję Boga po to, by z Nim współpracować – to 
w liturgii powinno się zaczynać, a następnie rozwijać się poza jej obszarem” (tenże, 
«Duch liturgii», w: JROO, t. 11, s. 138, 140); Zauważyć można, że w ostatniej wypo-
wiedzi Ratzingera wyjaśnia się także zastosowany schemat: misterium Chrystusa 
– sakrament – chrześcijańskie życie duchowe. 



212

Jakie więc szczegółowe konsekwencje dla życia duchowego ma 
chrzest święty?

Po pierwsze, chrzest jest dobrem duchowym, które człowiek 
otrzymuje. Wbrew temu, co dzisiaj próbuje się przedstawić, zwyczaj 
chrztu dzieci jest praktyką znaną dawnej tradycji. Jest on dobrem 
duchowym danym człowiekowi, a  nie formą narzucenia obowiąz-
ków religijnych. Instrukcja o chrzcie dzieci Kongregacji Nauki Wiary 
dokonuje w tym względzie syntetycznej, ale klarownej analizy, którą 
warto przytoczyć w całości w formie dosłownego cytatu: 

„Tak na Wschodzie jak na Zachodzie praktykę udzielania chrztu dzie-
ciom uważa się za normę niepamiętnej tradycji. Orygenes, a po nim 
św. Augustyn uważali tę praktykę za «tradycję przejętą od Apostołów». 
Chociaż pierwsze wyraźne świadectwa pochodzą z drugiego wieku, to 
jednak żadne z nich nie przedstawia chrztu dzieci jako czegoś nowego. 
Św. Ireneusz, obok innych, uważa za oczywiste i zgodne z tradycją wy-
liczanie wśród ochrzczonych «niemowląt i dzieci», razem z dorastają-
cymi, młodzieńcami i starcami”379. 

Kościół zauważa więc, że praktyka chrztu dzieci nie jest nowa. Na 
tym jednak nie kończy się refleksja, gdyż Kongregacja Nauki Wiary 
odpowiada na zarzut, który głosi, jakoby chrzest dziecka miał być 
przeciwny jego wolności i  stanowić narzucenie potencjalnie nie-
chcianych przez niego zobowiązań religijnych. W dokumencie od-
powiedź na ten zarzut brzmi następująco: 

„Zwłaszcza ci, którzy utrzymują, że przez chrzest stosuje się przemoc 
wobec wolności dziecka, nie dostrzegają tego, że wszyscy ludzie – 
również nieochrzczeni – jako stworzenia – są związani obowiązkami 

379	 Kongregacja Nauki Wiary, «Instrukcja o chrzcie dzieci», AAS 72 (1980), s. 1137-1156, 
n. 4. Zob. KKK, n. 1252.



213

względem Boga, których nie mogą pominąć, a które chrzest potwier-
dza i uszlachetnia przez przybrane synostwo”380. 

Chrzest święty rozumie się więc jako dobro duchowe, gdyż jeszcze 
bardziej podkreśla – przez dar przybranego synostwa i łaskę uświę-
cającą – istniejącą już nawet bez sakramentu relację z Bogiem.

Po drugie, chrzest jest początkiem uczestnictwa w życiu Bo-
żym i wejściem w osobową relację z Trójcą Świętą: Ojcem, Synem 
i Duchem Świętym. Sakramenty wtajemniczenia chrześcijańskiego 
– w tym chrzest święty – sprawiają, że ludzie w coraz większym stop-
niu osiągają „skarby życia Bożego i  postępują w  doskonałej miło-
ści”381. Łączy się to z bardzo ważnym faktem, a mianowicie z  tym, 
iż życie wewnętrzne wymaga stanu łaski, ponieważ to ten stan jest 
przeciwieństwem grzechu śmiertelnego. Obmycie z grzechu, którego 
ochrzczony dostępuje, stanowi więc fundament wejścia w życie du-
chowe, które rozumie się jako świadome życie łaski382. 

Świadome życie łaski od momentu chrztu rozciąga się na całe życie 
ludzkie, gdyż chrzest zmienia człowieka ontologicznie. Trójca Święta, 
która zamieszkuje w duszy człowieka, nie eliminuje osoby ludzkiej, ale 
prowadzi z nią przyjacielski i pełen miłości dialog383. Ów dialog nie za-
myka się w uprzywilejowanych chwilach modlitwy, ale ma wpływ na 
całą egzystencję wierzącego i w tym tkwi także istota życia duchowego. 

Podkreślał to Ratzinger, który odniósł się do symboliki Wschodu 
w starożytnym rycie chrztu. Osoba przyjmująca ten sakrament zwra-
cała się w kierunku Wschodu, będącego znakiem Chrystusa, nowego 

380	 Kongregacja Nauki Wiary, «Instrukcja o chrzcie dzieci», n. 22. 
381	 KKK, n. 1212.
382	 Por. Garrigou-Lagrange, R., Trzy okresy życia wewnętrznego wstępem do życia 

w niebie, s. 36-37.
383	 Por. Sojka, S., Życie duchowe jako odpowiedź na dar Bożej łaski, s. 114.



214

słońca. Oznaczało to, że egzystencja nabierała nowego kierunku chrze-
ścijańskiego, a zatem stawała się wierna Trójcy Świętej przez Chrystu-
sa. Osoba, która przyjęła chrzest, oddawała się całkowicie Panu384. 

Trynitarna formuła, której używa się podczas udzielania chrztu 
świętego, przypomina także, że osoba ochrzczona zostaje włączona 
w doskonałą wspólnotę miłości, jaką jest życie Trójcy Przenajświęt-
szej, ale także w  Mistyczne Ciało Chrystusa, a  więc we wspólnotę 
uczniów Chrystusa, wspólnotę eklezjalną385. 

Po trzecie, chrzest czyni człowieka przybranym dzieckiem 
Boga w Chrystusie oraz uczestnikiem kapłaństwa wspólnego wie-
rzących386. Jest to prawda, która ma ogromne znaczenie dla świa-
domego i autentycznego kształtowania życia duchowego. Człowiek 
ochrzczony staje się przybranym dzieckiem Boga i jest wezwany do 
utożsamienia się z Chrystusem oraz naśladowania Jezusa Chrystusa. 
Przymiotnik „przybrany” nie umniejsza tu znaczenia natury dziec-
ka Bożego. Wręcz przeciwnie, umacnia jego wymowę i doniosłość. 
Ochrzczony staje się bowiem dzieckiem Bożym w Chrystusie, który 

384	 Por. Benedykt XVI, «Homilia Mszy Wigilii Paschalnej», OsRomPol 6 (2010), s. 32.
385	 Por. Wasiutyńska, K., «Chrzest jako pierwotna konsekracja. U źródeł powszechne-

go powołania chrześcijan do świętości», Teologia i Moralność 10 (2015), s. 14.
386	 Naukę na ten temat rozwinął św. Josemaría Escrivá de Balaguer († 1975), założy-

ciel Opus Dei. Refleksje na temat chrzcielnego powołania zawarł w stwierdzeniu 
być alter-ipse Christus, a więc być drugim-samym Chrystusem (oba terminy wska-
zują na tę samą treść, choć alter Christus można rozumieć jako punkt wyjścia 
w życiu duchowym, a ipse Christus jako jego cel). Komunia z Chrystusem, w którą 
wchodzi ochrzczony, wzywa więc go do takiego utożsamienia się z Synem Bo-
żym, by stawać się do Niego podobnym wewnętrznie i zewnętrznie. To upodob-
nienie ma dwa zasadnicze fundamenty: utożsamienie (identyfikację) z Chrystu-
sem oraz naśladowanie Chrystusa. Oba te fundamenty są ze sobą związane 
i żaden z nich nie może istnieć bez drugiego. Utożsamienie się z Jezusem osta-
tecznie ma swój konkretny i  istotny wyraz w  realizacji kapłaństwa wspólnego 
ochrzczonych. Właśnie realizacja zadań wypływających z kapłaństwa wspólnego 
stanowi podstawę, jak i konkretne wskazania dla życia duchowego chrześcijan. 
Poniższa refleksja będzie więc mocno osadzona na myśli świętego z Hiszpanii. 



215

jest jedynym Synem Bożym. Mówi się więc o tak zwanym participata 
similitudo lub filiatio adoptionis, oznaczającym, iż to właśnie w Je-
zusie Chrystusie, Synu Bożym i Pośredniku między Bogiem Ojcem 
a ludźmi, ochrzczony staje się ontologicznie dzieckiem Bożym387. 

Chrzest sprawia, iż człowiek wchodzi w komunię z Chrystusem, 
a oznacza to, iż utożsamia się z Nim w sposób ontologiczny. Ta on-
tologiczna komunia wyjaśnia się w uczestnictwie w wolności dzieci 
Bożych dzięki łasce oraz w  uczestnictwie w  potrójnej misji Chry-
stusa: kapłańskiej, prorockiej i królewskiej. Ów ontologiczny funda-
ment stanowi podwaliny pod utożsamienie moralne z Chrystusem, 
a więc naśladowanie Go w moralnie dobrym życiu. 

Utożsamienie się ontologiczne z Jezusem, które można nazwać 
także identyfikacją z  Chrystusem, stanowi podstawę dla naślado-
wania Chrystusa388. Bez niego owo naśladowanie byłoby rozumiane 
jedynie jako czysty moralizm. Tymczasem identyfikacja z  Jezusem 
realizuje się ontologicznie, ale także – i przede wszystkim – opera-
tywnie oraz skutecznie389. Jest to rzeczywistość, którą chrześcijanin 
już posiada na mocy chrztu, ale do której rozwijania jest powołany 
w  trakcie swojego życia duchowego. Warto zauważyć, że identyfi-
kacja z Chrystusem nie jest więc jedynie zewnętrznym zjawiskiem, 
ale ma przede wszystkim wymiar wewnętrzny. Obejmuje ona jed-
nak naśladowanie dobrego życia Chrystusa, które jest wyrażane ze-
wnętrznie przez wierzącego poprzez prowadzenie życia zgodnego 
z nauką Ewangelii390. Wewnętrzna identyfikacja z Chrystusem prze-

387	 „Filiatio adoptionis est participata similitudo filiationis naturalis” (STh, III, q. 23, a. 4).
388	 Idea ta została całościowo opisana w: Royo Marín, A., Teología de la perfección 

cristiana, s. 70-88.
389	 Por. Aranda, A., «Identificación con Cristo», s. 609.
390	 Por. Tábet, M. A., «Cristo, verdadero hombre: el realismo histórico de la figura de 

Jesús en la enseñanza del Beato Josemaría Escrivá», w: O’Callaghan, P. (red.), 
La grandezza della vita quotidiana, t. 5/1: Figli di Dio nella Chiesa, Roma: Edizioni 



216

jawia się najpełniej w zjednoczeniu z Jego krzyżem oraz w postrze-
ganiu rzeczywistości i ludzkich działań w nadprzyrodzonym świetle 
odkupieńczej ofiary Syna Bożego391. 

Wiara chrześcijańska nie jest więc moralizmem i nigdy nie chce 
nim być. Wiara oznacza najpierw „spotkanie z wydarzeniem, z Oso-
bą”392, relację miłości i  dialogu z  Panem, której konsekwencją jest 
moralnie dobre postępowanie, rozumiane już nie jako obowiązek, 
ale jako życie w wolności dzieci Bożych, życie w pełni ludzkie, gdyż 
zgodne z  ludzką naturą, otwartą na Boga, odkupioną przez Chry-
stusa i  uświęconą mocą Ducha Świętego393. W  tym właśnie duchu 
Katechizm Kościoła Katolickiego naucza: 

„Przykazania w sensie ścisłym pojawiają się na drugim miejscu; wyra-
żają one konsekwencje przynależności do Boga, która została ustano-
wiona przez Przymierze. Życie moralne jest odpowiedzią na inicjaty-
wę miłości Pana”394. 

Wspomniano, iż ochrzczony uczestniczy w potrójnej misji Chrystu-
sa, która ostatecznie streszcza się w wymiarze kapłaństwa wspólnego 
ochrzczonych (por. 1 P 2, 5). Należy mieć tu na uwadze różnicę mię-

Università della Santa Croce, 2004, s. 22; Ocáriz, F., «La filiación divina, realidad 
central en la vida y en la enseñanza de Mons. Escrivá de Balaguer», Scripta The-
ologica 13 (1981), s. 171.

391	 Por. Vilar, J., Die Welt und der Christ. Meilensteine der Spiritualität des heiligen 
Josefmaria Escrivá. Mit einem Beitrag von Álvaro del Portillo und einer Studie von 
Cornelio Fabro, Wien: Verlag Fassbaender, 2010, s. 180-187.

392	 Benedykt XVI, «Encyklika Deus caritas est», n. 1. 
393	 „[Prawdziwym chrześcijaninem jest] tylko ten, kto przez to, iż jest chrześcija-

ninem, stał się naprawdę człowiekiem. Nie ten, kto zachowuje pewien system 
norm, niewolniczo i  z  nastawieniem na siebie, tylko ten, kto zdobył wolność, 
pozwalającą mu oddać się prostej, ludzkiej dobroci. Zasada miłości, jeżeli jest 
prawdziwa, zawiera oczywiście wiarę” (Ratzinger, J., Wprowadzenie w chrześci-
jaństwo, s. 283). 

394	 KKK, n. 2062.



217

dzy kapłaństwem hierarchicznym, wynikającym z sakramentu świę-
ceń kapłańskich, a kapłaństwem wspólnym ochrzczonych. Zarówno 
kapłani, jak i wszyscy ochrzczeni są obdarzeni godnością kapłańską, 
ale wypełniają ją na różne sposoby. Mamy tu do czynienia ze sformu-
łowaniem „podwójnego sposobu uczestnictwa w kapłaństwie Chry-
stusa”, które odnaleźć można na przykład w myśli niemieckich teolo-
gów395 . Wyjaśnić tę różnicę można, stwierdzając, że kapłani: 1) spra-
wują ofiarę eucharystyczną in persona Christi; 2) formują i pouczają 
lud kapłański in persona Christi; 3) rządzą i  formują Lud Boży na 
mocy posiadanego autorytetu i władzy. Natomiast ci, którzy nie mają 
łaski sakramentu święceń: 1) uczestniczą w ofierze eucharystycznej; 
2) sprawują kapłaństwo wspólne, aby dawać świadectwo świętego 
życia; 3) praktykują czynną miłość w świecie396. Na temat kapłaństwa 
wspólnego mowa jest w konstytucji Lumen gentium, gdzie znajduje 
się sformułowanie, które po łacinie brzmi: Sacerdotium autem com-
mune fidelium et sacerdotium ministeriale seu hierarchicum397. Może 
ono stać się argumentem do tego, by udział w kapłaństwie Chrystu-
sa, wynikający z chrztu, nazywać „kapłaństwem wspólnym wiernych 
lub ochrzczonych”, a  nie kapłaństwem powszechnym (sacerdotium 
universale). Termin commune wskazuje bowiem na fakt, iż kapłań-
stwo wynikające z chrztu przynależy zarówno tym, którzy nie przy-
jęli święceń, jak i tym, którzy je przyjęli. Z drugiej strony ukazuje też 
różnicę między kapłaństwem wspólnym a hierarchicznym398. 

395	 Por. Mateo-Seco, L. F., «La teología del sacerdocio en el Concilio Vaticano II», 
Scripta Theologica 44 (2012), s. 406.

396	 Por. Fernández, A., Sacerdocio común y sacerdocio ministerial. Un problema teo-
lógico, Burgos: Aldecoa, 1979, s. 120-121. Zob. także: De Lubac, H., Medytacje 
o Kościele, Kraków: WAM, 1997, s. 115-123.

397	 LG, n. 10.
398	 Por. Sztafrowski, E., «Kapłaństwo wspólne», Prawo Kanoniczne: kwartalnik prawno- 

-historyczny 13 (1970), s. 168-169. Luter używał terminu allgemeines Priestertum 



218

Głównym zadaniem kapłana jest składanie ofiary Bogu. 
W chrześcijaństwie jest nią oczywiście doskonała ofiara Jezusa Chry-
stusa, a  więc Eucharystia, w  której wierni uczestniczą. Ciesząc się 
więc godnością kapłaństwa wspólnego ochrzczonych i uczestnicząc 
w ofierze eucharystycznej, wierni są wezwani do składania siebie sa-
mych i tego, co zawiera się w ich życiu w ofierze duchowej Bogu. Jest 
to więc bardzo konkretny i znaczący wniosek dla rozumienia pod-
stawy życia duchowego oraz jego rozwoju. Oznacza bowiem, że życie 
duchowe – co już stwierdzono – nie obejmuje tylko chwil modlitwy, 
ale całe życie chrześcijanina. W każdym momencie ochrzczony może 
składać Bogu w ofierze siebie i swą egzystencję oraz być w nieustan-
nej relacji jedności z Panem399. Z drugiej strony wskazuje to także na 
fakt, że życie duchowe, choć charakteryzuje się wewnętrznym wy-
miarem, to obejmuje całego człowieka i dokonuje się w kontekście 
świata i spraw codziennych, które mogą stać się jednak – dzięki wie-
rze i miłości – drogą do pogłębionej przyjaźni z Bogiem. 

(kapłaństwo powszechne) na określenie jedynego uczestnictwa wiernych w ka-
płaństwie Syna Bożego. Doktryna katolicka wskazuje jednak, że uczestnictwo to 
jest różne w kapłaństwie służebnym i w kapłaństwie powszechnym.

399	 „Każdy jedynie zewnętrzny kult, każda próba ofiarowania Bogu czegoś innego 
niż nasze własne życie jest bez znaczenia” (Illanes, J. L., Laicado y sacerdocio, 
Pamplona: Eunsa, 2001, s. 209). 



219

Rozdział 16 
Powszechne powołanie do świętości i apostolatu

Omówienie sakramentu chrztu jako fundamentu życia duchowego 
wykazało, iż każdy ochrzczony wchodzi w osobową relację z Bogiem 
w  Trójcy Świętej. Doprowadziło też do wniosku, że chrześcijanin 
wstępuje w  tę relację „przez” Chrystusa. Oznacza to identyfikację 
z Nim, a jej praktycznym przejawem jest udział w kapłaństwie wspól-
nym wierzących. Chrzest jest więc początkiem drogi życia chrześci-
jańskiego, mającej swój uniwersalny cel dla wszystkich wierzących: 
osiągnięcie świętości. Dlatego można stwierdzić, iż Bóg chce, aby 
każdy osiągnął doskonałość życia chrześcijańskiego, którą jest świę-
tość. Od samego początku chrześcijaństwa obecne było przeświad-
czenie o  powszechnym powołaniu do świętości, choć w  pewnych 
okresach historii różnie interpretowano tę prawdę. 

Aby refleksje tu przedstawione były kompletne, zostaną prze-
analizowane trzy punkty: biblijne pojęcie świętości, teologiczne po-
jęcie świętości oraz doktryna Soboru Watykańskiego II na temat po-
wszechnego powołania do świętości i apostolatu.

Biblijne pojęcie świętości

Analizę należy rozpocząć od źródła, jakim jest Biblia i pojęcia świę-
tości, które tam się znajduje400. Słowo „święty” pochodzi od he-
brajskiego qadosh, które w języku greckim tłumaczy się jako agiós. 

400	 Analiza opiera się szczególnie na: Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, 
s.  128-133; Słomkowski, A., Teologia życia duchowego w  świetle Soboru Waty-
kańskiego II, Ząbki: Apostolicum, 2000, s. 84-86; Gogola, J. W., Teologia komunii 
z Bogiem. Kompendium teologii duchowości, s. 127-129.



220

Oznacza rzeczywistość odrębną i odseparowaną ze względu na swą 
świętą naturę. 

Dlatego w  Starym Testamencie termin „święty” odnosił się 
przede wszystkim do Boga, który jako jedyny święty jest różny od 
stworzenia i przez stworzenie wychwalany401. Bóg już w Starym Te-
stamencie objawia się więc jako całkowicie inny, święty i transcen-
dentny, ale jednocześnie komunikujący się ze stworzeniem. Ukazują 
to teksty biblijne:

–	 Literatura kapłańska: Bóg wskazuje, jak ma być czczony, ob-
jawia Prawo dotyczące miejsc, rzeczy i czynności poświęco-
nych Bogu. Jednym słowem: wskazuje na świętość kultu, który 
jest dedykowany Bogu, oraz ukazuje Naród Wybrany jako na-
ród poświęcony Panu (por. Wj 35, 4; Kpł 11, 44; Ps 5, 8).

–	 Literatura prorocka: wskazuje na aspekty moralne święto-
ści, gdyż prorocy wzywają do świętości w  kontekście na-
wrócenia (Iz 43, 14-15; Ez 18, 23).

–	 Literatura mądrościowa: odnosi pojęcie świętości do dusz 
ludzkich poświęconych Panu oraz do czasów ostatecznych, 
czyli wskazuje na jej wypełnienie w wieczności (Dn 4, 14; 
Mdr 7, 27).

W  Nowym Testamencie widać, iż pojęcie świętości odnosi się 
wprost do Jezusa Chrystusa, który jest Synem Bożym: „Dlatego też 
Święte, które się narodzi, będzie nazwane Synem Bożym” (Łk 1, 35); 
„Och, czego chcesz od nas, Jezusie Nazarejczyku? Przyszedłeś nas 
zgubić? Wiem, kto jesteś: Święty Boży” (Łk 4, 34). Nowy Testament 

401	 „Pośrodku ciebie jestem Ja – Święty, i nie przychodzę, żeby zatracać” (Oz 11, 9); 
„Nikt tak święty jak Pan, prócz Ciebie nie ma nikogo, nikt taką Skałą jak Bóg nasz” 
(1 Sm 2, 2).



221

nazywa świętymi samych chrześcijan, którzy poprzez chrzest zostali 
włączeni do wspólnoty Kościoła (por. Dz 9, 13; Rz 16, 31; 1 Kor 16, 1; 
2 Kor 8, 4). 

Świętość, która wypełnia się w Jezusie, wskazuje także na:
–	 chrystocentryzm: Nowy Testament podkreśla, iż chrześci-

janie są uświęcani w Chrystusie (1 Kor 1, 2; J 17, 19),
–	 uniwersalność: Nowy Testament przypomina, że objawienie 

Chrystusa, który założył Kościół, jest skierowane do wszyst-
kich, a wolą Boga jest uświęcenie wszystkich (1 Tes 4, 3),

–	 działanie Ducha Świętego: po wniebowstąpieniu Jezusa 
został zesłany Duch Święty, który jest Uświęcicielem; Bóg 
jest źródłem świętości dla człowieka. 

Teologiczne pojęcie świętości

Paweł VI, wyjaśniając istotę świętości, stwierdził:

„Świętość jest kształtem życia w pełni odniesionego do Boga; św. To-
masz utożsamia w istocie religijność i świętość. Od Boga pochodzi na-
sza pierwsza i skuteczna świętość: łaska; od Niego pochodzi norma, 
która nas czyni sprawiedliwymi i dobrymi, a jest nią Jego wola”402. 

Jak można zauważyć, definicja podana przez św. Pawła VI wska-
zuje na dwa wymiary świętości:

–	 wymiar obiektywny: świętość pochodzi od Boga i została 
nam dana przez łaskę i usprawiedliwienie,

–	 wymiar subiektywny: sprawiedliwe i zgodne z wolą Boga 
działanie człowieka w świętości.

402	 Witek, S., Teologia życia duchowego, s. 210.



222

Dokładnie można te wymiary wyjaśnić następująco:
–	 Wymiar obiektywny: odnosi się do Bożego działania, które 

dotykając głębi istoty ludzkiej, usprawiedliwia człowieka, 
uwalniając go od grzechu i obdarzając nowym życiem; jest 
to świętość w sensie ontologiczno-sakramentalnym.

–	 Wymiar subiektywny: odnosi się do życia, które rodzi się 
z działania Bożego w człowieku, a konkretnie oznacza świa-
domość bliskości Boga i realności Jego wezwania, z czego 
wynika nawrócenie, a  wraz z  nim zmiana sposobu życia; 
jest to świętość w sensie etyczno-duchowym403.

Powyższe rozróżnienie nie wskazuje oczywiście na istnie-
nie różnych rodzajów świętości, gdyż jest ona jedna i osiąga się ją 
w Chrystusie. Owo rozróżnienie odnosi bardziej do procesu rozwoju 
świętości życia chrześcijańskiego, które ma swój początek w Bogu 
i działaniu Jego łaski, realizację – w moralnie dobrym postępowaniu 
chrześcijanina oraz spełnienie – w wieczności. 

Można zatem stwierdzić, że świętość jest przeciwieństwem grze-
chu; nie zdobywa się jej tylko własnym wysiłkiem, ale jest ona wyni-
kiem działania łaski Bożej i Ducha Świętego, który uświęca. W pro-
cesie osiągania świętości człowiek nie pozostaje jednak bierny, ale 
współpracuje z  Bożym działaniem404. Reprezentantem takiej myśli 
jest św. Tomasz z Akwinu, który przypomina, że uświęcenie realizuje 
się dzięki łasce uświęcającej. W praktyce chodzi o kształtowanie się 
chrześcijanina według Syna, który uświęca duszę405. Istotę uświęce-
nia stanowią więc łaska i cnoty406. 

403	 Por. Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, s. 134.
404	 Por. Słomkowski, A., Teologia życia duchowego w świetle Soboru Watykańskiego II, 

s. 85.
405	 Por. STh, I, q. 43, a. 5-7.
406	 Por. STh, III, q. 60, a. 3.



223

W duchowości katolickiej świętość jest rozumiana w podwójnym 
znaczeniu. Po pierwsze – jako świętość ontyczna, a więc bytowa, która 
przynależy samemu Bogu, transcendentnemu w stosunku do stworze-
nia. Po drugie – jako świętość w znaczeniu egzystencjalno-moralnym 
i duchowym, przez który rozumie się istnienie Osób Trójcy Świętej na 
sposób daru, czyli miłości. Człowiek jako istota wolna i rozumna ma 
możliwość uczestnictwa w  świętości Boga zarówno w  wymiarze on-
tycznym, jak i moralnym, co streszcza się w życiu łaską, a więc w życiu 
zgodnym z naturą dziecka Bożego, nowego stworzenia w Chrystusie407. 

Podsumowując, można rozumieć świętość jako dar, ale i zada-
nie. Świętość jest darem, ponieważ stanowi uczestnictwo w Boskiej 
naturze i życiu Bożym408 oraz oznacza wyzwolenie z niewoli grzechu 
i wprowadzenie w wolność dzieci Bożych409. Świętość jest także za-
daniem, gdyż zakłada nieustanną troskę o zjednoczenie z Bogiem, 
a więc życie w łasce, naśladowanie Chrystusa i praktykowanie cnót, 
co zakłada także wysiłek wierzącego. 

Powszechne powołanie do świętości i apostolatu w myśli  
Soboru Watykańskiego II

Na przestrzeni lat istniało przekonanie o powszechnym powołaniu do 
świętości, choć różne były wyzwania interpretacyjne dla owego faktu. 
Ewangelia wspomina o doskonałości chrześcijańskiej: „Bądźcie więc 
wy doskonali, jak doskonały jest Ojciec wasz niebieski” (Mt  5, 48), 
a św. Paweł wzywa do jej osiągnięcia: „Starajcie się o pokój ze wszyst-
kimi i o uświęcenie, bez którego nikt nie zobaczy Pana” (Hbr 12, 14). 

407	 Por. Słomka, W., «Świętość», w: Chmielewski, M. (red.), Leksykon duchowości ka-
tolickiej, s. 867-868.

408	 Por. KKK, n. 2000. 
409	 Por. KKK, n. 1996.



224

Przedstawmy jednak kilka faktów, które wpływały na ograni-
czoną interpretację opisywanej prawdy. Już w  pierwszych wiekach 
Kościoła pojawiło się pewne zagrożenie, jakim była myśl gnostyczna. 
Głosiła ona, iż stan doskonałości i pełnego poznania jest dostępny 
tylko dla niektórych – wtajemniczonych. Później rozwój życia mo-
nastycznego, który opierał się na oddzieleniu się od świata i prak-
tykowaniu rad ewangelicznych, zaowocował powstaniem tezy, że 
do doskonałości chrześcijańskiej, do której dążyło się dzięki drodze 
mistycznej, mają dostęp właśnie ci, którzy takie życie praktykowali. 
Dla pozostałych chrześcijan proponowano drogę ascetyczną. Tym-
czasem prawdą jest, że życie klasztorne różni się od życia pośród 
świata, lecz może prowadzić do pełni świętości, podobnie zresztą 
jak życie wiary przeżywane pośród świata. Są to dwie różne drogi, 
ale prowadzące do tej samej świętości. Sytuacja zaczęła się zmieniać 
pod wpływem słynnego dzieła św. Franciszka Salezego († 1622) Fi-
lotea, w którym wskazuje on, że doskonałość życia duchowego jest 
możliwa także dla świeckich i  żyjących sprawami związanymi ze 
światem zewnętrznym. Wiek XX to potężny rozwój myśli na temat 
uniwersalnego powołania do świętości. Wspomnieć można ducho-
wość proponowaną przez Opus Dei410 czy w końcu doktrynę Soboru 
Watykańskiego II. 

410	 Albino Luciani († 1978), późniejszy Jan Paweł I, stwierdził, że św. Franciszek 
Salezy traktował świętość jako powołanie dla wszystkich, ale wydaje się, że 
nauczał on jedynie o  duchowości świeckich, podczas gdy Josemaría Escrivá 
oferuje duchowość świecką. Inaczej mówiąc, św. Franciszek prawie zawsze su-
geruje świeckim te same środki, których używają zakonnicy, z  odpowiednimi 
adaptacjami w życiu codziennym. Escrivá jest bardziej radykalny: mówi nawet 
o materializmie chrześcijańskim – w dobrym tego słowa znaczeniu, co ozna-
cza uświęcenie codziennej rzeczywistości i zadań, w których świeccy są zanu-
rzeni (por. Luciani, A., «Buscando a Dios en el trabajo ordinario», w: Serrano, R. 
[red.], Así le vieron. Testimonios sobre Monseñor Escrivá de Balaguer, Madrid: 
Rialp, 1992, s. 16.). 



225

Nauczanie soborowe można streścić w następujących punktach:
–	 wszyscy chrześcijanie są powołani do świętości411,
–	 świętość jest jedna i ta sama dla wszystkich, choć są różne 

drogi, które do niej prowadzą412,
–	 każdy zdobywa świętość w  swoim własnym powołaniu, 

które spełnia w życiu413,
–	 powołanie do świętości zawsze łączy się z powołaniem do 

apostolatu, a więc głoszenia i dawania świadectwa414.
Doktryna Soboru Watykańskiego II podkreśliła więc, że po-

wszechne powołanie do świętości ma chrzcielny fundament. Świę-
tość jest więc powiązana z życiem łaską, a realizowana jest w kon-
kretnej rzeczywistości i zadaniach, z którymi spotyka się ochrzczo-
ny, zgodnie ze swoim stanem i szczegółowym powołaniem. O życiu 
w świętości nie stanowią więc rzeczy niezwykłe, ale wierność i mi-
łość w codzienności. Rozwój w świętości staje się także świadectwem 
– apostolatem, który wierzący realizuje we wspólnocie Kościoła. 
Chrześcijanin przykładem swojego życia, które jest uwielbieniem 
Boga i wzrastaniem w świętości, daje czytelne świadectwo415.

411	 „Wszyscy w Kościele, niezależnie od tego, czy należą do hierarchii, czy są przed-
miotem jej pasterskiego posługiwania, powołani są do świętości” (LG, n. 40).

412	 „Dlatego dla wszystkich jest jasne, że wierni każdego stanu i zawodu powołani są 
do pełni życia chrześcijańskiego oraz doskonałej miłości” (LG, n. 40); „W różnych 
rodzajach życia i powinnościach według jednej świętości żyją wszyscy, którymi 
kieruje Duch Boży” (LG, n. 41). 

413	 „Wszyscy zatem wierni chrześcijanie z dnia na dzień coraz bardziej będą się uświę-
cać w warunkach swojego życia, w obowiązkach czy powiązaniach” (LG, n. 41).

414	 Świeccy żyją „w  świecie, to znaczy pośród wszystkich razem i  poszczególnych 
spraw i zadań świata, i w zwyczajnych warunkach życia rodzinnego i społecznego, 
z których utkana jest ich egzystencja. Tam powołuje ich Bóg, aby pełniąc właściwą 
sobie misję, kierowani duchem ewangelicznym, jak zaczyn, od wewnątrz niejako 
przyczyniali się do uświęcenia świata, i tak przede wszystkim świadectwem życia, 
promieniując wiarą, nadzieją i miłością, ukazywali innym Chrystusa” (LG, n. 30).

415	 Sobór Watykański II, Dekret o  apostolstwie świeckich Apostolicam actuosita-
tem, n. 2-3. 





227

Bibliografia

Nauczanie Kościoła

Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, Po-
znań: Księgarnia Świętego Wojciecha, 2007.

Codex Iuris Canonici, Romae: Typis Polyglottis Vaticanis, 1917.
Denzinger, H., Enchiridion Symbolorum. Definitionum et Declaratio-

num de rebus fidei et morum, wyd. 11, Friburgi: Herder, 1911.
Dykasteria Nauki Wiary, «Deklaracja Dignitas infinita», AAS 116 

(2024), s. 587-625.
Katechizm Kościoła Katolickiego, wyd. 2, Poznań: Pallottinum, 2002.
Kongregacja Nauki Wiary, «Instrukcja o powołaniu teologa w Ko-

ściele Donum Veritatis», AAS 82 (1990), s. 1550-1570.
Kongregacja Nauki Wiary, «Deklaracja Dominus Iesus», AAS 92 

(2000), s. 742-765.
Kongregacja Nauki Wiary, «Instrukcja o  chrzcie dzieci», AAS 72 

(1980), s. 1137-1156.
Kongregacja Nauki Wiary, «List Placuit Deo», AAS 110 (2018), 

s. 427-436.
Ogólne wprowadzenie do Mszału Rzymskiego, Poznań: Pallottinum, 2006.
Sobór Watykański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje, Poznań: Pal-

lottinum, 2002.

Nauczanie papieży

Benedykt XVI, «Adhortacja apostolska Verbum Domini», AAS 102 
(2010), s. 681-787.

Benedykt XVI, «Anioł Pański, 07.06.2009», OsRomPol 9 (2009), s. 50.
Benedykt XVI, «Audiencja generalna, 10.03.2010», OsRomPol 5 

(2010), s. 45-47.



228

Benedykt XVI, «Badania kanoniczne przed beatyfikacją i kanonizacją. 
Przesłanie z okazji sesji plenarnej Kongregacji Spraw Kanoniza-
cyjnych», AAS 98 (2006), s. 397-401.

Benedykt XVI, «Encyklika Caritas in veritate», AAS 101 (2009), 
s. 641-709.

Benedykt XVI, «Encyklika Deus caritas est», AAS 98 (2006), s. 217-252.
Benedykt XVI, «Homilia Mszy Wieczerzy Pańskiej», OsRomPol 6 

(2009), s. 21-23.
Benedykt XVI, «Homilia Mszy Wigilii Paschalnej», OsRomPol 6 

(2010), s. 31-33. 
Benedykt XVI, «Homilia podczas kanonizacji błogosławionych: Jorge 

Preca, Szymona z Lipnicy, Carlos de San Andrés Houben i María 
Eugenia de Jesús Milleret», OsRomPol 7-8 (2007), s. 36-39.

Benedykt XVI, «Rozważanie Ojca Świętego na rozpoczęcie I Kon-
gregacji Generalnej XIII Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego 
Synodu Biskupów», OsRomPol 11 (2012), s. 21-23.

Franciszek, «Adhortacja apostolska Gaudete et exsultate», AAS 110 
(2018), s. 1111-1161.

Franciszek, «Konstytucja apostolska Veritatis gaudium», AAS 110 
(2018), s. 1-34.

Jan Paweł II, «Adhortacja apostolska Familiaris consortio», AAS 74 
(1982), s. 81-191.

Jan Paweł II, «Adhortacja apostolska Pastores dabo vobis», AAS 84 
(1992), s. 657-804.

Jan Paweł II, «Konstytucja apostolska Ex corde Ecclesiae», AAS 82 
(1990), s. 1475-1509.

Jan Paweł II, «Konstytucja apostolska Sapientia christiana», AAS 71 
(1979), s. 470-499.

Jan Paweł II, «List apostolski Inter sanctos», AAS 71 (1979), s. 1509-1510.



229

Leon XIII, «Encyklika Aeterni Patris», ASS 12 (1879), s. 97-115.
Pius X, «Encyklika Il fermo proposito», ASS 37 (1905), s. 741-767.
Pius X, «Motu proprio Sacrorum Antistitum», AAS 2 (1910), s. 655-680.
Pius XI, «Encyklika Deus scientiarum Dominus», AAS 23 (1931), 

s. 241-284.
Pius XII, «Encyklika Doctor Melilifluus», AAS 45 (1953), s. 369-384.
Pius XII, «Encyklika Humani generis», AAS 42 (1950), s. 561-578.
Pius XII, «Encyklika Mediator Dei», AAS 39 (1947), s. 521-595.

Dzieła klasyczne i świętych

Atanazy, Vita Sancti Antonii: PG 26, 835-977 [«Żywot Świętego An-
toniego», w: Św. Antoni Pustelnik. Pisma, tłum. Brzostowska, Z., 
Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1987, s. 55-111].

Augustyn, Quaestiones in Heptateuchum: PL, 34, 485-824.
Augustyn, Wyznania, Kraków: Znak, 2009.
Bernard z Clairvaux, «O miłowaniu Boga», w: Bernard z Clairvaux, 

O miłowaniu Boga i inne traktaty, Poznań: Klub Książki Katolic-
kiej, 2000, s. 21-54.

Escrivá de Balaguer, J., «Namiętnie kochać świat», w: Rozmowy z pra-
łatem Escrivą, Katowice-Ząbki: Apostolicum, 2006, s. 385-403.

Escrivá de Balaguer, J., Droga, Bruzda, Kuźnia, Poznań: Święty Woj-
ciech, 2019.

Escrivá de Balaguer, J., Przyjaciele Boga, Ząbki: Apostolicum, 2020.
Escrivá de Balaguer, J., To Chrystus przechodzi, Ząbki: Apostolicum, 2020.
Grignion de Montfort, L. M., Traktat o prawdziwym nabożeństwie 

do Najświętszej Maryi Panny, Lublin: Lubelskie Wydawnictwo 
Diecezjalne.

Grzegorz z Nazjanzu, Oratio 11: PG 35, 831-842.



230

Hugo od Św. Wiktora, De meditando seu meditandi artificio: PL 176, 
993-998.

Hugo od Św. Wiktora, «Didascalion, czyli co i jak czytać», w: Mejor, 
M. (red.), Bibliotheca Litterarum Medii Aevi, Warszawa: Wy-
dawnictwo Instytutu Badań Literackich PAN, 2017.

Jan od Krzyża, Noc ciemna, Kraków: Wydawnictwo Karmelitów Bo-
sych, 2010.

Jan XXIII, Dziennik duszy, Kraków: Znak, 2014.
Nauka Dwunastu Aspostołów (Didache), tł. Kania, W., Tarnów: 1982. 
Orygenes, De principiis: PG 11, 341-414 [O zasadach, w: Pisma sta-

rochrześcijańskich pisarzy, t. 23, tłum. Kalinowski, S., Warszawa: 
Akademia Teologii Katolickiej, 1979].

Paweł VI, Czas odwagi, Kraków: Znak, 2018.
Piotr Chryzolog, Sermo 108: PL 52, 499-501 [«Kazanie 108», w: Li-

turgia Godzin, t. 2, s. 606-608].
Ryszard od św. Wiktora, De Gratia Contemplationis. Libri Quinque 

Dicti Benjamin Major: PL 196, 63-202.
Teresa z Ávila, Dzieła, t. 1: Księga życia, Kraków: Wydawnictwo Kar-

melitów Bosych, 1997.
Tertulian, Apologeticus: PL 1, 257-536.
Tomasz à Kempis, O naśladowaniu Chrystusa, Sandomierz: Wydaw-

nictwo Diecezjalne i Drukarnia w Sandomierzu, 2014.
Tomasz z  Akwinu, S. Thomae Aquinatis, O. P. Doctoris Angelici et 

omnium scholarum catholicarum Patroni Summa Theologica ac-
curatissime emendata ac annotationibus ex auctoribus probatis et 
conciliorum pontificumque definitionibus ad fidem et mores per-
tinentibus illustrata, wyd. 4, Parisiis: Lethielleux, 1926.



231

Hasła słownikowe i encyklopedyczne

Aranda, A., «Identificación con Cristo», w: Illanes, J. L. (red.), Dic-
cionario de San Josemaría Escrivá de Balaguer, Burgos: Monte 
Carmelo, 2013, s. 609-618.

Aranda, A., «Identificación con Cristo», w: Illanes, J. L. (red.), Dic-
cionario de San Josemaría Escrivá de Balaguer, Burgos: Monte 
Carmelo, 2013, s. 609-618.

Bianchi, E., «Celibato y virginidad», w: De Flores, S., Goffi, T. (red.), 
Nuevo Diccionario de espiritualidad, Madrid: Ediciones Pauli-
nas, 1983, 183-197.

Chmielewski, M., «Mistyka», w: Chmielewski, M. (red.), Leksykon 
duchowości katolickiej, Lublin-Kraków: 2002, Wydawnictwo 
„M”, s. 536-542.

Chmielewski, M., «Teologia duchowości», w: Chmielewski, M. (red.), 
Leksykon duchowości katolickiej, Lublin-Kraków, Wydawnictwo 
„M”, 2002, s. 878-883.

Colzani, G., «Tradycja Kościoła», w: Witczyk, H. (red.), Nowa Ency-
klopedia Chrześcijaństwa. Historia i współczesność z wprowadze-
niem kard. J. Ratzingera, Kielce: Jedność, 2016, s. 779-780. 

Daniluk, M., Duchniewski, J., «Eremici», w: Łukaszyk, R., Bieńkow-
ski L., Gryglewicz, F. (red.), Encyklopedia Katolicka, t. 4, Lublin: 
Wydawnictwo KUL, 1983, kol. 1069-1070.

De Candido, L., «Vida consagrada», w: De Flores, S., Goffi, T. (red.), 
Nuevo Diccionario de espiritualidad, Madrid: Ediciones Pauli-
nas, 1983, s. 1395-1406.

Flores, J. J., «Movimiento litúrgico», w: Izquierdo, C. (red.), Diccio-
nario de Teología, wyd. 3, Pamplona: Eunsa, 2014, s. 705-715.



232

Ghisalberti, A., «Scholastyka», w: Witczyk, H. (red.), Nowa Encyklo-
pedia Chrześcijaństwa. Historia i współczesność, Kielce: Jedność, 
2016, s. 703-704.

Gogola, J. W., «Asceza», w: Chmielewski, M. (red.), Leksykon du-
chowości katolickiej, Lublin-Kraków: 2002, Wydawnictwo „M”, 
s. 63-66.

Millard, A., Ruíz-Garrido, C., «Vida», w: Millard, A., Ruíz-Garrido, 
C. (red.), Diccionario bíblico abreviado, Estella: Verbo Divino, 
1989, s. 299.

Słomka, W., «Świętość», w: Chmielewski, M. (red.), Leksykon du-
chowości katolickiej, Lublin-Kraków: Wydawnictwo „M”, 2002, 
s. 866-868.

Spinsanti, S., «Mártir», w: De Flores, S., Goffi, T. (red.), Nuevo Dic-
cionario de espiritualidad, Madrid: Ediciones Paulinas, 1983, 
s. 869-880.

Werbiński, I., Szewciw, A., «Abraham», w: Chmielewski, M. (red.), 
Leksykon duchowości katolickiej, Lublin-Kraków: Wydawnictwo 
„M”, 2002, s. 31-32.

Witczyk, W., «Devotio moderna», w: Witczyk, W. (red.), Nowa Ency-
klopedia Chrześcijaństwa. Historia i współczesność, Kielce: Jed-
ność, 2016, s. 181.

Zambarbieri, A., «Benedykt z Nursji», w: Witczyk, H. (red.), Nowa 
Encyklopedia Chrześcijaństwa. Historia i współczesność, Kielce: 
Jedność, 2016, s. 75-76.

Zambarbieri, A., «Grzegorz Wielki», w: Witczyk, H. (red.), Nowa 
Encyklopedia Chrześcijaństwa. Historia i współczesność, Kielce: 
Jedność, 2016, s. 259.



233

Książki i opracowania

Aumann, J., Zarys historii duchowości, Kielce: Jedność, 1985.
Belda, M., Sesé, J., La „cuestión mística”. Estudio histórico-teológico de 

una controversia, Pamplona: Eunsa, 1998.
Belda, M., Sesé, J., La cuestión mística: estudio histórica-teológico de 

una controversia, Pamplona: Eunsa, 1998.
Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu. Od wjazdu do Jerozolimy do Zmar-

twychwstania, Kielce: Jedność, 2011.
Benedykt z Nursji, Reguła, Kraków: Tyniec Wydawnictwo Benedyk-

tynów, 2023.
Berglar, P., Opus Dei. Vida y obra del fundador Josemaría Escrivá de 

Balaguer, wyd. 6, Madrid: Rialp, 2002
Bernal, S., Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la vida 

del Fundador del Opus Dei, wyd. 3, Madrid: Rialp, 1976 
Bernard, C. A., Teología espiritual. Hacia la plenitud de la vida en el 

Espíritu, Salamanca: Sígueme, 2007.
Bernard, C. A., Wprowadzenie do teologii duchowości, Kraków: 

WAM, 1996.
Biedroń, M., W miłości Boga, Tarnów: Biblos, 2020.
Boriello, L., Della Croce, G., Secondin, B., Duchowość chrześcijań-

ska czasów współczesnych, w: Historia duchowości, t. 6, Kraków: 
Homo Dei, 1998. 

Bouyer, L., Wprowadzenie do życia duchowego. Zarys teologii asce-
tycznej i mistycznej, Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1982.

Brovetto, C., Mezzadri, L., Ferrario, F., Ricca P., Duchowość chrześci-
jańska czasów nowożytnych, w: Historia duchowości, t. 5, Kra-
ków; Homo Dei, 2005. 

Brzegowy, T., Pięcioksiąg Mojżesza. Wprowadzenie – egzegeza – teo-
logia, Tarnów: Biblos, 2010.



234

Burkhart, E., López, J., Vida cotidiana y santidad en la enseñanza de San 
Josemaría. Estudio de teología espiritual, t. 1, Madrid: Rialp, 2010.

Burkhart, E., López, J., Vida cotidiana y santidad en la enseñanza de San 
Josemaría. Estudio de teología espiritual, t. 3, Madrid: Rialp, 2013. 

Calati, B., Grégoire, R., Blasucci, A., Duchowość średniowiecza, w: Histo-
ria duchowości, t. 4, Kraków: Homo Dei, 2005. 

Cárcel Ortí, V., La persecución religiosa en España durante la Segunda 
República, 1931-1939, Madrid: Rialp, 1990.

Casel, O., Das christliche Kultmysterium, Regensburg: Verlag Frie-
drich Pustet, 1960 [Chrześcijańskie misterium kultu, Kraków: 
Polskie Towarzystwo Teologiczne, 2000].

Casel, O., El misterio del culto en el cristianismo, Barcelona: Cen-
tre de Pastoral Litúrgica, 2001.

Chmielewski, M., «Metodologia duchowości katolickiej», w: Igielski, M. 
(red.), Teologia duchowości katolickiej, Lublin: Redakcja Wydaw-
nictw Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 1993, s. 49-69.

Chmielewski, M., Metodologiczne problemy posoborowej teologii du-
chowości katolickiej, Lublin: Redakcja Wydawnictw Katolickiego 
Uniwersytetu Lubelskiego, 1999.

Chmielewski, M., Wielka księga duchowości katolickiej, Kraków: Wy-
dawnictwo AA, 2015.

Congar, Y. M.-J., Jalons pour une théologie du laïcat, Paris: Les 
Éditions du Cerf, 1953.

De Dreuille, M., Wybierać miłość Bożą. Razem ze świętym Benedyk-
tem, Kraków: Homo Dei, 2006.

De Guibert, J., Lecciones de teología espiritual, t. 1, Madrid: Razón 
y Fe, 1953.

De Lubac, H., Katolicyzm Społeczne aspekty dogmatu, Poznań: 
W drodze, 2011.



235

De Lubac, H., Medytacje o Kościele, Kraków: WAM, 1997.
Del Portillo, Á., Entrevista sobre el fundador del Opus Dei, Madrid: 

Rialp, 1993.
Dobhan, U., Wprowadzenie, w: Teresa Benedykta od Krzyża, Wie-

dza Krzyża, Kraków: Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 2016, 
s. 7-42.

Fernández, A., Sacerdocio común y sacerdocio ministerial. Un proble-
ma teológico, Burgos: Aldecoa, 1979.

Garrigou-Lagrange, R., Trzy okresy życia wewnętrznego wstępem do 
życia w niebie, Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców Francisz-
kanów, 2018.

Giertych, W., Jak żyć łaską. Płodność Boża w czynach ludzkich, Pel-
plin: Bernardinum, 2014.

Gogola, J. W., Teologia komunii z Bogiem. Kompendium teologii ducho-
wości, wyd. 5, Kraków: Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 2022.

Grossouw, W. K., Spirituality of the New Testament, St. Louis: B. Her-
der, 1964.

Grzegorz Wielki, Dialogi, w: Starowieyski, M. (red.), Źródła monastycz-
ne, t. 23, Kraków: Tyniec Wydawnictwo Benedyktynów, 2000. 

Hamman, A. G., Życie codzienne pierwszych chrześcijan (95-197), 
Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1990.

Illanes, J. L., La santificación del trabajo. El trabajo en la historia de la 
espiritualidad, wyd. 10, Madrid: Palabra, 2001.

Illanes, J. L., Laicado y sacerdocio, Pamplona: Eunsa, 2001.
Illanes, J. L., Tratado de teología espiritual, 3 ed., Pamplona: Eunsa, 

2007.
Kowalska, F., Dzienniczek. Miłosierdzie Boże w duszy mojej, Warsza-

wa: Promic, 2013.



236

Kraus, H. J., Worship in Israel. A Cultic History of the Old Testament, 
Oxford: Basil Blackwell, 1966.

Langkammer, H., Biblijne podstawy duchowości chrześcijańskiej, 
Wrocław: Wydawnictwo Wrocławskiej Księgarni Archidiece-
zjalnej, 1987.

Leclercq, J., Miłość nauki a  pragnienie Boga, w: Starowieyski, M. 
(red.), Źródła monastyczne, t. 14, Kraków: Tyniec Wydawnictwo 
Benedyktynów, 1997. 

Leclercq, J., U źródeł duchowości Zachodu. Etapy rozwoju i elementy 
stałe, w: Starowieyski, M. (red.), Źródła monastyczne, t. 49, Kra-
ków: Tyniec Wydawnictwo Benedyktynów, 2009. 

Luciani, A., «Buscando a Dios en el trabajo ordinario», w: Serrano, 
R. (red.), Así le vieron. Testimonios sobre Monseñor Escrivá de 
Balaguer, Madrid: Rialp, 1992, s. 15-19.

Ludwig, R., «Narodziny chrześcijańskiej Europy. Wczesne średnio-
wiecze. 500-999», w: Beier, B. (red.), Kronika chrześcijaństwa, 
Warszawa: Świat Książki, 1998, s. 74-127.

Łabuda, P., Tajemnica świętych pism. Wprowadzenie, Tarnów: Biblos, 
2025.

Majka, J., Rozważania o etyce pracy, Wrocław: TUM, 1997.
Maritain, M. i R., Liturgie et contemplation, Genève: Ad Solem, 2007.
Marsili, S., I segni del mistero di Cristo. Teologia liturgica dei sacra-

menti, Roma: C.L.V. Edizioni Liturgiche, 1987.
Marti, P., Teología Espiritual, Pamplona: Eunsa, 2021.
Matanić, A. G., La spiritualitá come scienza, Milano 1990.
Merton, T., O świętym Bernardzie, wyd. 2, Kraków: Tyniec Wydaw-

nictwo Benedyktynów, 2017.
Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Teologia dzisiaj: perspektywy, 

zasady i kryteria, Kraków: Wydawnictwo Księży Sercanów, 2002.



237

Misiurek, J., Zarys historii duchowości chrześcijańskiej, Częstochowa: 
Edycja św. Pawła, 2003.

Morales, J., Introducción a la Teología, Pamplona: Eunsa, 2008.
Müller, G. L., Katolische Dogmatik. Für Studium und Praxis der The-

ologie, Freiburg-Basel-Wien: Herder, 1995.
Olaizola, J. L., Święty Josemaría Escrivá. Historia pewnego marzenia, 

Częstochowa: Edycja Świętego Pawła, 2017.
Paszkowska, T., Fraternitas. Od pragnienia do urzeczywistnienia, Lu-

blin: Wydawnictwo KUL, 2013.
Pecaut, M., Dzieje Cluny, w: Starowieyski, M. (red.) Źródła monastycz-

ne, t. 54, Kraków: Tyniec Wydawnictwo Benedyktynów, 2010. 
Ratzinger, J., «Będę Ci śpiewał wobec aniołów. Tradycja ratyzbońska 

a reforma liturgii», w: JROO, t. 11, s. 514-533.
Ratzinger, J., «Duch liturgii», w: JROO, t. 11, 24-182.
Ratzinger, J., «Czy Eucharystia jest Ofiarą?», w: JROO, t. 11, s. 243-254.
Ratzinger, J., «Problem absolutności chrześcijańskiej drogi zbawie-

nia», w: JROO, t. 8/2, s. 960-974.
Ratzinger, J., «Rozumienie objawienia i teologia historii według Bo-

nawentury», w: JROO, t. 2, s. 45-589.
Ratzinger, J., Na początku Bóg stworzył… Cztery kazania o stworze-

niu i upadku. Konsekwencje wiary w stworzenie, Kraków: Salwa-
tor, 2006.

Ratzinger, J., Wprowadzenie w chrześcijaństwo, Kraków: Znak, 2012.
Rivera, J., Iraburu, J. M., Síntesis de espiritualidad cristiana, wyd. 6, 

Pamplona: Fundación Gratis Date, 2003.
Rodríguez, P., Ocáriz, F., Illanes, J. L., El Opus Dei en la Iglesia, Ma-

drid: Rialp, 1993.
Royo Marín, A., Los grandes maestros de la vida espiritual, Madrid: 

Biblioteca de Autores Cristianos, 1973.



238

Royo Marín, A., Teología de la perfección cristiana, Madrid: Bibliote-
ca de Autores Cristianos, 1968.

Schneider, M., Zür gegenwärtigen Diskussion um die Liturgie. Eine 
dogmatische Standortbestimmung und Reflexion über eine mö-
gliche «Reform der Reform», Köln: Koinonia-Oriens, 2009.

Sesé, J., Historia de la espiritualidad, wyd. 2, Pamplona: Eunsa, 2008.
Słomkowski, A., Teologia życia duchowego w  świetle Soboru Waty-

kańskiego II, Ząbki: Apostolicum, 2000.
Sojka, S., Życie duchowe jako odpowiedź na dar Bożej łaski, Kraków: 

Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 2013.
Špidlík, T., Gargano, I., Grossi, V., Duchowość Ojców Kościoła, w: Hi-

storia duchowości, t. 3, Kraków: Homo Dei, 2004. 
Staglianò, A., Teologia e spiritualità. Pensiero critico ed esperienza cri-

stiana, Roma: Studium, 2006.
Szewczyk, W., Kim jest człowiek. Zarys antropologii filozoficznej, Tar-

nów: Biblos, 2009.
Święcki, J., Jan XXIII. Wypróbowany święty, Kraków: WAM, 2014.
Tábet, M. A., «Cristo, verdadero hombre: el realismo histórico de la 

figura de Jesús en la enseñanza del Beato Josemaría Escrivá», w: 
O’Callaghan, P. (red.), La grandezza della vita quotidiana, t. 5/1: 
Figli di Dio nella Chiesa, Roma: Edizioni Università della Santa 
Croce, 2004, s. 13-25.

Tanquerey, A., Zarys teologii ascetycznej i  mistycznej, t.  1, wyd. 2, 
Kraków: WAM, 1949.

Torrell, N., San Josemaría. Abriendo los caminos divinos de la tierra, 
Madrid: Palabra, 2013.

Torres Fernández, M., Semejantes a Dios. Teología espiritual, Madrid: 
Palabra, 2022.



239

Vilar, J., Die Welt und der Christ. Meilensteine der Spiritualität des 
heiligen Josefmaria Escrivá. Mit einem Beitrag von Álvaro del 
Portillo und einer Studie von Cornelio Fabro, Wien: Verlag Fass-
baender, 2010.

Von Balthasar, H. U., «Espiritualidad», w: Ensayos Teológicos, t. 1, 
Madrid: Ediciones Encuentro, 2001, s. 225-242.

Weismayer, J., Pełnia życia. Zarys historii i  teologii chrześcijańskiej 
duchowości, Kraków: WAM, 1993.

Wiseman, J., Historia duchowości chrześcijańskiej, Kraków: WAM, 2009.
Witek, S., Teologia życia duchowego, Lublin: Wydawnictwo Towarzy-

stwa Naukowego Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 1986.
Żurek, A., Pierwsze wieki Kościoła, Tarnów: Biblos, 2007.

Artykuły

Andrzejuk, A., «Mistyka miłości Bożej w pismach św. Bernarda z Cla-
irvaux», Studia Philosophiae Christianae 47 (2011), s. 63-102.

Aranda, A., «La teología y la experiencia espiritual de los santos. En 
torno a la enseñanza de san Josemaría Escrivá», Scripta Theolo-
gica 43 (2011), s. 31-58.

Arnold, J., «“Nüchterne Trunkenheit” in liturgicis – eine evangeli-
sche Antwort auf Joseph Ratzingers Theologie der Liturgie», Mit-
teilungen. Institut Papst Benedikt XVI, 2 (2009), s. 82-104.

Bar, J. R., «Rozwój stanów doskonałości w Polsce, V Zgromadzenie 
Matki Bożej Miłosierdzia (1862-1962)», Prawo Kanoniczne: 
kwartalnik prawno-historyczny 9 (1966), s. 28-184.

Blanco Sarto, P., «Amor, caridad y santidad. Una “lectura transver-
sal” de la encíclica Deus caritas est de Benedicto XVI», Scripta 
Theologica 38 (2006), s. 1041-1068.



240

Blanco Sarto, P., «La Eucaristía en el actual diálogo católico-lutera-
no», Diálogo Ecuménico 42 (2007), s. 257-298.

Boyer, C., «Réflexions sur la Constitution Deus Scientiarum Domi-
nus», Gregorianum 17 (1936), s. 159-175.

Chmielewski, M., «Teologia duchowości jako dyscyplina naukowa. 
Zarys problematyki», Roczniki Teologiczne 66 (2019), s. 115-132.

De la Hoz, J. M., «La identidad de los primeros cristianos», Revista Fe 
y Libertad 5 (2022), s. 111-125.

Derville, G., «La liturgia del trabajo. “Levantado de la tierra, atraeré 
a todos hacia mi” (Jn 12, 32) en la experiencia de san Josemaría 
Escrivá de Balaguer», Scripta Theologica 38 (2006), s. 821-854.

García, C., «La teología espiritual. Autonomia e interdisciplinarie-
dad», Teresianum 52 (2001), s. 459-487.

Giertych, W., «Teologia i jej rola w uformowaniu wiary», Warszaw-
skie Studia Teologiczne 29 (2016), s. 28-41.

Gogola, J. W., «Metoda empatyczno-sapiencjalna w teologii ducho-
wości», Itinera spiritualia 1 (2008), s. 21-34.

Gutiérrez-Martín, J. L., «Aportaciones del nuevo Misal Romano a la 
renovación litúrgica. A propósito de la tercera edición típica», 
Scripta Theologica 36 (2004), s. 411-431.

Illanes, J. L., «Dos de octubre de 1928: alcance y significado de una 
fecha», Scripta Theologica 13 (1981), 59-99.

Kiwka, M., «Mistyczne odkrywanie Boga w  Itinerarium mentis in 
Deum św. Bonawentury», Studia Philosophiae Christianae 53 
(2017), s. 77-121.

Kopeć, A., «Św. Benedykt z Nursji jako patron Europy w nauczaniu 
Jana Pawła II», Teologia w Polsce 16 (2022), s. 81-99.

Körner, R., «Geistliche Theologie», Teresianum 52 (2001), s. 289-302.



241

Kulesza, E., «Kontemplacja mistyczna według Ryszard od św. Wikto-
ra», Collectanea Theologica 12 (1931), s. 236-253.

Ladaria, L. F., «Die Trinitӓtstheologie bei Joseph Ratzinger», Mitte-
ilungen. Institut Papst Benedikt XVI 10 (2017), s. 43-58.

Leszczyński, R. M., «Metoda egzegetyczna Orygenesa a  szkoły ka-
techetyczne w  Aleksandrii i  Cezarei», Rocznik Teologiczny 66 
(2024), s. 69-90.

Lijka, K., «Nabożeństwo do Miłosierdzia Bożego», Teologia praktycz-
na 17 (2006), s. 161-177.

Mamić, J., «Il metodo induttivo e deduttivo nella Teologia spiritu-
ale», Teresianum 52 (2001), s. 623-638.

Marti del Moral, P., Biedron, M., «La Eucaristía y la logiké latreía 
en Joseph Ratzinger-Benedicto XVI y san Josemaría Escrivá de 
Balaguer», Scripta Theologica 56 (2024), s. 345-375.

Mateo-Seco, L. F., «La teología del sacerdocio en el Concilio Vatica-
no II», Scripta Theologica 44 (2012), s. 399-432.

Michalik, A., «Josepha Ratzingera teologia religii. Szkic», Studia 
Nauk Teologicznych PAN 12 (2017), s. 49-68.

Miczyński, J. K., «Współczesne ujęcia empirycznego charakteru teo-
logii duchowości», Roczniki Teologiczne 69 (2022), s. 5-25.

Ocáriz, F., «La filiación divina, realidad central en la vida y en la en-
señanza de Mons. Escrivá de Balaguer», Scripta Theologica 13 
(1981), s. 161-200.

Pauba, P., «Duchowość franciszkańska – komunikacja ze światem 
i stworzeniem», Język – Szkoła – Religia 17 (2022), s. 170-179.

Queralt, A., «La „Espiritualidad” como disciplina teológica», Grego-
rianum 60 (1979), s. 321-376.

Ros García, S., «Definiciones de la teología espiritual en el siglo XX», 
Teresianum 52 (2001), s. 303-317.



242

Rybicki, A., «The Theology of Spirituality: Its Growing Importan-
ce Amid the Transformations of the Modern World and the 
Church», Verbum Vitae 37 (2022), s. 391-406.

Schneiders, S. M., «Theology and Spirituality: Strangers, Rivals, or 
Partners?», Horizons 13/2 (1986), s. 253-274.

Siepak, E. M., «Charyzmat świętej siostry Faustyny», Studia Bobola-
num 2 (2008), s. 5-20.

Sperandini, M., «Ordine, disordine e contrordine: il rapporto tra 
azione e contemplazione nel pensiero di Gregorio Magno a par-
tire dallo schema dei tres ordines fidelium», Doctor Virtualis 19 
(2024), s. 319-349.

Stoś, J., «Doktryna mistyczna De theologia mystica Jana Gersona: 
ogólne tło historyczno-doktrynalne», Studia Philosophiae Chri-
stianae 34 (1998), s. 123-134.

Sztafrowski, E., «Kapłaństwo wspólne», Prawo Kanoniczne: kwartal-
nik prawno-historyczny 13 (1970), s. 159-180.

Szulc, A., «Edyith Stein philosophia crucis jako wiedza cierpienia», 
Rocznik Filozoficzny Ignatianum 19 (2013), s. 34-49.

Szymik, J., «Tak, Ojcze. Chrystologia modlitwy w  ujęciu Josepha 
Ratzingera/Benedykta XVI», Teologia w Polsce 9 (2015), s. 5-21.

Tatar, M., «Elementy teologii duchowości w Collectanea Theologica 
1920-2020», Collectanea Theologica 90 (2020), s. 181-220.

Tatar, M., «Męczeństwo wpisane w misyjną naturę Kościoła», Lumen 
Gentium. Zeszyty misjologiczne 35 (2015), s. 21-40.

Tatar, M., «Podstawy antropologiczne na drodze uświęcającej czło-
wieka», Studia Theologica Varsaviensia 42 (2004), s. 71-88.

Wasiutyńska, K., «Chrzest jako pierwotna konsekracja. U źródeł po-
wszechnego powołania chrześcijan do świętości», Teologia i Mo-
ralność 10 (2015), s. 7-25.



243

Wilkołek, R., «Średniowieczne summy teologiczne i ich układ. Ana-
liza genologiczna Summy teologii św. Tomasza z Akwinu», Teo-
logia w Polsce 4 (2010), s. 293-304.

Wysocki, M., «Przebaczenie w pismach św. Cypriana», Verbum Vitae 
18 (2010), s. 187-211.

Żmudziński, M. A., «Nowy paradygmat studiów teologicznych we-
dług konstytucji Veritatis gaudium papieża Franciszka», Studia 
Nauk Teologicznych 16 (2021), s. 87-105.





245

Abstrakt 

Ks. Maciej Biedroń
https://orcid.org/0009-0006-7443-8453
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
https://ror.org/0583g9182

Fundamenty teologii duchowości katolickiej
Teologia duchowości jest dyscypliną teologiczną, której przedmiotem jest 
badanie chrześcijańskiego życia duchowego jako dynamicznego procesu 
spotkania i komunikacji między Bogiem a człowiekiem, jako stworzeniem 
cielesno-duchowym i ukierunkowanym na Stwórcę. W tym procesie inicja-
tywa należy do Boga. Wyrazem tego jest sakrament chrztu świętego, będący 
łaską Boga, bramą życia w Duchu (vitae spiritualis ianua) oraz podstawą 
życia chrześcijańskiego, podczas którego człowiek dąży do pełnego zjed-
noczenia z Panem. Teologia duchowości jako dość młoda dyscyplina aka-
demicka ma jednak swoją bogatą historię, która obejmuje treści począwszy 
od przekazu biblijnego, aż po rozważania teologiczne wieku obecnego. Po-
znanie tej historii, która został przedstawiona w  pierwszej części książki, 
pozwala w sposób kompleksowy zrozumieć nie tylko podstawowe prawdy 
teologiczne związane z duchowością katolicką, ale także samą teologię du-
chowości jako naukę, której została poświęcona druga część książki. Sama 
zaś dynamika życia duchowego nie może być zrozumiana bez analizy pod-
staw życia duchowego, takich jak stworzenie człowieka na obraz i podo-
bieństwo Boga, czy powołania człowieka do miłości i świętości. Owe tematy 
zostały przeanalizowane w trzeciej części niniejszej publikacji. Takie inte-
gralne i uporządkowane spojrzenie na teologię duchowości pozwala poznać 
jej podstawowe założenia i otworzyć drogę na bardziej szczegółowe reflek-
sje związane z życiem duchowym w chrześcijaństwie, takie jak: modlitwa 
i sakramenty, kwestia mistyczna, czy etapy życia duchowego. 

Słowa kluczowe: Bóg, człowiek, duchowość, teologia duchowości, życie 
duchowe, świętość.





247

Abstract

Ks. Maciej Biedroń
https://orcid.org/0009-0006-7443-8453
The Pontifical University of John Paul II in Krakow
https://ror.org/0583g9182

Foundations of Catholic Spirituality Theology
The theology of spirituality is a theological discipline whose subject is the 
study of Christian spiritual life as a  dynamic process of encounter and 
communication between God and the human being, understood as a bodi-
ly-spiritual creature oriented toward the Creator. In this process, the initia-
tive belongs to God. Its expression is the sacrament of holy baptism, which 
is God’s grace, the gateway to life in the Spirit (vitae spiritualis ianua), and 
the foundation of Christian life, during which the human person strives 
for full union with the Lord. The theology of spirituality, although a rela-
tively young academic discipline, has its own rich history, encompassing 
content from the biblical witness up to contemporary theological reflection. 
Familiarity with this history, presented in the first part of the book, allows 
for a comprehensive understanding not only of the fundamental theolog-
ical truths linked to Catholic spirituality, but also of the very theology of 
spirituality as a scholarly discipline, to which the second part of the book is 
devoted. The very dynamism of spiritual life cannot be understood without 
an analysis of the foundations of spiritual life, such as the creation of the 
human being in the image and likeness of God and the human vocation 
to love and holiness. These topics are examined in the third part of this 
publication. Such an integral and orderly view of the theology of spirituality 
makes it possible to grasp its basic premises and to open the way to more 
detailed reflections on spiritual life in Christianity, such as prayer and the 
sacraments, mystical experience, and the stages of the spiritual life.

Keywords: God, human being, spirituality, theology of spirituality, spiritual 
life, holiness.








	Pusta strona
	Pusta strona
	Spis treści
	Indeks skrótów
	Przedmowa
	Wstęp
	Część 1 • Zarys historii duchowości katolickiej
	Rozdział 1 Historia relacji Boga i człowiekaw Starym Testamencie
	Rozdział 2 Jezus Chrystus jako fundament duchowościw Nowym Testamencie
	Rozdział 3 Duchowość pierwszych chrześcijani myśl Ojców Kościoła
	Rozdział 4 Duchowość w czasach monastycyzmu
	Rozdział 5 Późne średniowieczei duchowość zakonów żebraczych
	Rozdział 6 Duchowość katolickaw kontekście Soboru Trydenckiego
	Rozdział 7 Duchowość katolicka w wiekach XVI-XIX
	Rozdział 8 Duchowość katolicka w wiekach XX-XXI
	Część 2 • Teologia duchowości jako dyscyplina akademicka
	Rozdział 9 Przedmiot, źródła i metoda teologii duchowości
	Rozdział 10 Definicja teologii duchowości
	Rozdział 11 Teologia duchowości jako obszar pracy akademickiej
	Rozdział 12 Teologia duchowości a inne dyscypliny teologiczne
	Część 3 • Podstawy chrześcijańskiego życia duchowego
	Rozdział 13 Człowiek stworzony na obraz i podobieństwo Boga
	Rozdział 14 Komunikacja personalna Boga i człowieka
	Rozdział 15 Chrzest jako początek życia duchowego
	Rozdział 16 Powszechne powołanie do świętości i apostolatu
	Bibliografia
	Abstrakt
	Abstract



