
ks. Krzysztof Gryz

ks. K
rzysztof G

ryz Teologia moralna 
a filozofia moralności. 
Między sporem a inspiracją

Teologia m
oralna a filozofia m

oralności

Historia teologii moralnej 
od oświecenia 
do Soboru Watykańskiego II

scriptum

Filozofia, zwłaszcza od czasu oświecenia, przestała być 
już tylko ancilla theo logiae, narzędziem pomagającym 
zrozumieć wiarę i  jej prawdy oraz niuanse ludzkiego 
działania. Filozofia zyskała pełną autonomię, co więcej, 
to jej przyznano prawo do wyłącznego opisu i analizy rze-
czywistości i formułowania norm i zasad ludzkiego dzia-
łania. Podczas gdy teologia moralna starała się dostoso-
wać naukę Kościoła do nowoczesnych wyzwań społecz-
nych i naukowych – opierając się na tradycyjnych dla niej 
źródłach, jakimi są Objawienie, Tradycja i uznane auto-
rytety teologiczne (w tym adaptacja nauczania Tomasza 
z Akwinu) – filozofowie moralności poszukiwali racjo-
nalnych podstaw dla etyki, niezależnych od religii. (…) 
Niniejsze studium obejmuje okres rozwoju teologii mo-
ralnej od czasu oświecenia, kiedy refleksja nad ludzką mo-
ralnością zaczęła się stawać coraz bardziej autonomiczna 
i uniezależniona od wpływu teologii, aż do pierwszej po-
łowy XX wieku, kiedy rodzące się idee filozoficzne wy-
wierały wpływ na moralność, pozostając wciąż niezwykle 
żywe. Końcowym punktem jest Sobór Watykański II, któ-
ry swoją syntezę wiary i moralności postanowił przedsta-
wić w dialogicznym odniesieniu do myśli w spółczesnej, 
czego wyrazem jest szczególnie Konstytucja duszpaster-
ska o Kości ele w świecie współczesnym Gaudium et spes. 

Ks. Krzysztof Gryz – dr hab., pracownik naukowy Uni-
wersy tetu Papieskiego Jana Pawła II; studia specjali-
styczne z teologii moralnej w Universidad de Navarra 
(Pampeluna, Hiszpa nia); Dyrektor Instytutu Teologii 
Moralnej i Duchowości Uniwersytetu Papieskiego Jana 
Pawła II w Krakowie. Członek Stowarzyszenia Teologów 
Moralistów. W 2010 roku habilitacja na podstawie pracy 
pt. Antropologia przebóstwienia. Obraz człowieka w teolo-
gii prawosławnej.

www.wydawnictwoscriptum.pl

ją





Teologia moralna 
a filozofia moralności. 
Między sporem a inspiracją





ks. Krzysztof Gryz

Teologia moralna 
a filozofia moralności. 
Między sporem a inspiracją

Historia teologii moralnej 
od oświecenia do Soboru Watykańskiego II

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydawnictwo «scriptum»

Kraków 2025



Copyright © 2025 by Krzysztof Gryz

This work is licensed under 
Creative Commons Attribution 4.0 International

Recenzja:
ks. prof. dr hab. Sławomir Nowosad 
(Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II)
ks. dr hab. Andrzej Szafulski 
(Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu)

Redakcja i korekta: 
Sylwia Sperling

Skład, dtp, projekt okładki:
Tomasz Sekunda

Na okładce: 
© Janvanbizar by pixabay.com

Publikacja dofinansowana z subwencji dla 
Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie

Wydanie I

ISBN 978-83-68769-00-5 (druk)
ISBN 978-83-8370-117-2 (online)
https://doi.org/10.15633/9788383701172

Wydawnictwo «scriptum»
Tomasz Sekunda
tel. +48 604 532 898
scriptum@wydawnictwoscriptum.pl
www.wydawnictwoscriptum.pl

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II
w Krakowie
31-348 Kraków · ul. Bobrzyńskiego 10
wydawnictwo@upjp2.edu.pl
https://monografie.upjp2.edu.pl



Spis treści

Wykaz skrótów ......................................................................................................8

Wstęp .....................................................................................................................9

I. Moralistyka doby oświecenia ..........................................................................15
1. Racjonalizm  ........................................................................................................ 17
2. Deizm  .................................................................................................................. 22
3. Filozofia moralna oświecenia  ........................................................................... 26

a) Etyka angielska  ............................................................................................... 27
b) Etyka francuska  .............................................................................................. 30
c) Etyka racjonalnego obowiązku Immanuela Kanta  .................................... 37
d) Filozofia społeczna Karola Marksa i Friedricha Engelsa  .......................... 40

4. Narodziny katolickiej nauki społecznej ........................................................... 59
a) Początki nowożytnej refleksji społecznej Kościoła  .................................... 61
b) Natura i metoda katolickiej nauki społecznej  ............................................ 65

5. Ideały oświecenia a reforma edukacji  ............................................................. 68
a) Reforma edukacji w Polsce ............................................................................ 68
b) Nauczanie teologii moralnej  ......................................................................... 71

6. Ruch iluminatów  ................................................................................................ 74
7. Wpływ idei oświecenia na antropologię .......................................................... 78



6

II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku ............................................81
1. Teologowie szkoły tybińskiej  ............................................................................ 84

a) Johann Michael Sailer  .................................................................................... 84
b) Johann Baptist Hirscher ................................................................................. 86
c) Kontynuatorzy tradycji tybińskiej  ................................................................ 88

2. Neotomizm  ......................................................................................................... 89
a) Kontekst kulturowo-społeczny ...................................................................... 89
b) Prekursorzy neoscholastyki  .......................................................................... 93
c) Encyklika Aeterni Patris  ................................................................................ 96

3. Neotomizm w teologii moralnej  ...................................................................... 99
4. Neotomizm w Polsce  ....................................................................................... 102
5. Poszukiwania nowych form układu teologii moralnej ................................ 107

III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku ................................113
1. Personalizm  ...................................................................................................... 114
2. Moralne idee klasyków personalizmu   .......................................................... 119

a) Charles Bernard Renouvier ......................................................................... 119
b) Emmanuel Mounier ..................................................................................... 120
c) Maurice Nédoncelle ...................................................................................... 123
d) Max Scheler  .................................................................................................. 124
e) Dietrich von Hildebrand  ............................................................................. 128
f) Jacques Maritain  ........................................................................................... 133

3. Egzystencjalizm  ................................................................................................ 140
a) Martin Heidegger  ......................................................................................... 144
b) Friedrich Wilhelm Nietzsche  ..................................................................... 147
c) Jean-Paul Sartre ............................................................................................. 150
c) Gabriel Marcel  .............................................................................................. 153

IV. Nowe prądy odnowy teologicznej ..............................................................159
1. Etyka sytuacyjna ................................................................................................ 161

a) Fundamenty filozoficzne  ............................................................................. 161
b) Ocena Magisterium Kościoła  ..................................................................... 166
c) Uwagi krytyczne   .......................................................................................... 169

2. Teologia moralna w okresie przedsoborowym ............................................. 174
a) Theodor Steinbüchel  .................................................................................... 175
b) Bernhard Häring – moralista czasu przełomu .......................................... 177

Teologia moralna a filozofia moralności…



7

V. Sobór Watykański II .....................................................................................193
1. Zwołanie i przebieg Soboru  ............................................................................ 193
2. Charakterystyka Magisterium Soborowego  ................................................. 197
3. Moralne nauczanie Soboru  ............................................................................. 201

a) Od schematu De ordine morali christiano do Konstytucji 
     Gaudium et spes  ........................................................................................... 202
b) Zasadnicze linie moralnego wykładu Gaudium et spes  .......................... 204
c) Kwestie moralne w innych dokumentach Soboru  ................................... 209

4. Owoce Soboru ................................................................................................... 215
a) Recepcja Soboru  ........................................................................................... 215
b) Synody powszechne  ..................................................................................... 218
c) Kodeks Prawa Kanonicznego  ..................................................................... 220
d) Katechizm Kościoła Katolickiego ............................................................... 221

Zakończenie ......................................................................................................225

Bibliografia ........................................................................................................229

Indeks osobowy .................................................................................................263

Spis treści



Wykaz skrótów

Ang  – „Angelicum”. Periodicum internationale de re philosophica et theologica, Roma 1924–
ASS  – „Acta Sanctae Sedis”, Roma 1865–1908. 
ACr  – „Analecta Cracoviensia”, Kraków 1969–
AK  – „Ateneum Kapłańskie”, Włocławek 1909–
BF-1  – Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, red. S. Głowa, I. Bieda, 

 Poznań 1989. 
BF-2  – Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, red. I. Bokwa,

 Poznań 2007. 
ChG  – „Christ in der Gegenwart”, Freiburg im Breisgau 1949–
CS  – „Colloquium Salutis”, Wrocławskie Studia Teologiczne, Wrocław 1969–
CT  – „Collectanea Theologica”, Warszawa 1949–
EK  – Encyklopedia katolicka, t. 1–20, Lublin 1989–2014. 
Et  – „Etudes”, Paris 1856–
JPPF  – „Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung”, Halle 1913–1930. 
LST-H  – „Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne”, Legnica 2002–
MThZ  – „Münchener Theologische Zeitschrift”, München 1950–
NP   – „Nasza Przeszłość”, Kraków 1946–
NRTh  – „Nouvelle Revue Théologique”, Louvain 1869–
NO  – „Die neue Ordnung in Kirche, Staat, Gesellschaft, Kultur”, Heidelberg, 

 Paderborn, 1946– 
NP  – „Nasza Przeszłość”, Kraków 1946–
RF  – „Roczniki Filozoficzne”, Lublin 1948– 
RH  – „Roczniki Humanistyczne”, Lublin 1949–
RTK  – „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne”, Lublin 1949– 
SdZ  – „Stimmen der Zeit”, Freiburg 1914– 
SSHT  – „Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne”, Katowice 1968– 
STV  – „Studia Theologica Varsaviensia”, Warszawa 1963–
SMor  – „Studia Moralia”, Roma 1963–
ThPQ  – „Theologisch-praktische Quartalschrift”, Linz 1948–
VS  – „La vie spirituelle ascetique et mistique”, Paris 1919–
WDr  – „W Drodze”, Poznań 1972–
ZNKUL  – „Zeszyty Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego”, Lublin 1958–
ZNUJ  – „Zeszyty Naukowe Uniwersytetu Jagiellońskiego. Prace Historyczne”, Kraków 1955–

Skróty ksiąg biblijnych podajemy według: Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu 
w przekładzie z języków oryginalnych (Biblia Tysiąclecia), red. A. Jankowski, L. Stachowiak, 
K. Romaniuk, Poznań–Warszawa 1980. 



Wstęp

Doktryna moralna Kościoła katolickiego rodziła się nie tylko jako owoc wnikli-
wej lektury Pisma Świętego, które stanowi dla niej, wraz z jego autentyczną in-
terpretacją zawartą w nauczaniu Magisterium Kościoła, pierwszorzędne źródło 
teologicznego poznania, ale także jako rezultat konfrontacji z różnymi prądami 
filozoficznymi, które jako nauki o sensie życia człowieka formułowały wielora-
kie postulaty moralne. Aspirowały do stania się mądrością życiową, która mia-
ła prowadzić do osiągnięcia wewnętrznego ładu i porządku, przekładającego się 
w konsekwencji na kształtowanie określonego ładu społecznego. 

Ten proces rozwoju teologii moralnej odbywał się w duchu słów św. Jana 
Pawła II rozpoczynających encyklikę Fides et ratio: „Wiara i rozum są jak dwa 
skrzydła, na których duch ludzki wznosi się ku kontemplacji prawdy”1. Rozpoczął 
się on bardzo wcześnie od spotkania mądrości ewangelicznej z mądrością życio-
wą Grecji i był poniekąd nieunikniony. Jedna i druga mądrość aspirowała bo-
wiem do odpowiedzi na zasadnicze pytania wykraczające poza doczesny wymiar 
ludzkiego życia, ale zarazem mające bezpośredni wpływ na ludzką codzienność. 
O ile jednak myślenie filozoficzne starożytnych filozofów miało prowadzić do 
poszukiwania prawdy, o tyle chrześcijańska filozofia usiłowała przekazać innym 
prawdę już posiadaną w Objawieniu. 

Prekursorem owego dialogu dwóch światów był św. Paweł, co szczególnie ujaw-
niło się w jego mowie na greckim Areopagu w odniesieniu do prawdy o Bogu. „Ja 
wam głoszę to, co czcicie, nie znając” (Dz 17, 23). W mowie św. Pawła dostrzec 
1 Jan Paweł II, Enc. Fides et ratio (14 września 1998), 1. 



10 Teologia moralna a filozofia moralności…

można liczne odniesienia do ówczesnych poglądów filozoficznych, zwłaszcza my-
śli stoickiej2. Jak pisze Jan Paweł II, „pierwsi chrześcijanie, jeśli chcieli być rozu-
miani przez pogan, nie mogli się powoływać wyłącznie na «Mojżesza i proroków»; 
musieli wykorzystywać także naturalne poznanie Boga i głos sumienia każdego 
człowieka”3. Już wtedy mowa św. Pawła wyznaczyła zasadnicze punkty dialogu 
ze światem pogańskiej filozofii. Po pierwsze i najważniejsze, chodziło o przeka-
zanie zasadniczej treści, którą jest prawda o jedynym Bogu, który jako Stwórca 
i Zbawiciel jest fundamentem i źródłem wszystkich wartości. Po wtóre, mowa 
Pawła zarysowuje metodę, którą jest z jednej strony krytyka błędnych poglądów 
swoich słuchaczy, z drugiej zaś poszukiwanie adekwatnego języka i  pojęć, któ-
re byłyby zrozumiałe dla odbiorców wychowanych w innej kulturze filozoficznej. 

Tą drogą poszli pierwsi pisarze chrześcijańscy, tacy jak św. Justyn Męczennik, 
św. Ireneusz z Lyonu, św. Klemens Aleksandryjski (w swoich dziełach cytuje po-
nad 360 antycznych autorów), Tertulian i wielu innych, którzy angażowali się 
w  dialog z grecką filozofią, wykorzystując jej systemy pojęciowe i argumen-
tacyjne do obrony i wyjaśniania chrześcijańskich prawd wiary, dostrzegając 
w nich przygotowanie do przyjęcia chrześcijaństwa i „przygotowanie drogi” dla 
Ewangelii (praeparatio evangelica – według określenia Euzebiusza z Cezarei). 
Kierowało nimi przekonanie, że w starożytnych systemach filozoficznych istnieją 
pewne elementy prawdy, gdyż nasiona prawdy (logoi spermatikoi) – jak je okre-
ślił św. Justyn – zostały przez Boga rozsiane w umysłach wszystkich ludzi jeszcze 
przed objawieniem Boskiego Logosu. Apologeci próbowali pogodzić wiarę z ro-
zumem, adaptując greckie koncepcje, takie jak Logos, do chrześcijańskiej teolo-
gii, co zapoczątkowało rozwój filozofii patrystycznej. Zarazem jednak wyrażali 
krytykę i sprzeciw wobec poglądów greckich filozofów, co prowadziło do pole-
miki i odpierania niesłusznych zarzutów kierowanych pod adresem chrześcijan. 
Przykładem jest obszerny traktat Orygenesa odrzucający zarzuty pogańskiego fi-
lozofa Celsusa, czy dzieła św. Augustyna przeciwko dualistycznym koncepcjom 
filozofii manichejskiej, ale także otwarcie na myśl filozoficzną dotyczącą moral-
ności, zwłaszcza stoicką, prezentowane przez św. Ambrożego4. Jak podkreślają 

2 „Paweł z Tarsu nawrócony do Chrystusa faryzeusz, który uprzednio prześladował rodzący się 
Kościół, przemawiając na Areopagu, świadczy o spotkaniu duchowego dziedzictwa Izraela 
z dziedzictwem Grecji. Z tego dwoistego dziedzictwa się wywodzimy”, K. Wojtyła, Kazanie na 
Areopagu, Kraków 2018, s. 15. 

3 Jan Paweł II, Enc. Fides et ratio, 36. 
4  Por. L.  Rzodkiewicz, Dialog chrześcijaństwa z kulturą antyczną w świetle encykliki Fides et ratio 

Jana Pawła II, LST-H 1 (2002), s. 101–125; L. Leonkiewicz, Pisarze wczesnochrześcijańscy wobec 
filozofii starożytnej, „ELPIS” XV/XXVI (2013), z. 27(40), s. 117–128; K. Pawłowski, Sp otkanie 



11Wstęp

autorzy opracowania Wiara chrześcijańska a filozofia grecka, „w historii myśli 
ludzkiej mało było dłuższych i być może bardziej owocnych dialogów, niż ten, 
jaki się toczył pomiędzy chrześcijaństwem a grecką filozofią”5. 

Wiek XII charakteryzował się odrodzeniem kulturalnym Europy, którego jed-
nym z elementów był powrót do kulturowego dziedzictwa starożytności, związa-
nego z odkrywaniem tekstów filozoficznych, logiczno-gramatycznych i nauko-
wych pogańskich myślicieli: Cycerona, Seneki, czy pierwszymi tłumaczeniami 
na łacinę dzieł Arystotelesa, w tym także Etyki nikomachejskiej6. W 1255 roku 
dzieła Arystotelesa stają się oficjalnym materiałem wykładowym na wydziale 
sztuk wyzwolonych na Sorbonie w Paryżu7. Precyzyjna, konsekwentna i zwarta 
filozofia Arystotelesa, cechująca się hierarchicznością i teleologizmem (celowo-
ścią) w opisie rzeczywistości, narzucała się jako prawda, lecz nie była to praw-
da objawiona i to stanowiło wielkie wyzwanie dla myślicieli chrześcijańskich. 
Filozofia Arystotelesa rodziła się z obserwacji rzeczywistości (doświadczenia 
i eksperymentu), natomiast teologia chrześcijańska z Objawienia przekazanego 
przez Tradycję i z kontemplacji Boga. 

Historyczną zasługą św. Tomasza jest recepcja myśli Arystotelesa do filozo-
fii i teologii chrześcijańskiej. Już w czasie swoich studiów skomentował więk-
szość dzieł Stagiryty, wskazując na elementy wartościowe w jego filozofii i wy-
kazując zbieżności z treścią chrześcijańskiego Objawienia, oddzielając je zara-
zem od tego, co było wątpliwe lub co należało odrzucić. Podstawowym dylema-
tem teologów, którzy zetknęli się z dziełami Arystotelesa, było pytanie: czy ów 

starożytnego chrześcijaństwa z filozofią grecką (w czasach Justyna Męczennika i Klemensa Alek-
sandryjskiego), CT 86 (2016), nr 2, s. 69–84; P. Szczur, Ojcowie greccy wobec kultury antycznej, 
[w:] Kościół a kultura, red. A. Napiórkowski, Kraków 2024, s. 259–279. 

5 A.H. Armstrong, R.A. Marcus, Wiara chrześcijańska a filozofia grecka, Warszawa 1964, s. 5. 
6 Pierwszego tłumaczenia na łacinę obu Analityk, Metafizyki i O duszy dokonał Jakub z Wenecji 

OSB († ok. 1150), natomiast autorem tłumaczenia Etyki był franciszkanin Robert Grosseteste 
(1175–1253). Natomiast pierwsze, częściowe, tłumaczenie na język polski, autorstwa Sebastia-
na Petrycego z Pilzna (1554–1626), ukazało się w 1618 roku w Krakowie: Etyka Arystotelesowa, 
to jest, jako się każdy ma na świecie rządzić, z dokładem ksiąg dziesięciorga. 

7 Por. „Można (…) powiedzieć, że na początku pojawiły się dwa trudne do rozstrzygnięcia 
problemy: pierwszy dotyczył tego, jak i co przeciwstawić arystotelesowskiej koncepcji 
tłumaczenia rzeczywistości, tak entuzjastycznie przyjmowanej szczególnie na wydziałach 
Sztuk Wyzwolonych. Drugi problem był konsekwencją pierwszego: jeśli już zaakceptować 
arystotelizm, to jak zachować, przy tak radykalnej zmianie podstaw filozoficznych, ciągłość 
istniejącej teologicznej tradycji?”, J. Mączka, Scholastyczna recepcja greckiego i arabskiego 
systemu myśli naukowej i filozoficznej, „Zagadnienia Filozoficzne w Nauce” 24 (1999), s. 77–95. 
Por. É. Gilson, Historia filozofii chrześcijańskiej w wiekach średnich, Warszawa 1987, s. 165 nn.; 
J. Pieper, Scholastyka, Warszawa 1963, s. 106. 



12 Teologia moralna a filozofia moralności…

świat racjonalności, tak kompletnie i spójnie opisujący rzeczywistość, a istnieją-
cy wcześniej niż objawienie Chrystusa i świat wiary, są ze sobą do pogodzenia, 
czy są to raczej oddzielne i nieprzystające do siebie rzeczywistości? Św. Tomasz 
wskazał, że istnieje zasadnicza harmonia między rozumem i wiarą, między tym, 
co naturalne, i tym, co należy do porządku nadprzyrodzonego, gdyż wszystko, 
cokolwiek jest prawdą, posiada jedno źródło, którym jest Bóg. Owszem, należy 
uznać własną autonomię każdego z nich, gdyż inny jest cel i przedmiot poznania 
rozumowego (filozofii) i poznania wiary (teologii). Ostatecznie jednak filozo-
fia była podporządkowana – jeśli można tak powiedzieć – teologii, gdyż tylko 
w  świetle prawdy objawionej można w pełni zrozumieć rzeczywistość, w tym 
także ludzkie działanie. 

Dlatego, począwszy od dojrzałej scholastyki, zasady moralnego działania i jego 
ocenę odnoszono przede wszystkim do nauczania Pisma Świętego i podporząd-
kowywano refleksji teologicznej. To były podstawowe źródła dla konstruowania 
norm moralnych, a zarazem do moralnej oceny ludzkiego działania. Sytuacja za-
częła się zmieniać, od kiedy ideały oświeceniowego racjonalizmu zaczęły kwe-
stionować metodę odwoływania się do autorytetów, w miejsce których postu-
lowano przyznanie pierwszoplanowej roli autonomicznemu intelektowi, który 
jest w stanie poznać prawdę i formułować racjonalne normy ludzkiego postępo-
wania. Dodatkowo rozwój życia s połecznego w wielu jego aspektach, gospodar-
czych, politycznych, kulturowych, otwierał nowe problemy, wobec których trady-
cyjna refleksja teologicznomoralna nie potrafiła wystarczająco szybko reagować, 
przedstawiając właściwą ocenę moralną i propozycję rozwiązań pojawiających 
się problemów. Wypracowane wcześniej zasady moralne i argumentacja teolo-
giczna zdawały się być niewystarczające i niezbyt przekonujące, zwłaszcza w kon-
tekście rodzącego się sceptycyzmu i laicyzacji życia społecznego. 

Filozofia, zwłaszcza od czasu oświecenia, przestała być już tylko ancilla theo-
logiae, narzędziem pomagającym zrozumieć wiarę i jej prawdy oraz niuanse 
ludzkiego działania. Filozofia zyskała pełną autonomię, co więcej, to jej przy-
znano prawo do wyłącznego opisu i analizy rzeczywistości i formułowania norm 
i zasad ludzkiego działania. Podczas gdy teologia moralna starała się dostosować 
naukę Kościoła do nowoczesnych wyzwań społecznych i naukowych – opierając 
się na tradycyjnych dla niej źródłach, jakimi są Objawienie, Tradycja i uznane 
autorytety teologiczne (w tym adaptacja nauczania Tomasza z Akwinu) – filo-
zofowie moralności poszukiwali racjonalnych podstaw dla etyki, niezależnych 
od religii. Krytyka religii i autorytetu Kościoła, szczególnie w kontekście procesu 
laicyzacji i modernizacji społeczeństw, prowadziła do poszukiwania etycznych 



13Wstęp

systemów, które opierały się na rozumie i empirii. Istotnym tematem w tym okre-
sie było także pytanie o autonomię moralną jednostki oraz poszukiwanie zasad 
moralnych w ramach autonomicznych systemów wartości. 

Z tymi wszystkimi problemami musiała się zmierzyć teologia moralna, szu-
kając nowego sposobu przekazu nauki moralnej, a także nowego języka, który 
mógłby dotrzeć do umysłów zafascynowanych racjonalizmem. Stanowiło to wy-
zwanie dla teologii moralnej, oscylujące między inspiracją, płynącą z nowego 
spojrzenia na ludzką moralność – czasem nazbyt entuzjastyczną – a krytyką ra-
cjonalistycznych postulatów, zwłaszcza w odniesieniu do kwestii fundamental-
nych, dotyczących genezy i uzasadnienia norm moralnych. 

Niniejsze studium obejmuje okres rozwoju teologii moralnej od czasu oświe-
cenia, kiedy refleksja nad ludzką moralnością zaczęła się stawać coraz bardziej 
autonomiczna i uniezależniona od wpływu teologii, aż do pierwszej połowy XX 
wieku, kiedy rodzące się idee filozoficzne wywierały wpływ na moralność, po-
zostając wciąż niezwykle żywe. Końcowym punktem jest Sobór Watykański II, 
który swoją syntezę wiary i moralności postanowił przedstawić w dialogicznym 
odniesieniu do myśli w spółczesnej, czego wyrazem jest szczególnie Konstytucja 
duszpasterska o Kości ele w świecie współczesnym Gaudium et spes. 

Przedmiotem niniejszego opracowania jest przedstawienie zasadniczych linii 
rozwoju teologii moralnej, w oparciu o reprezentatywne i znaczące dzieła teo-
logów moralnych, którzy odcisnęli pozytywne piętno w poszukiwaniu najbar-
dziej adekwatnej odpowiedzi teologicznomoralnej na różne nurty filozoficzne, 
które także formułowały postulaty odnośnie do moralnych aspektów ludzkiego 
życia. Skoncentrowane jest przede wszystkim na syntetycznej prezentacji głów-
nych nurtów teologii moralnej, wraz z analizą kontekstu ich powstania, złożo-
nego oddziaływania kulturowych nurtów epoki, z którymi myślenie teologiczne 
wchodziło w interaktywny dialog, krytyką nowych prądów filozoficznych, ma-
jących swoje bezpośrednie oddziaływanie na zagadnienia moralne, oraz konse-
kwencjami dla rozwoju myśli teologicznomoralnej, które niosły ze sobą. Zostało 
ono oparte głównie na analizie źródłowej omawianej problematyki i autorów re-
prezentatywnych dla poszczególnych nurtów ówczesnego myślenia moralnego. 
Natomiast literatura przedmiotu została ograniczona do minimum ze względu 
na jej obszerność i skoncentrowana przede wszystkim na polskich teologach mo-
ralnych, tak aby podkreślić i utrwalić ich wysiłki badawcze w zakresie zrozumie-
nia rozwoju teologii moralnej. 





I. Moralistyka doby oświecenia

Każda wielka epoka dziejowa, która została przez historyków opisana, zdefinio-
wana i nazwana, zazwyczaj nie posiada jednoznacznego punktu początkowego, 
ale składa się na nią cały szereg wydarzeń, które zapoczątkowują, czasem w spo-
sób nieintencjonalny, jakiś nowy etap w kulturze. Podobnie rzecz ma się z okre-
sem, który nazwano oświeceniem1. Jego ideowe początki możemy wiązać z my-
ślicielem działającym w XVII wieku, René Descartes’em, zwanym Kartezjuszem 
(1596–1650). 

W swojej filozofii dokonał rozgraniczenia, a nawet separacji dwóch typów 
substancji: materialnych i duchowych (dualizm psychofizyczny). Głównym atry-
butem substancji cielesnych jest rozciągłość, a byty materialne stanowią kom-
pleksy sił mechanicznie działających, które można badać przy pomocy nauk 
przyrodniczych. Natomiast rzeczywistość duchowa złożona jest z myśli i świa-
domości i jest obszarem wolności. Taką charakterystyką odznacza się także czło-
wiek, w swoim cielesno-duchowym wymiarze. 

Moja istota polega na tym jedynie, że jestem rzeczą myślącą. I chociaż (...) posia-
dam ciało, które jest ze mną bardzo ściśle złączone, niemniej jednak jest rzeczą 
pewną, że zaiste jestem czymś różnym od mego ciała i bez niego mogę istnieć2. 

Byt ludzki składa się z dwu odrębnych substancji, a relacja duszy do ciała jest 
taka, jak rola sternika na okręcie: ludzkie ciało jest swego rodzaju maszyną, którą 

1 Por. P. Chaunu, Cywilizacja wieku oświecenia, Warszawa 1989; U. im Hof, Europa oświecenia, 
Warszawa 1995. 

2 Kartezjusz, Medytacje o pierwszej filozofii, I, tłum. zbiorowe, Warszawa 1958, s. 103. 



16 I. Moralistyka doby oświecenia

kieruje świadomość. To ona decyduje o istocie człowieka. Arystotelesowsko-
tomistyczna jedność ciała i duszy, która jest jego formą, została zakwestionowa-
na, w konsekwencji czego trudno uznać, że zachodzi jakiś wewnętrzny związek 
między nimi. Jest to raczej model zamieszkania duszy w ciele, którego używa ona 
jako swego rodzaju zewnętrznego narzędzia, choć Kartezjusz przyznaje, że zwią-
zek ten jest bardzo ścisły. 

Dla Kartezjusza głównym atrybutem substancji duchowej jest myślenie, stąd 
też istota człowieka sprowadza się do świadomości. Przez „myślenie” rozumie 
bowiem Kartezjusz wszystko to, co zachodzi w jego świadomości, czego jest świa-
domy, a zatem „nie tylko rozumienie, chcenie, wyobrażanie sobie, ale także i czu-
cie jest tutaj tym samym, co myślenie”3. Konsekwencje takiego założenia mogą 
być zgubne dla antropologii. Bo nawet jeśli myślenie wymaga istnienia myślą-
cego podmiotu, to wówczas kiedy brak owego myślenia, czyli świadomości, ów 
podmiot przestaje mieć cechy realnie istniejącego podmiotu, przestaje być jako 
podmiot, stając się poniekąd „rzeczą”. 

Ja jestem, ja istnieję; to jest pewne. Jak długo jednak? Oczywiście, jak długo myślę; 
bo może mogłoby się zdarzyć, że gdybym zaprzestał w ogóle myśleć, to natych-
miast bym przestał istnieć4. 

Poszukując podstaw pewnej wiedzy, Kartezjusz stwierdza, że myślenie jest po-
twierdzeniem własnego istnienia: Je pense, donc je suis, zawarte w dziele Discours 
de la methode pour bien conduire sa raison (1637)5. Powszechniej znane łacińskie 
sformułowanie tego wyrażenia: cogito ergo sum („myślę, więc jestem”) pojawia 
się w wydanym po łacinie dziele Principia philosophiae (1644)6. Myślenie jest 
w pierwszym rzędzie tym, co rzeczywiście jest pewne; nie przedmioty, o których 
człowiek myśli (te mogą być fikcyjne). Dlatego Kartezjusz uznał to stwierdzenie 
za „pierwszą zasadę filozofii, której poszukiwałem”7. Podobny argument wysu-
nął już Augustyn przeciw sceptykom, którzy powątpiewali we wszystko. Biskup 
Hippony stwierdza, że skoro ktoś wątpi, to zarazem potwierdza swoje istnienie: si 

3 Kartezjusz, Zasady filozofii, I, 9, tłum. I. Dąbska, Warszawa 1960, s. 10. 
4 Kartezjusz, Medytacje o pierwszej filozofii, II, dz. cyt. 34. 
5 Kartezjusz, Rozprawa o metodzie, tłum W. Wojciechowska, Kęty 2002, s. 32. Jan Paweł II ko-

mentuje: „Ten sam filozof, który powiedział «Myślę, więc jestem» (Cogito ergo sum), dał rów-
nocześnie początek współczesnemu myśleniu o człowieku, które ma charakter dualistyczny. 
Nowożytny racjonalizm oznacza radykalne przeciwstawienie ducha i ciała w człowieku”, Jan 
Paweł II, List do rodzin Gratissimam sane (2 lutego 1994), 19. 

6 Kartezjusz, Zasady filozofii, I, 10, dz. cyt., s. 11. 
7 Kartezjusz, Rozprawa o metodzie, IV, dz. cyt., s. 38. 



17I. Moralistyka doby oświecenia

fallor, sum („jeśli się łudzę, istnieję”)8, i ten fakt jest przykładem prawdy niewąt-
pliwej, obalającej sceptycyzm. Augustyn jednak nie budował na tym stwierdzeniu 
żadnej koncepcji filozoficznej. Dla Kartezjusza istnieje konieczny związek myśle-
nia z istnieniem, prawda, którą człowiek poznaje intuicyjnie, ale z tego związku 
można wysnuć także wniosek – co podjęła późniejsza filozofia – że myślenie nie 
tylko potwierdza fakt istnienia, ale sprawia coś znacznie bardziej istotnego: my-
ślenie określa istnienie, poniekąd konstytuuje byt. 

Jan Paweł II ocenia, że Kartezjańskie cogito „przyniosło odwrócenie porządku 
w dziedzinie filozofowania”9. Dotychczas w filozofii realistycznej punktem wyj-
ścia był fakt bycia (esse), które było podstawą poznawania i myślenia. Byt, coś, 
co istnieje, był wyzwaniem dla ludzkiej myśli, w wersji kartezjańskiej myślenie 
jest pierwotniejsze, ono określa to, co istnieje. Tym samym filozofia przesuwa się 
w stronę świadomości – to, co realnie istnieje, jest aktem świadomości człowieka, 
ona decyduje o rzeczywistości, natomiast byt nie zawiera już żadnej obiektywnej 
treści, która jest wiążąca dla ludzkiego umysłu. 

Od Kartezjusza – pisze Jan Paweł II – filozofia staje się nauką czystego myślenia: 
wszystko to, co jest bytem (esse) – zarówno świat stworzony, jak i Stwórca – pozo-
staje w polu cogito jako treść ludzkiej świadomości. Filozofia zajmuje się bytami 
o tyle, o ile są treścią świadomości, a nie o tyle, o ile istnieją poza nią10. 

Nie mając odniesienia do bytu, w tym przede wszystkim do tego Bytu, którym 
jest samoistne Istnienie (Esse subsistens), a które stanowi podstawę wszystkich 
innych bytów – a więc Boga Stwórcy – człowiek pozostał samodzielnym twórcą 
rzeczywistości i własnych dziejów. Od tej pory to on decyduje o tym, co jest, jakie 
jest, a także o tym, co jest dobre, a co złe. Zmieniać rzeczywistość oznacza w tym 
kontekście przemianę świadomości: to, co do tej pory było uznawane za dobre, 
można uznać za złe i odwrotnie, a wszystko dlatego, że zło i dobro przestały być 
wewnętrzną treścią bytu, ale przekonaniem (stanem świadomości), które można 
dowolnie zmieniać. 

1. Racjonalizm 
Kartezjusz nie pozostawił żadnej rozprawy poświęconej głównie zagadnie-

niom etycznym, ale wiele jego koncepcji filozoficznych miało wpływ na innych 
etyków. Wstępny szkic założeń etycznych zawarł w trzeciej części Rozprawy 

8 Św. Augustyn, De libero arbitrio, 2, 3, 7. 
9 Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość, Kraków 2005, s. 16. 
10 Tamże, s. 17. 



18 I. Moralistyka doby oświecenia

o  metodzie, które później zamierzał rozwinąć w oddzielnym traktacie o etyce, 
czego jednak nie udało mu się zrealizować. Z tego, co napisał, można wnosić, że 
jego etyka miała być wynikiem racjonalnej dedukcji z prawd najbardziej oczy-
wistych. Podstawą działania etycznego jest bowiem poznanie prawdy, co wyraża 
jego stwierdzenie: „wystarcza (…) sądzić właściwie, aby czynić dobrze”11. W 1692 
roku anonimowy autor dokonał kompilacji jego stwierdzeń o charakterze moral-
nym w dziele Etyka Kartezjańska, które zostało przetłumaczone na język łaciński 
jako Ethica Cartesiana i wydane w Niemczech w 1719 roku. 

Podstawą metodologii filozoficznej jest dla Kartezjusza wątpienie, którego 
celem było odrzucenie wszystkich niepewnych sądów. Dopiero wtedy będzie 
można dojść do niepodważalnych podstaw, na których można zbudować pewne 
twierdzenia. Rozum staje się jedynym miernikiem prawdziwości: tylko to, co jest 
dla niego oczywiste, można uznać za prawdę. Ta metodologia wpłynęła na rozwój 
nowożytnej filozofii, a także nauk, które będą odtąd cechować się sceptycyzmem 
metodologicznym. Prawda jawi się jako owoc procesu racjonalnego przeprowa-
dzonego przez rozum, który oczyszcza rzeczywistość z twierdzeń niedających się 
racjonalnie zweryfikować czy udowodnić. Nie wystarczy powoływanie się na au-
torytety, choćby najwyższej rangi jak słowa Pisma Świętego, dla rozumu liczy się 
racjonalna oczywistość12. W przekonaniu racjonalistów tylko taka droga może 
prowadzić do prawdziwego postępu ludzkości, także w dziedzinie życia moralne-
go. Ideą przewodnią oświecenia stała się sentencja rzymskiego poety Horacego 
sapere aude13, którą Immanuel Kant uczynił dewizą tego okresu. W rozprawie 
Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? (1784) wyjaśnia: 

Oświecenie to wyjście człowieka z zawinionej przez niego niedojrzałości. 
Niedojrzałość jest nieumiejętnością w posługiwaniu się własnym rozumem bez 
przewodnictwa innych. Niedojrzałość ta jest zawiniona przez człowieka, jeśli jej 
powód tkwi nie w braku rozumu, ale zdecydowania i odwagi, by swym rozumem 

11 Kartezjusz, Rozprawa o metodzie właściwego kierowania rozumem i poszukiwania prawdy w na-
ukach, tłum. W. Wojciechowska, Warszawa 1988, s. 33. 

12 Takim przekonaniem kierowali się także inni myśliciele oświeceniowi. Voltaire pisze, że wszyst-
ko, co wiemy, pochodzi od nas samych, z rozumu kierującego się doświadczeniem: „Nie mie-
szajmy nigdy Pisma świętego do naszych dysput filozoficznych, są to rzeczy zbyt różne i nie 
mają ze sobą żadnego związku. Chodzi tu jedynie o to, by zbadać, co możemy wiedzieć dzięki 
sobie samym, a sprowadza się to do bardzo niewielkiej ilości rzeczy. Trzeba zrezygnować ze 
zdrowego rozsądku, by nie przyznać, że nie wiemy o niczym w świecie inaczej, jak przez do-
świadczenie”, Voltaire, Filozof niewiedzy, tłum. J. Guranowski, B. Baczko, [w:] Filozofia francu-
skiego oświecenia. Wybrane teksty z historii filozofii, red. B. Baczko, Warszawa 1961, s. 95. 

13 „Quidquid agis sapere aude”, Horacy, Epistula 1, 2, 40. 



19I. Moralistyka doby oświecenia

posługiwać się bez zwierzchnictwa innych. Sapere aude! – Odważ się posługiwać 
własnym rozumem! – stanowi maksymę przewodnią oświecenia14. 

W stanie niedojrzałości opiekę nad człowiekiem przejmują jego opiekunowie 
(Vormündern), w postaci różnych autorytetów, którzy – w opinii Kanta – starają 
się o to, żeby przeważająca część ludzi nabrała przekonania, że krok ku dojrza-
łości jest nie tylko kłopotliwy, ale też niebezpieczny. Wówczas mogą oni przejąć 
nad nimi kontrolę, tak aby nie mogli „na krok ruszyć się bez opieki, jaką nad nimi 
roztoczyli”15. Zasadniczym warunkiem dla oświecenia jest zatem wolność myśli: 
„Dla oświecenia nie potrzeba niczego oprócz wolności (…) by czynić ze swe-
go rozumu publiczny użytek w każdej sytuacji”16. Nie wszystkim jednak ta wol-
ność przysługuje w równej mierze. Kant rozróżnia „publiczny użytek” rozumu 
od „osobistego użytku”. Za publiczny użytek rozumu uznaje Kant takie jego za-
stosowanie, jakie wobec całej publiczności „wykształconego świata czyni z niego 
ktoś występując jako uczony”, osobistym zaś użytkiem nazywa taki, „jaki wolno 
człowiekowi czynić ze swego rozumu na pewnym powierzonym mu publicznym 
stanowisku czy urzędzie”17. Pierwszy cieszy się pełną wolnością i niezależnością, 
drugi zaś może, a nawet powinien być ograniczany, tak aby wymusić „bierne po-
słuszeństwo” obywateli, które pozwoli państwu na realizację jego celów. Rzecz 
jasna, te cele zostaną określone przez wolnomyślicieli. 

Ideały oświeceniowe znalazły swoje odzwierciedlenie w wielkim projekcie li-
terackim i naukowym, jakim była encyklopedia francuska: Encyklopédie, ou dic-
tionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (Encyklopedia, czyli słownik 
rozumowany nauk, sztuk i rzemiosł). Wydawali ją Denis Diderot (1713–1784) 
i Jean le Rond d’Alembert (1717–1783), począwszy od 1751 roku i przez kilka-
dziesiąt lat (wraz z suplementami i wydaniami poprawionymi publikowana do 
1780 roku) opracowano trzydzieści pięć tomów. Jej celem było nie tyle podawa-
nie ścisłej i metodycznie opracowanej informacji, ile kształtowanie opinii spo-
łecznej w duchu oświeceniowym. Z jej kart przebija wrogość wobec ustalonego 
porządku społecznego, który – w oczach autorów – reprezentowali monarchia 
królewska i Kościół. To nie instytucje, odwołujące się do ustalonych autoryte-
tów, ale wolny rozum, niczym nieskrępowany w poszukiwaniu prawdy, jest zdol-
ny poznać rzeczywistość i kształtować nowy porządek, który będzie owocem 

14 I. Kant, Odpowiedź na pytanie: czym jest oświecenie, [w:] Rozprawy z filozofii historii, tłum. 
M. Żelazny, T. Kupś, D. Pakalski, A. Grzeliński, Kęty 2005, s. 44. 

15 Tamże, s. 44. 
16 Tamże, s. 45. 
17 Tamże, s. 45. 



20 I. Moralistyka doby oświecenia

racjonalnego postępu. „Był to zakrojony na wielką skalę manifest wolnomyśli-
cielstwa i racjonalizmu, a jego znaczenie bardziej polega na aspektach ideolo-
gicznych niż na jakiejś trwałej wartości, jak rzecz się ma z encyklopediami we 
współczesnym sensie tego słowa”18. 

W tym samym czasie również w Polsce powstała pierwsza encyklopedia, za-
tytułowana Nowe Ateny albo Akademia Wszelkiey Scyencyi, której autorem był 
ks. Benedykt Chmielowski (1700–1763). Pierwsze dwutomowe wydanie ukaza-
ło się we Lwowie w latach 1745–1746, drugie, uzupełnione i rozszerzone, w la-
tach 1754–1764 (cztery tomy)19. Układ encyklopedii nie jest alfabetyczny, lecz 
poszczególne artykuły są zgrupowane wokół tematycznych bloków. Pierwszym 
z nich jest dział religijny poświęcony Bogu, relikwiom, świętym i bożkom pogań-
skim. Dalej następują działy poświęcone naukom świeckim, ludziom, przyrodzie 
i zwierzętom, wiadomości dotyczące Rzeczypospolitej i innych państw oraz dział 
zawierający zbiór różnych ciekawostek (varia). Co szczególnie cenne, autor do-
konał także zestawienia dat historii Polski, informacje o ówczesnych akademiach 
i bibliotekach oraz katalog „osób wiadomości o sobie godnych”. W XVIII wieku 
encyklopedia była mocno krytykowana jako przejaw średniowiecznego obsku-
rantyzmu i ta opinia była powielana przez historyków literatury, jednak współ-
czesne badania pokazują, że nie odbiegała ona, na tle innych dzieł tego typu, od 
ówcześnie istniejącej wiedzy, nie była zaś naznaczona założeniami oświecenio-
wych idei. Mimo to nadal jest uznawana za przejaw ciemnoty czasów saskich20. 

Inną formą skutecznego i powszechnego propagowania idei oświeceniowych 
była prasa, szczególnie czasopisma obyczajowo-kulturalne, która w XVIII wieku 
dynamicznie rozwijała się w całej Europie, a także Ameryce, stając się, w porów-
naniu z książkami, stopniowo coraz bardziej dostępna dla szerokiego kręgu od-
biorców. Publikowane w niej artykuły, eseje i krótkie rozprawy miały na celu nie 
tylko informowanie czytelników, ale także ich intelektualną, społeczną i moral-
ną formację. Publikowane treści krytykowały istniejący stan życia społecznego, 
walczyły z zacofaniem, propagowały reformy inspirowane dążeniem do wolno-
ści, tolerancji, postępu i rozwoju naukowego. Wydawany w Polsce od 1765 roku 
„Monitor”, wzorowany na angielskim dzienniku „The Spectator” (wydawanym 
w latach 1711–1714), był nazywany nawet „czasopismem moralnym”. 

18 F. Copleston, Historia filozofii, t. 6, Warszawa 1996, s. 48. 
19 B. Chmielowski, Nowe Ateny albo akademia wszelkiej scjencji, Kraków 1966. 
20 W. Paszyński, Czarna legenda „Nowych Aten” Benedykta Chmielowskiego i próby jej przezwycię-

żenia, ZNUJ. Prace Historyczne 1 (2014), s. 37–59; tenże, Ksiądz Benedykt Chmielowski – życie 
i dzieło Diogenesa firlejowskiego, NP 124 (2015), z. 2, s. 105–136. 



21I. Moralistyka doby oświecenia

To entuzjastyczne i bezwarunkowe zaufanie do ludzkiego rozumu przejawiło 
się w symbolicznym, aczkolwiek groteskowym wydarzeniu, jakim było ustano-
wienie po rewolucji francuskiej kultu Rozumu – wyraz wiary w Istotę Najwyższą, 
która wyposażając człowieka w rozum, uczyniła go panem ziemi. Uroczysta in-
auguracja kultu odbyła się w katedrze Notre Dame w Paryżu 10 lipca 1793 roku. 
Centralny punkt ceremonii polegał na tym, że aktorka ubrana w białe szaty za-
siadła na tronie umieszczonym na podwyższeniu w kształcie skały, a towarzyszą-
ce jej kobiety pozdrawiały ją jako „boginię Rozumu”, śpiewając ku jej czci hym-
ny. Przewodniczący ceremonii w podniosłej mowie oświadczał, że „fanatyzm 
definitywnie ustąpił miejsca sprawiedliwości i prawdzie oraz że odtąd nie bę-
dzie już księży ani innych bogów prócz tych, które Natura objawiła ludzkości”21. 
Ceremonie tego typu odtwarzano potem w wielu miastach Francji, a wiele ko-
ściołów zostało przekształconych w świątynie Rozumu. 

Warto zaznaczyć, że ideały racjonalizmu nie przeszkodziły, a wręcz inspiro-
wały aktywnych uczestników rewolucji francuskiej do stosowania bezprawia, fa-
natyzmu, nienawiści i krwawej chęci zemsty. Wyeliminowanie religii nie wpro-
wadziło racjonalnego porządku we Francji. „Po zamknięciu kościołów – pisze 
św. Józef Sebastian Pelczar – najulubieńszą świątynią stał się «plac rewolucji», 
gdzie ołtarzem była gilotyna, ofiarą krew ludzi. Toż kiedy wieziono nieszczęśli-
wych na stracenie, mawiali nieraz jakobini: «Chodźmy, bo oto na wielkim ołta-
rzu odbywać się będzie msza czerwona». Kult gilotyny zajął miejsce czci krzy-
ża, tak, że jej podobiznę można było znaleźć w wielu domach, a kobiety nosiły 
ją w uszach lub na szyi”22. Według szacunków historyków, które są trudne do 
ocenienia, w trakcie wielkiego terroru we Francji zginęło kilkaset tysięcy ludzi 
(nawet do około miliona). Tę brutalną przemoc Pelczar podsumowuje jednym 
zdaniem: „Prawdziwie, nie masz sroższego zwierzęcia nad człowieka przejętego 
bezbożnością i nienawiścią”23. 

Wracając do Kartezjusza, trzeba stwierdzić, że on sam zastrzegał, iż nie można 
stosować jego metody do prawd objawionych, które znajdują się poza naszą inte-
ligencją, jednak szybko autorytet rozumu zajmie miejsce autorytetu Boga, który 
stanie się niekonieczny do wyjaśniania świata, a w konsekwencji będzie zbędny 

21 Historia Kościoła, t. 4, 1715–1848, red. L.J. Rogier, G. de Bertier de Sauvigny, J. Hajjar, Warszawa 
1987, s. 114. 

22 J.S. Pelczar, Rewolucja francuska wobec religii katolickiej i jej duchowieństwa, Krzeszowice 2011, 
s. 32. 

23 Tamże, s. 24. 



22 I. Moralistyka doby oświecenia

czy nawet szkodliwy w procesie poznawania prawdy24. Poddając krytyce trady-
cyjny światopogląd, filozofowie zwracali się przeciwko samej religii. Rozdzielając 
rozum od wiary, dokonywali także rozdziału moralności od religii, tworząc kon-
cepcję moralnej autonomii człowieka, zbudowanej na zobowiązującym autory-
tecie rozumu, a nie Bożej woli. Nie mogąc jednak usunąć zupełnie religijności, 
przenosili ją w sferę uczuć i osobistych przeżyć, które z natury rzeczy wymykają 
się racjonalnym wyjaśnieniom (np. kalwiński profesor Uniwersytetu w Berlinie 
Friedrich Schleiermacher 1768–183425). Wyrazem tego radykalnego rozdziału 
rozumu i wiary jest stwierdzenie Barucha Spinozy (1632–1677) z dzieła Tractatus 
theologico-politicus: „celem filozofii jest jedynie prawda, celem wiary (…) posłu-
szeństwo i pobożność”26. 

2. Deizm 
Trzeba zaznaczyć, że wielu myślicieli oświeceniowych nie odrzucało idei 

Boga (co nie oznacza, że byli osobami wierzącymi), ale stali na stanowisku de-
istycznym, uznając jedynie Jego sprawczą rolę w dziejach. Po stworzeniu świata 
Bóg pozostawił go w ręku rozumnej istoty, jaką jest człowiek. Za prekursora de-
izmu uznaje się Edwarda Herberta z Cherbury, autora dzieła De veritate (1624), 

24 Przykładem bardzo krytycznego nastawienia do religii był Paul Henry d’Holbach (1723–1789), 
który w Encyklopedii Francuskiej publikował pamflety antyreligijne: Le Christianisme dévoilé, 
ou Examen des principes et des effets de la religion chrétienne i La Contagion sacrée, ou Histoire de 
la superstition. Był także autorem dzieł moralnych o charakterze naturalistycznym: Ethocratie, 
ou Le gouvernement fondé sur la morale z roku 1776 (wyd. pol. Etokracja, czyli rząd oparty na 
moralności, Warszawa 1979); La Morale Universelle, ou Les devoirs de l’homme fondés sur la 
Nature (1776); Eléments de morale universelle, ou Catéchisme de la Nature (1790). 

25 F. Schleiermacher, Mowy o religii do wykształconych spośród tych, którzy nią gardzą, Kraków 
1995. Centralną kategorią w jego systemie jest pojęcie „uczucia” (Gefühl), przeżycia religijnego, 
które polega na uświadomieniu sobie całkowitej zależności od Boga. To zaś wymyka się refleksji 
racjonalnej, właściwej dla filozofii. Zadaniem teologa nie jest zatem budowanie systemu moż-
liwego do przyjęcia przez rozum, ale ujawnienie treści przeżycia religijnego i uporządkowanie 
go. „Mając świadomość tego, że nie da się zrezygnować z religii, po epoce oświecenia zaczęto 
szukać dla niej nowego miejsca – przestrzeni, w której niczym na nieosiągalnej, niezagrożonej 
przez rozum gwieździe, mogłaby żyć niezakwestionowana przez sięgające dalej zdobycze ro-
zumu. Dlatego przypisano jej «uczucie» jako właściwy dla niej element ludzkiej egzystencji”, 
Benedykt XVI, Wiara–prawda–tolerancja. Chrześcijaństwo a religie świata, Kielce 2004, s. 14.  

26 B. Spinoza, Tractatus theologico-politicus, c. 14, [w:] Baruch Spinoza. Opera, t. 3, Heidelberg, 
s. 179. Na szkodliwość tego rozdziału, zarówno dla filozofii, jak i wiary, wielokrotnie wskazy-
wali współcześni papieże: Jan Paweł II, Fides et ratio (14 września 1998), 45–46; Benedykt XVI, 
Wiara, rozum i uniwersytet. Wspomnienia i refleksje. Wykład ratyzboński (12 września 2006); 
Franciszek, Lumen fidei (29 czerwca 2013), 2–4. 



23I. Moralistyka doby oświecenia

w którym przedstawił podstawowe zasady religii naturalnej, w przeciwieństwie 
do religii opartej na objawieniu. 

Nawet jeśli deiści nie kwestionowali samego faktu istnienia Boga, to przestał 
być On fundamentalnym odniesieniem dla refleksji moralnej, co najwyżej po-
strzegano go jako twórcę ludzkiej natury, która stała się podstawą do rozwija-
nia racjonalnej etyki, czysto naturalistycznej. Przykładem takiej refleksji etycznej 
jest traktat Barucha Spinozy Ethica ordine geometrico demonstrata (1677), w któ-
rym definiuje dobro jako coś, co zbliża człowieka do wzorcowego modelu, jakim 
jest ludzka natura27. Podobnie dla Gottfrieda Wilhelma Leibniza (1646–1716) 
obowiązek moralny opiera się na wymogach prawa naturalnego poznawanego 
przez ludzki rozum. Dla niego dobrem jest wszystko to, co służy doskonałości 
substancji rozumnej, co jest podniesieniem bytu ku doskonałości jego natu-
ry28. Idee Leibniza ujął w formę naukową, zwłaszcza w dziedzinie moralności, 
jego uczeń Christian Wolff (1679–1754), autor pięciotomowego podręcznika 
Filozofia moralna, czyli etyka29. Jeden z tomów zadedykował biskupowi krakow-
skiemu Andrzejowi Załuskiemu. Swój wykład moralności skoncentrował na cno-
tach w ramach trzech kręgów odniesień: cnoty i odpowiadające im powinności 
w stosunku do Boga, do samego siebie i do innych ludzi. Takie ujęcie sprawi-
ło, że niektórzy przystosowywali je do katolickiej etyki scholastycznej, tworząc 
swoistą mieszankę teologii w duchu św. Tomasza i racjonalistycznej interpreta-
cji, właściwej filozofii oświecenia. Podręcznik ten (jak również inne jego dzieło: 
Uniwersalna filozofia praktyczna30) był bardzo popularny, zwłaszcza w zastoso-
waniu pedagogicznym, i wywarł wielki wpływ na rozwój i uprawianie filozofii 
moralnej. „Nauka w nich zawarta jest źródłem filozofii Kanta i znacznej części 
niemieckiej etyki idealistycznej”31. 

Deistyczna postawa nie zawsze wiązała się z kwestionowaniem samego chrze-
ścijaństwa, które sprowadzano do wymiaru użytecznej instytucji społecznej, 
27 „A więc przez dobro rozumieć będę w dalszym ciągu to, o czym wiemy z pewnością, że jest środ-

kiem do coraz większego zbliżenia się do wzoru natury ludzkiej, który stawiamy przed sobą. 
Przez zło zaś rozumieć będę to, o czym wiemy z pewnością, że nam przeszkadza w upodob-
nieniu się do tego wzoru”, B. Spinoza, Etyka w porządku geometrycznym dowiedziona, tłum. 
I. Myślicki, Warszawa 1954, s. 242. 

28 G.W. Leibniz, Rozmyślania nad ogólnym pojęciem sprawiedliwości, tłum. M. Gordon, [w:] M. Gor-
don, Leibniz, Warszawa 1974, s. 263. W innym dziele pisze: „Wolałbym, co do mnie, brać za miarę 
dobra i cnoty niezmienną regułę rozumu, którą Bóg podjął się utrzymywać”, G.W. Leibniz, Nowe 
rozważania dotyczące rozumu ludzkiego, t. 1, tłum. I. Dąmbska, Warszawa 1955, s. 319. 

29 C. Wolff, Philosophia moralis sive ethica, t. 1–5, Heidelberg 1750–1753. 
30 C. Wolff, Philosophia practica universalis, t. 1–2, Lipsk 1738–1739. 
31 V.J. Bourke, Historia etyki, Warszawa 1994, s. 166. 



24 I. Moralistyka doby oświecenia

m.in. widząc w nim kodeks moralny i środek do pobudzenia cnoty, a także szla-
chetność idei życia wiecznego, która wpływa pozytywnie na kształtowanie relacji 
między ludźmi i unikanie przestępstw (np. dla Kanta Bóg istniał jako stwórca, 
jako „prawodawca wszystkich naszych obowiązków” i jako gwarant zachowania 
ostatecznej sprawiedliwości32). Czasem nawet religijność sprowadzano wprost 
do moralności, zapewniającej nie tylko szczęście wieczne, ale też doczesne, czy-
li pomyślność i wyższą jakość życia. Naturalistycznie interpretowana moral-
ność pokrywała się wtedy po prostu ze społecznie, gospodarczo czy politycznie 
użytecznymi zasadami postępowania w różnych dziedzinach ludzkiego życia. 
Szczególnie widoczne było to w Niemczech, gdzie mnożyły się publikacje utrzy-
mane w duchu utylitarnego deizmu. „Jak twierdzi pobożny biskup Sailer [autor 
podręcznika moralności – KG], przez długi czas utrzymywała się moda, że trzód-
ce spragnionej zbawienia nie głoszono z ambony Ewangelii, lecz opowiadano jej 
o piorunochronach, hodowaniu drzew, uprawie koniczyny i o pryszczycy w kon-
tekście planów stwórczych Boga”33. 

Idee kartezjańskiej metody żywo oddziaływały na umysły współczesnych i na-
stępujących po nim filozofów, choć wyciągali z nich odmienne czasem wnioski lub 
używali do odmiennych celów. Jedni korzystali z nich dla negacji klasycznej meta-
fizyki lub nawet metafizyki w ogóle, inni stosowali ją do racjonalnego uzasadnie-
nia klasycznej metafizyki. Do tych drugich zaliczał się Nicolas Malebranche (1638–
1715), francuski kapłan ze zgromadzenia oratorianów. W swoim dziele Traité de 
morale (1684)34 uzasadniał, że istnieje tylko jedna moralność, która jest moralnością 
chrześcijańską, z którą nie mogą się równać inne systemy moralne, także stoicyzm, 
32 Kant twierdzi, że etyka porządkująca życie moralne człowieka nie potrzebuje żadnego innego 

autorytetu dla rozpoznania swego obowiązku poza samym rozumem, jednak możliwość zacho-
wania harmonii i ładu między porządkiem moralnym i naturalnym wskazuje na Boga, który 
jest ostatecznym sprawcą owej harmonii. Stąd „etyka nieodzownie prowadzi do religii”, I. Kant, 
Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, wyd. pol.: Religia w obrębie samego ro-
zumu, tłum. A. Bobko, Kraków 1993, s. 26. I dalej: „Stosownie do potrzeby praktycznego rozu-
mu powszechna prawdziwa wiara religijna jest wiarą w Boga: 1) jako wszechmocnego stwórcę 
nieba i ziemi, tj. od strony moralnej jako świętego prawodawcę, 2) w Boga żywiciela ludzkiego 
rodu jako łaskawego zarządcę i moralnego opiekuna, 3) w Boga rządcę swych własnych praw, 
tj. jako sprawiedliwego sędziego”, tamże, s. 173. 

33 Historia Kościoła, t. 4, 1715–1848, dz. cyt., s. 22. Być może dlatego w przyszłości, zwłaszcza 
w kręgach moralistów niemieckich, odwoływanie się do prawa naturalnego będzie czasem spo-
tykało się z oskarżeniem o stosowanie naturalizmu w teologii, jak to miało miejsce w odniesie-
niu do encykliki Pawła VI Humanae vitae. 

34 N. Malebranche, Traktat o moralności, tłum. P. Rak, Kęty 2013. Był także autorem innych dzieł, 
w których łączył filozoficzną metodę z refleksjami teologicznymi: Traité de la nature et de la 
grâce (Traktat o naturze i łasce, 1680), Traité de l’amour de Dieu (Traktat o miłości Boga, 1697), 
czy Meditations chrétiennes (Rozmyślania chrześcijańskie, 1683). 



25I. Moralistyka doby oświecenia

gdyż nie spełniają kryterium prawdziwej moralności. Filozofia Malebranche’a cie-
szyła się wielkim powodzeniem, a włoscy pisarze powoływali się na nią w polemi-
kach z osiemnastowiecznym empiryzmem, mimo iż jego traktat o naturze i łasce 
znalazł się w Indeksie ksiąg zakazanych dziewięć lat po ukazaniu się. 

W oparciu o założenia oświeceniowe rozwijały się różne kierunki etyczne 
odwołujące się do racjonalistycznych twierdzeń: utylitaryzm, hedonizm, pozy-
tywizm etyczny, naturalizm. Chodziło o to, w jaki sposób racjonalnie uzasadnić 
powinność moralną, bez odwoływania się do Boga, którego istnienie jest pozara-
cjonalne, a więc niedające się zweryfikować empirycznie. 

Szybko okaże się jednak, że racjonalistyczny deizm stał się jedynie przystan-
kiem w kierunku ateizmu, będącego jego dalszą, „racjonalną” konsekwencją i do-
pełnieniem. Bóg, który jedynie stworzył świat i ustanowił zasady nim rządzące, 
bez chęci, a może nawet bez możliwości ingerencji w dalsze jego dzieje, stał się 
nikomu niepotrzebny. Co więcej, można Go było oskarżać o wszelką niedosko-
nałość świata i zło obecne w nim pod różnymi postaciami, lecz nie postrzegano 
Go już jako wyzwoliciela, czyli zbawcę. Bóg, który nie jest zbawcą, przestał inte-
resować ludzi i nie wzbudzał nadziei i miłości. 

Teologia moralna przyjmuje wprawdzie, że może istnieć wiara w Boga bez cno-
ty nadziei i miłości (ze względu na to, że różnią się one między sobą swą specyfiką, 
jak np. u grzesznika, który zawinił przeciwko cnocie miłości czy nadziei), ale taka 
wiara, choć – jak utrzymywano – jest teoretycznie możliwa, jest jednak niepełna 
i niedojrzała i określano ją pojęciem fides informis (wiara nieukształtowana)35. Jest 
to wiara martwa, jako że jest oddzielona od miłości, która jest jej treścią: „Wiara 
poprzedza miłość, ale okazuje się autentyczna tylko wtedy, gdy miłość jest jej 
uwieńczeniem”36. Z drugiej strony rozerwanie owej naturalnej więzi między cnotą 
wiary a cnotą miłości powoduje, że miłość bliźniego jest ograniczona do zwykłe-
go humanitaryzmu, opartego na porządku sprawiedliwości wprowadzanym przez 
różne programy i instytucje społeczne, przede wszystkim państwo. W tym duchu 
szły reformy, a nawet rewolucje społeczne inspirowane deistyczną etyką oświe-
cenia. Tymczasem miłość, wypływająca z wiary, chrześcijańska caritas ma swój 
głębszy wymiar obejmujący całego człowieka, a nie tylko jego doczesne potrzeby, 
i jako taka jest zawsze potrzebna nawet w najbardziej sprawiedliwej społeczności, 
na co zwracał uwagę Benedykt XVI w encyklice Deus caritas est37. 

35 Por. B. Merkelbach, Summa theologiae moralis, t. 1, Bruges 1962, s. 559–560. 
36 Benedykt XVI, Wiara w miłość pobudza do miłości, Orędzie na Wielki Post 2013, 4. 
37 „Nie ma takiego sprawiedliwego porządku państwowego, który mógłby sprawić, że posługa mi-

łości byłaby zbędna. Kto usiłuje uwolnić się od miłości, będzie gotowy uwolnić się od człowieka 



26 I. Moralistyka doby oświecenia

3. Filozofia moralna oświecenia 
Można przypuszczać, że rozluźnienie związku z Bogiem jako fundamentem 

bytu, a przez to także rozumienia człowieka i wartości moralnych, spowoduje 
brak zainteresowania dla tej dziedziny nauki, jaką jest studium nad moralno-
ścią ludzką. Stało się wręcz przeciwnie, w wielu kręgach naukowych nastąpił wy-
syp traktatów moralnych, których celem było opisanie relacji życia społecznego. 
Wartości moralne nie są jednak postrzegane jako naturalne powinności wobec 
najwyższego dobra, jakim jest Bóg Stwórca, oraz jako integralne elementy na dro-
dze do osiągnięcia królestwa niebieskiego poprzez czynną miłość Boga i bliźnie-
go, ale służą do realizacji królestwa ziemskiego, jego sprawiedliwości, uczciwości, 
pracowitości – czyli tego wszystkiego, co wiąże się z cnotami obywatelskimi, zbu-
dowanymi na powinnościach płynących z prawa naturalnego interpretowanego 
racjonalistycznie38. Wierzono, że wiedza jest warunkiem cnoty moralnej i prze-
budowy człowieka i że wystarczy zmienić dotychczasowe poglądy, oczyszczając 
je z zabobonów i irracjonalnych przesądów, aby zbudować nowy, szczęśliwy świat 
i nową przyszłość dla ludzkości39. Budowane na takich założeniach refleksje sta-
wały się stopniowo programami politycznymi mającymi prowadzić do osiągnię-
cia społeczeństwa sprawiedliwego. Szczególnie intensywnie podejmowane były 
w obrębie filozofii brytyjskiej i francuskiej, które rozwijały refleksje na temat ety-
ki gospodarczej, społecznej i politycznej40. 

jako człowieka. Zawsze będzie istniało cierpienie, które potrzebuje pocieszenia i pomocy”, Be-
nedykt XVI, Deus caritas est (25 grudnia 2005), 28. 

38 Przykład takiego podejścia, będącego owocem myślenia oświeceniowego, odnajdujemy we 
wspomnieniach bł. Hanny Chrzanowskiej (1092–1973), prekursorki pielęgniarstwa domowe-
go i opieki hospicyjnej, oddającej się z wielkim poświęceniem pracy z chorymi. Wspomina, 
że została wychowana w rodzinie niewierzącej, ale przenikniętej duchem filantropii i bardzo 
zaangażowanej w działania dobroczynne. Działania te nie były inspirowane bezpośrednio wia-
rą w Boga, ale „Bóg wszechogarniający był źródłem, ale nie wyczutym, nie uświadomionym. 
I wody strumienia płynęły dalej pod ziemią, korytem naturalnego prawa, a kiedy wypływały, 
były już tak unormowane, tak obudowane, że nie wskazywały na źródła pierwotne”, H. Chrza-
nowska, Pamiętniki, listy, notatki, red. A. Rumun, M. Florkowska, Kraków 2018, s. 37. 

39 Por. E. Cassirer, Die Philosophie der Aufklärung, Tübingen 1932, s. 18 nn. 
40 Por. A. MacIntyre, Krótka historia etyki, tłum. A. Chmielewski, Warszawa 1995. Jego krytykę 

oświeceniowej etyki, przywołującą w nowej interpretacji wartość pojęcia cnoty jako wewnętrz-
nej doskonałości człowieka, która uprzedza wszelkie społeczne projekty etyczne, podał w dziele 
Dziedzictwo cnoty, tłum. A. Chmielewski, Warszawa 1996. Definiuje cnotę następująco: „cnota 
jest nabytą ludzką cechą, której posiadanie i przestrzeganie umożliwia nam osiąganie dóbr we-
wnętrznych wobec praktyk, jej brak natomiast osiąganie tych dóbr skutecznie nam uniemoż-
liwi”, A. MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, tłum. A. Chmielewski, Warszawa 1996, s. 344. Przez 



27I. Moralistyka doby oświecenia

a) Etyka angielska 
W Anglii charakterystyczną cechą oświecenia jest empiryzm Locke’a i Hume’a. 

John Locke (1632–1704) pod wpływem Roberta Boyle’a (1627–1691), a także 
inspirowany ideami średniowiecznego franciszkanina Roberta Bacona (1214–
1292) i Kartezjusza, rozwijał filozofię poznania opartą przede wszystkim na do-
świadczeniu zmysłowym. Według niego cała wiedza człowieka pochodzi z tego 
źródła, a nie jest owocem kontaktu z inną rzeczywistością czy też wskutek po-
siadania idei wrodzonych. Na podstawie wrażeń zmysłowych umysł konstruuje 
tzw. idee proste, które podlegając procesowi intelektualnej refleksji, prowadzą do 
powstania idei złożonych. Te jednak mogą prowadzić do spekulatywnej abstrak-
cji, dlatego należy je zawsze weryfikować poprzez wyprowadzenie praktycznego 
wniosku, który da się jasno sprawdzić w konfrontacji z wrażeniami zmysłowymi. 
Swoje idee zawarł w dziele An Essay Concerning Human Understanding41. 

W dziedzinie filozofii praktycznej największym osiągnięciem Locke’a jest opra-
cowanie teorii rządów republikańskich42. W dziele Two Treatises of Government43, 
opublikowanym w 1690 roku, przedstawił swe poglądy na temat państwa, które 
stały się filozoficzną podstawą Deklaracji Niepodległości i Konstytucji Stanów 
Zjednoczonych Ameryki. Wychodził z założenia, że ludzie zazwyczaj kierują się 
interesem własnym w trosce o własność prywatną. Są jednakże zdolni do działań 
altruistycznych, jeśli kieruje nimi poczucie wspólnoty z innymi. To poczucie jest 
tym większe, im bardziej mają wpływ na sprawowanie w kraju władzy, a wpływ 
ten mogą mieć poprzez rzeczywisty w niej współudział. Dokonuje się to wtedy, 
jeśli spełnionych jest kilka podstawowych warunków, które stanowią filary de-
mokracji. Po pierwsze, musi istnieć podstawowa umowa społeczna, która jasno 
określa prawa członków wspólnoty, zawarta w konstytucji, która ma najwyższą 
rangę pośród innych praw. Po drugie, suwerenem władzy jest wspólnota, któ-
ra przekazuje jej prerogatywy organowi, którym jest rząd, mający tym samym 
władzę wykonawczą. Po trzecie, rządy muszą kierować się prawem, a użycie siły 
jest możliwe tylko wtedy, gdy ktoś je łamie. Wreszcie, po czwarte, prawa i rząd 

praktykę rozumie on taką działalność człowieka, w której dobra wewnętrzne są osiągane w pro-
cesie do realizacji wzorców doskonałości, właściwych dla danej formy działalności. Nie chodzi 
zatem o wypracowanie określonych w danym momencie skutków, ale takich cech w sobie, że te 
skutki będzie można zawsze realizować. 

41 Por. J. Locke, An Essay Concerning Human Understanding, wyd. pol.: Rozważania dotyczące 
rozumu ludzkiego, tłum. B. Gawęcki, Warszawa 1955. 

42 Por. J. Justyński, Historia doktryn politycznych czasów nowożytnych, Toruń 1991. 
43 Por. J. Locke, Two Treatises of Government, wyd. pol.: Dwa traktaty o rządzie, tłum. Z. Rau, 

Warszawa 1992. 



28 I. Moralistyka doby oświecenia

muszą gwarantować zachowanie naturalnych praw członków wspólnoty, takich 
jak wolność słowa, czy prawo do zrzeszania się i prowadzenia działalności go-
spodarczej. Istotnym elementem poszanowania praw innych członków wspólno-
ty jest tolerancja, której Locke poświęcił oddzielny traktat A Letter Concerning 
Toleration (1689)44. W zakresie stosowania tolerancji czyni jednak szczególne 
wyjątki: „Wyjęci spod prawa tolerancji powinni być katolicy, którzy podlegając 
jurysdykcji rzymskiej zagrażają pokojowi cywilnemu, oraz ateiści, którzy negując 
istnienie Boga, zaprzeczają tym samym objawieniu”45. 

Sam Locke był zwolennikiem wprowadzenia moralności do polityki, co uza-
sadnia istnieniem w naturze człowieka prawa naturalnego, które jest dla niego 
jednocześnie źródłem obowiązków. Samą moralność opierał na doświadczeniu 
przyjemności i przykrości, które są motywami i źródłami działań moralnych. 
Normą moralności jest natomiast prawo (przede wszystkim prawo naturalne), 
podporządkowanie się któremu jest wyznacznikiem dobra. 

David Hume (1711–1776) w swoim racjonalistycznym badaniu natury ludz-
kiej i w konsekwencji czynności poznawczych człowieka, jego życia moralnego 
i społecznego odwołuje się wyraźnie do modelu fizyki Izaaka Newtona. W trzy-
tomowym Treatise on Human Nature (1739–40)46 wprost o tym mówi. Dzieło to 
zostało źle przyjęte i spowodowało, że odmawiano mu objęcia katedry filozo-
fii na uniwersytetach, najpierw w Edynburgu, a później w Glasgow. Założeniem 
jego filozofii było oparcie całej wiedzy na doświadczeniu. W tym sensie był za-
równo kontynuatorem empirycznej filozofii Locke’a, jak i krytykiem racjonali-
zmu Kartezjusza. Jego racjonalizm nie był wynikiem abstrakcyjno-logicznych 
konstrukcji myślowych, ale owocem bezpośredniego doświadczenia, które jest 
źródłem wszystkich informacji i w konsekwencji idei budowanych przez umysł. 
Za wartościową wiedzę uznawał tylko tę, która dotyczy logicznych relacji mię-
dzy zjawiskami obserwowanymi empirycznie (matters of fact) lub relacji mię-
dzy ideami (relations of ideas), czego przykładem jest matematyka; wszelkie inne, 
jak metafizyka, są tylko postulatami ludzkiego umysłu. Poddał również krytyce 
tak fundamentalne dla filozofii kwestie jak pojęcie przyczynowości i substancji, 
a także religię, nie kwestionując samych prawd religijnych, ale odrzucając moż-
liwość ich dowodzenia. To, że nie da się racjonalnie udowodnić Boga (także 

44 Por. J. Locke, A Letter Concerning Toleration, wyd. pol.: List o tolerancji, tłum. L. Jachimowicz, 
Warszawa 1963. 

45 S. Judycki, Locke John, EK, t. 10, kol. 1296. 
46 Por. D. Hume, Treatise on Human Nature, wyd. pol.: Traktat o naturze ludzkiej, tłum. C. Zna-

mierowski, Warszawa 2015. 



29I. Moralistyka doby oświecenia

„Boga” deistów), nie oznacza, że sama religia jest nieuzasadniona. Skoro istnieje, 
to jest ona – według Hume’a – koniecznym wytworem ludzkiej psychiki i dlatego 
możliwe jest jej badanie, ale tylko z punktu widzenia psychologicznego, jako stan 
ludzkiego umysłu i przekonań. 

W drugiej części swojego dzieła omawia problemy dotyczące moralności 
i etyki, a w trzeciej zajmuje się najważniejszymi zjawiskami kulturowymi, jakimi 
są religia i państwo. W refleksji nad powinnością moralną poddaje krytyce me-
todologię wyprowadzania powinności bezpośrednio z danych faktycznych, np. 
z faktu, że Bóg nam coś ofiarował, nie może wynikać określony obowiązek, dla-
tego że orzeczenia te należą do innych kategorii logicznych. Fragment ten (nazy-
wany czasem „Gilotyną Hume’a”) jest ważny zarówno dla metodologii etyki, jak 
i teologii moralnej, dlatego warto go przytoczyć, mimo jego obszerności: 

W każdym systemie moralności, z którym się do tej pory spotkałem, zawsze 
stwierdzałem, że autor najpierw przez jakiś czas postępuje według zwykłego spo-
sobu rozumowania i dowodzi istnienia Boga, albo dokonuje spostrzeżeń co do 
spraw ludzkich; potem jednak ulegam zaskoczeniu stwierdzając, że zamiast zwy-
czajnych połączeń zdaniowych jest, nie jest, nie znajduję ani jednego zdania, któ-
re nie byłoby połączone słowem powinien albo nie powinien. Zmiana ta zacho-
dzi niepostrzeżenie, ma ona jednak wielkie znaczenie. Ze względu na to, że owo 
powinien czy nie powinien wyraża pewien nowy stosunek lub stwierdzenie, jest 
konieczne, aby ten stosunek został pokazany i wyjaśniony; zarazem należałoby 
również podać powód tego, co wydaje się zupełnie nie do pomyślenia, mianowi-
cie w jaki sposób tak nowy stosunek może wynikać z innych, które są całkowicie 
odeń różne47. 

Problematyce moralnej poświęcił także oddzielny traktat, pt. An Enquiry 
Concerning in the Principles of Morals (1751)48, będący raczej esejem filozoficz-
nym, jako owoc streszczenia i podsumowania etycznych rozważań zawartych 

47 D. Hume, Traktat o naturze ludzkiej, III, I, 1, s. 258–259. MacIntyre poddaje krytyce to stwier-
dzenie Hume’a, wskazując na złożony charakter wyrażenia „powinieneś”. Nie oznacza ono im-
peratywu, ale wskazuje raczej na motyw użycia imperatywu, czyli jakieś uzasadnione racje, dla 
których uruchomione powinno być określone działanie. Wskazuje zarazem, że w swojej etyce 
Hume sam stosuje to przejście od „jest” do „powinien”: z tej racji, że coś uważamy za użyteczne 
lub sympatyczne (fakt), powinniśmy to czynić (powinność). A. MacIntyre, Krótka historia ety-
ki, dz. cyt., s. 225–228. Na ten temat por. T. Styczeń, W sprawie przejścia od zdań orzekających 
do powinnościowych, RF 14 (1966), z. 2, s. 65–80; P. Makowski, „Gilotyna Hume’a”, „Przegląd 
Filozoficzny – Nowa Seria” 4 (2011), s. 1–15. 

48 D. Hume, An Enquiry Concerning in the Principles of Morals, wyd. pol.: Badania dotyczące zasad 
moralności, tłum. A. Hochfeld, Warszawa, 1975. Na temat moralnych aspektów filozofii Hume’a 
por: K. Wojtyła, Nowożytny utylitaryzm i próby jego przezwyciężenia, [w:] K. Wojtyła, Wykłady 
lubelskie, Lublin 1986, s. 215–240; tenże, O kierowniczej lub służebnej roli rozumu w etyce na 



30 I. Moralistyka doby oświecenia

w jego głównym dziele. Wprowadzając eksperymentalną metodę do badania mo-
ralności, Hume stwierdza, że to, co jest najbardziej pierwotne w filozofii moral-
nej, to uczucie, nie zaś jak dotąd twierdzono – rozum. To nie rozum kieruje uczu-
ciami, jak sądzono dotychczas w refleksji moralnej, ale przeciwnie, rozum pełni 
funkcję służebną wobec nich: „Na tym sposobie myślenia zdaje się być oparta 
większa część filozofii moralnej, starożytnej i nowoczesnej. (…) Rozwodzono się, 
z najlepszym skutkiem, że rozum jest wieczny, niezmienny, że jest boskiego po-
chodzenia. I kładziono równie silny nacisk na to, że uczucie jest ślepe, niestałe 
i zwodnicze”49. Tymczasem „rozum jest i winien być tylko niewolnikiem uczuć 
i nie może mieć nigdy roszczenia do innej funkcji, niż do tego, żeby uczuciom 
służyć posłusznie”50. Uczucie jest bowiem doświadczeniem pierwotnym, jest 
swoistym „faktem” moralnym, który jest reakcją na dobro postrzegane jako coś 
przyjemnego dla człowieka i poruszającego wolę51. Takie założenia prowadzą do 
utylitaryzmu w etyce, mimo iż Hume rozróżniał interes od moralności. 

Ten nurt w moralności zostaje później podjęty przez Jeremy’ego Benthama 
(1748–1832), autora Introduction to the Principles of Morals and Legislation 
(1789)52, który jest jednym z głównych przedstawicieli angielskiego utylitaryzmu 
(Francis Hutcheson, John Stuart Mill53). Akcentowali oni użyteczność ludzkich 
działań, a ich moralną wartość oceniali z punktu widzenia dodatniego bilansu 
w ogólnym rachunku przyjemnych i przykrych następstw, nie tylko w wymia-
rze indywidualnym, ale i społecznym, według zasady: „maksymalne szczęście dla 
maksymalnej liczby ludzi”. 

b) Etyka francuska 
We Francji przykładem takiego naturalizmu etycznego, który zastosowany zo-

stał do kwestii społeczno-politycznych, był Jean-Jacques Rousseau (1712–1778). 
W traktacie Discours sur les sciences et les arts (1751) wyłożył swoje fundamenty 

tle poglądów św. Tomasza z Akwinu, Hume’a i Kanta, [w:] K. Wojtyła, Zagadnienia podmiotu 
moralności, Lublin 1991, s. 213–229. 

49 D. Hume, Traktat o naturze ludzkiej, II, III, 3, dz. cyt., s. 138. 
50 Tamże, II, III, 3, s. 415. 
51 „Łatwo zauważyć, że uczucia, zarówno bezpośrednie, jak i pośrednie, opierają się na przykro-

ści i przyjemności i że dlatego, iżby wzbudzić uczucie jakiegoś rodzaju, trzeba tylko postawić 
człowieka wobec jakiejś rzeczy dobrej albo złej. Gdy usunie się przykrość i przyjemność, to 
natychmiast znika miłość i nienawiść, duma i pokora, pociąg i wstręt oraz większość naszych 
impresji wtórnych czy refleksyjnych”, tamże II, III, 10, s. 163. 

52 J. Bentham, Introduction to the Principles of Morals and Legislation, wyd. pol.: Wprowadzenie do 
zasad moralności i prawodawstwa, tłum. B. Nawroczyński, Warszawa 1961. 

53 Por. J.S. Mill, Utylitaryzm, tłum. A. Kurlandzka, M. Ossowska, Warszawa, 1979. 



31I. Moralistyka doby oświecenia

filozofii praktycznej, które zbudowane są na przekonaniu, że człowiek istniał pier-
wotnie w stanie natury nieskażonej przez winę. Wszelkie wymysły „cywilizacyjne” 
są owocem zepsucia człowieka i wymagają interwencji prawa i innych urządzeń 
społecznych, które zarazem ograniczają jego wolność i jeszcze bardziej pogrążają 
go w zepsuciu. Rousseau z podejrzliwością i krytycyzmem odnosi się do wszyst-
kich osiągnięć cywilizacyjnych, widząc w nich owoc zepsucia człowieka: 

Astronomię spłodził zabobon; wiedzę retoryczną – ambicja, nienawiść, kłam-
stwo, pochlebstwo; geometrię – chciwość; nauki o przyrodzie – próżna ciekawość; 
wszystkie łącznie z etyką – pycha ludzka. Powstanie swe zawdzięczają sztuki i na-
uki naszym przywarom54. 

W innej pracy, pt. Discours sur l’origine et les fondments de l’inegalite (1755)55, 
którą Wolter ocenił jako „nową książkę przeciw gatunkowi ludzkiemu”56, przed-
stawił swoją wizję „człowieka naturalnego”. Człowiek taki działał w sposób spon-
taniczny, naturalny, kierując się nie tyle konstrukcjami racjonalnymi, ile wro-
dzonymi mu impulsami i pragnieniami, a te są nieliczne i proste: strawa, kobie-
ta i sen, a jedyne zło, którego się lęka, to cierpienie i głód. Pierwotny człowiek 
nie racjonalizował rzeczywistości, ale po prostu działał, wybierając to, co mu 
było potrzebne do prostego życia. Zatem to nie rozum stanowi istotę jego czło-
wieczeństwa: „Nie tyle rozum – pisze – stanowi w świecie zwierząt odrębność 
charakterystyczną człowieka, ile raczej cecha wolnego sprawstwa. (…) W tym 
to uświadomieniu sobie własnej wolności przejawia się przede wszystkim nie-
materialność jego duszy”57. Szczęśliwość naturalnego człowieka kończy się wów-
czas, kiedy pojawia się roszczenie do ziemi i własność prywatna, co wymusza po-
wstanie prawa, będącego sztucznym tworem, które dało początek społeczeństwu: 
„Ten, kto pierwszy ogrodził kawałek ziemi, powiedział «to moje», i znalazł ludzi 
dość naiwnych, by mu uwierzyć, był prawdziwym założycielem społeczeństwa”58. 
Pilnując swojej własności, ludzie stali się chciwi, ambitni i źli, a to zrodziło kon-
flikty i wojnę. 

54 J.J. Rousseau, Discours sur les sciences et les arts, wyd. pol.: Rozprawa o naukach i sztukach, [w:] 
Trzy rozprawy z filozofii społecznej, tłum. H. Elzenberg, Warszawa 1956, s. 25. 

55 Por. J.J. Rousseau, Discours sur l’origine et les fondments de l’inegalite, wyd. pol.: Rozprawa o po-
chodzeniu i podstawach nierówności między ludźmi, [w:] Trzy rozprawy z filozofii społecznej, dz. 
cyt., s. 107–276. 

56 Por. F. Copleston, Historia filozofii, t. 6, dz. cyt., s. 69. 
57 J.J. Rousseau, Rozprawa o pochodzeniu i podstawach nierówności między ludźmi, [w:] Trzy roz-

prawy z filozofii społecznej, dz. cyt., s. 154. 
58 Tamże, s. 186. 



32 I. Moralistyka doby oświecenia

Najlepszym wyjściem dla człowieka byłby powrót do stanu pierwotnego59. 
Rousseau stawia sobie jednak pytanie: „Trzebaż więc społeczeństwo rozbić, znisz-
czyć «twoje» i «moje» i wrócić do lasu, żyć z niedźwiedziami?”. Jest to raczej nie-
wykonalne, wobec czego konieczna staje się przebudowa społeczeństwa. W ten 
sposób zrodziła się idea umowy społecznej lub politycznej. Jej zarys przedstawia 
najpierw traktat Discours sur l’Économie politique (1755)60, w którym Rousseau 
rozwija swoją oryginalną ideę „woli powszechnej” (fr. la volonté générale), która 
jest nie tyle socjologiczną większością, ile pierwotnym i uniwersalnym pragnie-
niem każdego człowieka. Dopiero wtórnie to pragnienie wyraża się w powszech-
nej opinii ludzi na temat kwestii społecznych i moralnych, uzewnętrznionych 
w głosowaniu. Ta wola ujawnia się najpełniej w organizmie zwanym państwem, 
które łączy wszystkich obywateli i dlatego wola państwa jest nadrzędna w stosun-
ku do woli jakiejkolwiek społeczności w jej obrębie: 

Ta zaś wola powszechna, która zawsze zmierza ku zachowaniu i dobrobytowi 
zarówno całości, jak i każdej części i jest źródłem praw, stanowi dla wszystkich 
członków państwa, w stosunku do nich i do niego samego, wskaźnik tego, co spra-
wiedliwe i co niesprawiedliwe61. 

Rousseau przyznaje jednak, że nie zawsze wola państwa odpowiada woli po-
wszechnej i dlatego możliwa jest krytyka rozporządzeń władzy. Oznacza to, że 
przyjmuje on, iż owa wola jest wyrazem bardziej podstawowego prawa, które 
można identyfikować z prawem naturalnym. „Wydaje się, że u podstaw myśli 
Rousseau kryje się tradycyjne pojęcie naturalnego prawa moralnego, wyrytego 
w ludzkich sercach, wobec którego posłuszeństwo w sposób konieczny przyczy-
nia się do ludzkiego szczęścia i do ludzkiej pomyślności. Wola zaś powszech-
na społeczeństwa politycznego nadaje, by tak rzec, szczegółowe ukierunkowanie 
uniwersalnemu zorientowaniu ludzkiej woli na dobro”62. 
59 W tym miejscu warto wspomnieć, że napisał także traktat o wychowaniu: Emile ou de l’educa-

tion, 1762 (wyd. pol.: Emil, czyli o wychowaniu, tłum. W. Husarski, Wrocław 1955), w którym 
krytykował istniejący model wychowania, prowadzący do uspołecznienia dziecka i przygo-
towujący go do życia w społeczeństwie. Rousseau przeciwnie, postulował wychowanie dzieci 
w pełnej wolności i całkowicie w zgodzie z naturą, nie narzucając im żadnych celów i ideałów. 
Książka wzburzyła opinię publiczną Paryża i Genewy, choć dla niektórych przeciwnie, była 
„naturalną ewangelią wychowania” (J.W. Goethe). Ambicje Rousseau, by być mistrzem dla pe-
dagogów, kontrastowały z jego osobistym życiem: pięcioro dzieci, które miał z Teresą Levas-
seur, oddał na wychowanie do sierocińca, nie znając nawet ich imion. 

60 J.J. Rousseau, Discours sur l’Économie politique, „L’Encyclopédie”, t. 5, 1755, wyd. pol.: Ekono-
mia polityczna, [w:] Trzy rozprawy z filozofii społecznej, dz. cyt., s. 279–339. 

61 J.J. Rousseau, Ekonomia polityczna, [w:] Trzy rozprawy z filozofii społecznej, dz. cyt., s. 289. 
62 F. Copleston, Historia filozofii, t. 6, dz. cyt., s. 83. 



33I. Moralistyka doby oświecenia

Najpełniejszą jednak refleksję na temat społeczeństwa i prawa zawarł w słyn-
nej Du contrat social ou principes du droit politique (1762)63. Rousseau pragnie 
rozstrzygnąć podstawowy dylemat: skoro w pierwotnym stanie natury ludzie byli 
wolni (swoje dzieło rozpoczyna od znanego zdania: „Człowiek urodził się wolny, 
a wszędzie jest w okowach”64), a w obecnym czasie żyją w określonym ustroju 
społecznym, to co może legitymizować taki stan rzeczy? Nie może nią być siła 
władzy, bo ta nie angażuje ludzkiej wolności, wręcz przeciwnie, rodzi sprzeciw. 
Chodzi o to, aby człowiek dobrowolnie związał się określonymi regułami postę-
powania, a to można osiągnąć – jego zdaniem – przy pomocy wzajemnej między 
ludźmi umowy. 

Każdy z nas z oddzielna oddaje swoją osobę i całą swoją moc pod naczelne kie-
rownictwo woli powszechnej i wszyscy pospołu, jako ciało polityczne, przyjmuje-
my każdego członka jako część niepodzielną całości65. 

W oparciu o te założenia buduje swoją refleksję moralną nad charakterem 
władzy i sposobem jej sprawowania. Państwo urzeczywistnia wolę ludu, który 
jest jedynym suwerenem, bo to lud wyraził swoją zgodę w umowie społecznej. 
Każda grupa obywateli, która rościłaby sobie prawa dla siebie, ograniczałaby tę 
suwerenność. Rousseau jest przekonany, że „ważne jest, by nie było w państwie 
społeczności cząstkowych, by każdy obywatel wypowiadał tylko sąd własny”66. 
To był także jeden z powodów, dla których niechętnie odnosił się do Kościoła 
katolickiego (nie do religii chrześcijańskiej, ale do Kościoła jako zorganizowanej 
wspólnoty)67. 

Odrzucając racjonalizm dotychczasowej kultury, który był według Rousseau 
represyjny i destrukcyjny dla człowieka – proponował rewolucyjną przebudo-
wę społeczeństwa według innego „racjonalnego projektu” umowy społecz-
nej, co oznacza swoisty hiperracjonalizm będący zarówno zaprzeczeniem, jak 

63 J.J. Rousseau, Du contrat social ou principes du droit politique, wyd. pol.: Umowa społeczna, 
tłum. A. Peretiatkowicz, Kęty 2007. 

64 J.J. Rousseau, Umowa społeczna, I, 1. [w:] Trzy rozprawy z filozofii społecznej, dz. cyt., s. 9. 
65 Tamże, I, 6, [w:] Trzy rozprawy z filozofii społecznej, dz. cyt., s. 23. 
66 Tamże, II, 3, [w:] Trzy rozprawy z filozofii społecznej, dz. cyt., s. 37. 
67 „Wszędzie, gdzie kler tworzy wyodrębnione ciało, jest on panem i prawodawcą w swej ojczyź-

nie. (…) Ze wszystkich filozofów chrześcijańskich tylko Hobbes dostrzegał dobrze zło i le-
karstwo na nie, kiedy odważył się zaproponować połączenie dwóch głów orła i sprowadzenie 
wszystkiego do jedności politycznej. (…) Lecz musiał spostrzec, że właściwy chrystianizmowi 
duch panowania nie daje się pogodzić z jego systemem i że interes księdza będzie zawsze sil-
niejszy od interesu państwa”, tamże, IV, 8, [w:] Trzy rozprawy z filozofii społecznej, dz. cyt., 
s. 151. 



34 I. Moralistyka doby oświecenia

i potwierdzeniem siły racjonalności. Takie założenie czyni z dzieła Rousseau kla-
syczną utopię polityczną, w równej mierze atrakcyjną i inspirującą, co niemożli-
wą do spełnienia. 

Konsekwencją racjonalizacji moralności było podkreślanie wagi ludzkiej wol-
ności, jako czegoś, co jest empirycznie przez człowieka doświadczane. Filozofowie 
oświecenia z jednej strony podkreślali wartość wolności człowieka, rozumiejąc ją 
jako swobodę podejmowania działań, co podkreślało jej autonomiczność w sto-
sunku do autorytetów68, z drugiej zaś pojmowali ją psychologicznie i wskazywali 
na jej uwarunkowania fizyczne i społeczne, co w gruncie rzeczy prowadziło do 
determinizmu. Takie podejście odnajdujemy także w twórczości innej sztanda-
rowej postaci francuskiego oświecenia, François-Marie Arouet’a (1694–1778), 
który później zmienił nazwisko i tytułował się jako M. de Voltaire (Wolter). Nie 
był „zawodowym filozofem”, ale inspirowany ideałami innych myślicieli potrafił 
idee oświeceniowe propagować w popularyzatorski sposób (często w poezji, dra-
matach czy powieściach), tak że były one zrozumiałe dla szerokiego kręgu od-
biorców69. Jego poglądy były często rozbieżne, a styl życia nonkonformistyczny, 
co sprawiło, że późniejsi zwolennicy wielu różnych ideologii czynili zeń swojego 
patrona (deiści, ateiści, rewolucjoniści). On sam był przede wszystkim zwolenni-
kiem liberalizmu, krytykującym wszystko to, co w jakikolwiek sposób ogranicza-
ło ludzką wolność i sprzeciwiało się tolerancji. 

Wolter pozostał przez cały czas człowiekiem wierzącym, choć zmieniało się 
jego spojrzenie na relacje między światem i Bogiem (pod koniec swego życia wstą-
pił do masonerii)70. W Traité de métaphysique71 przedstawia dwie drogi dowodze-
nia, że Bóg istnieje (dowód z ostatecznej przyczyny i dowód z przyczynowości). 
Powołując się na Newtona i opisany przez niego przy pomocy zasad fizycznych 
porządek wszechświata, stwierdza: „Cała filozofia Newtona z konieczności pro-
wadzi do poznania jakiejś Istoty Najwyższej, która wszystko stworzyła, wszyst-
ko ułożyła podług własnej woli”72. Porównując istnienie świata do precyzyjne-
go zegara, stwierdza, że nie do pomyślenia jest, żeby on istniał i funkcjonował, 
gdyby nie było zegarmistrza. To samo dotyczy funkcjonowania ludzkiego świata, 

68 Por. Ch.L. de Montesquieu w rozważaniach na temat prawa: De l’esprit des lois, t. 1–2, Genève 
1748, wyd. pol.: Monteskiusz, O duchu praw, tłum. T. Boy-Żeleński, Kraków 2007. 

69 Np. napisał traktat Eléments de la philosphie de Newton, 1738 (wyd. pol.: Elementy filozofii New-
tona, tłum. H. Konczewska, Warszawa 1956), mimo iż w ogóle nie znał się na matematyce 
i fizyce. 

70 Por. R. Pomeau, La religion de Voltaire, Paris 1956. 
71 Voltaire, Traité de métaphysique, wyd. H.T. Patterson, Manchester 1937. 
72 Voltaire, Elementy filozofii Newtona, tłum. H. Konczewska, Warszawa 1956, s. 6. 



35I. Moralistyka doby oświecenia

którym powinien rządzić ład, czyli sprawiedliwość. Jego gwarantem i zabezpie-
czeniem jest właśnie Bóg, stąd jego słynne stwierdzenie: Si Dieu n’existait pas, 
il faudrait l’inventer („Gdyby Bóg nie istniał, trzeba by Go wynaleźć”)73. Z dru-
giej strony nie przyjmował prawdy o wszechmocy i dobroci Boga, których nie 
mógł pogodzić z faktem istnienia zła. Odrzucał Kościół jako instytucję, negując 
wszystko, co z tym jest związane: dogmaty, kapłaństwo, ceremonie, kult. W in-
stytucjonalnej religijności widział źródło wszelkiego zła: zabobonu, fanatyzmu 
religijnego, nietolerancji i nadmiernego wpływu na życie publiczne i państwowe. 
Z tego względu odnosił się negatywnie, a wręcz wrogo, do wszelkich przejawów 
religii, szczególnie zaś religii katolickiej, widząc w niej źródło opresyjności dla 
człowieka. Inne jego słynne zdanie: Ecrasez l’infâme! („Zdeptajcie bezecne”), wy-
powiedziane na wiadomość o kasacie zakonu jezuitów, stało się mottem wrogów 
Kościoła74. 

Jako przeciwnik wszelkiej represyjności, stał się ikoną wolności słowa i tole-
rancji dla różnych poglądów. Temu zagadnieniu poświęcił dzieło Traité sur la to-
lérance à l’occasion de la mort de Jean Calas75, napisane w obronie protestanta fał-
szywie oskarżonego przez katolickich duchownych i skazanego na śmierć76. Był 
rzecznikiem wolności swoich przekonań i działań. Jednak sama wolność ma dla 
niego ambiwalentne znaczenie. Z jednej strony człowiek jest w pełni wolny wte-
dy, kiedy nie kieruje się żadnymi określonymi motywami (tzw. wolność z obo-
jętności). Z chwilą jednak, kiedy ludzki wybór jest inspirowany jakimiś moty-
wami, płynącymi bądź z rozumu, bądź z instynktu, wybór ów nie jest już wolny. 
„Wszystko ma swoją przyczynę; ma ją również twoja wola. Można więc chcieć je-
dynie wskutek ostatecznej idei, jaka się nasunęła. (…) Oto dlaczego mądry Locke 
nie odważa się wymówić słowa «wolność»; wolna wola wydaje mu się wyłącznie 
urojeniem. Nie zna on żadnej innej wolności, poza zdolnością czynienia tego, co 
się chce czynić”77. Zatem czyny człowieka są wolne w tym sensie, że jest on ich 

73 Voltaire, Epître à l’auteur du livre des Trois imposteurs, 1768, [w:] Oeuvres complètes de Voltaire, 
Paris 1877–1885, t. 10, s. 403. 

74 Por. S. Kruszyńska, Écrasez l’infâme. Voltaire’s Philosophy of Religion, „Miscellanea Anthropolo-
gica et Sociologica” 16/1 (2015), s. 125–137. 

75 Por. Voltaire, Traité sur la tolérance à l’occasion de la mort de Jean Calas, Genève 1763, wyd. 
pol.: Traktat o tolerancji napisany z powodu śmierci Jana Calasa, tłum. Z. Ryłko, A. Sowiński, 
Warszawa 1988. 

76 „To umiłowanie tolerancji nie przeszkodziło mu jednak w wyrażeniu gorącej satysfakcji, gdy 
w roku 1738 usłyszał wiadomość, że w Lizbonie antyklerykalny rząd spalił trzech księży”, F. Co-
pleston, Historia filozofii, t. 6, dz. cyt., s. 25. 

77 Voltaire, Elementy filozofii Newtona, dz. cyt., s. 25–26. 



36 I. Moralistyka doby oświecenia

autorem, sama zaś wola nie jest wolna, bo jest określona innymi czynnikami. 
W powiastce filozoficznej L’Ingénu (1767) stwierdza wprost, że wolna wola jest 
absurdem, bo naruszałaby powszechny ład przyrody. Byłoby to tak, jakby małe 
zwierzę działało wbrew władzy praw, co oznaczałoby działanie mocą przypadku, 
a przypadków nie ma. I konkluduje: „Wymyśliliśmy to słowo dla oznaczenia skut-
ku nieznanej przyczyny”78. 

Tak jak nieustępliwie krytykował Kościół katolicki i wszelkie religie z ich do-
gmatami, podobnie nieustępliwie bronił stanowiska deistycznego (czy też te-
istycznego, jak je nazywał) przeciwko ateistom, jednak opowiadając się za deter-
ministyczną koncepcją wolności, nigdy nie uległ skrajnemu relatywizmowi, choć 
nie cechował go jakiś idealizm moralny79.

O ile Wolter skłaniał się ku determinizmowi w odniesieniu do ludzkiej wol-
ności rozumianej psychologicznie, o tyle zdecydowanie bronił wolności politycz-
nej, czyli przede wszystkim wolności myśli i słowa. Nie był natomiast zwolen-
nikiem demokracji, czyli wolności obywatelskiej przeznaczonej dla ogółu ludzi. 
Powątpiewał w idealistyczne programy, które miałyby przynieść równość. Prosty 
lud traktował jak motłoch (tak się o nim wyrażał), niezdolny do twórczego dzia-
łania, i dlatego bardziej opowiadał się za oświeconą monarchią, w której panuje 
tolerancja, jeśli tylko ta władza uwolniłaby się od nadmiernego wpływu Kościoła. 
„Tak więc choć jego pisma pomogły w przygotowaniu gruntu do Rewolucji, by-
łoby wielkim błędem przedstawienie Woltera jako wyglądającego rewolucji, czy 
też świadomie chcącego wspomóc rewolucję w tej formie, jaką miała faktycznie 
przyjąć. Jego przeciwnik to bardziej niż monarchia kler”80. To przekonanie wi-
dać w stosunku, jaki miał do rozbiorów w Polsce. Uważał Rzeczpospolitą za kraj 
fanatyków religijnych zdominowanych przez wiarę chrześcijańską, w której ma 
miejsce wyzysk prostych chłopów przez nieoświeconą szlachtę. Uznawał, że usta-
nowienie władzy monarchii absolutnej, za jakie uznawał Prusy (był przyjacielem 
Fryderyka II, na dworze którego przebywał kilka lat) oraz Rosję za panowania ca-
rycy Katarzyny, oraz wprowadzenie ich wojsk do Polski było czymś z gruntu po-
zytywnym, bo przynosiło ład i porządek, którego w kraju nad Wisłą brakowało81. 

78 Voltaire, L’Ingénu, London 1767, wyd. pol.: Filozof niewiedzy, tłum. J. Guranowski, B. Baczko, 
[w:] Filozofia francuskiego oświecenia. Wybrane teksty z historii filozofii, red. B. Baczko, Warsza-
wa 1961, s. 98. 

79 Inne jego dzieło z zakresu moralności to: Essai sur les moeurs et l’esprit des nations, Genewa 1756. 
80 F. Copleston, Historia filozofii, t. 6., dz. cyt., s. 30. 
81 „Armia ta [rosyjska – KG] zjawiła się jedynie w celu opieki nad dysydentami w razie gdyby 

ich chciano przedtem zniszczyć. Zdumiano się na widok armii rosyjskiej, bardziej pilnującej 
w środku Polski karności, niż jej kiedykolwiek miały wojska polskie. Miast pustoszyć wzbo-



37I. Moralistyka doby oświecenia

c) Etyka racjonalnego obowiązku Immanuela Kanta 
W niemieckim oświeceniu racjonalizm etyczny odnajdujemy w filozofii 

Immanuela Kanta (1724–1804), która była reakcją na racjonalistyczny utylita-
ryzm, związany z kategorią przyjemności, a także klasyczną arystotelesowską eu-
dajmonologią. W 1781 roku ukazało się jego podstawowe dzieło Kritik der reinen 
Vernunft, w którym zarysował fundamentalne założenia swojej filozofii82. Cztery 
lata później, w 1785 roku, opublikował Grundlegung zur Metaphysik der Sitten83. 

Zasadą filozofii Kanta jest istnienie pojęć i zasad, które mają podstawę we 
własnej strukturze umysłu, są wyprowadzone przez rozum z samego siebie. Są to 
pojęcia istniejące a priori, gdyż nie są one wywiedzione bezpośrednio z doświad-
czenia, ale dają się zastosować do przeżytego doświadczenia (podobnie jak zasa-
dy czystej matematyki czy fizyki, które nie są sądami empirycznymi, lecz pozwa-
lającymi opisać i poznać empirię). Nie oznacza to, że są one „wlane” czy wrodzo-
ne, ale to, że są właściwością ludzkiego rozumu. Stanowią swoistą formę, w jaką 
poznający człowiek ujmuje dane dostarczone przez doświadczenie. Poznanie jest 
jakby połączeniem owej formy z materią, którą stanowią dane dostarczone przez 
empirię. Te założenia aplikuje Kant także do dziedziny moralności, w której rów-
nież istnieją sądy syntetyczne a priori, będące z natury sądami koniecznymi, to 
znaczy zachodzącymi zawsze i dającymi się zastosować do każdego przypadku. 
Sądy moralne są bowiem sądami a priori, gdyż nie wynikają z moralnego postę-
powania ludzi, nie są wnioskiem z obserwacji i doświadczenia, lecz określają, 
jakie to postępowanie powinno być. Zamiarem Kanta jest wykrycie i sformuło-
wanie zasad istnienia owych sądów apriorycznych, które kierują praktycznym 
działaniem. Dokonuje tego w dziele Krytyka praktycznego rozumu84, które ukaza-
ło się siedem lat po Krytyce czystego rozumu. 

Jego etyka jest etyką obowiązku, który jest jedynym motywem działania dobrej 
woli. Wola, która działa w imię obowiązku, jest wolą dobrą, i tylko te działania, 

gacała kraj: będąc tam dla opiekowania się tolerancją”, Voltaire, Considérations sur le gouver-
nement de Pologne et sur sa réformation projetée, London 1782, wyd. pol.: Uwagi nad rządem 
polskim, Warszawa 1789, cyt. za: https://pl.wikipedia.org/wiki/Voltaire. W podobnym tonie 
zwracał się do króla Prus Fryderyka II: „Mówią, Sire, że to Pan poddał pomysł rozbioru Polski 
– i ja tak sądzę, ponieważ znać w tym geniusz”, tamże. 

82 Por. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Riga 1781, wyd. pol.: Krytyka czystego rozumu, tłum. 
R. Ingarden, Warszawa 1957. 

83 Por. I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Riga 1785, wyd. pol.: Uzasadnienie metafi-
zyki moralności, tłum. M. Wartenberg, Warszawa 1971. 

84 Por. I. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, Riga 1788, wyd. pol.: Krytyka praktycznego rozu-
mu, tłum. B. Bornstein, Kęty 2002.



38 I. Moralistyka doby oświecenia

które są spełniane w poczuciu obowiązku, mają wartość moralną, nie zaś te, któ-
re są kierowane jakimiś skłonnościami naturalnymi, pragnieniami, czy określo-
nym utylitarnie interesem, choćby najbardziej szlachetnym. Czasem te motywy 
działania woli są ze sobą zbieżne, niemniej jednak to, co przeważa, to spełnienie 
obowiązku. Postępowanie w imię obowiązku rozumie Kant jako działanie płyną-
ce z poszanowania prawa moralnego: „Obowiązek jest koniecznością czynu wy-
pływającego z poszanowania prawa”85. Powinność moralna rodzi się z przeżycia 
zobowiązującego charakteru prawa, które pochodzi z samego rozumu, nie zaś 
z natury samego działania, czyli jak powiedzielibyśmy dziś: z „przedmiotu mo-
ralnego”, który określa dobro bądź zło danego czynu. 

Kant uznaje dobro moralne za ściśle związane z rozumem, choć jest ono nie-
zależne od doświadczenia, lecz opiera się na apriorycznych formach umysłu prak-
tycznego, mających charakter imperatywny. Jest to zatem etyka autonomiczna, 
gdyż nie jest oparta na nakazie działania ze względu na osiągnięcie jakiegoś celu, 
ani na naturze ludzkiej jako takiej, ani na jakimś czynniku życia ludzkiego bądź 
społeczeństwa, lecz działanie moralne musi być oparte na zasadach formalnych, 
które rozpoznaje rozum86. Racjonalny człowiek sam dla siebie jest autorytetem 
moralnym, gdyż we własnym rozumie odkrywa zasady postępowania, które są 
słuszne. Jeśli zaś człowiek uznaje tak zwany „autorytet” za autorytet właśnie, to jest 
to także wynik własnego racjonalnego sądu. Źródło moralności tkwi zatem w sa-
mym człowieku i jest to rzecz godna podziwu, podobnie jak stworzony wszech-
świat: „Dwie rzeczy napełniają umysł coraz to nowym i wzmagającym się podzi-
wem i czcią, im częściej i trwalej się nad nimi zastanawiamy: niebo gwiaździste 
nade mną i prawo moralne we mnie”87. Są to zarazem dwie rzeczy niezmienne, 
którymi kierują autonomiczne reguły i zasady. Podobnie jak niezmienne są za-
sady fizyczne kierujące światem, które opisał Izaak Newton w dziele Philosophiae 
naturalis principia mathematica (1687), tak bardzo podziwianym przez Kanta, tak 
również owo racjonalnie ugruntowane prawo moralne jest niezmienne. 

W konsekwencji swój fundament etyczny zbudował na dwu imperatywach. 
Pierwszy ma charakter natury ogólnej i dotyczy uniwersalnej zasady czynienia do-
bra: „Postępuj tylko według takiej maksymy, dzięki której możesz zarazem chcieć, 
żeby stała się powszechnym prawem moralnym”88. Imperatyw ów tłumaczy się 
85 I. Kant, Uzasadnienie metafizyki moralności, dz. cyt., s. 21. 
86 „Podstawy zobowiązania nie należy tutaj szukać w naturze człowieka ani w okolicznościach 

zachodzących w świecie, w jakim człowiek się znalazł, lecz a priori jedynie w pojęciach czystego 
rozumu”, tamże, Przedmowa, s. 6. 

87 I. Kant, Krytyka praktycznego rozumu, dz. cyt., s. 158. 
88 I. Kant, Uzasadnienie metafizyki moralności, dz. cyt., s. 50. 



39I. Moralistyka doby oświecenia

sam przez się i jest zobowiązujący dla człowieka, a sprawdzianem jego autentycz-
ności jest to, że da się uogólnić, to znaczy jest zobowiązujący w takiej samej mie-
rze dla mnie samego, jak dla każdego innego, ze względu na dobro mnie samego. 
Drugi odnosi się do człowieka: „Postępuj tak, byś człowieczeństwa tak w twej oso-
bie, jako też w osobie każdego innego używał zawsze zarazem jako celu nigdy tyl-
ko jako środka”89. Ze względu na ów drugi imperatyw można stwierdzić, że „Kant 
poniekąd położył podwaliny pod nowożytny personalizm w etyce”90. 

Zarazem jednak Kantowska etyka obowiązku, będąc czysto formalną kon-
strukcją określającą powinność moralną od strony negatywnej, to znaczy wska-
zującą na to, czego nie należy czynić, nie określa pozytywnych celów działania 
człowieka, tak że można jej przypisać dowolną treść, także tę, która nie służy do-
bru człowieka91. Jeśli za podstawę moralności uznać jedynie poprawność sformu-
łowanego obowiązku, który da się uzasadnić tak, by był on prawem dla innych, 
można – jak zauważa MacIntyre – stosunkowo łatwo popaść w konformizm wo-
bec autorytetu, mimo iż intencją Kanta było zbudowanie etyki niezależnej od 
autorytetu. 

Konsekwencje jego doktryny sugerują – przynajmniej, gdy idzie o  historię 
Niemiec – że próba znalezienia moralnego punktu widzenia całkowicie niezależ-
nego od porządku społecznego może być poszukiwaniem ułudy: poszukiwaniem, 
które obraca poszukującego w zwykłego konformistycznego sługę panującego po-
rządku społecznego92. 

Czy można sobie wyobrazić sytuację, że ktoś postępuje według takiej mak-
symy, czyli zasady moralnego postępowania, która jest obiektywnie niegodziwa, 
a jednak chce, żeby była powszechnym prawem? Otóż taka możliwość stała się 
rzeczywistością w nazistowskich Niemczech, gdzie maksyma moralna jednego 
człowieka stała się powszechną zasadą całego narodu, przynajmniej w jego zde-
cydowanej większości, który z własnego przekonania i z własnej woli podporząd-
kował się woli Hitlera – rzecz nie do pomyślenia dla samego Kanta, który był 
krytyczny wobec wszelkich instytucji. To dotyczy zresztą każdego totalitaryzmu. 

89 Tamże, s. 62. 
90 Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość, Kraków 2005, s. 45. Por. K. Wojtyła, Dominanta powinności 

w przeżyciu etycznym (system Kanta), [w:] K. Wojtyła, Wykłady lubelskie, dz. cyt., s. 39–49, 
144–155. 

91 „Według tej koncepcji – komentuje Karol Wojtyła – czyn ludzki nie jest etyczny przez samą 
swoją przedmiotową treść, ale przez wyraźny moment podmiotowy. Chodzi mianowicie o mo-
ment powinności jako ten, który wypływa z rozkazów rozumu praktycznego”, K. Wojtyła, Do-
minanta powinności w przeżyciu etycznym (system Kanta), dz. cyt., s. 48. 

92 A. MacIntyre, Krótka historia etyki, dz. cyt., s. 255. 



40 I. Moralistyka doby oświecenia

Okazuje się zatem, że formalna zasada moralności, zaproponowana przez Kanta 
w postaci imperatywu kategorycznego, jest niepełna, a przez to ułomna. 

Dostrzegając ten brak, Jan Paweł II uzupełnił drugi imperatyw kategoryczny 
Kanta o sformułowanie pozytywne. Jak sam wspomina, w pracy Miłość i odpo-
wiedzialność sformułował tzw. normę personalistyczną, która jest próbą przeło-
żenia na język filozoficznej etyki przykazania miłości. Jej istotą jest to, że osoba 
domaga się czegoś więcej niż wykluczenia przedmiotowego jej traktowania, ale 
domaga się afirmacji osoby dla niej samej. 

Osoba jest takim bytem – pisze Jan Paweł II – że właściwym do niej odniesieniem 
jest miłość. Jesteśmy sprawiedliwi wobec osoby, jeżeli ją miłujemy – tak Boga, jak 
i ludzi. Miłość osoby wyklucza traktowanie jej jako przedmiotu użycia93.

Taką pełną interpretację normy personalistycznej odnajdujemy – zdaniem 
papieża – w tekście soborowej Konstytucji Gaudium et spes: „Człowiek, będąc 
jedynym na ziemi stworzeniem, którego Bóg chciał dla niego samego, nie może 
odnaleźć się w pełni inaczej jak tylko poprzez bezinteresowny dar z siebie same-
go”94. Zdanie to najpierw jasno formułuje podstawową zasadę afirmacji osoby, ze 
względu na to, że jest osobą: Bóg chciał człowieka „dla niego samego”, następnie 
wskazuje to, co jest najistotniejsze dla miłości – tzn. dar z siebie samego dla dru-
giej osoby. 

Tak więc – komentuje papież – te dwa aspekty: afirmacja osoby dla niej samej oraz 
bezinteresowny dar z siebie samego, nie tylko wzajemnie się nie wykluczają, ale się 
potwierdzają wzajemnie i w sobie zawierają. Człowiek najpełniej afirmuje siebie, 
dając siebie. To jest pełna realizacja przykazania miłości. To jest równocześnie 
pełna prawda o człowieku, której Chrystus nauczył nas swoim życiem; prawda, 
którą potwierdza szeroko tradycja moralności chrześcijańskiej, jak również trady-
cja świętych i tylu bohaterów miłości bliźniego w ciągu dziejów95. 

d) Filozofia społeczna Karola Marksa i Friedricha Engelsa 
Niewątpliwie, jednym z kierunków filozofii społecznej, który nie tylko odcisnął 

wyraźne, ale i tragiczne piętno na historii przełomu XIX i XX wieku, lecz także na-
dal wpływa na myślenie i życie społeczno-polityczne wieku XXI, był marksizm. 

Karol Marks (1818–1883) urodził się w Trewirze w rodzinie o żydowskich ko-
rzeniach, ale został ochrzczony w wieku sześciu lat (jego ojciec Heinrich, liberalny 

93 Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, Lublin 1994, s. 150. 
94 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 

et spes, 24. 
95 Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, dz. cyt., s. 150–151. 



41I. Moralistyka doby oświecenia

Żyd, został luteraninem). Jednak wychowanie religijne nie odgrywało dla niego 
wielkiego znaczenia, a intelektualnie wyrastał w tradycji kantowskiego racjonali-
zmu i politycznego liberalizmu. W czasie studiów w Berlinie zetknął się z filozofią 
Georga Wilhelma Friedricha Hegla (1770–1831), z której zaczerpnął zasadnicze 
idee, jednak porzucił czysto teoretyczne rozważania heglizmu w przekonaniu, że 
filozofia, jeśli ma rzeczywiście osiągać swoje cele, musi owocować praktyczną ak-
tywnością, musi rozwinąć się w działalność społeczną i polityczną96. Odrzucając 
metafizyczne założenia Hegla, przejął jego dialektyczną teorię dziejów. 

Założenia ideowe
Dla Hegla istotną dynamiką historii jest sprzeczność, która charakteryzu-

je napięcie między rzeczywistością a prawdą, między tym, co istnieje, a tym, co 
jest poznawane (swoista logika przeciwstawieństw). Napięcie to jest przyczyną 
wszelkiego ruchu, który prowadzi do zmian, a ich owocem jest nowa rzeczywi-
stość. Tak oto wygląda klasyczna triada metafizyczna Hegla: teza-antyteza-synte-
za. Ona wyjaśnia wszelkie procesy zachodzące w historii. W takim ujęciu nie ma 
miejsca na naturę, czyli na coś, co stanowi niezmienną strukturę konstytuującą 
określoną treść i jakość bytu. Dla Hegla ten proces odbywa się przede wszystkim 
w świecie ducha, w świecie idei. Marks odrzucił jednak idealizm Hegla dający 
prymat idei i myśli, a przyznał go rzeczywistości zmysłowej i materialnej. 

Drugą kategorią filozoficzną, zapożyczoną od Hegla, jest pojęcie alienacji, 
czyli wydobywania, uzewnętrzniania idei w postaci zewnętrznej formy. O ile jed-
nak dla Hegla proces alienacji i jego przezwyciężanie przez antytezę dokonuje 
się w świecie idei, ludzkiej myśli, o tyle dla Marksa tym, co bardziej podstawowe 
dla człowieka, jest działanie zewnętrzne, fizyczna praca. Dlatego proces aliena-
cji sprowadza do tego wymiaru. Człowiek alienuje się w produkcie swojej pracy, 
która będąc jego dziełem, nie należy jednak do niego ze względu na istniejące 
stosunki społeczne, szczególnie stosunki własności. Aby przezwyciężyć ową alie-
nację, trzeba dokonać radykalnego kroku, nie na drodze intelektualnej syntezy 
jak u Hegla, ale działania, konkretnego czynu, czyli rewolucji społecznej, znoszą-
cej własność prywatną. 

W czasie swojego pobytu w Paryżu w 1844 roku Marks spotkał się z Fried-
richem Engelsem, którego poznał już wcześniej, i połączyli swoje idee w jeden 

96 „Filozofowie rozmaicie tylko interpretowali świat, idzie jednak o to, by go zmienić”, teza 11, 
K. Marks, Tezy o Feuerbachu, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 3, Warszawa 1961, s. 8. Dzieła 
zebrane Marksa, opracowane przez Engelsa, zostały wydane w języku polskim: K. Marks, F. En-
gels, Dzieła, t. 1–39, Warszawa 1960–1979. 



42 I. Moralistyka doby oświecenia

system. Engels (1820–1895), jako syn bogatego przemysłowca, wnosi swój wkład 
w postaci wiedzy ekonomicznej, której Marksowi jako filozofowi brakowało. Od 
tej pory będą tworzyli założycielski duet tzw. marksizmu. Sam Engels, również 
początkowo zwolennik heglizmu, był pod wpływem materialistycznej filozofii 
Ludwika Feuerbacha (1804–1872). Według materialistów podstawą całej rzeczy-
wistości jest przyroda oraz człowiek będący jej wytworem, który działa w przy-
rodzie przez proces ekonomicznej produkcji97. Komentując dzieło Feuerbacha, 
Engels pisał:

Przyroda istnieje niezależnie od wszelkiej filozofii, jest ona podstawą, na której 
wyrośliśmy my, ludzie, będący sami tworami przyrody; nie istnieje nic prócz przy-
rody i ludzi, a istoty wyższe, które stworzyła nasza wyobraźnia religijna, są tylko 
fantastycznym odzwierciedleniem naszej własnej istoty. (…) Zapał był powszech-
ny; wszyscy staliśmy się w jednej chwili feuerbachistami. O tym, jak entuzjastycz-
nie powitał Marks nowy pogląd i jak bardzo – mimo wszystkich krytycznych za-
strzeżeń – podlegał jego wpływowi świadczy Święta rodzina98. 

Tak rozumiany materializm negował istnienie jakiegokolwiek Umysłu czy idei 
pierwotnej w stosunku do przyrody i od niej niezależnej. Materializm Feuerbacha, 
a później Marksa i Engelsa, wiązał się zatem nierozdzielnie z ateizmem, a poję-
cie Boga czy świat religijny były dla niego tylko iluzoryczną projekcją ludzkiego 
umysłu, który szuka w Bogu świata idealnego jako antidotum na bolączki tego 
świata, uśmierzające i pozwalające znosić jego ziemską niedolę – jest opium dla 
ludu (opium des Volkes)99. To nie Bóg stworzył człowieka, ale to człowiek tworzy 

97 Por. L. Feuerbach, Das Wesen des Christentums, Leipzig 1841, wyd. pol.: Istota chrześcijaństwa, 
Warszawa 1959. Feuerbach był autorem wielu dzieł krytycznych wobec religii: Das Wesen des 
Glaubens im Sinne Luthers, Leipzig 1844; Das Wesen der Religion, Leipzig 1845; Vorlesungen 
über das Wesen der Religion, Leipzig1851, wyd. pol.: Wykłady o istocie religii, Warszawa 1953; 
Theogonie nach den Quellen des classischen, hebräischen und christlichen Altertums, Leipzig 
1857. Por. J.A. Kłoczowski, Człowiek – bogiem człowieka. Filozoficzny kontekst rozumienia re-
ligii w „Istocie chrześcijaństwa” Ludwika Feuerbacha, Lublin 1979; S. Kowalczyk, Bóg w myśli 
współczesnej, Wrocław 1979, s. 22–34; M. Neusch, U źródeł współczesnego ateizmu, Paris 1980, 
s. 43–71. 

98 F. Engels, Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie, Stuttgart 
1888, wyd. pol.: Ludwig Feuerbach i zmierzch klasycznej filozofii niemieckiej, [w:] K. Marks, 
F. Engels, Dzieła, t. 21, Warszawa 1969, s. 305. 

99 „Nędza religijna jest jednocześnie wyrazem rzeczywistej nędzy i protestem przeciw nędzy rze-
czywistej. Religia jest westchnieniem uciśnionego stworzenia, sercem nieczułego świata, jest 
duszą bezdusznych stosunków. Religia jest opium ludu”, K. Marks, Zur Kritik der Hegelschen 
Rechtsphilosophie, „Deutsch-französische Jahrbücher”, Paris 1844, wyd. pol.: Przyczynek do kry-
tyki heglowskiej filozofii prawa, Wstęp, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 1, Warszawa 1962, 
s. 458. 



43I. Moralistyka doby oświecenia

Boga, uciekając się tym samym do iluzji, która daje mu chwilową pociechę, ale 
nie ma wpływu na jego życie, nie prowadzi do rzeczywistej poprawy jego losu. 
Negacja Boga jest więc swoistym wyzwoleniem dla człowieka. Jego odrzucenie 
jest nie tylko czymś naturalnym dla racjonalnego umysłu, ale jest koniecznym 
postulatem dla samorealizacji człowieka, warunkiem koniecznym do przeprowa-
dzenia wszystkich innych zmian w świecie: „Prawdziwe szczęście ludu wymaga 
zniesienia religii jako urojonego szczęścia ludu. (…) Krytyka nieba przeobraża 
się w krytykę ziemi w ten sposób, krytyka religii – w krytykę prawa, krytyka 
teologii – w krytykę polityki”100. Ateizm staje się tym samym dla Marksa nie tyle 
wyrazem osobistego przekonania, ile postulatem politycznym w walce o lepszą 
przyszłość człowieka i całej ludzkości. 

W 1847 roku Marks wstępuje do Związku Komunistów i w następnym roku, 
wspólnie z Engelsem, opracowuje Manifest der kommunistischen Partei101, który 
kończy dobrze znanym apelem: „Proletariusze wszystkich krajów, łączcie się”102. 
Ten sojusz robotniczy powinien być z natury rzeczy ponadnarodowy, dlatego że 
w systemie komunistycznym naród i ojczyzna są kategoriami historycznymi, któ-
re należą do przeszłości, a liczy się tylko klasa proletariacka103. W 1859 roku Marks 
publikuje dzieło Zur Kritik der politischen Ökonomie104, w którym wykłada swoją 
materialistyczną koncepcję dziejów i wizję rozwoju społeczeństw w oparciu o prze-
miany ekonomiczne. Jednocześnie prowadzi działalność polityczną zmierzają-
cą do uświadamiania klasy pracującej, a w 1864 roku zakłada Międzynarodowe 
Stowarzyszenie Robotników, zwane I Międzynarodówką, która z powodu sporów 
ideowych w łonie socjalistów uległa samorozwiązaniu w 1876 roku. 

W 1867 roku wydaje pierwszy tom swojego sztandarowego dzieła Das Kapi-
tal105. Kolejne dwa tomy ukazały się już po jego śmierci, zredagowane przez 
Engelsa. W dziele tym twierdzi, że koniecznym elementem systemu kapitalistycz-
nego jest antagonizm klasowy, który on rodzi, bowiem oparty jest na niesprawie-
dliwym systemie własności prywatnej (według dialektyki jest to teza). Wynika to 

100 Tamże, s. 458. 
101 K. Marks, F. Engels, Manifest der kommunistischen Partei, London 1848, wyd. pol.: Manifest 

komunistyczny, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 4, Warszawa 1962, s. 511–549. 
102 Tamże, s. 549. 
103 Marks pisze: „Zarzucano jeszcze komunistom, jakoby chcieli znieść ojczyznę, narodowość. Ro-

botnicy nie mają ojczyzny. Nie można im odebrać tego, czego nie mają”, tamże, s. 533. 
104 K. Marks, Zur Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1859, wyd. pol.: Przyczynek do krytyki 

ekonomii politycznej, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 13, Warszawa 1966, s. 3–186. 
105 K. Marks, Das Kapital, t. 1, Hamburg 1867; t. 2, Hamburg 1885; t. 3, Hamburg 1894, wyd. pol.: 

Kapitał, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 23, Warszawa 1968; t. 24, Warszawa 1977. 



44 I. Moralistyka doby oświecenia

z teorii tzw. wartości opartej na pracy (zapożyczonej od Davida Ricardo, teorety-
ka angielskiej klasycznej szkoły liberalnej). Wartością towaru jest przede wszyst-
kim praca robotnika włożona w jego wytworzenie. Kapitalista, ze względu na 
przewagę, jaką daje mu prawo własności prywatnej, przywłaszcza sobie znaczną 
część owej wartości, dzieląc się jedynie niewielką częścią z robotnikami, tym sa-
mym okradając ich z tego, co im się należy. Ten nieuchronny konflikt między po-
siadaczem środków produkcji a robotnikiem musi przybrać formę czynną w po-
staci walki klasowej prowadzącej do obalenia kapitalizmu (antyteza). Jej finalnym 
produktem będzie nowy, sprawiedliwy system społeczny w postaci komunizmu 
(synteza). Ponieważ cel ten ma fundamentalne znaczenie dla wszystkich ludzi 
i całego systemu życia społecznego, a poza tym posiada wymiar ostateczny i defi-
nitywny, to do jego osiągnięcia dopuszczalne są wszystkie możliwe środki, w tym 
także przemoc. Jest to jednak etap przejściowy, ponieważ – jak sądzono – po 
ustanowieniu powszechnej sprawiedliwości, rewolucja i użycie siły staną się nie-
potrzebne, a przemoc niejako samoistnie wygaśnie. 

Centralnym założeniem filozofii Marksa jest zmodyfikowana wersja dialek-
tyki Hegla, która połączona z filozofią materialistyczną, przybiera postać mate-
rializmu dialektycznego106. Ta dialektyka dokonuje się nie w umyśle, ale w kon-
kretnej rzeczywistości, w przyrodzie i w historii. Przyroda interesuje Marksa 
przede wszystkim jako środek dla zaspokojenia podstawowych potrzeb człowie-
ka, a te zaspakaja on dzięki pracy przekształcającej przyrodę. Dialektyka przyro-
dy, szczególnie akcentowana przez Engelsa, odpowiada dynamice ruchu i zmian, 
bowiem w przyrodzie nie ma nic stałego i statycznego (na takie spojrzenie miała 
wpływ także teoria ewolucji sformułowana w tym czasie przez Karola Darwina). 
Ponieważ człowiek jest częścią przyrody, to prawo dialektyki dotyczy także jego 
samego i wszystkich relacji społecznych, w jakich żyje. Prawo dialektyki, rozu-
miane jako dynamizm ciągłych zmian, w trakcie których wykluwa się nowa rze-
czywistość, nie dopuszcza istnienia wiecznych prawd (np. prawd moralnych). 
Podobnie jak teorie w fizyce i biologii ulegają weryfikacji, a nawet zakwestiono-
waniu wraz z nowymi odkryciami, tak też jest w dziedzinie etycznej. 

106 Główne założenia materializmu historycznego zawarł w dziele napisanym wspólnie z Engelsem, 
Die deutsche Ideologie, Frankfurt am Main 1932, wyd. pol.: Ideologia niemiecka, [w:] K. Marks, 
F. Engels, Dzieła, t. 3, Warszawa 1961, s. 9–619. Praca stanowi krytykę współczesnej filozofii 
niemieckiej Feuerbacha, Bruno Bauera (1809–1882), Johanna Kaspara Stirnera (1806–1856) 
i  socjalistów niemieckich. O podobnym wydźwięku jest dzieło krytykujące idealizm Bruno 
Bauera i jego zwolenników, także napisane wspólnie z Engelsem, Die heilige Familie oder Kritik 
der kritischen Kritik, Frankfurt am Main 1845, wyd. pol.: Święta rodzina, czyli krytyka krytycz-
nej krytyki, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 2, Warszawa 1961, s. 3–263. 



45I. Moralistyka doby oświecenia

W materialistycznej wizji świata działalność produkcyjna człowieka nie tylko 
zaspakaja jego potrzeby, ale także określa jego życie polityczne, prawo, kulturę, 
moralność, również religię. Marks zestawia ze sobą te rzeczywistości w znanej 
kategorii bazy i nadbudowy. Bazę stanowią dwa zasadnicze elementy: „material-
ne siły wytwórcze”, czyli wszystkie te przedmioty, które wymagane są dla działal-
ności produkcyjnej (surowce, narzędzia, siły przyrody), oraz „stosunki produk-
cji”, czyli określone relacje i współzależność między ludźmi w procesie produkcji. 
Stosunki te sprowadza Marks zasadniczo do jednego, mianowicie prawa własno-
ści. Wszystkie pozostałe wymiary ludzkiego życia (jak wspomniane prawo, mo-
ralność, kultura itp.) stanowią nadbudowę, jako że są uzależnione od bazy. To 
właśnie baza określa ich charakter i jakość, co wyraża w haśle, że „byt kształtuje 
świadomość”: 

Sposób produkcji życia materialnego warunkuje (bedingt) społeczny, polityczny 
i duchowy (geistigen) proces życia w ogóle. Nie świadomość ludzi określa ich byt, 
lecz przeciwnie, ich byt społeczny określa ich świadomość107. 

Jak zauważa F. Copleston, twierdzenie, że życie gospodarcze „warunkuje” ży-
cie szeroko rozumianej kultury nie budziłoby większych zastrzeżeń, jeśli trakto-
wać je w sensie oddziaływania i wpływu, jaki na nie posiada. Niemniej jednak, 
w  interpretacji marksistowskiej to wyrażenie oznacza po prostu „determinuje”, 
czyli określa i przesądza o wartości kultury108. Można jednak zauważyć pewną 
niekonsekwencję w myśleniu Marksa. Przyznaje pierwszeństwo materii (baza) 
nad myślą (nadbudowa), która jest jedynie odbiciem stosunków produkcji i jako 
taka nie jest kreatywna, natomiast kiedy mówi o konieczności rewolucyjnych 
zmian, to właśnie myśleniu, a konkretnie – uświadomieniu proletariatu, przy-
znaje pierwszeństwo i aktywną rolę w dziejowych przemianach. 

Tak czy inaczej, zasadniczym problemem dla Marksa jest prawo własności. 
Na pewnym etapie dziejów dochodzi do konfliktu między materialnymi siła-
mi wytwórczymi a stosunkami produkcji, które nie odpowiadają ich rozwojowi 
i z tego względu stanowią ich ograniczenie. Jest to dialektyczna antyteza, która 
w starciu z tezą (istniejącym stanem rzeczy) musi doprowadzić do syntezy. Może 
się to dokonać jedynie na drodze rewolucji, która zniesie stary porządek i zro-
dzi nową strukturę ekonomiczną, a w konsekwencji ustanowi nową epokę życia 
społecznego. 

107 K. Marks, Przyczynek do krytyki ekonomii politycznej, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 13, dz. 
cyt., s. 9. 

108 Por. F. Copleston, Historia filozofii, dz. cyt., s. 325–326. 



46 I. Moralistyka doby oświecenia

Ta przemiana może dokonać się dopiero wtedy, kiedy istniejąca sprzeczność 
między siłami wytwórczymi a stosunkami społecznymi odpowiednio dojrzeje 
i osiągnie punkt krytyczny. Nie dzieje się to jednak spontanicznie, lecz musi zo-
stać ona uświadomiona, czyli doświadczona i nazwana przez wyzyskiwanych ro-
botników. Ten proces uświadamiania dokonuje się w ogniu walki klasowej, która, 
według Marksa, przynależy do natury życia społecznego: „historia wszystkich 
dotychczasowych społeczeństw jest historią walk klasowych”109. Jedna klasa obala 
inną, zastępuje ją i przejmuje środki produkcji do czasu, aż inna klasa powtórzy 
ten proceder. Ten stan rzeczy będzie trwał dotąd, dopóki będzie istniało prawo 
własności decydujące o roli określonej grupy społecznej dysponującej siłami wy-
twórczymi. 

Siłą zdolną przerwać ów niekończący się łańcuch walki o własność jest świa-
doma siebie klasa proletariatu, która powinna obalić istniejący system kapitali-
styczny, przejąć tymczasowo władzę dla podporządkowania sobie i przemodelo-
wania „nadbudowy” i przygotować drogę do komunizmu, ostatecznej fazy dzie-
jowej, w którym wraz ze zniesieniem prawa własności zniknie także klasowość, 
a co się z tym wiąże, nierówność i wyzysk między ludźmi. Komunizm jest zatem 
ukoronowaniem całej historii, jej dopełnieniem i poniekąd zakończeniem110. 

Konsekwencje moralne 
Taka wizja dziejowa stanowiła również swoistą filozofię człowieka, w której 

jest on głównym protagonistą i podmiotem, a także celem. Sądzono, że człowiek, 
wyzwolony z antagonizmu klasowego, przestanie być człowiekiem wyalienowa-
nym i odnajdzie pełnię swojego człowieczeństwa. Wszystkie działania gospodar-
cze, polityczne i rewolucyjne przemiany mają służyć odkryciu przez człowieka 
jego własnej wartości, czy raczej zdefiniowaniu jej na nowo w oczyszczonej rze-
czywistości, w której się znajdzie. Stąd postulat zbudowania nowego człowieka, 
jako skutek przebudowy ekonomicznej bazy. 

Znamienna w tym kontekście jest refleksja, jaką poczynił Jan Paweł II, wspo-
minając swoją pracę duszpasterską wśród młodzieży w Krakowie w latach 50., 
w okresie intensywnej propagandy komunistycznej. W jej ramach zainicjował 
czwartkowe spotkania, których owocem były dwie konferencje, jedna na temat 

109 K. Marks, F. Engels, Manifest komunistyczny, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 4, dz. cyt., s. 514. 
110 Do tego faktu odnosi się Francis Fukuyama w swoim eseju na temat upadku komunizmu 

i współczesnej demokracji liberalnej zatytułowanym Koniec historii, tłum. T. Bieroń, M. Wi-
chrowski, Poznań 1996. 



47I. Moralistyka doby oświecenia

możliwości poznania Boga111, druga zaś na temat człowieka: Rozważania o isto-
cie człowieka112. Wspominając ten okres już jako papież, w rozmowie z Vittorio 
Messorim stwierdza, że początkowo wydawało mu się, iż polem intelektualnej 
konfrontacji z marksizmem będzie filozofia przyrody i miejsce w niej dla Boga. 
Szybko jednak okazało się, że to człowiek będzie problemem centralnym tej dys-
kusji113. Po tej linii pójdzie później negatywna ocena ideologii marksistowskiej 
ze strony Magisterium Kościoła. To właśnie przede wszystkim antropologiczne 
i etyczne aspekty marksizmu zostały poddane krytyce w encyklikach: Leona XIII 
Rerum novarum (błędne rozumienie prawa własności i jego skutki dla człowieka 
i społeczeństwa), Jana Pawła II Centesimus annnus (który pisał o zasadniczym 
„błędzie antropologicznym” komunizmu) oraz Benedykta XVI Spe salvi, wska-
zującej na materializm jako redukcjonistyczną wizję człowieka: „Jego [Marksa – 
KG] prawdziwy błąd to materializm: człowiek nie jest bowiem tylko produktem 
warunków ekonomicznych i nie jest możliwe uzdrowienie go wyłącznie od ze-
wnątrz, przez stworzenie korzystnych warunków ekonomicznych”114. Szerzej ten 
temat zostanie omówiony w rozdziale poświęconym katolickiej nauce społecznej. 

System komunistyczny przyczynił się do wykształcenia specyficznej tożsamo-
ści człowieka, którą rosyjski pisarz na emigracji Aleksandr Zinowiew określił po-
jęciem homo sovieticus115. Określenie to przejął i spopularyzował w swoich reflek-
sjach ks. Józef Tischner. Zasadniczą jego cechą było to, że uzależniał świadomość 
człowieka od materialnego bytu, który go określał i determinował wszystkie jego 
akty ludzkie: myślenie i wolność. Spośród nich dobra materialne, które decydują 
o egzystencji ludzkiej, nabierają nie tylko wartości podstawowej, ale i zasadniczej: 
111 K. Wojtyła, O poznawalności i poznawaniu Boga, Kraków 2000. 
112 K. Wojtyła, Rozważania o istocie człowieka, Kraków 1999. 
113 „Było dla mnie poniekąd wielkim zaskoczeniem, kiedy stwierdziłem, że te zainteresowania 

dla człowieka i jego godności stały się wbrew przewidywaniom głównym tematem polemiki 
z marksizmem, a to dlatego, że marksiści sami postawili sprawę człowieka w punkcie central-
nym. (…) Nie tyle kosmologiczna interpretacja na rzecz ateizmu, ile argumentacja etyczna 
stała się dominantą. Kiedy napisałem książkę pod tytułem Osoba i czyn, pierwszymi, którzy 
na nią zwrócili uwagę, oczywiście, aby ją poddać krytyce, byli marksiści: stanowiła dla nich 
niewygodny element w polemice z religią i Kościołem”, Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, 
Lublin 1994, s. 148–149. 

114 Benedykt XVI, Enc. Spe salvi, (30 listopada 2007), 21. Por. T. Ślipko, Pojęcie człowieka w świetle 
współczesnej filozoficznej antropologii marksistowskiej w Polsce, ZNKUL 10 (1967), z. 2, s. 3–16; 
tenże, Marksizm a osoba ludzka, [w:] Aby poznać Boga i człowieka, t. 2, Warszawa 1974, s. 177–
204; T. Styczeń, A. Szostek, Liberalizm po marksistowsku. Antropologiczne implikacje marksi-
stowskiej soteriologii, [w:] Problem wyzwolenia człowieka, Roma 1987, s. 123–144; S. Kowal-
czyk, Geneza i profil etyki marksistowskiej, [w:] Duchowość bezdroży, Lublin 1995, s. 137–146. 

115 Por. A. Zinowiew, Homo sovieticus, Kraków 1983. 



48 I. Moralistyka doby oświecenia

„Sprzedać wolność za chleb – to być sobą”116. Skoro zaś wszystkie produkty dzia-
łalności gospodarczej człowieka są w rękach proletariatu, który jest substancją 
komunistycznego systemu, to człowiek jest od nich uzależniony, staje się bezwol-
nym petentem komunizmu: „Ujmując rzecz najogólniej – pisze Tischner – homo 
sovieticus to zniewolony przez system komunistyczny klient komunizmu – żywił 
się towarami, jakie komunizm mu oferował”117. Swoją władzę komunizm mani-
festował szczególnie wtedy, kiedy człowiek jako klient komunizmu uzależniony 
był nawet od towarów pierwszej potrzeby, czego tragikomicznym wyrazem były 
kolejki w sklepach po papier toaletowy. 

Z kolei wolność podporządkowana stosunkom społecznym wymaga nowej 
moralności, która uzależniona jest od tychże stosunków, służy temu wszystkie-
mu, co je stanowi, a więc pracy oraz ludziom pracy, czyli proletariatowi z ich re-
prezentantem na czele, jakim była partia komunistyczna118. 

Atrakcyjność wizji marksistowskiej polegała nie tyle na naukowości, którym 
to przymiotnikiem określano wszystkie składowe elementy konstrukcji filozofii 
marksistowskiej, ile na idealistycznej wizji świata, prostej i przez to pociągającej, 
która wydobywa jeden aspekt rzeczywistości i traktuje go jako klucz otwierający 
wszystkie drzwi i znajdujący rozwiązanie wszystkich podstawowych problemów 
człowieka. Dlatego też do dzisiaj może inspirować niektóre umysły119. Co prawda, 
rozwiązania ekonomiczne marksizmu okazały się porażką i przeszły do historii, 
pozostawiając opłakane skutki gospodarcze w krajach, które wprowadziły w ży-
cie eksperyment komunizmu, ale fundamentalne idee przetrwały i chcą znaleźć 
nowego nosiciela, już nie w ekonomii, ale w kulturze120. Tak zwana „nadbudo-
116 J. Tischner, Etyka solidarności oraz homo sovieticus, Kraków 2005, s. 186. 
117 Tamże, s. 141. 
118 Por. H. Maślińska, O moralności komunistycznej, Warszawa 1953. Pracę wychowawczą w celu 

ukształtowania nowej moralności rozpoczynano przede wszystkim od dzieci i młodzieży. 
Por. M. Brodala, Propaganda dla najmłodszych w latach 1948–1956. Instrument stalinowskie-
go wychowania, [w:] Przebudować człowieka. Komunistyczne wysiłki zmiany mentalności, red. 
M. Kula, Warszawa 2001, s. 15–202. 

119 Por. L. Kołakowski, Główne nurty marksizmu, t. 1–3, Paris 1976–1978; A. Walicki, Marksizm 
i skok do królestwa wolności. Dzieje komunistycznej utopii, Warszawa 1996. W 200. rocznicę 
urodzin Marksa w kościele w Trewirze odbyła się okoliczna uroczystość, w której uczestni-
czyli przedstawiciele najwyższych władz, włącznie z przewodniczącym Komisji Europejskiej 
Jean-Claudem Junckerem oraz przewodniczącym Episkopatu Niemiec kard. Reinhardem Mar-
xem, którzy wyrazili swój szacunek dla dorobku Marksa, wyrażając pogląd, że późniejszych 
politycznych konsekwencji nie można bezpośrednio łączyć z jego filozofią. W tej „podniosłej” 
atmosferze nikt nie uznał za stosowne wspomnieć o milionach ofiar systemu komunistycznego. 

120 Czy koniec komunizmu oznacza definitywny upadek idei socjalistycznej? „Na to pytanie nie 
można udzielić prostej odpowiedzi. Socjalizm jest jednym z tych potężnych, ale amorficznych 



49I. Moralistyka doby oświecenia

wa” okazała się bowiem w konfrontacji z rzeczywistością silniejsza od bazy, która 
miała być jej podstawą. Zwolennicy komunizmu uznali zatem, że należy zmienić 
strategię i stąd przyszłe rewolucje społeczne powinny rozpocząć się od rewolucji 
w świecie kultury i tym, co ją stanowi, począwszy od nauk społecznych (obec-
ność marksizmu na uniwersytetach, działania Frankfurckiego Instytutu Badań 
Społecznych), poprzez prawo, zmianę postaw społecznych, a także religię i jej na-
rzędzie, jakim jest teologia. Wskażmy na niektóre paradygmaty kulturowo-spo-
łeczne, które w nowej formie pozostają wciąż obecne we współczesnej kulturze. 

Najpierw odrzucenie idei Boga, z zachowaniem samej idei Absolutu, i prze-
niesienie jej z rzeczywistości transcendentnej do konkretnej rzeczywistości do-
czesnej, co jest równoznaczne z przyznaniem jej prerogatyw absolutystycznych, 
z konieczności podporządkowujących sobie wszystkie inne rzeczywistości. Jak 
zauważa Vernon Bourke, w przekonaniu Marksa „moralność bezklasowego spo-
łeczeństwa przyszłości narzuci absolutne kryteria sądu moralnego i postępowa-
nia”121. Istnienie Boga, nawet tylko jako duchowej idei, było nie do pogodzenia 
z  komunizmem. Szczególnie konsekwentnymi realizatorami tego przekonania 
byli gorliwi zwolennicy marksizmu w Rosji Władimir Iljicz Ulianow (Lenin) 
(1870–1924) i Józef Stalin (1878–1953), którzy w brutalny sposób wprowadzi-
li nie tylko idee gospodarcze, ale również filozoficzne założenia marksistowskie 
w rosyjskie warunki społeczne i kulturowe. Marks zakładał, jako warunek ko-
nieczny rewolucji, osiągnięcie odpowiedniego stopnia dojrzałości proletariatu, 
w sytuacji, kiedy system kapitalistyczny osiągnie krytyczny stan swojego rozwoju. 
Tymczasem w zacofanej gospodarczo Rosji ten proces nie osiągnął koniecznej 
„dojrzałości”, stąd wprowadzaniu komunizmu towarzyszyło stosowanie brutalnej 
przemocy, co owocowało w konsekwencji wysokimi ofiarami, które ona powo-
dowała122. Przemoc tę skierowano przeciwko wszystkim i wszystkiemu, co mogło 
zagrozić powodzeniu rewolucji, w tym także religii. 

W Rosji starły się ze sobą dwie opcje rozwiązania kwestii religijnej. Jedna, 
reprezentowana przez Anatolija Łunaczarskiego, twierdziła, że religia sama za-
niknie wraz ze zmianą stosunków własności, druga, której zwolennikiem był 

zjawisk, zdolnych do tworzenia licznych i pomysłowych odmian, których śmierć zwykło się 
ogłaszać często – aczkolwiek mało przekonująco. Konkretnie zauważono uwiąd jednej jego 
części, a nie wygaśnięcie całości”, S. Fitzpatrick, Socjalizm i komunizm, [w:] Historia XX wieku, 
red. R.W. Bulliet, Warszawa 2001, s. 221. 

121 Por. V. Bourke, Historia etyki, dz. cyt., s. 227. 
122 Historycy szacują, że liczba ofiar wynosiła ok. 23 miliony osób. Por. R. Pipes, Rosja bolsze-

wików, Warszawa 2005, s. 544–545. 



50 I. Moralistyka doby oświecenia

Jemielian Jarosławski, była zdania, że koniecznym elementem powodzenia re-
wolucji jest radykalne ograniczenie roli Cerkwi lub nawet jej unicestwienie. 
Zwyciężyła opcja druga i począwszy od 1918 roku rozpoczął się frontalny atak 
na religię, której szczyt nastąpił po roku 1922. Realizowano go, stosując cztery 
metody: 1) prawne – wyrazem tego był pozornie racjonalny Dekret o wolności 
sumienia oraz o Kościele i stowarzyszeniach religijnych, wprowadzający rozdział 
Kościoła i państwa, uchwalony 20 stycznia 1918, oraz procesy sądowe przeciwko 
duchownym; 2) materialne – polegające na konfiskacie dóbr kościelnych i zamy-
kaniu cerkwi (do 1929 roku rozgrabiono i zamknięto większość rosyjskich klasz-
torów, a spośród 55 tys. świątyń prawosławnych pozostało czynnych zaledwie 
kilkaset); 3) propagandowe – wykorzystujące do tego słowo drukowane (np. wy-
dawane od 1922 r. dziennik „Bezbożnik” i tygodniki „Atieist”, „Antirelioznik”), 
widowiska teatralne i bluźniercze inscenizacje publiczne, wyszydzające uroczy-
stości kościelne; 4) wreszcie działania podsycające rozłam wśród duchownych. 
W efekcie Cerkiew została całkowicie zmarginalizowana i podporządkowana 
reżimowi123. Działania komunistów w Rosji pokazały, że nie chodziło przede 
wszystkim o przebudowę materialnej „bazy”, ale właśnie „nadbudowy”, i tym sa-
mym zdobycie „rosyjskiej duszy”, czego symbolicznym wyrazem była egzekucja 
cara Mikołaja II Romanowa i jego rodziny w Jekaterynburgu, wykonana na pole-
cenie Lenina nocą 17 lipca 1918 roku. 

Dziedzictwem komunizmu pozostało po pierwsze to, że od tej pory każda sku-
teczna przemiana społeczna, każdy rzeczywisty postęp, musi rozpoczynać się od 
zakwestionowania istnienia Boga jako swoistego gwaranta niezmienności i trwa-
łości fundamentalnych reguł rządzących człowiekiem i jego postępowaniem. 

Po wtóre, postrzeganie istniejących napięć obecnych w strukturach społecz-
nych jako niedających się pogodzić ze sobą sprzeczności i sprowadzanie ich do 
kategorii „walki klas”. Kategoria ta została zastosowana do wszystkich wymiarów 
życia społecznego. Ponieważ stosunki gospodarcze warunkują wszystkie relacje 
społeczne, nawet te najbardziej pierwotne i podstawowe, jakimi są małżeństwo 

123 „Historia musi odnotować, że w 1922 roku żołnierze wyznania prawosławnego plądrowali cer-
kwie na żądanie rządu, składającego się całkowicie z ateistów i antyklerykałów. Wrzucali do 
worków kielichy mszalne, którym dziesięć lat wcześniej przypisywali nadprzyrodzoną moc. 
Związywali popów, których dziesięć lat wcześniej uważali za cudotwórców zdolnych rzucić na 
nich klątwę. Strzelali do swoich braci chrześcijan dlatego, że ci próbowali bronić swoich cerkwi; 
i wreszcie rozstrzeliwali wyświęcone sługi Boże. Nie da się powiedzieć, że to wszystko zrobili 
Żydzi, Łotysze i Chińczycy. Zrobili to niestety Rosjanie, i co więcej, kraj jako całość nie wyraził 
sprzeciwu i nie powstał przeciwko prześladowcom, jak można było oczekiwać”, F. McCullagh, 
The Bolshevik Persecution of Christianity, Lon don 1924, s. 27. 



51I. Moralistyka doby oświecenia

i rodzina, dlatego również i tam występuje to zjawisko, co więcej, można po-
wiedzieć, że relacja między mężczyzną i kobietą w małżeństwie jest pierwszym 
modelem walki klasowej. W rozprawie Pochodzenie rodziny, własności prywatnej 
i państwa Engels pisał: 

W starym niedrukowanym rękopisie, napisanym przez Marksa i p rzeze mnie 
w  roku 1846, znajduję, co następuje: „Pierwszy podział pracy to podział pra-
cy między kobietą i mężczyzną w dziele płodzenia dzieci”. Dzisiaj mogę dodać: 
pierwsze przeciwieństwo klasowe, jakie występuje w historii, zbiega się z rozwo-
jem antagonizmu między kobietą i mężczyzną w małżeństwie pojedynczej pary, 
a pierwszy ucisk klasowy – z uciskiem żeńskiej płci przez męską124. 

Według Engelsa już u zarania współczesnej rodziny, tzn. w okresie wczesnej 
cywilizacji greckiej, występuje element wyzysku ekonomicznego, który znaczy 
swoim piętnem naturę rodziny: „Rodzina nowoczesna zawiera w zarodku nie 
tylko niewolnictwo, lecz i poddaństwo, gdyż od początku jest związana ze świad-
czeniami rolnymi. Zawiera ona w miniaturze wszystkie te przeciwieństwa, które 
się potem szeroko rozwinęły w społeczeństwie i państwie”125. Natomiast w syste-
mie komunistycznym, wraz ze zmianą stosunków własności, nastąpi wyzwolenie 
kobiet, które uwolnione od zależności macierzyńskiej, wiążącej się z gospodarczą 
zależnością od mężczyzn, będą mogły realizować ideał miłości. Warto przytoczyć 
w tym miejscu pewien fragment rozprawy Engelsa, który stanowi swoisty pro-
gram społeczny dotyczący rodziny: 

Wraz z przejściem środków produkcji na własność społeczną pojedyncza rodzi-
na przestanie być gospodarczą jednostką społeczeństwa. Prywatne gospodar-
stwa domowe przekształcą się w przemysł społeczny. Opieka nad dziećmi i  ich 
wychowanie stanie się sprawą publiczną: społeczeństwo będzie się opiekować 
wszystkimi dziećmi jednakowo – zarówno ślubnymi, jak nieślubnymi. Tym sa-
mym odpada obawa przed następstwami, która stanowi dzisiaj najistotniejszy 
moment społeczny – moralny i ekonomiczny – powstrzymujący dziewczynę od 
bezwzględnego oddania się ukochanemu mężczyźnie. Czy nie będzie to dosta-
teczną przyczyną dla stopniowego powstawania nieskrępowanych stosunków 
płciowych, a przez to i większej tolerancji opinii społecznej odnośnie do czci 
dziewiczej i hańby kobiecej?126 

124 F. Engels, Der Ursung der Familie, des Privateigentums und des Staates, Zürich 1884, wyd. pol.: 
Pochodzenie rodziny, własności prywatnej i państwa, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 21, 
Warszawa 1969, s. 76. 

125 Tamże, s. 69. 
126 Tamże, s. 87. 



52 I. Moralistyka doby oświecenia

Idee „wolnej miłości”, która zrywała pęta burżuazyjnej moralności, były lan-
sowane w Rosji sowieckiej i wprowadzane w życie z całą gorliwością. Szczególną 
rolę w tym procesie odegrała nestorka rosyjskiego feminizmu Aleksandra Kołłątaj 
(1872–1952), nazywana „apostołką wolnej miłości”, która w rządzie Lenina była 
komisarzem ds. opieki społecznej. Swoje poglądy zawarła w książce Nowa mo-
ralność a klasa polityczna, opublikowanej w 1919 roku, oraz w powieści Wolna 
miłość: miłość pszczół robotnic (1924)127. W programie tym krył się swoisty para-
doks. Z jednej strony „wolna miłość”, bez zobowiązań i głębszych relacji emocjo-
nalnych, miała pomóc wyzwolić się kobiecie z męskiej dominacji, z drugiej zaś 
seks miał służyć socjalistycznemu etosowi pracy, bowiem zgoda ze strony kobiety 
na zaspakajanie popędu seksualnego mężczyzny była przysługą oddaną współto-
warzyszowi, który rozładowując w ten sposób emocje, mógłby wydajniej praco-
wać128. Skrajnym przejawem takiej liberalizacji były dekrety rewolucyjne wydane 
w 1918 roku we Włodzimierzu i Saratowie (które nie weszły jednak w życie), 
zobowiązujące kobiety powyżej 18. roku życia i stanu wolnego do zarejestrowa-
nia się w biurze „wolnej miłości”, aby odtąd były w dyspozycji państwa (dekret 
włodzimierski stanowił, że „Po osiągnięciu 18 lat każda panna staje się własno-
ścią państwową”), a mężczyźni mogli swobodnie wybierać je na żonę, nawet na 
krótki okres czasu. 

Engels w pełni akceptował także rozwody, gdyż uważał, że nierozerwalność 
małżeństwa jest owocem przestarzałych stosunków ekonomicznych. Ponieważ 
moralnie wartościowe jest tylko małżeństwo oparte na miłości, to w przypadku 
jej ustania rozwód jest czymś naturalnym. Idee te wprowadzano w życie z całą 
gorliwością w Rosji sowieckiej, gdzie zarówno zawieranie małżeństwa, jak i roz-
wód przychodziło bardzo łatwo, wystarczyło to zgłosić do stosownego urzędu 
i  to przez jedną ze stron. Nie należało do rzadkości, że rozwód dokonywał się 
na drugi dzień po ślubie. Ogłoszono pełną wolność rozwodów, gdyż w wolnym 
kraju nikt nie może zmuszać małżonków do wspólnego życia. Skala tego zjawiska 
była powszechna. W 1928 roku w europejskiej części ZSSR stosunek zawieranych 
małżeństw do rozwodów wynosił 22:10, a w samej Moskwie był jeszcze większy 
i wynosił 13:10. 

Szybko jednak zauważono, że skutki społeczne takiego rozluźnienia obyczajo-
wego są ogromne i szkodliwe dla państwa, więc już pod koniec lat 20. zaczęto lan-
sować bardziej rygorystyczne zasady, które podporządkowywały dobru państwa 
127 Por. R. Pipes, Rosja bolszewików, dz. cyt., s. 355. 
128 Por. J. Sadowski, Rewolucja i kontrrewolucja obyczajów. Rodzina, prokreacja i przestrzeń życia 

w rosyjskim dyskursie utopijnym lat 20. i 30. XX wieku, Łódź 2005, s. 21. 



53I. Moralistyka doby oświecenia

zachowania seksualne obywateli w trosce o stan i przyszłość rasy, a także o wy-
dajność pracy. Przyczyniły się do tego prace Jewgienija Prieobrażenskiego oraz 
Arona Załkinda129. W wyniku tych działań zaostrzono prawo aborcyjne, wolność 
seksualną zastąpiono edukacją seksualną, przywrócono prawo małżeńskie z 1918 
roku i powstrzymano kolektywizację wychowania dzieci, powierzając je ponow-
nie opiece rodzicom. Samą zaś komisarz Kołłątaj odsunięto na margines, mia-
nując ją ambasadorem w Meksyku. Te reformy sprawiły, że wśród liberalnych 
i lewicowych środowisk Zachodu przestano postrzegać Rosję jako przykład zre-
alizowanej utopii130. 

Jednak rewolucyjne idee, mimo ich kompromitacji, stanowić będą w przy-
szłości inspirację dla różnych reformatorów modelu funkcjonowania rodzi-
ny, aktywistów rewolucji seksualnej z 1968 roku czy środowisk genderowskich 
wskazujących na płeć i opresyjną strukturę rodziny131. Jednym ze szczególnie 
aktywnych centrów promowania ideologii marksistowskiej w dziedzinie życia 
społecznego stał się na Zachodzie założony we Frankfurcie w 1923 r. Instytut 
Badań Społecznych, wokół którego zrodził się ośrodek promujący marksizm kul-
turowy, zwany Szkołą Frankfrucką. W czasie wojny Instytut został przeniesiony 
do Wiednia, a potem do Nowego Jorku, by w 1951 r. powrócić do Frankfurtu. 
Skupiał on czołowych neomarksistów (Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, 
Herbert Marcuse). Centralnym punktem rewolucji społecznej miała być 

129 J. Prieobrażenski, O moralności i normach klasowych, Moskwa-Piotrogród 1923; A. Załkind, 
Dwanaście przykazań płciowych rewolucyjnego proletariatu, Moskwa 1924. Por. J. Sadowski, Re-
wolucja i kontrrewolucja obyczajów, dz. cyt., s. 21–29. 

130 Tak to oceniał niemiecki komunista i propagator rewolucji seksualnej Wilhelm Reich: „Mimo 
intensywnej indoktrynacji światopoglądowej poglądy większości Rosjan na małżeństwo i ro-
dzinę pozostały tradycyjne. Związki oparte na miłości stanowiły ideał dla ponad 86 procent 
mężczyzn i 90 procent kobiet. Jeden z ówczesnych socjologów pisał, że spośród 79 przebada-
nych kobiet 59 było mężatkami, a reszta marzyła o miłości i małżeństwie”, W. Reich, Die sexuelle 
Revolution, Kopenhagen 1936, s. 157. 

131 Idee Engelsa na temat opresyjnego charakteru małżeństwa podjęła kanadyjska feministka Shu-
lamith Firestone (1945–2012) w książce The Dialectic of Sex: A Case for Feminist Revolution 
(Morrow 1970), w której marksistowską kategorię walki klas zastąpiła kategorią walki płci: „Tak 
jak wyeliminowanie klas ekonomicznych wymaga rewolucji proletariatu i przejęcia środków 
produkcji na drodze przejściowej dyktatury, tak wyeliminowanie klas płciowych wymaga re-
wolucji klasy uciśnionej (kobiet) i objęcia przez nie władzy nad środkami reprodukcji; nie tylko 
pełne przywrócenie kobietom możliwości dysponowania własnym ciałem, lecz także sprawo-
wanie przez nie kontroli (przejściowej) nad całą sferą ludzkiej płodności – nową biologią de-
mograficzną oraz wszystkimi instytucjami społecznymi związanymi z rodzeniem i wychowa-
niem dzieci”, cyt. za: M.A. Peeters, Gender. Światowa norma politycz na i kulturowa, Warszawa 
2013. Por. G. Kuby, Globalna rewolucja seksualna. Likwidacja wolności w imię wolności, Kraków 
2013, s. 35–38. 



54 I. Moralistyka doby oświecenia

radykalna zmiana tradycyjnej roli rodziny oraz promocja wolności seksualnej 
i różnorodności płci132. 

Wreszcie, długofalowym owocem marksistowskiej ideologii jest przekonanie, 
że rzeczywiste rozwiązanie problemów człowieka leży przede wszystkim, jeśli 
nawet nie jedynie, w rękach skutecznej polityki. Jej przejawem jest zaś radykal-
na rewolucja, która jako jedyna umożliwi dokonanie realnych przemian w życiu 
społecznym, nawet jeśli jest to związane z wielorakimi kosztami materialnymi 
i społecznymi. Te idee zostały podjęte w XX wieku przez tzw. teologię wyzwo-
lenia, która zwróciła się ku marksistowskiej analizie rzeczywistości i jej meto-
dom przezwyciężenia niesprawiedliwości, stosując je w warunkach istniejących 
w społeczeństwach przede wszystkim Ameryki Południowej i Środkowej. Jej 
prekursorem był peruwiański duchowny Gustavo Gutiérrez (1928–2024), autor 
książki Teología de la liberación133, którą uważa się za swoisty manifest programo-
wy tego ruchu. Gutiérrez twierdził, że mimo iż z teologicznego punktu widzenia 
dwie rzeczywistości wyzwolenia – jedna od grzechu, które przyniósł Chrystus, 
a druga od doczesnej niesprawiedliwości – różnią się co do natury, to istnieje 
między nimi ścisły związek. Są wręcz nierozdzielne i wzajemnie się warunkują. 
Z perspektywy teologii można powiedzieć, że wiara jest źródłem wyzwoleńczej 
praxis, ale i odwrotnie, działania wyzwalające są źródłem prawdziwego zrozu-
mienia przesłania ewangelicznego. „Uprawnienie teologii zakłada więc stworze-
nie «politycznej he rmeneutyki Ewangelii», to znaczy po nowną lekturę przesłania 
chrześcijańskiego, które – gdy postawić je w kontekście wyzwoleńczego działania 
politycznego – uwidoczniłoby swe historyczno-konkretne wymagania i przyczy-
niłoby się do wzmocnienia i pobudzenia tego działania”134. 

W praktyce zwolennicy tej teologii nie wahali się łączyć marksizm z teolo-
gią w przekonaniu, że prawdziwe zbawienie można, a nawet powinno się osią-
gnąć już na ziemi dzięki stworzeniu sprawiedliwego systemu społecznego, który 
gwarantuje system marksistowski. W tym celu nie wahali się popierać zbrojnej 

132 Por. M. Machinek, Nowy tęczowy świat. Próba diagnozy, Pelplin 2021, s. 40–53; R. Skrzypczak, 
Nadchodzą barbarzyńcy, Kraków 2024, s. 184–189; W. Roszkowski, Bezbożność, terror i propa-
ganda, Kraków 2024, s. 238–296. 

133 G. Gutiérrez, Teología de la liberación. Perspectivas, Lima 1971, wyd. pol.: Teologia wyzwole-
nia. Historia, polityka i zbawienie, Warszawa 1976. Por. H. Szymiczek, Gustavo Gutiérrez, [w:] 
Leksykon wielkich teologów XX/XXI wieku, red. J. Majewski, J. Makowski, t. 1,Warszawa 2003, 
s. 124–134. Kontynuatorami jego myśli byli m.in. Hugo As sman, Ruben Alves, Enrique Dussel, 
Leonardo Boff, Ignacio Ellacuría, Juan Luis Segundo, Jon Sobrino. Por. B. Mondin, Teologowie 
wyzwolenia, Warszawa 1988. 

134 J.I. Saranyana, J.L. Illanes, Historia teologii, Kraków 1997, s. 507. 



55I. Moralistyka doby oświecenia

walki, naśladującej rzekomo rewolucyjną postawę samego Chrystusa. Tę wizję 
chrześcijańskiego wyzwolenia, postrzegającego Chrystusa jako pierwszego rewo-
lucjonistę, odrzucił Jan Paweł II, stwierdzając, że ukazywanie Jezusa „jako ko-
goś zaangażowanego politycznie, walczącego przeciwko panowaniu rzymskiemu 
i przeciwko możnym, a nawet biorącego udział w walce klasowej. Taka koncepcja 
Chrystusa jako polityka, rewolucjonisty, jako buntownika z Nazaretu, nie daje 
się pogodzić z katechezą Kościoła”135. Kilka lat później Kongregacja Nauki Wiary 
wydała Instrukcję O niektórych aspektach „teologii wyzwolenia”, w których wska-
zała na poważne wypaczenia „teologii wyzwolenia”, związane z zastosowaniem 
do teologicznej refleksji analizy marksistowskiej, która jest nie do przyjęcia136. 
Dwa lata później ukazał się obszerniejszy dokument Kongregacji O chrześcijań-
skiej wolności i wyzwoleniu, w której, nie odnosząc się bezpośrednio do politycz-
nych postulatów zwolenników tzw. teologii wyzwolenia (nie pojawia się pojęcie 
marksizmu), przedstawiono teologiczne rozumienie chrześcijańskiego wyzwole-
nia, które ofiarował swoim uczniom Chrystus przez swoje dzieło zbawienia137. 
Polega ono przede wszystkim na wyzwoleniu od grzechu, który niszczy nie tylko 
człowieka, ale też wszystkie relacje międzyludzkie, i budowaniu życia na miło-
ści, która jest darem Boga. To rodzi także zobowiązania moralne na płaszczyźnie 
społecznej, ale sprowadzanie ich do politycznego zaangażowania politycznego 
i gospodarczego, wynikającego z połączenia wybranych prawd ewangelicznych 
z marksistowską teorią walki klas jawi się jako poważne i niebezpieczne uprosz-
czenie. Kongregacja, odwołując się do ogólnych zasad chrześcijańskiej moralno-
ści, przypomina, że „ci, którzy dyskredytują metodę reform opowiadając się za 
mitem rewolucji, nie tylko żywią iluzję, że sama likwidacja sytuacji krzywdzącej 
wystarczy do utworzenia społeczeństwa bardziej ludzkiego, ale ponadto sprzyjają 
pojawieniu się reżimów totalitarnych. Walka przeciw niesprawiedliwości ma sens 
tylko wtedy, gdy prowadzi do ustanowienia nowego porządku politycznego i spo-
łecznego odpowiadającego wymogom sprawiedliwości”138. Zawsze obowiązuje 

135 Jan Paweł II, Teraźniejszość i przyszłość ewangelizacji w Ameryce Łacińskiej, Puebla 28 stycznia 
1979, 9, [w:] Dokumenty społecznej nauki Kościoła, red. M. Radwan, L. Dyczewski, A. Stanows-
ki, t. 2, Rzym-Lublin 1987, s. 9–10. 

136 Por. Kongregacja Nauki Wiary, Libertatis nuntius. Instrukcja o niektórych aspektach „teologii 
wyzwolenia” (6 sierpnia 1984), [w:] Dokumenty społecznej nauki Kościoła, red. M. Radwan, 
L. Dyczewski, A. Stanowski, Rzym–Lublin 1987, t. 2, s. 348–386. 

137 Kongregacja Nauki Wiary, Libertatis conscientia. Instrukcja o o chrześcijańskiej wolności i wyzw-
oleniu (22 marca 1986), [w:] Dokumenty społecznej nauki Kościoła, red. M. Radwan, L. Dycze-
wski, A. Stanowski, Rzym-Lublin 1987, t. 2, s. 370–410.

138 Tamże, 78, s. 401. 



56 I. Moralistyka doby oświecenia

zasada, że moralność odnosi się nie tylko do zamierzonego celu, ale także do 
używanych środków prowadzących do jego osiągnięcia. Dlatego „nigdy nie moż-
na zaakceptować, ani ze strony władzy państwowej, ani ze strony grup opozy-
cyjnych, uciekania się do środków zbrodniczych, takich jak represje stosowane 
wobec ludności, tortury, metody terroryzmu i wyrachowanej prowokacji, by spo-
wodować śmierć człowieka podczas masowych manifestacji. Niedopuszczalne są 
również nienawistne oszczercze kampanie zdolne zniszczyć człowieka psychicz-
nie i moralnie”139. 

Tego typu „metodologia” marksistowska, stosowana do osiągnięcia słusz-
nych bądź pozornie słusznych celów, będzie stosowana w praktyce wielokrotnie 
w przyszłości w odniesieniu do wielu problemów społecznych obecnych w spo-
łeczeństwie. 

W kierunku dialogu 
Od samego początku powstania ruchu marksistowskiego istniała wzajemna 

nieufność, a nawet wrogość między nim a Kościołem. Spowodowana była fun-
damentalnymi różnicami doktrynalnymi, z których radykalny ateizm wysuwał 
się na plan pierwszy, ale także odmiennymi poglądami na kwestie społeczne 
i moralne oraz proponowanymi rozwiązaniami praktycznymi problemów życia 
społecznego, z których kategoria walki klasowej była zdecydowanie nie do przy-
jęcia przez Kościół. Ta nieufność zaostrzona była jeszcze przez agresywną posta-
wę marksistów wobec Kościoła, w wielu wypadkach przejawiającą się w jawnej 
i brutalnej walce z Kościołem i z wszelkimi przejawami życia religijnego. Mimo 
tak nieprzyjaznego klimatu, stosunkowo wcześnie podejmowano pewne próby 
nawiązania dialogu, mając na uwadze przede wszystkim zasadniczą płaszczyznę 
wspólną, jaką była kwestia robotnicza i niesprawiedliwość społeczna, która do-
tykała najsłabszych członków społeczeństwa. Jeśli kwestie ideowe pozostawały 
zdecydowanie sporne, to możliwość wypracowania konkretnych rozwiązań, któ-
re polepszałyby sytuację ekonomiczną i społeczną ludzi, wydawała się nie tylko 
możliwa, ale i konieczna. 

Już pod koniec XIX wieku pojawił się w kręgach katolickich, przede wszyst-
kim w Niemczech, Anglii i Stanach Zjednoczonych, ruch nazywany „religijnym 
socjalizmem”, skupiający głównie teologów protestanckich. W okresie po II woj-
nie światowej, w obliczu narastającego zagrożenia wybuchem nowego konfliktu 
między ideologicznie przeciwstawnymi blokami, rodziły się inicjatywy szukające 

139 Tamże, 79, s. 402. 



57I. Moralistyka doby oświecenia

oddolnego zbliżenia i porozumienia (m.in. ruch pokoju Klary M. Fassbinder, we 
Włoszech krąg osób skupionych wokół Giorgio La Pira, obecnie Sługi Bożego, 
organizacja Paulus-Gesellschaft, założona przez ks. Ericha Kellnera)140. 

Ta możliwość dialogu została także oficjalnie zasygnalizowana przez Kościół, 
najpierw w encyklice Jana XXIII Mater et magistra, w której papież zaleca posta-
wę obiektywnej życzliwości wobec odmiennych poglądów innych ludzi oraz go-
towość do współpracy „w dążeniu do osiągnięcia wspólnymi siłami tego, co albo 
jest dobre z samej swej natury, albo też do dobrego prowadzi”141. Podobnie też 
w drugiej encyklice, Pacem in terris, mówi o potrzebie nawiązywania przyjaznych 
stosunków, opartych na zasadach równości, wzajemnego poszanowania oraz ży-
wej współpracy we wszystkich dziedzinach działalności ludzkiej, która jest pod-
stawą pokoju. Papież pisze, że chrześcijanie mogą i powinni współpracować także 
z „ludźmi, stojącymi z dala od wiary chrześcijańskiej, lecz kierującymi się ro-
zumem i odznaczającymi się naturalną prawością postępowania”142. Swoistym 
ukoronowaniem tej drogi był Sobór Watykański II i Konstytucja Gaudium et 
spes, która poświęciła trzy punkty zagadnieniu ateizmu (19–21). Potwierdzając 
swoją krytyczną ocenę samego ateizmu, który Kościół „zupełnie odrzuca”, Sobór 
stwierdza, że mimo to „wszyscy ludzie, wierzący i niewierzący, powinni przy-
czyniać się do właściwego zbudowania tego świata, w którym wspólnie żyją; nie 
można tego z pewnością dokonać bez szczerego i roztropnego dialogu”143. W tym 
celu, potwierdzając niejako swoją dobrą wolę, jeszcze w czasie trwania Soboru 
powołano Sekretariat ds. Niewierzących (9 kwietnia 1965), którego przewodni-
czącym został kard. Franz König z Wiednia144. Trzy lata później Sekretariat opu-
blikował podstawowy dokument, w którym zawarł zasady prowadzenia dialogu 
z niewierzącymi: Dialog z niewierzącymi, który oprócz zasad odnoszących się do 
dialogu doktrynalnego omawia także możliwości dialogu i współdziałania w sfe-
rze praxis dotyczącej wielorakiej aktywności ludzkiej w życiu społecznym145. 
140 Por. Marksismus-Christentum, red. H. Rolfes, Mainz 1974; S. Kowalczyk, Z problematyki dia-

logu chrześcijańsko-marksistowskiego, Warszawa 1977. 
141 Jan XXIII, En. Mater et magistra (15 maja 1961), 3. 
142 Jan XXIII, En. Pacem in terris (11 kwietnia 1963), 157. 
143 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 

et spes, 21. W duchu Soboru Episkopat Polski wydał dokument skierowany do wiernych na 
temat ateizmu i duszpasterskich wskazań dotyczących stosunku do niego: Episkopat Polski, List 
w sprawie ateizmu (15 czerwca 1957), [w:] Listy Pasterskie Episkopatu Polski 1945–1974, Paris 
1975, s. 495–501. 

144 Jan Paweł II połączył go w maju 1993 roku z Papieską Radą ds. Kultury. 
145 Sekretariat ds. Niewierzących, De dialogo cum non credentibus (28 sierpnia), AAS 60 (1968), 

s. 692–704. 



58 I. Moralistyka doby oświecenia

Dialog i współpraca dotyczyły zasadniczo trze ch płaszczyzn: po pierwsze, tro-
ski o dobro wspólne, rozumiane jako suma wszystkich warunków życia społecz-
nego, które pozwalają zarówno jednostkom, jak i grupom społecznym osiągnąć 
właściwą dla nich doskonałość życia. Po drugie, poszanowania godności osoby 
ludzkiej i przestrzegania praw człowieka oraz eliminowania tego wszystkiego, co 
się im sprzeciwia, szczególnie zaś wojen, niesprawiedliwości, przemocy. Trzecią 
wreszcie przestrzenią były uniwersalne wartości moralne. Aczkolwiek filozoficz-
ne, a zwłaszcza teologiczne fundamenty, na których zbudowane są te wartości, 
stanowiły przedmiot ideowego sporu, samo wprowadzanie ich w życie i prze-
strzeganie, przynajmniej w zakresie najbardziej podstawowym, było możliwe do 
osiągnięcia, zwłaszcza że państwa kierujące się doktryną marksistowską chciały 
być traktowane na arenie międzynarodowej jako te, które szanują uniwersalne 
wartości ludzkie146. Rzeczywistość wielokrotnie udowadniała, że nie był to rze-
czywisty dialog, w który równie szczerze i autentycznie angażowałyby się obie 
strony. Być może jedynym jego owocem było to, że odwlekał on ostateczną roz-
prawę z Kościołem do czasu, aż nadszedł rok 1989 i upadł system komunistyczny, 
przynajmniej w jego instytucjonalnej formie, w Europie Środkowej. 

Oprócz dialogu instytucjonalnego i kulturowo-naukowego, w który zaanga-
żowane były władze bądź wąska grupa ekspertów147, istniał jeszcze inny wymiar 
dialogu, na który zwracał uwagę ks. Józef Tischner w swojej książce Polski kształt 
dialogu. Był to swoisty dialog całego narodu, bo każdy był w jakimś stopniu zaan-
gażowany w istniejącą sytuację, poszukując możliwości współegzystencji, i mu-
siał wielokrotnie podejmować decyzje, rozstrzygać w swoim sumieniu, czy i jak 
należy postąpić, a często dawać świadectwo, które było okupione ofiarą. „Nic 
więc dziwnego – pisze Tischner – że czasy te sprzyjały dojrzewaniu ludzi, naro-
du. Naród dojrzewał. Myślę, że pierwszym owocem sporu była większa dojrza-
łość narodu”148. 

Niezależnie od praktycznych owoców, jaki przynosił ów dialog, zwłaszcza że 
był on wielokrotnie instrumentalnie wykorzystywany przez stronę przeciwną, to 
w dużej mierze przyczynił się do ograniczenia wzajemnej wrogości, doprowadził 

146 Por. J. Troska, Chrześcijaństwo – marksizm. Dialog wokół wartości moralnych, Poznań 1989. 
147 Przykładem dialogu z marksistami, który zaowocował głęboką filozoficzną krytyką systemu 

marksistowskiego, był przypadek Leszka Kołakowskiego (1927–2009), który początkowo był 
zwolennikiem tej filozofii, a krytykiem filozofii chrześcijańskiej, którą zawarł w dziele Szkice 
z filozofii katolickiej, Warszawa 1955. Później jednak stał się jej zdecydowanym krytykiem (zo-
stał wydalony z partii w 1966 roku), co wyraził w swoim głównym dziele Główne nurty marksi-
zmu. Powstanie, rozwój, rozkład, t. 1–3, Paryż 1976–1978. 

148 J. Tischner, Polski kształt dialogu, Kraków-Warszawa-Lublin, 1980, s. 6. 



59I. Moralistyka doby oświecenia

do wypracowania nowego języka, którym posługiwały się obie strony, a w przy-
szłości, kiedy upadł system komunistyczny, dzięki osiągniętej dojrzałości narodu 
i Kościoła uczynił go otwartym na przyjęcie tych, którzy odkryli w nim prawdę 
i miejsce do realizowania misji służenia rzeczywistemu dobru człowieka. 

4. Narodziny katolickiej nauki społecznej
Podjęcie bardziej szczegółowej refleksji nad kwestią społeczną stawało się co-

raz pilniejsze dla teologii moralnej, zwłaszcza uwzględniając etyczną twórczość 
myślicieli oświecenia, którzy w swoich dziełach postulowali radykalne rozwią-
zania zmierzające do przemiany stosunków społecznych. Tendencje te osiągnęły 
swój symboliczny i zarazem szczytowy wyraz w rewolucji francuskiej. W odpo-
wiedzi na to nowe zapotrzebowanie pojawia się stopniowo odpowiedź Kościoła, 
choć trzeba przyznać, że, jak pisze Benedykt XVI, „przedstawiciele Kościoła bar-
dzo powoli przyjmowali do świadomości, że problem sprawiedliwej struktury 
społeczeństwa jawił się w nowy sposób”149. 

W wielu podręcznikach teologii moralnej przełomu XIX i XX wieku zaczynają 
pojawiać się coraz częściej i w coraz większym niż do tej pory zakresie, omawiane 
szczegółowo, problemy społeczne, które związane są z jednej strony z dynamicz-
nym rozwojem gospodarczym, jaki nastąpił w wiekach XVIII i XIX jako konse-
kwencja rewolucji przemysłowej, z drugiej zaś – z coraz częstszymi enuncjacjami 
Magisterium Kościoła wobec rodzących się problemów społecznych i naruszania 
zasad sprawiedliwości. 

Problemy społeczne były w różnej mierze podejmowane już we wczesnym 
okresie rozwoju myśli moralnej, począwszy od Ojców Kościoła150, by coraz bar-
dziej poszerzać zakres swojej refleksji i nauczania w średniowieczu i w okresie 
renesansu, wraz z dynamicznie rozwijającym się życiem gospodarczym i związa-
nymi z nim przemianami społecznymi, politycznymi i kulturowymi. Wystarczy 
wspomnieć moralistów, którzy często aż nazbyt szczegółowo, w duchu popu-
larnej wówczas kazuistyki, rozpatrywali zagadnienia prawa, w tym prawa mię-
dzynarodowego, za prekursora którego uznaje się Francisco de Vitoria i teolo-
gów uniwersytetu w Salamance, teorii władzy (jezuita Francisco Suárez), cnoty 

149 Benedykt XVI, Enc. Deus caritas est (25 grudnia 2005), 27. 
150 Por. J. Majka, Katolicka nauka społeczna. Studium historyczno-doktrynalne, Rzym 1986, s. 75–

106. 



60 I. Moralistyka doby oświecenia

sprawiedliwości, kwestii prawa własności151 czy też powinności moralnych zwią-
zanych z przestrzeganiem siódmego przykazania Dekalogu152. 

W średniowiecznej Polsce rozwinęła się tzw. krakowska szkoła prawnicza, 
na czele z ks. Pawłem Włodkowicem (ok. 1370–1435), rektorem Akademii 
Krakowskiej w latach 1414–1415, która w oparciu o chrześcijańskie założenia 
broniła sprawiedliwości i równości wszystkich bez względu na przynależność 
narodową i wyznawaną religię. Paweł Włodkowic szczególnie zasłynął swoimi 
wystąpieniami i traktatami przygotowanymi na Sobór w Konstancji, w któ-
rych bronił Polski przeciwko oszczerczym wystąpieniom dominikanina Jana 
Falkenberga, zarzucającego Polakom współpracę z poganami w walce z Zakonem 
Krzyżackim153. Odrzucając te oskarżenia, Włodkowic twierdził, że wszystkie na-
rody mają prawo do samorządnego życia na ziemiach, które zamieszkują, a wład-
cy winni szanować prawo poddanych do własnych przekonań religijnych i z tego 
powodu nie mogą być szykanowani. Natomiast nawracanie przy użyciu miecza 
jest godne potępienia i nie może być usprawiedliwieniem dla prowadzenia woj-
ny. Prawdy te wynikają z prawa naturalnego, które obejmuje każdego człowie-
ka i wszystkie narody, także te pogańskie, co określano pojęciem ius gentium, 
i  z  tego względu ani władza świecka, ani kościelna nie mogą ich zakwestiono-
wać154. Życie społeczne może być sprawiedliwe jedynie w oparciu o Chrystusowe 
prawo miłości: „Gdzie mocniej działa siła, niż miłość tam szuka się tego, co sta-
nowi własny interes, a nie Jezusa Chrystusa, i stąd łatwo odstępuje się od reguły 

151 Por. Św. Tomasz z Akwinu, Summa theologiae, II–II, q. 61, a. 1–2. W innej części mówi o zasa-
dach moralnych związanych z kupnem i sprzedażą, por. tamże, II–II, q. 77; o lichwie: tamże, 
II–II, q. 78. Por. J. Majka, Katolicka nauka społeczna, dz. cyt., s. 107–140. 

152 Ks. Jan Piwowarczyk przytacza opinię socjologa i ekonomisty Wernera Sombarta (1863–1941), 
jednego z największych myślicieli społecznych XIX wieku, na temat Sumy bpa Florencji Anto-
nina Pierozzi, którego znajomość gospodarczych realiów ówczesnych czasów była wręcz zdu-
miewająca: „Cóż za pełnia praktycznej wiedzy tkwi w Sumie Antonina! Jest to dzieło jednego 
z najlepszych znawców swego czasu, który chodził ulicami Florencji z otwartymi oczyma, dla 
którego żaden z tysiąca kupieckich chwytów u jego kochanych rodaków nie był tajemnicą, któ-
ry równie dobrze znał się na ubezpieczeniu transportów, jak na wekslach, na przemyśle jedwab-
niczym, jak na handlu suknem”, Katolicka etyka społeczna, t. 1, Londyn 1960, s. 14. 

153 Por. J. Falkenberg, Satira contra hereses et cetera nephanda Polonarum et eorum regis Jagel (Saty-
ra przeciw herezji i innym nikczemnościom Polaków oraz ich króla Jagiełły). Sobór potępił pismo 
Falkenberga 4 czerwca 1417 roku. Por. J. Długosz, Roczniki XI, Warszawa 1985, s. 83–86. 

154 Por. P. Włodkowic, Tractatus de potestate papae et imperatoris respectu infidelium (1415); Punc-
ta accusationis ex parte Polonorum contra Cruciferos (1416); Scriptum denunciatorium errorum 
Satyrae Joannis Falkenberg O. P. Concilio Constanteinsi datum (1416–17). Por. S. Wielgus, Pol-
ska średniowieczna doktryna „ius gentium”, Lublin 1996. 



61I. Moralistyka doby oświecenia

prawa Bożego”155. Zasada, że pierwszeństwo w działaniu nad siłą i przemocą ma 
argument prawdy, szczególnie prawdy Bożej, odpowiadała ideowemu przekona-
niu przedstawicieli szkoły krakowskiej i ukształtowała politykę władz Królestwa 
Polskiego na wiele dziesięcioleci. Stąd też prof. Karol Estreicher, poszukując od-
powiedniej maksymy dla Uniwersytetu Jagiellońskiego, zaproponował fragment 
poematu rzymskiego poety Maximianusa (VI w.): plus ratio quam vis156, który 
najlepiej oddawał intelektualne dziedzictwo tej uczelni. 

a) Początki nowożytnej refleksji społecznej Kościoła 
Najpierw są to pojedyncze inicjatywy podejmowane przez duszpasterzy, którzy 

kierowani chrześcijańską wrażliwością pragnęli skutecznie realizować wymogi mi-
łości bliźniego i cnoty sprawiedliwości157. Pierwsze działania w tym względzie po-
dejmują myśliciele niemieckiego romantyzmu: Adam Müller (1779–1829), Franz 
von Baader (1765–1841) i Johann Joseph Görres (1776–1848), oraz francuscy 
działacze, dla których problem rewolucji w ich kraju jest szczególnie palący. Jedni 
mają poglądy konserwatywne, np. Joseph Marie de Maistre (1753–1821), Luis 
de Bonald (1754–1840), inni bardziej liberalne, m.in. François de Chateubriand 
(1768–1848), ks. Félicité Robert de Lamennais (1782–1854), dominikanin Jean 
Baptiste Henri de Lacordaire (1802–1861), Charles René Forbes de Montalembert 
(1810–1870). Zaangażowanie niektórych z nich było czasem tak intensywne, 
że redukowali misję Kościoła wyłącznie do kwestii społecznych, co spotkało się 
w przypadku ks. Lamennaisa z upomnieniem ze strony Stolicy Apostolskiej158. 

Najbardziej znanym przykładem błędnego kierunku, jaki mogło przyjąć za-
angażowanie katolików świeckich w życie społeczne i polityczne, była we Francji 

155 P. Włodkowic, Saeventibus (1415), [w:] L. Ehrlich, Pisma wybrane Pawła Włodkowica, t. 1, 
Warszawa 1968, s. 58. Jan Paweł II przywołał imię Pawła Włodkowica w czasie swojego prze-
mówienia na forum ONZ w 50. rocznicę powołania tej organizacji, mówiąc że razem z innymi 
członkami Akademii Krakowskiej „odważnie bronili prawa pewnych narodów europejskich do 
istnienia i autonomii”, Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ (5 paź-
dziernika 1995), 6, [w:] Przemówienia i homilie Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 1997, s. 45. 

156 „Trafiłem wreszcie na dewizę godną Uniwersytetu Jagiellońskiego. Plus ratio quam vis. Jest to 
pierwsza część przysłowia łacińskiego Plus ratio quam vis caeca valere solet – irytowało mnie, że 
Uniwersytet Jagielloński dewizy nie posiada. Oto ona”, K. Estreicher jr., Dziennik wypadków, t. 2 
(1946–1960), red. A.M. Joniak, Kraków 2002, s. 326. Por. A.M. Wasyl, Plus ratio quam vis. Od 
mimochodem rzuconej sentencji do dewizy Uniwersyteckiej, „Terminus” 15 (2013), z. 1, s. 15–34. 

157 Por. C. Strzeszewski, Katolicka nauka społeczna, Lublin 1994, s. 213–248; J. Majka, Katolicka 
nauka społeczna, dz. cyt., s. 173–251; Historia Kościoła, t. 5. Od 1948 do czasów współczesnych, 
Warszawa 1985, s. 109–124. 

158 Por. Grzegorz XVI, Enc. Mirari vos (15 sierpnia 1832). 



62 I. Moralistyka doby oświecenia

organizacja Action Française (założona w 1898 roku), której jednym z najbardziej 
znanych przywódców był rojalistyczny pisarz Charles Maurras (1868–1952), re-
daktor dziennika „L’Action Française” (założonego 21 marca 1908 r.), propagu-
jącego idee organizacji. Action Française była popierana przez ludzi o poglądach 
prawicowych i monarchistycznych, a także wielu katolików i nawet biskupów. 
Pragnąc przeciwstawić się negatywnym tendencjom w życiu społecznym po re-
wolucji francuskiej, podejmowała radykalne działania, których nie można było 
pogodzić z nauczaniem Kościoła. Cechą charakterystyczną Action Française było 
traktowanie interesu narodowego jako wartości absolutnej, której podporządko-
wano zasady moralne, usprawiedliwiając działania nieprawomocne w walce poli-
tycznej i osiągnięciu swoich celów, a także absolutystyczne traktowanie roli pań-
stwa w życiu społecznym (hasło: politique d’abord, „polityka przede wszystkim”). 
Rolę Kościoła sprowadzano do instytucji mającej służyć utrzymaniu porządku 
społecznego, marginalizując jego nadprzyrodzony charakter i wymiar religij-
ny. Te zasady były nie do przyjęcia przez Kościół, czego konsekwencją było naj-
pierw upomnienie przywódców, a po ich negatywnej reakcji potępienie Action 
Française przez Piusa XI 29 grudnia 1926, z karą ekskomuniki dla tych, którzy do 
niej należą. Trzy miesiące później biskupi francuscy wydali zakaz przynależności 
do organizacji159. Po pewnej zmianie postawy członków organizacji i długich me-
diacjach ze Stolicą Apostolską cofnięto karę ekskomuniki 1 lipca 1939 roku, już 
za pontyfikatu Piusa XII. Jednak po wybuchu II wojny światowej wielu członków 
kolaborowało z rządem Vichy, co po zakończeniu wojny przesądziło o definityw-
nym rozwiązaniu Action Française. 

Szczególną rolę na polu działalności społecznej odegrał w Niemczech arcybi-
skup Moguncji Wilhelm Emanuel Ketteler SJ (1811–1877), który budował swoją 
wizję życia społecznego, bazując na św. Tomaszu. Krytykował liberalne podejście 
do kwestii społecznych, które dawało priorytet wolności w działaniu gospodar-
czym, co jego zdaniem było niewystarczające. Uważał, że niczym nieograniczona 
wolność pracodawcy i właściciela może być zniewoleniem dla robotnika. Uznawał 
też dotychczasową działalność charytatywną Kościoła za niewystarczającą w tym 
względzie, że z natury rzeczy nie dąży ona do uregulowania w sposób systemowy 
zasadniczych relacji między podmiotami działania gospodarczego. Dlatego jako 
pierwszy postulował powołanie do życia związków zawodowych (na wzór średnio-
wiecznych cechów) oraz udział pracowników w zarządzaniu przedsiębiorstwem, 
159 Deklaracja z dnia 9 marca 1927 r., DC 17 (1927), kol. 710–711. Por. E. Weber, Action Française. 

Royalism and Reaction in twentieth Century France, Stanford 1962; A. Wielomski, Nacjonalizm 
francuski 1886–1940. Geneza, przemiany i istota filozofii politycznej, Warszawa 2007. 



63I. Moralistyka doby oświecenia

jego własności i zyskach160. Głównym zaś teoretykiem chrześcijańskiej doktryny 
społecznej, zwolennikiem tzw. solidaryzmu chrześcijańskiego, był w Niemczach 
jezuita Heinrich Pesch (1854–1926), autor Lehrbuch der National-ökonomie161. 

Uczniem Kettelera był pracujący w Austrii Karl von Vogelsang (1818–1890), 
który krytykując współczesny liberalizm, postulował powrót do idei społecznych 
obecnych w średniowieczu, mając na myśli cechy rzemieślnicze, które w odno-
wionej formie powinny istnieć pod postacią organizacji zawodowo-stanowych, 
czyli korporacji. Oprócz różnych konkretnych rozwiązań społecznych, czasem 
utopijnych, był autorem koncepcji słusznej płacy, która zakładała udział pracow-
nika w dochodzie przedsiębiorstwa, a nie tylko zapłatę za włożony wysiłek w wy-
konaną pracę. We Francji zwolennikami korporacjonizmu była szkoła w Liège 
z jej głównym przedstawicielem René de la Tour du Pin (1834–1924). 

Pojedyncze inicjatywy z czasem łączyły się w grupy ideowe, które pogłębia-
ły myśl społeczną, koncentrując się na określonych założeniach doktrynalnych 
i ideach przewodnich, wokół których powinny być ukierunkowane przemiany 
społeczne [np. szkoła pokoju społecznego założona z inicjatywy Frédérica Le 
Play (1806–1882), patronalizm chrześcijański Charlesa Périna (1815–1905), so-
lidaryzm chrześcijański, korporacjonizm chrześcijański ks. Franza Hitze (1851–
1921) i szkoła z Liège, której inicjatorem był biskup tego miasta Victor-Jospeh 
Doutreloux (1837–1901)]. Od samego początku w prace te czynnie włączali się 
teologowie moraliści, którzy bazując przede wszystkim na doktrynie moralnej 
św. Tomasza, próbowali analizować palące kwestie społeczne: własności, sprawie-
dliwej płacy, zasad życia gospodarczego. Niektórzy z nich postrzegali nawet całą 
ekonomię jako część praktyczną etyki, nie uznając autonomii tej pierwszej. Ten 
temat, relacji między ekonomią a etyką, będzie później wielokrotnie dyskutowa-
ny, prowadząc do wypracowania rozróżnienia na ekonomię teoretyczną i ekono-
mię polityczną czy też stosowaną. Do prekursorów należy zaliczyć – oprócz bel-
gijskiego moralisty Antoine Pottiera (1849–1923), członka szkoły z Liège – wło-
skich jezuitów Lodovica Taparelli d’Azeglia (1793–1862)162 i Mattea Liberatore 

160 Ketteler opublikował wiele dzieł dotyczących spraw społecznych, m.in. Die grossen sozialen Fra-
gen der Gegenwart, Mainz 1848; Freiheit, Autorität und Kirche, Mainz 1862, a za najważniejsze 
jego dzieło uznaje się Die Arbeiterfrage und das Christenthum, Mainz 1864. 

161 H. Pesch, Lehrbuch der National-ökonomie, Freiburg im Breisgau 1905–1923. 
162 Jego podstawowe dzieło: Saggio teoretico di diritto naturale appoggiato sul fatto, t. 1–4, Palermo 

1840–1843, jest wykładem doktryny społecznej bazującej na realizmie filozofii Tomasza i jego 
wizji człowieka, którego działanie opiera się na prawie wynikającym z Bożego porządku stwo-
rzenia, stąd każde ludzkie prawa winny być zakorzenione w moralności. 



64 I. Moralistyka doby oświecenia

(1810–1892)163, którzy byli współzałożycielami włoskiego czasopisma społeczne-
go „Civiltà Cattolica”. 

Działania nad pogłębianiem studiów społecznych przybierały postać co-
raz bardziej zorganizowaną i instytucjonalną, a przez to systematyczną i trwa-
łą. Już w 1882 roku powołany został przez papieża Leona XIII Komitet Studiów 
Społecznych (Circolo Romano di Studi Sociali) pod przewodnictwem kard. 
Lodovica Jacobiniego (1832–1887), w którym główną rolę odgrywał biskup 
Lozanny i Genewy, kard. Gaspard Mermillod (1824–1892). Był on inicjato-
rem powołania stałej formy zjazdów uczonych katolickich, których zadaniem 
było wypracowanie programu reform społecznych. Spotkania te odbywały się 
we Fryburgu, stąd też ciało to nazwano „Unią Fryburską”, która działała w la-
tach 1884–1891. Prace te kontynuowała później  inna grupa robocza, kierowana 
przez kard. Désiré-Josepha Merciera (1851–1926), pod nazwą „Unia Mechlińska”. 
Owocem jej działań było opracowanie zbioru zasad życia społeczno-gospodar-
czego: Code social (1917)164, a także zasad współżycia międzynarodowego: Code 
de morale internationale (1932). 

Również w Polsce zaczęła działać podobna instytucja o wymiarze lokalnym, 
utworzona w 1934 roku przez kard. Augusta Hlonda (1881–1948) Rada Społeczna 
przy Prymasie Polski, której przewodniczył prof. Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego ks. Antoni Szymański (1881–1942)165. Rada opracowała kilka doku-
mentów dotyczących bieżących problemów społecznych (m.in. reformy rolnej, 
której zwolennikiem był prymas) i zawierających wskazania moralne odnoszące 
się do proponowanych reform166. 

Do tych wszystkich działań o charakterze programowym dochodziły tak-
że konkretne inicjatywy powołujące do istnienia stowarzyszenia czy instytucje, 
których zadaniem była różnorodna pomoc w celu polepszenia sytuacji socjal-
nej ludzi pracy. Wspomniany abp Ketteler rozbudował szpital w swojej diecezji 
i zakładał szkoły katolickie, ks. Adolf Kolping (1813–1865) zorganizował opiekę 
nad młodzieżą rzemieślniczą (Koloński Związek Katolickich Czeladników). We 
Francji świecki działacz społeczny, profesor Sorbony, Frédéric Antoine Ozanam 

163 Był autorem m.in. Institutiones philosophicae ad triennium accommodate, t. 1–2, Napoli 1840–
1842; Del composito umano, Roma 1862; Istituzioni di etica e diritto naturale, Roma 1863; Prin-
cipi di economia politica, Roma 1889. 

164 Wyd. pol.: Kodeks społeczny, tłum. A. Szymański, L. Górski, Lublin 1934. 
165 Był autorem wielu prac z dziedziny nauki socjalnej, m.in. Ekonomia i etyka, Lublin 1936. 
166 Wytyczne w sprawie organizacji zawodowej społeczeństwa (1935); Deklaracja w sprawie stanu 

gospodarczo-społecznego wsi polskiej (1937); Deklaracja o uwłaszczeniu pracy (1939). 



65I. Moralistyka doby oświecenia

(1813–1853) założył stowarzyszenie charytatywne Konferencje św. Wincentego 
à Paulo, a w Belgii ks. Josef Leon Cardijn (1882–1967), późniejszy kardynał, będąc 
duszpasterzem młodzieży w Mechelen, powołał do życia w 1925 roku Związek 
Młodych Robotników Chrześcijańskich JOC (Jeunesse Ouvrière Chrétienne), któ-
rego społeczna działalność kierowała się wypracowaną przez siebie zasadą: Voir–
Juger–Agir („widzieć, oceniać, działać”). 

Do zwrócenia większej uwagi i swoistej promocji kwestii społecznych wśród 
szerszego grona odbiorców przyczyniały się także systematyczne spotkania katoli-
ków – organizowane dla wypracowania oceny moralnej i rozwiązań różnych kwe-
stii życia społeczno-gospodarczego – które funkcjonowały w Niemczech już od 
1848 roku, by później przerodzić się w tzw. tygodnie społeczne, na wzór tygodni 
organizowanych we Francji (Semaines Sociales de France) z inicjatywy świeckiego 
działacza społecznego Adrien Alberta de Mun (1841–1914), odbywające się co 
roku w jednym z wielkich miast. Pierwszy miał miejsce w Lyonie w 1904 roku. 

b) Natura i metoda katolickiej nauki społecznej 
Samo pojęcie „nauka społeczna” pojawia się po raz pierwszy w encyklice pa-

pieża Piusa XI Quadragesimo anno (1931). Podkreślając doniosłość nauczania 
Leona XIII zawartego w jego encyklice Rerum novarum, papież stwierdza: „W ten 
sposób na podstawie drogowskazów i światła encykliki Leona XIII powstała od-
rębna społeczna nauka katolicka (disciplina socialis catholica), która z  każdym 
dniem się rozrasta”167. Jednakże za jej niemal formalny początek uznaje się opu-
blikowanie encykliki Leona XIII Rerum novarum (15 maja 1891), gdyż „zapo-
czątkowała nową drogę: wpisując się w wielowiekową tradycję, wyznacza ona 
nowy początek i istotny rozwój nauczania o tematyce społecznej”168. 

Określając naturę katolickiej nauki społecznej, Jan Paweł II w encyklice 
Sollicitudo rei socialis najpierw stwierdza, że nie jest ona przejawem żadnej ide-
ologii, ani też nie jest jakąś trzecią drogą między liberalnym kapitalizmem i mark-
sistowskim kolektywizmem, ale należy do nauk teologicznych, zwłaszcza teologii 
moralnej169. W dalszej części dokumentu papież określa jej metodę i cel. Jest ona 

167 Por. Pius XI, Enc. Quadragesimo anno (15 maja 1931), 20. Pius XII mówił o „katolickiej nauce 
społecznej” w Przemówieniu radiowym z okazji pięćdziesięciolecia ogłoszenia encykliki „Rerum 
novarum”, AAS 33 (1941), s. 197, i o „nauce społecznej Kościoła”, zob. adhortacja Menti nostrae 
(23 września 1950), AAS 42 (1950). 

168 Papieska Rada Iustitia et Pax, Kompendium Nauki społecznej Kościoła, Kielce, 2005, s. 57. Por. 
S. Pyszka, Katolicka nauka społeczna, [w:] Słownik społeczny, red. B. Szlachta, Kraków 2004, 
s. 514–544. 

169 Por. Jan Paweł II, Enc. Sollicitudo rei socialis (30 grudnia 1987), 41. 



66 I. Moralistyka doby oświecenia

dokładnym sformułowaniem wyników pogłębionej refleksji nad złożoną rzeczy-
wistością ludzkiej egzystencji w społeczeństwie i w kontekście międzynarodo-
wym, przeprowadzonej w świetle wiary i tradycji kościelnej. Jej podstawowym 
celem jest wyjaśnianie tej rzeczywistości poprzez badanie jej zgodności z nauką 
Ewangelii o człowieku i jego powołaniu doczesnym, a zarazem transcendentnym; 
zmierza zatem do ukierunkowania chrześcijańskiego postępowania170. 

Od czasu encykliki Rerum novarum Magisterium Kościoła w osobie kolej-
nych papieży wielokrotnie wypowiadało się na tematy społeczne, przede wszyst-
kim w formie encyklik. Teksty te stanowią niezwykle cenny fundament doktry-
nalny zarówno dla katolickiej nauki społecznej, jak i teologii moralnej szczegó-
łowej. Wypowiedzi Magisterium, aczkolwiek powstałe pod wpływem konkret-
nych wymogów zmieniającej się rzeczywistości, nie mają charakteru dorywczych 
postulatów i szczegółowej receptury wobec bieżących problemów, lecz koncen-
trują się na wydobyciu tych zasad i prawideł życia społecznego, które są zapi-
sane w ludzkiej naturze i głęboko osadzone w moralnej tradycji dziejozbawczej 
Ludu Bożego, której przełomowym momentem jest życie i nauczanie Chrystusa. 
Kościół czyni to nie w imię określonych interesów społecznych czy politycznych 
ani nie kieruje się jakąś ideologią, rozumianą jako określony zespół poglądów 
filozoficznych zmierzających do wprowadzenia konkretnych rozwiązań społecz-
no-ustrojowych, lecz jedynie w trosce o człowieka w jego konkretnej rzeczywi-
stości grzesznika, ale też usprawiedliwionego przez łaskę, ponieważ został mu 
powierzony przez Boga i jest „pierwszą i podstawową drogą Kościoła, drogą wy-
znaczoną przez samego Chrystusa”171.

Nauka społeczna interesuje się dziś szczególnie człowiekiem w jego powiązaniu ze 
złożoną siecią relacji, charakterystyczną dla współczesnych społeczeństw. Nauki 
humanistyczne i filozofia pomagają wyjaśnić, na czym polega centralna rola czło-
wieka w społeczeństwie, i uzdalniają go do lepszego rozumienia samego siebie jako 
«istoty społecznej». Tylko wiara jednak objawia mu w pełni jego prawdziwą tożsa-
mość i właśnie z niej wyrasta nauka społeczna Kościoła, który wykorzystując do-
robek nauk przyrodniczych i filozofii pragnie towarzyszyć człowiekowi na drodze 
zbawienia172. 

Encyklika Rerum novarum wypracowała także założenia metody wypowia-
dania się Kościoła na tematy społeczne. Zawiera ona najpierw obiektywną anali-
zę danej sytuacji czy problemu, którym się zajmuje, w jej następstwie formułuje 

170 Tamże, 41. 
171 Jan Paweł II, Enc. Redemptor hominis (4 marca 1979), 14. 
172 Jan Paweł II, Enc. Centesimus annus (1 maja 1991), 54. 



67I. Moralistyka doby oświecenia

chrześcijańską ocenę badanej rzeczywistości społecznej w świetle racjonalnej 
refleksji bazującej przede wszystkim na kategorii prawa naturalnego oraz nauki 
Ewangelii o człowieku i jego doczesnym i nadprzyrodzonym powołaniu, by w re-
zultacie wskazywać kierunki poszukiwań właściwych rozwiązań i ewentualnie 
podać propozycje takich działań, które najbardziej odpowiadają chrześcijańskiej 
wizji życia społecznego. Dokładne sformułowanie tej metody, powołując się na 
zasadę wypracowaną przez ks. Cardijna w JOC: „widzieć, oceniać, działać”, podał 
Jan XXIII w encyklice Mater et magistra (15 maja 1961): 

Zasady nauki społecznej wprowadza się zazwyczaj w życie w trzech kolejnych eta-
pach: najpierw bada się, jaki jest rzeczywisty stan rzeczy, następnie dokonuje się 
wnikliwej oceny tego stanu w świetle wspomnianych zasad, a wreszcie ustala się, 
co można i należy uczynić, by podane zasady wprowadzić w życie odpowiednio 
do okoliczności miejsca i czasu. Te trzy etapy postępowania określa się nieraz sło-
wami: „zbadać, ocenić, działać”173.

Jako część teologii moralnej katolicka nauka społeczna sytuuje się w miejscu 
spotkania życia i sumienia chrześcijańskiego z życiem świata. Stąd też stanowi 
ona realizację trzech poziomów nauczania teologicznomoralnego: „fundamen-
talnego poziomu motywacji, dyrektywnego poziomu norm życia społecznego 
oraz decyzyjnego poziomu sumień”174. 

Katolicka nauka społeczna nie pretenduje do stworzenia własnego programu 
społecznego, alternatywnego do tego, jaki proponuje władza, powołana do tego, 
żeby troszczyć się o dobro wspólne, kierując się sprawiedliwością, ani nie zamie-
rza przejmować kompetencji, które należą do władzy państwowej. Jej zadaniem 
jest, jak podkreśla Benedykt XVI, z jednej strony pomoc w oczyszczaniu rozu-
mu poszukującego praktycznych rozwiązań problemów społecznych z jego „za-
ślepienia etycznego, wynikającego z przewagi interesu i władzy”175, z drugiej zaś 
„chce służyć formowaniu sumienia w polityce i wpływać na to, aby rosła czujność 
na prawdziwe wymagania sprawiedliwości i równocześnie gotowość do reakcji 
w oparciu o nie, również gdy sprzeciwiałoby się to osobistej korzyści”176. 

173 Jan XXIII, Enc. Mater et magistra (15 maja 1961), 236. Jan Paweł II w encyklice Centesimus annus 
stwierdza, że Kościół wypowiadając się na temat określonych sytuacji społecznych, tworzy corpus 
doktrynalny, który „pozwala mu analizować zjawiska społeczne, wypowiadać się na ich temat 
i wskazywać kierunki właściwego rozwiązywania problemów, które z nich wynikają”, tamże, 5. 

174 Papieska Rada Iustitia et Pax, Kompendium nauki społecznej Kościoła, dz. cyt., s. 47. 
175 Benedykt XVI, Enc. Deus caritas est, 28. Katolicka nauka społeczna „chce mieć udział w oczysz-

czaniu rozumu i nieść pomoc, aby to, co sprawiedliwe mogło tu i teraz być rozpoznane, a na-
stępnie realizowane”, tamże.

176 Tamże, 28. 



68 I. Moralistyka doby oświecenia

5. Ideały oświecenia a reforma edukacji 
Szczególną rolę w propagowaniu idei oświeceniowych odegrał plan reformy 

edukacji. Myśliciele oświeceniowi mieli znaczący wpływ na przebudowę funkcjo-
nowania systemu szkolnictwa, zarówno co do strony organizacyjnej, jak i meryto-
rycznej, czyli programów kształcenia w szkołach różnego rodzaju i szczebla, po-
cząwszy od szkół parafialnych, a na uniwersytetach kończąc. Sprzyjającą ku temu 
okazją była kasata zakonu jezuitów w 1773 roku177, po której władze państwowe 
przejęły kontrolę nad jezuickimi kolegiami (tym chętniej, że skonfiskowały tak-
że wszystkie dobra i własności, jakie posiadał zakon), które stanowiły podstawę 
kształcenia średniego, i zaczęły wprowadzać swoje reformy. Wprowadzano nowe 
przedmioty nauczania, koncentrując się przede wszystkim na naukach przyrod-
niczych i ścisłych, które miały służyć społeczno-gospodarczej pracy, pożytecznej 
dla dobra narodów i ludzkości. 

a) Reforma edukacji w Polsce
Dokonywało się to niemal równocześnie we wszystkich krajach europej-

skich, choć nie zawsze przybierało od razu instytucjonalny charakter. Nie spo-
sób je wszystkie omówić w tym miejscu, dlatego wspomnimy jedynie sytuację 
w Rzeczpospolitej, choć trudno ją uznać ze modelową z racji na szczególny 
kontekst polityczny i kulturowy. Niemniej jednak, trzeba zauważyć, że to wła-
śnie w Polsce powołano, jako pierwszą w Europie, oddzielną instytucję mającą 
dokonać w imieniu państwa reformy oświaty, a mianowicie Komisję Edukacji 
Narodowej i powstałe z jej inicjatywy Towarzystwo Ksiąg Elementarnych dla 
opracowania podręczników dla edukacji podstawowej. Po kasacie jezuitów, któ-
rzy po sprowadzeniu ich do Polski w 1564 roku przez kardynała Hozjusza, rozwi-
nęli szeroką działalność edukacyjną, przyczyniając się wydatnie do podniesienia 
kultury szlachty polskiej poprzez założone przez siebie kolegia, które stanowiły 
większość ośrodków kształcenia średniego szczebla (w 1773 roku jezuici mieli 
177 Por. Klemens XIV, Breve Dominus ac Redemptor (21 lipca 1773). Rzecz znamienna, że gorącymi 

rzecznikami likwidacji zakonu byli władcy katoliccy (Francji, Portugalii, Hiszpanii), zaś decyzji 
papieża nie przyjęli Fryderyk II z protestanckich Prus i Katarzyna II z prawosławnej Rosji. 
Wydarzenie to miało także przykre wymiary moralne. Jak pisze historyk Joseph Hajjar: „Na-
prawdę oburzające jest potraktowanie na polecenie papieża starego generała zakonu Lorenzo 
Ricciego (1703–1775) i kilku jego głównych doradców. Natychmiast pozbawiono ich wolności, 
a następnie w końcu września osadzono w Zamku Świętego Anioła (…). Wszczęto przeciwko 
nim proces kanoniczny, oparty na przeróżnych oskarżeniach, które okazały się bezpodstawne. 
W rezultacie ogłoszono wyrok nakazujący zwolnienie ich, ale tymczasem generał zakonu zmarł 
w więzieniu”, Historia Kościoła, t. 4, 1717–1848, dz. cyt., s. 76. 



69I. Moralistyka doby oświecenia

67 kolegiów, zaś pozostałe zakony miały ich w sumie 39), pozostała luka, którą 
zaczęli wypełniać reformatorzy edukacji, spośród których wielu należało do za-
konu pijarów, mających w swoim charyzmacie prowadzenie szkół (Scholae Piae). 

Ich prekursorem był pijar Stanisław Konarski (1700–1773), założyciel war-
szawskiej szkoły Collegium Nobilium (powstała w 1740 roku), której celem było 
kształcenie szlachetnego człowieka i dobrego obywatela. Konarski wygłosił na 
ten temat programową mowę w Sejmie, w której stwierdzał, że „celem wszystkich 
szkół (...) jest nie tylko rozwijanie umysłów za pomocą nauk i umiejętności, lecz 
przede wszystkim uszlachetnienie serc i dusz”178. Natomiast inicjatorem powsta-
nia i głównym architektem Komisji Edukacji Narodowej, powołanej przez Sejm 
14 października 1773 roku na wniosek króla Stanisława Augusta Poniatowskiego, 
był ks. Hugo Kołłątaj (1750–1812), współautor Konstytucji z 3 maja 1791 roku, 
a pierwszym prezesem został biskup wileński Ignacy Jakub Massalski. Jej prace 
naznaczone były wyraźnie wpływami idei oświecenia, przede wszystkim francu-
skiego, ze względu na tradycyjnie dobre kontakty z tym państwem, a także dla-
tego, że wychowaniem w seminariach zajmowali się księża misjonarze, których 
kolebką była Francja. Nie była to jednak zwyczajna kopia modelu zachodniego, 
kierowanego często utopijnymi wizjami absolutnego wyzwolenia od wszystkich 
relacji społecznych i chęcią gruntownej przebudowy systemu życia społecznego, 
której pierwszym elementem było obalenie absolutystycznej władzy monarchii 
i ograniczenie nadmiernej roli Kościoła w życiu politycznym. W Polsce idee wol-
nościowe były wyraźnie naznaczone konkretnym celem, jakim było dążenie do 
przebudowy ustroju państwa dla ocalenia jego bytu politycznego i przywrócenia 
utraconej wolności narodu179. Wychowanie według Kołłątaja miało:

wrócić Polakom dawne męstwo i w sercach przyszłych ojczyzny następców za-
szczepić chęć dźwignięcia Rzeczypospolitej z jej upadku, pomszczenia się jej hań-
by, przestrzegania wolności i swobód narodowych, (…) a jednostajność edukacji 
rękojmią większości rządu jednostajności i większej w rządzie zgody [była]180. 

178 S. Konarski, De viro honesto et bono sive ab ineunte aetate formando, wyd. pol.: Mowa o kształ-
towaniu człowieka uczciwego i dobrego obywatela, tłum. J. Nowak-Dłużewski, [w:] S. Konarski, 
Pisma wybrane, t. 2, Warszawa 1955, s. 112. 

179 Por. S. Litak, Od reformacji do oświecenia. Kościół katolicki w Polsce nowożytnej, Lublin 1994, 
s. 115–216; J. Maciejewski, Uniwersalizm i swoistość polskiego oświecenia, [w:] Uniwersalizm 
i swoistość kultury polskiej, t. 1, red. J. Kłoczowski, Lublin 1989, s. 271–297. 

180 H. Kołłątaj, Anonima listów kilka. Prawo polityczne narodu polskiego (1788–1790), red. B. Le-
śniodorski, H. Wereszycka, t. 2, cz. 3, Warszawa 1958, s. 85. Kołłątaj był także autorem traktatu 
o naturze praw, które wprowadzają porządek zarówno w świecie fizycznym, jak i ludzkiego 
działania. To drugie reguluje prawo moralne. Między nimi „jest jedno z najważniejszych: że 



70 I. Moralistyka doby oświecenia

Z tej perspektywy w procesie kształcenia i wychowania młodzieży ważną rolę 
odgrywała formacja moralna oparta na elementach prawa natury, która doty-
czyła powinności wychowanka w ramach trzech kręgów odniesień: stosunku do 
ludzi z najbliższego otoczenia, do rodziców i wychowawców oraz do społeczeń-
stwa. Takie cele stawiali sobie pijar ks. Antoni Popławski, autor Edukacji oby-
watelskiej (Warszawa 1774) i trzytomowej Moralnej nauki dla szkół narodowych 
(t. 1–2, Warszawa 1778, t. 3, Kraków 1787), ks. Sebastian J.K. Czochron (Uwagi 
moralne gruntujące się na prawie natury i religii dla wiadomości i pożytku mło-
dzieży narodowej (Kraków 1782)), eks-pijar Franciszek Ksawery Dmochowski 
(O cnotach towarzyskich i występkach im przeciwnych (Warszawa 1787)), pijar ks. 
Józef Kajetan Skrzetuski (Prawidła początkowe nauki obyczajów dla pojęcia uczą-
cej się młodzi przystosowane (Warszawa 1793) oraz Katechizm narodowy z 1791 
roku), który uczył, że „być szlachcicem to jest myśleć szlachetnie, że cnota jest 
jednoznaczna z użytecznością dla drugich, ukazywał czym jest wolność i jakie 
są szczególniejsze powinności obywatela wobec ojczyzny. (…) Nieposłuszeństwo 
prawu, przekupstwo, zaprzedawanie swoich współziomków na rzecz obcych mo-
carstw uznano za największą hańbę”181. W pracach Komisji próbowano zharmo-
nizować programy reformatorskie w duchu oświecenia z głęboko zakorzenioną 
w tradycji polskiej religijnością i moralnością opartą na wierze chrześcijańskiej, 
a zwłaszcza katolickiej (choć mocno podkreślano też wagę tolerancji religijnej). 
Tę wiarę postrzegano jako narzędzie motywujące do moralnej odnowy i wycho-
wania światłego obywatela, będącego użytecznym dla rozwoju Rzeczpospolitej. 
Odniesienie do Boga i religii stanowiło zatem ważny punkt owej formacji, na 
co zwracali uwagę członkowie Komisji ks. Antoni Popławski i jezuita Grzegorz 
Piramowicz. Ten ostatni pisał, zgodnie z duchem oświeceniowych idei: 

wiara w prawdziwego Boga, zawierająca wszystkie prawdy objawione i nauki cnót 
chrześcijańskich, jest dla człowieka najpotrzebniejszym do prawdziwego oświe-
cenia światłem, najpotężniejszą do poczciwego życia pomocą, słodką i pewną 
w przeciwnościach pociechą. Pobudki, które nam ona podaje, są najwyższe, jako 
to: miłość i bojaźń Boga, nadzieja wiecznej nagrody i szczęśliwości, a bojaźń utra-
ty onejże. Ona pokazuje, na czym prawdziwa, gruntowna pobożność zależy, jaka 

każdy człowiek rodzi się z pewnymi należytościami sobie jedynie właściwymi, do których 
są przywiązane powinności, jak gdyby warunki, pod któremi ma używać swych należytości”, 
H. Kołłątaj, Porządek fizyczno-moralny o należytościach i powinnościach człowieka, Warszawa 
1912, s. 81–82. 

181 M. Mitera-Dobrowolska, Kształtowanie postaw ideowych młodego pokolenia w szkołach Komi-
sji Edukacji Narodowej (1773–1794), „Roczniki Humanistyczne” 25 (1977), z. 2, s. 181. Por. 
S. Tync, Nauka moralna w szkołach Komisji Edukacji Narodowej, Kraków 1922. 



71I. Moralistyka doby oświecenia

jest cześć i służba, która się Bogu podoba. I tę to wiarę, tę cześć i służbę bożą jed-
nym słowem nazywamy religią. Tę religię w młodych sercach i umysłach wszcze-
piać należy182. 

b) Nauczanie teologii moralnej 
Wprowadzane reformy oświatowe dotyczyły także nauki teologii moralnej 

w seminariach duchownych, gdyż rzeczywiście nie stała ona wówczas na wyso-
kim poziomie, podobnie jak cała formacja intelektualna. 

Począwszy od 1676 roku, kiedy papież Innocenty XI zalecił formację semina-
ryjną Księżom Misjonarzom, kierowali oni większością zakładów duchownych 
w Polsce (w Koronie i na Litwie). Spośród 31 istniejących, 22 były w rękach mi-
sjonarzy. W seminarium dwa lata przeznaczano na filozofię i kolejne dwa na teo-
logię183. Wykłady teologii ograniczano do koniecznych w pracy księdza przed-
miotów i skracano czas pobytu w seminarium, tak aby jak najszybciej kandydat 
mógł podjąć pracę duszpasterską. Skutkiem tego było powszechne przekonanie 
o niskim poziomie kształcenia kandydatów do kapłaństwa184, choć nieraz te opi-
nie były tendencyjne, inspirowane mentalnością oświeceniową niezbyt przychyl-
ną naukom teologicznym. W 1773 roku Komisja Edukacyjna usunęła ze szkół 
filozofię i teologię, bowiem jak twierdził ks. Stanisław Staszic, zgodnie z jego na-
turalistycznym i pozytywistycznym spojrzeniem na religię: „Zepsułyby umysł 
młody, bo człowiek do metafizyki nie rodzi się, on wszystkiego przez swoje zmy-
sły dochodzi. W nauce zaś Boskiej doświadczenie w błąd wprowadza, a  sama 
wiara doskonałym czyni. Niechaj wróci się teologia do seminarium, jak od po-
czątku w Kościele bywało”185. Natomiast podniesienie poziomu wykształcenia 
182 Powinności nauczyciela oraz wybór mów i listów, red. K. Mrozowska, Wrocław 1960, s. 67–68. 

Por. Komisja Edukacji Narodowej. Wybór źródeł, Wrocław 1954, s. 647–651.  
183 Por. W. Wicher, Nauka teologii moralnej w dawnych seminariach misjonarskich, NP 3 (1947), 

s. 162–180. 
184 H. Kołłątaj tak charakteryzował tę część formacji kleryckiej: „Wielka rzecz, gdy ksiądz skończył 

kurs teologii moralnej, większa, gdy miał jakiego w tej mierze dobrego autora. Zwyczajne co 
do teologii moralnej książki znajdowały się w ręku naszych plebanów, dzieło Pekulskiego, Ber-
nardyna, wydane we Lwowie i Medulla teologii Busenbauma, jezuity. Kongregacje dekanalne, 
zależały na roztrząsaniu casuum consctientiae, te jednak później zniesione po wielu miejscach, 
jako nie użyteczne”, H. Kołłątaj, Stan oświecenia w Polsce w ostatnich latach panowania Augusta 
III (1750–1764), Warszawa 1905, s. 178. Por. S. Chodyński, Seminaria duchowne w Polsce, [w:] 
Encyklopedia Kościelna, t. 25, Warszawa 1902, s. 41. 

185 J. Łukaszewicz, Historya Szkół w Koronie i Wielkim Księstwie Litewskim, Poznań 1850–1851, 
s. 191–192. Ks. Władysław Wicher wskazuje także, że jedną z przyczyn niechęci w stosunku do 
Księży Misjonarzy, którzy prowadzili formację intelektualną w seminariach, było tłumaczenie 
z francuskiego książki Mikołaja Jamin, Myśli ściągające się do błędów tegoczesnych, Warszawa 



72 I. Moralistyka doby oświecenia

księży było jednym z podstawowych warunków powodzenia przemian oświe-
ceniowych w Polsce. W rezultacie, rezygnowano stopniowo z klasycznych pod-
ręczników Hermanna Busenbauma (1600–1668), Medulla theologiae moralis186, 
którego używano wówczas w całej Europie, i Pierre’a Collet’a CM (1693–1770): 
Institutiones theologiae moralis, używanego w wielu seminariach we Francji, 
Włoszech i Niemczech187. Podręcznik Collet’a, konsekwentnego zwolennika 
probabilioryzmu, stąd też ostro atakowanego przez jansenistów, był za obszerny 
na użytek seminaryjnych wykładów, dlatego ks. Andrzej Pohl CM (1742–1820) 
wydał jego skróconą wersję, która była bardziej przystępna i praktyczna188. Jego 
układ teologii moralnej ma charakter raczej katechizmowy, gdzie autor usunął 
obszerne dowodzenia scholastyczne i wiele odniesień do źródeł, a poszczegól-
ne zagadnienia są zredagowane w formie pytań i odpowiedzi. Z tego względu 
jego poziom naukowy był znacznie niższy. W seminariach prowadzonych przez 
misjonarzy używano także podręcznika ks. Antoniego Putiatyckiego CM (1787–
1862), który był pomocny dla kapłanów pracujących w duszpasterstwie, gdyż za-
wierał również przepisy prawa kanonicznego189. 

W zaborze austriackim pod wpływem józefinizmu przeprowadzono gruntow-
ną reformę studiów teologicznych, którą kierował Franz Stephan Rautenstrauch 
OSB (1734–1785). Wprowadzono nowy program kształcenia oraz nowe podręcz-
niki teologiczne. Do nauczania teologii moralnej, m.in. w galicyjskim Seminarium 
Generalnym, używano podręcznika rektora uniwersytetu w Brnie, ks. Václava 
Schanza (1746–1788)190, który reprezentował tendencje jansenistyczne, oraz pod-
ręcznika profesora z Grazu, ks. Antona Luby (1749–1802)191, który do uzasadnia-
nia rozstrzygnięć kazusów skłonny był używać, w duchu oświeceniowych tenden-
cji racjonalistycznych, niemal matematycznej logiki (mathematischen Methode). 

1811. „Dzieło to dostało się na indeks policji warszawskiej w r. 1812, gdyż zwracało się przeciw-
ko masonerii, a masonem był ówczesny szef Edukacji Narodowej Stanisław Potocki, minister 
sprawiedliwości Łubieński i spraw wewnętrznych Łuszczewski”, W. Wicher, Nauka teologii mo-
ralnej w dawnych seminariach misjonarskich, dz. cyt., s. 177. 

186 H. Busenbaum, Medulla theologiae moralis, Köln 1645. W Polsce został wydany w Lublinie 
w 1665. 

187 P. Collet, Institutiones theologiae moralis, t. 1–5, Paris 1744. W Polsce opublikowano go w 1765 r. 
w Chełmnie i w 1784 r. w Wilnie. Wizytator seminariów misjonarzy Piotr Śliwicki wprowadził 
go w 1767 r. do studiów w seminarium włocławskim. 

188 A. Pohl, Institutiones theologiae moralis ad usum seminariorum, t. 1–2, Wilno 1809. 
189 A. Putiatycki, Theologia moralis in usum cleri diaecesani conscripta, t. 1–2, Warszawa 1857. 
190 V. Schanz, De theologia moralis positiones, t. 1–2, Wien 1781; tenże, Theologia moralis christiana 

in systema redacta, t. 1–4, Wien 1785. Por. J. Healy, The Just Wage. 1750–1890. A Study of Mor-
alists from Saint Alfonsus to Leo XIII, Berlin 1966, s. 197–212. 

191 A. Luby, Theologia moralis in systema redactae, t. 1–3, Graz 1782. 



73I. Moralistyka doby oświecenia

Podręcznik ten został zatwierdzony w 1821 roku przez Komisję Rządową Wyznań 
Religijnych i Oświecenia Publicznego. 

Na Uniwersytecie w Wilnie używano podręcznika Jana Kantego Chodaniego 
(1767–1823), który korzystał z podręcznika wiedeńskiego profesora Antoniego 
Karla Reybergera OSB i dokonał jego przekładu na język polski, gdyż od 1816 
roku zaczęto wykładać teologię moralną w języku polskim192. Korzystał także 
z podręcznika ks. Franciszka Pollaschka193. Na Uniwersytecie Warszawskim, po-
wołanym do życia przez cara Aleksandra I w 1816 roku, wydział teologiczny po-
jawił się w roku akademickim 1817–1818, a do wykładów używano zasadniczo 
tych samych podręczników co w Wilnie. Z kolei na Uniwersytecie Jagiellońskim 
teologię moralną wykładali najpierw od roku 1795 ks. Franciszek Kolendowicz, 
ks. Franciszek Zglenicki i ks. Michał Charłampowicz, a od 1807 roku profesor 
przybyły z Grazu o. Herman Reismüller OSB (1773–1850), ponieważ wów-
czas wydział teologiczny był prawie w całości zgermanizowany przez austriac-
kiego zaborcę. W późniejszym okresie wykłady przejęli Polacy: ks. Tymoteusz 
Raczyński CM, ks. Jan Maciej (Mikołaj) Janowski, a od 1833 roku dziekan 
Wydziału Teologicznego ks. Jan Stanisław Przybylski, który korzystał z podręcz-
nika ks. Josepha Stapfa (1785–1844), profesora w Insbrucku, i był przeciwnikiem 
zarówno probabilistów, jak i tutiorystów194. W tamtym okresie teologia moralna 
św. Alfonsa Liguori była niemal nieznana i nieuwzględniana w programach na-
uczania. Jednak pod koniec XVIII wieku, po ogłoszeniu św. Alfonsa Doktorem 
Kościoła, wzrosło zainteresowanie jego teologią moralną, jako efekt stopniowe-
go odchodzenia od moralności legalistycznej i zbyt rygorystycznej poprzedniego 
okresu. Podejmowano wykłady w duchu św. Alfonsa, wzorując się na podręczni-
kach Jeana Pierre’a Gury’ego SJ (1801–1866)195 i Holendra Jozefa Aertnysa CSsR 
(1828–1915)196. Zaczęto także tłumaczyć jego dzieła na język polski197. 

Wytyczne Komisji Edukacji Narodowej, zawarte w Ustawach z 1783 roku, 
sugerowały zmiany w wykładaniu teologii, takie jak częste sięganie do źródeł, 
192 J.K. Chodani, Etyka chrześcijańska czyli Teologia moralna do użycia szkolnego zastosowana 

przez Antoniego Karola Reybergera, t. 1–3, Wilno 1821–1822. 
193 F. Pollaschek, Moralis christiana, Olomuncii 1803. 
194 J. Stapf, Theologia moralis, t. 1–4, Innsbruck 1827–1831. Por. M. Kanior, Wydział Teologiczny 

w dziejach Uniwersytetu Krakowskiego (1780–1788), Kraków 1998. 
195 J.P. Gury, Compendium theologiae moralis, t. 1–2, Ratyzbona 1850. 
196 J. Aertnys, Theologia moralis iuxta doctrinam S. Alfonsi de Ligorio, Tournai 1886–1887. 
197 A. Derdziuk, Kapucyńskie tłumaczenia dzieł św. Alfonsa Liguori. „Studia Franciszkańskie” 9 

(1998), s. 31–48; J. Wichrowicz, Z historii katolickiej teologii moralnej w Polsce, [w:] J. Prysz-
mont, Historia teologii moralnej, Warszawa 1987, s. 372; D. Olszewski, Kultura i życie religijne 
społeczeństwa polskiego w XIX wieku, Lublin 2014, s. 87–102. 



74 I. Moralistyka doby oświecenia

w tym Pisma Świętego i Tradycji, a unikanie scholastycznych spekulacji i roz-
trząsania kwestii spornych i wątpliwych. Dotyczyły także przygotowania no-
wych programów nauczania i podręczników198. Zadania tego podjęli się ks. Jakub 
Jachimowski, rektor Zamkowego Seminarium na Wawelu, ale bez większego po-
wodzenia, a na uniwersytecie w Krakowie (przemianowanym na Szkołę Główną 
Koronną) – ks. Franciszek Kolendowicz, którego program wykładów Komisja 
oceniała pozytywnie, oraz ks. Józef Konstanty Bogusławski (1754–1819), profe-
sor uniwersytetu w Wilnie (Szkoła Główna Litewska). Niemniej jednak wysiłki 
te, z różnych przyczyn, nie doczekały się rozwinięcia199. 

6. Ruch iluminatów 
Szczególnym przejawem ducha oświecenia były stowarzyszenia iluminatów, 

bardziej czy mniej sformalizowane struktury, które stawiały sobie za cel duchowe 
doskonalenie człowieka i całych społeczeństw oraz budowanie braterstwa mię-
dzy ludźmi różnych narodowości i ras różniących się między sobą poglądami po-
litycznymi czy religią. Środkiem do tego celu miało być szerzenie oświaty w du-
chu idei oświeceniowych. Spośród nich najbardziej znanym jest wolnomularstwo 
(właściwie „wolne murarstwo”), zwane też masonerią od franc. maçon – murarz 
i ang. freemasons – korporacja ludzi zajmujących się w średniowieczu wolnymi 
zawodami, najczęściej zaangażowanych w budowę katedr i zamków. 

Pierwsze stowarzyszenia (tzw. loże) powstały w Szkocji i Anglii, a za począ-
tek masonerii uważa się połączenie czterech lóż, które miało miejsce 24 czerw-
ca 1717 roku w Londynie (data ta jest największym świętem wolnomularstwa). 
Pierwszą konstytucję ułożył jeden ze współzałożycieli, szkocki pastor prezbite-
riański James Anderson w 1723 roku. Określała one zasadnicze cele stowarzy-
szenia. Syntetyczną charakterystykę wolnomularstwa odnajdujemy w deklaracji 
Wielkiego Wschodu Francji: 

Wolnomularstwo – instytucja w swej istocie: filantropijna, to znaczy kochająca 
ludzkość; filozoficzna, to znaczy kochająca mądrość; postępowa, to znaczy nie za-
mykająca się w przeszłości, ma za cel poszukiwanie prawdy, pogłębianie moralno-
ści i urzeczywistnianie solidarności. W swoim działaniu zmierza do materialnego 

198 Por. Memoriał w sprawie reformy Akademii Krakowskiej, [w:] Komisja Edukacji Narodowej. Wy-
bór źródeł, Wrocław 1954, s. 95. Na temat podręczników teologii moralnej używanych w Polsce 
w XVIII w. zob. A. Derdziuk, Grzech w XVIII wieku. Nurty w polskiej teologii moralnej, Lublin 
1996, s. 44–107. 

199 Por. F. Greniuk, Komisja Edukacji Narodowej w dziejach polskiej teologii moralnej, RH 25 (1977), 
z. 2, s. 225–232. 



75I. Moralistyka doby oświecenia

ulepszenia oraz intelektualnego i społecznego udoskonalenia ludzkości, do po-
wszechnej zgody. Wolnomularstwo jest powszechnym braterstwem. Jego zasada-
mi są: tolerancja, szacunek dla każdego i dla siebie samego oraz absolutna wolność 
sumienia200. 

Wśród wielu tematów mocno podkreślany jest wątek religijno-moralny, 
a wśród najważniejszych celów wymienia się doskonalenie etyczne człowieka201. 
We wspomnianej Konstytucji Andersona już w pierwszym artykule stwierdza się, 
że wolnomularz nie powinien być „bezmyślnym ateistą i libertynem nie uzna-
jącym żadnej religii”, choć w dobie wolności religijnej wskazane jest „nakłania-
nie do postrzegania religii, co do której wszyscy ludzie są zgodni”. Oznacza to, 
że autor odwołuje się do oświeceniowego pojęcia religii naturalnej, możliwej do 
przyjęcia przez rozum i niezależnej od sformalizowanych systemów wyznanio-
wych, a która polega na tym, by „być dobrym, szczerym, skromnym i honoro-
wym, niezależnie od tego, jak się człowiek nazywa i jakie jest jego wyznanie”. 
Członek loży powinien także przestrzegać prawa moralnego, tak aby cieszył się 
dobrą reputacją i budził zaufanie, a niedopuszczalne jest życie „bez moralności 
lub w sposób skandaliczny” (art. 2). Wspólnota członków i wzajemne braterstwo 
wymagają tolerancji i dlatego „niedopuszczalne są sprzeczki i kłótnie osobiste, 
a tym bardziej dysputy dotyczące Boga, narodu czy polityki państwa” (art. 6.2). 
Tolerancja i otwartość wykluczają wszelki dogmatyzm, jaki m.in. reprezentują 
oficjalne wyznania. W uchwałach Konwentu Wielkiego Wschodu Francji z 1877 
roku zapisano: 

Pozostawmy teologom rozważania na temat dogmatów (…). Ale Masoneria niech 
pozostanie tym, czym ma być, to znaczy organizacją otwartą na postęp, na wszel-
kie wyższe idee i poglądy moralne, na wszelkie szerokie i liberalne aspiracje. (…) 
Zgromadzenie, wychodząc z założenia, że Masoneria nie jest religią, nie musi więc 
w swojej Konstytucji głosić doktryn ani dogmatów202. 

200 Cyt. za: Wolnomularstwo w świetle encyklopedyj, br. aut., Warszawa 1934, s. 91. 
201 „Ograniczenie antropologii wolnomularskiej do kwestii doskonalenia etycznego może budzić 

podejrzenia, że myśl masońska opiera się na immanentnym materializmie. Nie jest to zgodne 
z prawdą, ponieważ masoneria – oprócz etyki – bierze pod uwagę inne aspekty ludzkiej natu-
ry, chociaż pozostawia je do pewnego stopnia w tle. W celu uniknięcia nieporozumień wpro-
wadzono ideę transcendencji wcieloną w postać Wielkiego Architekta Wszechświata; jest ona 
obiektywnym punktem odniesienia dla subiektywnie wyznawanych wartości moralnych; z niej 
bierze swój początek idea doskonalenia się etycznego człowieka”, G. Di Bernardo, Definicja  ma-
sonerii, „Ars Regia” nr 1 (2) (1993), s. 11. „Ars Regia” jest jednym z dwu, obok „Wolnomularza 
Polskiego”, pism wolnomularskich ukazujących się w Polsce. 

202 Cyt. za: M. Jaskólski, Wolnomularstwo, Słownik społeczny, red. B. Szlachta, Kraków 2004, 
s. 1570. 



76 I. Moralistyka doby oświecenia

Kwestia wiary w Boga zaowocowała w przyszłości głębokim sporem świato-
poglądowym, sprawiając, że masoneria anglosaska pozostała deistyczna, nato-
miast Wielki Wschód Francji zrezygnował z odniesień do Boga, a na Ołtarzu 
Przysiąg obecną tam dotąd Biblię zastąpiono księgą o niezapisanych kartach. 

Kierując się takimi założeniami, wolnomularstwo tradycyjnie wiązało się 
z wszelkimi ruchami liberalnymi, promującymi tolerancję, idee i działania postę-
powe, niezależnie od tego, jak definiowano sam postęp, oraz antyklerykalnymi, 
opowiadającymi się za daleko idącą sekularyzacją państwa (m.in. postulującymi 
wycofanie nauczania religii w szkołach), czy republikańskimi. Wielu członków ma-
sonerii angażowało się czynnie w przeprowadzenie reformy edukacji, która miała 
być uwolniona od wpływu religijnego, a skoncentrowana na racjonalizmie i natura-
lizmie. Wiele symboli masońskich jest związanych z wiedzą: Słońce jest symbolem 
rozumu. Gwiazda to symbol światła, wiedzy, doskonałości. Trójkąt jest symbolem 
nauki. Oko – symbolizuje świadomość, mądrość Wielkiego Archi tekta. Cyrkiel – 
symbol mądrości, wiedzy, rozumu, twórczych i aktywnych sił Boga i człowieka. 
Litera G – umieszczana często w centrum płonącej pięcio- bądź sześcioramiennej 
gwiazdy jest nawiązaniem do geometrii oraz greckiego gnosis – wiedza. 

Idee masońskie szybko zdobywały zwolenników, co prowadziło do powstawa-
nia nowych lóż w różnych częściach Europy i Stanów Zjednoczonych. W 1729 roku 
powstała pierwsza loża w Warszawie. Ich członkami byli ludzie zajmujący wyso-
ką pozycję społeczną: urzędnicy, duchowni, filozofowie, arystokraci, którzy mieli 
wpływ na kształtowanie życia społecznego i politycznego. Nic więc dziwnego, że 
idee masońskie odegrały inspirującą rolę w kształtowaniu ustawodawstwa pań-
stwowego. Odnajdujemy je m.in. w tekstach Konstytucji Stanów Zjednoczonych, 
francuskiej Deklaracji Praw Człowieka czy polskiej Konstytucji 3 Maja (maso-
nami byli król Polski Stanisław August Poniatowski, Stanisław Kostka Potocki 
– inicjator powstania Uniwersytetu Warszawskiego, książę Józef Poniatowski czy 
prymasi, jak np. Gabriel Podoski, oddany sługa carycy Katarzyny, oraz Michał 
Jerzy Poniatowski, wiceprezes Komisji Edukacji Narodowej)203. 

Kościół wielokrotnie wypowiadał się negatywnie na temat masonerii, pod-
kreślając, że przynależności do niej nie da się pogodzić z przynależnością do 
Kościoła katolickiego204. 

203 Por. L. Hass, Wolnomularstwo w Europie Środkowo-Wschodniej w XVIII i XIX wieku, Wrocław 
1982. 

204 Por. Klemens XII, Bulla In eminenti apostolatus specula (28 kwietnia 1738); Benedykt XIV, Bul-
la Providas (18 maja 1751); Pius VII, List apost. Ecclesiam a Jesu Christo (13 września 1821); 
Leon XII, Bulla Quo graviora (13 marca 1825); Pius VIII, Encyklika Traditi (24 maja 1829); 



77I. Moralistyka doby oświecenia

W najbardziej obszernym dokumencie, poświęconym wprost temu zagadnie-
niu, encyklice Leona XIII Humanum genus205, papież podkreśla między innymi 
zgubne konsekwencje idei wolnomularstwa dla formacji moralnej człowieka. 
„Toteż jedyną moralnością, która znalazła uznanie u adeptów sekty masońskiej 
i według której chcieliby wychowywać młodzież, to moralność zwana przez nich 
«moralnością świecką», «niezależną» lub «wolną», inaczej mówiąc moralność, 
w której nie ma miejsca dla jakiejkolwiek idei religijnej”206. Odrzucenie funda-
mentu życia moralnego, jakim jest Bóg, skutkuje tym, że „gdzie zająwszy miej-
sce moralności chrześcijańskiej zaczęła swobodniej panować, tam szybko można 
było dostrzec zanik uczciwości i upadek obyczajów, umacnianie się najbardziej 
wynaturzonych poglądów i powszechny zalew zuchwałej przestępczości”207. Tym 
celom ma służyć także zmiana modelu wychowawczego: „iż należy systemowo 
dążyć do tego, aby najszersze warstwy przepoić rozwiązłością bez żadnych ha-
mulców, gdyż wtedy będą je mieli całkowicie w swych rękach, jako narzędzie do 
wykonania swych najzuchwalszych zamysłów”208. 

W konsekwencji papież stwierdza jednoznacznie: „ponieważ fundamentalna 
zasada i racja istnienia tej sekty całkowicie są występne, nie może być dozwolone 
przyłączanie się do niej ani popieranie jej w jakikolwiek sposób”, co zostało póź-
niej potwierdzone w Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1917 roku, w którym zaka-
zano pod karą ekskomuniki członkostwa w sekcie masońskiej (kan. 2335). W no-
wym Kodeksie z 1983 roku nie ma już takiego zapisu. Zastąpił go kanon 1374, 
który ogólnie sformułował zakaz zapisywania się do wszelkich stowarzyszeń spi-
skujących przeciw Kościołowi (contra Ecclesiam machinatur). Ten, kto zapisuje 
się do takiego stowarzyszenia, powinien być ukarany „sprawiedliwą karą”, nato-
miast ten, kto je popiera (promovet) lub nim kieruje (moderatur), „powinien być 
ukarany interdyktem”. Natomiast fakt, że zasady, jakimi kierują się stowarzysze-
nia masońskie, są nie do pogodzenia z doktryną Kościoła, potwierdziła w tym 
samym roku Kongregacja Nauki Wiary209. 

Grzegorz XVI, Encyklika Mirari vos (15 sierpnia 1832); Pius IX, Encyklika Qui pluribus (9 li-
stopada 1846), Multiplices inter (25 września 1865), Apostolicae Sedis (12 listopada 1873), Etsi 
multa (21 listopada 1873); Leon XIII, Humanum genus (20 kwietnia 1884). Por. Św. J.S. Pelczar, 
Masoneria. Jej istota, zasady, dążności, początki, rozwój, organizacja, ceremoniał i działanie, 
Krzeszowice 2004; J.M.C. Rodriguez kard., Wolnomularstwo i jego tajemnice, Krzeszowice 1998. 

205 Por. Leon XIII, Enc. Humanum genus (20 kwietnia 1884), ASS 16 (1883–1884), s. 417–433. 
206 Tamże, ASS 16 (1883–1884), s. 427. 
207 Tamże. 
208 Tamże. 
209 „Pozostaje (…) niezmieniona negatywna opinia Kościoła w sprawie stowarzyszeń masońskich, 

ponieważ ich zasady zawsze były uważane za niezgodne z nauką Kościoła i dlatego przynależ-



78 I. Moralistyka doby oświecenia

Mimo tej zasadniczej rozbieżności między katolikami i członkami masonerii, 
dopuszczalny jest, a nawet zalecany, dialog w zakresie wartości etycznych od-
noszących się do sfery społecznej (obrona i promocja praw ludzkich, promocja 
wolności i solidarność, poszanowanie ludzkiego sumienia itp.) oraz współpra-
ca w rozwiązywaniu wielkich problemów życia społecznego (działania na rzecz 
pokoju, sprawiedliwości społecznej, troska o edukację, poszanowanie godności 
ludzkiej, obrona przed manipulacjami genetycznymi itp.). 

7. Wpływ idei oświecenia na antropologię
Dualizm psychofizyczny Kartezjusza oraz oświeceniowy racjonalizm miał 

nie tylko negatywny wpływ na rozdział między rozumem i wiarą w drodze po-
szukiwania prawdy, ale także zasadnicze konsekwencje dla antropologii, która 
jest fundamentem dla refleksji teologicznomoralnej. Dokonując racjonaliza-
cji wszystkich zjawisk istniejących w świecie, również w opisie człowieka i jego 
działania stosowano naturalizm i mechanicyzm. Postrzegano człowieka jako do-
brze funkcjonującą maszynę, której wszystkie funkcje nie mają już źródła w du-
szy, ale kierowane są fizjologią. Klasycznym przykładem takiej antropologii był 
Julien Offray de La Mettrie (1709–1751), autor rozprawy L’homme-machine210. 
Twierdził on, że podobnie jak materialny człowiek rozwinął w sobie zdolność 
myślenia, tak też nie można wykluczyć, że inna materia rozwinie kiedyś w so-
bie duchowe zdolności: „Ponieważ zdolność myślenia rozwija się widocznie wraz 
z narządami cielesnymi, czemuż ich materia, uzyskując z czasem zdolność czu-
cia, nie miałaby być również wrażliwa na wyrzuty sumienia?”211. 

Ta redukcjonistyczna wizja, rozwijana szczególnie od XVIII wieku, przyczy-
niała się stopniowo do filozoficznej degradacji człowieka, który – jak wyraził 
ks. Józef Tischner, używając analogii śmierci – umierał najpierw w sceptycy-
zmie, odbierającym mu prawo do prawdy, umierał w determinizmie, który od-
bierał mu wolność, by wreszcie umierać w ateizmie, który negował ostateczną 

ność do nich pozostaje zakazana. Wierni, którzy należą do stowarzyszeń masońskich, są w sta-
nie grzechu ciężkiego i nie mogą przystępować do Komunii Świętej”, Kongregacja Nauki Wiary, 
Deklaracja Quaestium est (26 listopada 1983), AAS 76 (1984), s. 300, [w:] W trosce o pełnię wia-
ry. Dokumenty Kongregacji Nauki Wiary (1966–1994), tłum. i red. Z. Zimowski, J. Królikowski, 
Tarnów 1995, s. 209. 

210 Por. J.O. de La Mettrie, Człowiek maszyna, tłum. S. Rudniański, Warszawa 2011. Opublikował 
także inne dzieła w duchu naturalizmu: L’homme-plante, 1748 (Człowiek-roślina); Histoire na-
turelle de l’âme, 1745 (Naturalna historia duszy). 

211 J.O. de La Mettrie, Człowiek maszyna, dz. cyt., s. 109. 



79I. Moralistyka doby oświecenia

perspektywę jego życia, odmawiając mu prawa do szczęścia w Bogu212. Na an-
tropologiczne konsekwencje idei oświeceniowych zwrócił uwagę Jan Paweł II 
w czasie przemówienia w Katolickim Uniwersytecie Lubelskim, wskazując, że 
prowadzą one do immanencji człowieka względem świata, co owocuje reduk-
cjonizmem antropologicznym, sprowadzając go do jednego z całkowicie mate-
rialistycznych bytów. 

Okres oświecenia, bardziej jeszcze wiek XIX, rozwinął tezę o antynomii pomię-
dzy nauką a religią. Antynomia ta zrodziła też pogląd, zwłaszcza w marksizmie, 
o charakterze alienacyjnym wszelkiej religii. Zawarta w tym poglądzie reduk-
cja „człowieka w świecie” do wymiarów bezwzględnej immanencji „człowieka” 
względem „świata” niesie wraz z sobą nie tylko nietzscheańską problematykę 
„śmierci Boga”, ale – jak stopniowo zauważono – perspektywę „śmierci” również 
„człowieka”, który w tej zasadniczo „materialistycznej” wizji rzeczywistości nie 
dysponuje w sensie ostatecznym, eschatologicznym innymi możliwościami, jak 
cała reszta przedmiotów widzialnego wszechświata. Stanowisko powyższe bywa-
ło głoszone ze stanowczością i postulowane, a nawet „wymagane” w odnośnych 
środowiskach jako synonim jedynie naukowej metody, co więcej, „naukowego 
światopoglądu”213. 

Jan Paweł II, choć przyznaje, że oświecenie przyniosło wiele dobrych owoców 
(idee wolności, równości i braterstwa, co wpłynęło na lepsze zrozumienie praw 
człowieka), to jednak widzi w dramatycznych wydarzeniach czasów nowożyt-
nych, w których naruszano godność człowieka (ideologie komunizmu i naro-
dowego socjalizmu, eksterminacje poszczególnych narodów, ale także aborcja, 
uznanie związków homoseksualnych za inną postać rodziny), spuściznę niektó-
rych idei oświeceniowych. „Dzieje się to po prostu dlatego – pisze – że odrzuco-
no Boga jako Stwórcę, a przez to jako źródło stanowienia o tym, co dobre, a co 
złe. Odrzucono to, co najgłębiej stanowi o człowieczeństwie, czyli pojęcie «natu-
ry ludzkiej» jako «rzeczywistości», zastępując ją «wytworem myślenia» dowolnie 
kształtowanym i dowolnie zmienianym według okoliczności”214. 

* * *

212 Por. J. Tischner, Śmierć człowieka, „Akcent” 3 (1998), s. 180. 
213 Jan Paweł II, Odpowiedzialność za prawdę poznawaną i przekazywaną (9 czerwca 1987), 7, [w:] 

Jan Paweł II, „Do końca ich umiłował”. Trzecia wizyta duszpasterska w Polsce 8–14 czerwca 1987 
roku, Watykan 1987, s. 47–49. 

214 Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość, dz. cyt., s. 20. 



80 I. Moralistyka doby oświecenia

Kierunek refleksji etycznej, zainicjowany przez myślicieli oświecenia, będzie 
w kolejnych wiekach podejmowany przez kolejnych autorów, którzy wychodząc 
od różnych założeń filozoficznych, będą budować własne koncepcje etyczne, da-
jąc początek autonomicznemu rozwojowi tej nauki. Niektóre rozwiązania będą 
inspirujące dla teologii moralnej, z innymi zaś będzie ona polemizowała. Historia 
tego rozwoju przekracza jednak ramy naszego studium. 



II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

Poświęciliśmy sporo uwagi myśli filozoficznej oświecenia. Mimo iż nie stanowi 
ona części klasycznie rozumianej historii teologii moralnej, miała jednak istot-
ny na nią wpływ. Zajmowanie się moralnością przestało być wyłącznie domeną 
teologów, a stało się popularne wśród filozofów, dla których Bóg był co najwy-
żej hipotetycznym założeniem. Refleksje te, nie czując się związane schematem 
klasycznego wykładu moralności, swobodnie poruszały różnorodne zagadnienia 
dotyczące zarówno samych fundamentów moralności, jak i szczegółowych pro-
blemów, które stawały się w danym momencie historycznym niezmiernie aktual-
ne i budziły żywe zainteresowanie odbiorców. Ich ujęcie było często kontrower-
syjne dla klasycznej teologii moralnej i stanowiło dla niej wielkie wyzwanie, na 
które nie od razu potrafiła odpowiedzieć. Niemniej jednak, idee wówczas sfor-
mułowane stanowią do dzisiaj zarówno punkt odniesienia, jak i treść polemicz-
nych refleksji moralnych. Wówczas jednak, w okresie intelektualnego ożywienia 
bazującego na swoistym wyzwoleniu „racjonalności”, propozycja teologii moral-
nej jawiła się jako skostniała, abstrakcyjna, a przez to także mało atrakcyjna i po-
ciągająca. To sprawia, że mówi się powszechnie o okresie kryzysu teologii moral-
nej i potrzeby jej odnowienia. 

Do tej pory teologia moralna w trosce o precyzyjne rozróżnienie, co jest grze-
chem, a co nim nie jest, sięgała do złożonych modelów prawniczych, aby określić 
stopień prawdopodobieństwa moralnie poprawnego działania, co spowodowa-
ło spekulacyjne analizy, niezrozumiałe dla przeciętnego chrześcijanina i wręcz 



82 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

niemożliwe do zastosowania. Siedemnastowieczny moralista Miguel Elizalde SJ 
(1617–1678) w dziele De recta doctrina morum (Lyon 1670) ubolewał wręcz nad 
tym, że czytając tak skonstruowane podręczniki do teologii moralnej, z trudem 
można odnaleźć w nich ewangeliczne przesłanie Chrystusa. W przejaskrawionej 
być może krytyce pisał: 

Przejrzałem ostatnio wielotomową sumę traktującą o moralności. Szukałem 
Chrystusa; nie było Go tam. Szukałem Ewangelii; nie było jej tam. (…) Ewangelia 
jest prosta i przeczy wszelkiej dwoistości języka; ona zna tylko „tak, tak”, „nie, nie”. 
Nowoczesny moralizm nie jest jednak prosty, lecz posługuje się ową dwoistością 
językową probabilizmu, „tak i nie” występują tam razem, ponieważ jego regułę 
stanowi probabilność sprzecznych zdań1. 

Joachim Piegsa, w charakterystyczny dla niemieckiej teologii moralnej spo-
sób, zwraca uwagę na istniejący w teologii kazuistycznej konflikt między normą 
a głosem indywidualnego sumienia, któremu w dobie probabilistycznych pod-
ręczników nie ufano. To napięcie, zawsze istniejące, pod wpływem myśli oświe-
ceniowej podkreślającej wolność, będzie stopniowo przechylać się na korzyść 
sumienia, aż do przyznania mu niemal pełnej autonomii. Na problem ten zwró-
ci uwagę encyklika Veritatis splendor, podkreślając wzajemną zależność prawa 
i sumienia: „wolność człowieka i prawo Boże spotykają się i są powołane, aby się 
wzajemnie przenikać”2. 

Historia usamodzielnienia się teologii moralnej jest częścią szerszej tendencji 
w łonie teologii, która pretenduje do podziału świętej doktryny na różne dyscy-
pliny, zgodnie z różnymi przedmiotami materialnymi, którymi się zajmuje. Do 
rozdziału teologii moralnej od dogmatyki doszło jeszcze wyodrębnienie się sa-
modzielnych dyscyplin: ascetyki i mistyki, które zajmują się szeroko rozumia-
nym życiem duchowym człowieka. W rezultacie tych tendencji teologia moral-
na, pozbawiona perspektyw dogmatycznych i charyzmatycznego wymiaru życia 
chrześcijańskiego, które zarazem fundowały, jak i dopełniały refleksję moralną, 
została zredukowana do roli swoistej „nauki o grzechach”3, oddalając się stopnio-
wo od wielkich duchowych prądów epoki. Wyrazem tego był wyraźnie zaryso-
wany podział na przykazania, które ściśle obowiązywały wszystkich chrześcijan, 
i rady ewangeliczne, które są swoistym nadobowiązkowym dodatkiem, mogącym 
ubogacić życie duchowe, ale niebędącym zasadniczym elementem kształtującym 

1 Cyt. za: J. Piegsa, Człowiek istota moralna, t. 1, Teologia moralna fundamentalna, Opole 2002, 
s. 87–88. 

2 Jan Paweł II, Enc. Veritatis splendor, 41. Por. tamże, 46–54. 
3 Por.  J.R. Flecha Andrés, Teología moral fundamental, Madryt 1994, s. 58. 



83II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

moralne życie człowieka. Przykład takiego podejścia widać we wskazówkach du-
chowych, jakie św. Alfons Liguori kieruje do wiernych na temat prowadzenia 
głębokiego życia religijnego i dążenia do świętości. Zaznacza na początku, że naj-
pierw konieczna jest decyzja co do wyboru określonego stanu życia: „Najpierw 
więc powinniśmy rozważać, czy mamy pozostać w granicach przykazań Bożych, 
czy też poświęcić się spełnianiu rad ewangelicznych. Jeżeli rozeznamy w duszy 
natchnienie do spełniania rad ewangelicznych, powinniśmy rozważyć, czy mamy 
je wypełniać w życiu rodzinnym czy też odosobnionym”4. 

Odcięta od źródeł biblijnych i od bogatej tradycji teologicznej refleksji nad 
człowiekiem i jego działaniem, inspirowanym żywą wiarą i pobożnością, teolo-
gia moralna stawała się coraz bardziej dziedziną hermetyczną, swoistym regula-
minem postępowania chrześcijanina, który trzeba przestrzegać pod określonymi 
sankcjami. Charakteryzując potrydencką teologię moralną, ks. Greniuk wskazuje 
na pięć jej zasadniczych cech. Odznacza się ona przesadnym legalizmem, przy-
pisując prawu nadmierną rolę w życiu moralnym, oraz minimalizmem, który za-
węża perspektywę moralną do niezbędnego minimum, które pozwala zachować 
normę prawa i nie popaść w grzech. Ma charakter kazuistyczny, czyli koncentruje 
się na analizie poszczególnych przypadków sumienia, gubiąc szerszą perspekty-
wę fundamentów moralnych, z których wypływają normy. Ze względu na swo-
je priorytety, jakimi są przygotowanie do sprawowania sakramentów i swoisty 
„nadzór” nad ich szafowaniem, zwłaszcza sakramentu pokuty, staje się teologią 
dla profesjonalistów (duchownych), a nie jest przeznaczona dla szerszego kręgu 
wiernych. Wreszcie, widoczny jest w niej rozdźwięk, czy raczej zapoznanie fun-
damentów dogmatycznych i wagi ascetyki, a nawet przeciwstawienie porządku 
przyrodzonego i nadprzyrodzonego5. 

W tej sytuacji pojawiają się coraz częściej postulaty odnowy teologii moral-
nej, której zasadniczym elementem ma być powrót do źródeł, przede wszystkim 
do Pisma Świętego, nie tyle po to, aby poszukiwać w tekstach objawionych kon-
kretnych wskazań i zapisów expressis verbis dotyczących kwestii moralnych, ale 

4 Św. Alfons Liguori, Droga do świętości. O ćwiczeniach duchowych, dz. cyt. s. 113. „Rozróżnienie 
to stwarza prawdziwy rozdział; pogłębia go nieufność wobec spontaniczności w nauce moral-
nej zbudowanej na przymusie prawa, i nieufność wobec mistyki uważanej za jakieś nadzwy-
czajne zjawisko. Podział ten dokona się w obrębie Kościoła i przybierze nawet charakter socjo-
logiczny: będzie to podział na ogół chrześcijan, od których wymaga się tylko praktykowania 
moralności, i na zakonników, którzy z racji swego stanu poświęcają się wyższemu, lepszemu 
życiu”, S.Th. Pinckaers, Źródła moralności chrześcijańskiej, Poznań 1994, s. 241. 

5 Por. F. Greniuk, Katolicka teologia moralna w poszukiwaniu własnej tożsamości, Lublin 1993, 
s. 172. 



84 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

w celu odkrycia zasadniczych linii moralnego projektu życia, które przewijają 
się przez cały historyczny proces dziejowo-zbawczy, a które mogą porządkować 
wykład moralnej. Zasadniczą rolę w tej dziedzinie odegrała szkoła w Tybindze. 

1. Teologowie szkoły tybińskiej 
Niektórzy spośród niemieckich teologów, którzy krytycznie podchodzili do 

racjonalizmu oświeceniowego, a bliscy byli duchowi romantycznemu, próbowali 
przezwyciężyć dychotomię między wiarą i rozumem, a także przeciwstawiając 
się idealizmowi Hegla, rozwijali w tym celu krytyczne studia nad historycznością 
Objawienia i teologii. Ich celem miało być ukazanie wewnętrznej spójności pro-
cesu historycznego, który jest nie tylko intelektualnym zrozumieniem doktry-
ny, ale przede wszystkim wydarzeniem egzystencjalnym (tzw. Lebenstheologie). 
Chrześcijaństwo zatem, bardziej niż ideą, jest historią świętą, która polega na 
objawieniu się Boga w czasie i Jego dialogu z człowiekiem, który mu odpowia-
da. Badania te zainicjował Johann Sebastian Drey (1777–1853), przedstawiając 
swój program studiów w dziele Kurze Einleitung in das Studium der Theologie 
(Tübingen 1819), a szczególną rolę w tej dziedzinie odegrał Johann Adam Möhler 
(1796–1838), który podkreślał, że Pismo Święte i Tradycja nie są dwoma równo-
ległymi niezależnymi źródłami dla teologii, lecz wzajemnie się warunkują, dla-
tego że Tradycję cechuje żywotny dynamizm, wewnętrzny w stosunku do wiary, 
będącej owocem działania Ducha Świętego. Tradycja nie jest zatem czymś ze-
wnętrznym dla człowieka wierzącego, ale jest wynikiem lepszego zrozumienia 
i przyswojenia pierwotnego daru, który rozwija się w Kościele ożywionym przez 
Ducha6. 

a) Johann Michael Sailer 
W dziedzinie teologii moralnej ważnymi postaciami byli dwaj przedstawicie-

le tej szkoły: biskup Regensburga Johann Michael Sailer SJ (1751–1832)7, autor 

6 Por. J.A. Möhler, Die Einheit in der Kirche oder das Princip des Katholicismus, Tübingen 1825. 
W swoim głównym dziele Symbolik oder Darstellung der dogmatischen Gegensätze der Katho-
liken und Protestanten nach ihren öffentlichen Bekenntnisschriften (Mainz 1832) przedstawił 
studium porównawcze katolickich i protestanckich doktryn o Kościele. Dzieło to miało ponad 
trzydzieści wydań, także w języku polskim: Symbolika czyli wykład dogmatycznych niezgodności 
pomiędzy katolikami i protestantami podług ich publicznych wyznań wiary, Warszawa 1871. 

7 Por. J. Pryszmont, Historia teologii moralnej, dz. cyt., s. 159–165; J. Diebolt, La théologie morale 
catholique en Allemagne (1750–1850), Strasbourg 1926. 



85II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

podręcznika Handbuch der Christlichen Moral (Monachium 1817)8, i ks. Johann 
Baptist Hirscher (1788–1865)9, autor trzytomowego podręcznika Die Christliche 
Moral als Lehre von der Verwirklichung des göttlichen Reiches in der Menscheit 
(Tübingen 1835–36). 

Zgodnie z założeniami szkoły, podstawą teologii jest dla nich osobowe spotka-
nie z Chrystusem i odpowiedź na wezwanie Boga skierowane do człowieka w ta-
jemnicy wcielenia i odkupienia. W tej perspektywie, dla teologii moralnej rozwi-
janej przez Sailera punktem odniesienia i fundamentem jest Kazanie na Górze, 
a ideą centralną chrześcijańskiej moralności – miłość. Dokonuje on zasadniczego 
przemodelowania dotychczasowego układu teologii moralnej, przedstawiając ją 
zgodnie z tradycją szkoły tybińskiej, w perspektywie historii zbawienia. Historia 
ta ma trzy zasadnicze etapy: odejście człowieka od Boga, jego powrót do Boga 
i wreszcie życie w jedności z Bogiem. Stąd teologia moralna powinna dostoso-
wać się do tych etapów, stawiając przed człowiekiem trzy cele: nosce teipsum (po-
znaj siebie), emenda teipsum (popraw swoje życie) i perfice teipsum (udoskonalaj 
siebie). Istotne miejsce w wykładzie moralności przyznaje nawróceniu człowie-
ka, podkreślając nie tylko podporządkowanie się prawu Bożemu, ale radykal-
ne przeorientowanie jego życiowej postawy, która owocuje powrotem do Boga. 
Dokonuje się to dzięki łasce, która jest także zasadniczą siłą nadającą dynamikę 
chrześcijańskiemu życiu. Dopiero w tej perspektywie omawia tradycyjne zagad-
nienia moralne, jakimi są przykazania, powinności, cnoty czy grzechy. 

W jego ujęciu widać wyraźnie wpływ idei oświeceniowych, które po czę-
ści próbował zasymilować, podkreślając bardzo mocno rolę ludzkiej wolności 
w procesie nawrócenia oraz rolę indywidualnego sumienia, poprzez które czło-
wiek doświadcza Boga jako najwyższego Prawodawcę. Jako biskupowi zatroska-
nemu o chrześcijańską formację swoich wiernych bliższy mu był styl duszpaster-
ski niż ściśle naukowe metody pracy. Stąd też zarzucano jego teologii moralnej, 
że jest bardziej pastoralną refleksją, pisaną w stylu ewangelicznego pouczenia, co 
nadawało jej charakter bardziej teologii serca, niż metodycznie uporządkowane-
go wykładu opartego o źródłową analizę i logiczną argumentację. Te skłonno-
ści autora widać także w tym, że w trosce o wykształcenie duchowieństwa i od-
nowienie stylu duszpasterskiego przygotował podręcznik teologii pastoralnej, 

8 Jego pełna nazwa wskazuje na to, że był on przeznaczony nie tylko dla duszpasterzy, ale tak-
że dla każdego wykształconego chrześcijanina: Handbuch der Christlichen Moral zunächst für 
künftige katholische Seelsorger und dann für jeden gebildeten Christen. 

9 Por. E. Keller, Johann Baptist Hirscher, Graz 1969; Historia teologii, t. 4. Epoka nowożytna, red. 
G. Angelini, G. Colombo, M. Vergottini, Kraków 2008, s. 318–322. 



86 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

przetłumaczony także na język polski, stał się tym samym jednym z pionierów tej 
dziedziny teologicznej10. Pozostawił także dzieła z zakresu duchowości, z których 
jedno również zostało przetłumaczone na język polski11. 

b) Johann Baptist Hirscher
Dla Hirschera ideą przewodnią dla systematyzacji teologii moralnej jest urze-

czywistnienie Królestwa Bożego (Herrschaft) w świecie. W tej kategorii biblijnej 
widzi on centralną ideę, w której zawierają się wszystkie inne prawdy wiary i wo-
kół której powinny ogniskować się ludzkie działania na drodze do zbawienia. 
Inspirując się metodą historycznych badań nad Objawieniem, jaka dominowała 
w Tybindze, analizuje życie moralne w dynamicznej perspektywie nieustannego 
wzrostu, jakim cechują się żywe organizmy (nie bez znaczenia dla takiej wizji 
miał wpływ oświeceniowych idei postępu i przemian, które kształtują historię). 
Podobnie też relacje człowieka z Bogiem posiadają dynamiczny charakter, które-
go człowiek jest aktywnym podmiotem, dlatego że jest do tego predysponowany 
dzięki władzy poznawania prawdy, zdolności wolnego wyboru oraz sumieniu, 
które daje możliwość rozeznania dobra i zła oraz związanych z tym powinności 
moralnych. 

Trzytomowy podręcznik teologii moralnej rozpoczyna się omówieniem hi-
storii upadku człowieka i jego skutkami, drugi tom mówi o misji zbawczej 
Chrystusa, która realizuje się w Kościele poprzez kerygmę i liturgię, a zwłaszcza 
przez sakramenty i prawo moralne, które prowadzą człowieka do doskonałości, 
trzeci wskazuje drogi urzeczywistniania się Królestwa Bożego, które dokonuje się 
poprzez ścisłą relację człowieka z Bogiem w czynnej miłości. Ta miłość powinna 
się wyrażać we wszystkich przejawach ludzkiego życia i jego aktywności, dlatego 
porusza takie zagadnienia jak poszanowanie ludzkiego ciała, stosunek do dóbr 
doczesnych i zaangażowanie w życie społeczne i państwowe12. 

10 J.M. Sailer, Vorlesungen aus der Pastoraltheologie, t. 1–3, München 1788–1789, wyd. pol.: Teolo-
gia pasterska, t. 1–2, Warszawa 1879. Por. F. Blachnicki, Teologia pastoralna ogólna, Lublin 1970, 
t. 1, s. 3–23. 

11 J.M. Sailer, Heilendes Wort. Kleine Krankenbibel, Kevelaer 1783, wyd. pol.: Słowa życia. Biblia 
dla chorych, Warszawa 1989. W równej mierze jak moralistę postrzega się go jako pisarza asce-
tycznego, który w formacji duchownych podkreślał pierwszeństwo poznania sercem przed 
poznaniem rozumowym. Przetłumaczył także na język niemiecki O naśladowaniu Chrystusa 
Tomasza à Kempisa. Por. J. Lanczkowski, Sailer Johan Michael, [w:] Leksykon mistyki. Żywoty-
-pisma-przeżycia, red. P. Dinzelbacher, Warszawa 2002, s. 287. 

12 Por. E. Scharl, Freiheit und Gesetz. Die theologische Begründung der christlichen Sittlichkeit in 
der Moraltheologie Johann Baptist Hirschers, Regensburg 1958; J. Pryszmont, Historia teologii 
moralnej, dz. cyt. s. 165–173. 



87II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

Teologia moralna Hirschera pragnie zdystansować się od etyki filozoficznej, 
wywodzącej normy moralne i powszechność ich stosowania z zasad rozumowego 
wnioskowania. Zakłada natomiast ścisłe powiązanie z teologią dogmatyczną, jest 
jej praktycznym zastosowaniem w życiu. Podstawowym odniesieniem dla niej 
jest nauczanie i przykład życia Jezusa Chrystusa oraz nauczanie Magisterium jako 
autentycznego interpretatora słów Objawienia. Właściwym miejscem „rodzenia” 
się norm moralnych jest wiara zdolna otwierać się na prawdę ewangeliczną i kie-
rować postępowanie człowieka ku naśladowaniu Jezusa i realizowaniu Jego woli 
w dziejach, zarówno osobistych, jak i świata. W ten sposób Hirscher chce zerwać 
ze scholastycznym formalizmem, który w swojej zasadniczej treści opierał ży-
cie moralne na posłuszeństwie. Podawanie przykazań i norm, bez wskazania ich 
zasadniczych fundamentów oraz odniesienia do natury ludzkiej, rozumnej, ale 
też zdolnej do wolnych wyborów, może mieć tylko charakter nakazu, trudnego 
do zaakceptowania przez człowieka. Tymczasem wiara, będąca aktem osobiste-
go przyjęcia prawdy objawionej, zarazem implikuje, jak i autentycznie angażuje 
ludzką wolność do moralnego działania. Sam Hirscher wyjaśnia założenia swojej 
teologii w piśmie Letzte Ansprache an meine Zuhörer: 

Nigdy nie uczyłem takiej teologii moralnej, którą rozum mógłby przedstawić 
w summie abstrakcyjnych pojęć etycznych, pozbawionych wewnętrznych odnie-
sień, powiązań i głębszego uzasadnienia. Wychodziłem z idei objawienia tego, że 
istnieje Królestwo Boże i że ma ono swą prowincję także na ziemi. A więc nie z ta-
kiego czy innego zdania abstrakcyjnego, lecz z żywej myśli, z idei Królestwa, do 
którego należymy my sami. Mówiłem o etycznych mocach i prawach człowieka, 
ale nie o każdym z nich w oderwaniu, lecz w ich wzajemnych powiązaniach i w ich 
związkach z Królestwem Bożym na ziemi13. 

Jednak jego opozycja w stosunku do scholastycznej tradycji teologicznej i pra-
gnienie reform w Kościele były czasem zbyt gorliwe i posuwały się za daleko 
(m.in. opowiadał się za dobrowolnym celibatem duchownych), tak że dwie jego 
książki znalazły się w Indeksie. Natomiast w dziedzinie katechetycznej był jedną 
z ważniejszych postaci w swoim czasie. Jego dzieło Katechismus der christkatholi-
schen Religion (Fryburg 1842) zapoczątkowało rozwój katechetyki jako odrębnej 
dziedziny teologicznej. 

13 Historia teologii, t. 4. Epoka nowożytna, dz. cyt., s. 321. 



88 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

c) Kontynuatorzy tradycji tybińskiej 
Autorów tego nurtu odnowy było w Niemczech w owym czasie bardzo wie-

lu14. Wspomnijmy niektórych z nich. 
Ferdinand Probst (1816–1899), który przez pewien czas był rektorem 

Uniwersytetu we Wrocławiu15, pozostawił po sobie dwutomowy podręcznik 
Katholische Moraltheologie (Tübingen 1848–1853). W swoim podręczniku sta-
rał się powiązać pozytywny wykład dawnych moralistów z psychologiczno-or-
ganicznym rozwojem życia moralnego – spojrzenia tak charakterystycznego dla 
swojej epoki. Podręcznik ten był tak dobrze przyjęty, że Uniwersytet w Tybindze 
nadał autorowi w 1851 roku doktorat honoris causa. 

Magnus Jocham (1808–1893), autor podręcznika Moraltheologie, oder die 
Lehre vom christlichen Leben (t. 1–3, Sulzbach 1852–1854), prezentującego ży-
cie moralne w ujęciu dynamicznym, odpowiadającym idei rozwoju, tak mocno 
obecnej w Tybindze. Moralność jawi się jako ugruntowanie w dobrym dzieci 
Bożych, zrodzonych do nowego życia przez sakramenty. 

Najwybitniejszym kontynuatorem linii odnowy w duchu Sailera i Hirschera 
był Franz Xavier Linsenmann (1835–1898), autor Lehrbuch der Moraltheologie 
(Freiburg 1878). Według niego głównym zadaniem teologii moralnej jest ukaza-
nie, jak Bóg w ewolucyjny sposób, coraz jaśniej i zobowiązująco, powołuje czło-
wieka od tego, co jest tylko zewnętrznym nakazem, do pełnej wolności dzieci 
Bożych, którą kieruje wewnętrzne prawo miłości. Przeciwstawiając się legali-
stycznej tendencji w moralności, nie neguje jednak wartości prawa, ale jest prze-
konany, że ujmuje ono jedynie niewielką część powinności moralnych, o wie-
le większa pozostaje wyzwaniem dla ludzkiej wolności. „Linsenmann – ocenia 
Häring – ustrzegł się jakimś zbawiennym sposobem od wszelkiego zabarwienia 
antyscholastycznego. I mimo swej walki przeciw przepajaniu moralnej prawem, 
uznaje znaczenie kazuistyki i badania prawa”16. 

Moraliści niemieccy, ideowo związani ze szkołą w Tybindze, próbowali, po-
zostając wierni teologicznym fundamentom dogmatyki, otwierać się zarazem 
na idee oświecenia, szczególnie te związane z akcentowaniem roli ludzkiej wol-
ności i związanej z tym dynamicznej wizji dziejów, której wyrazem jest dąże-
nie do postępu. Owocem tych poszukiwań były dziejozbawcze kategorie (rozwój 
Królestwa Bożego, dążenie do ideału Kazania na Górze), opisujące stopniowe 
14 Por. B. Häring, Nauka Chrystusa. Teologia moralna, t. 1, Poznań 1962, s. 56–60. 
15 Por. A. Młotek, Teologia katolicka na Uniwersytecie Wrocławskim ze szczególnym uwzględnie-

niem dziejów teologii moralnej, Wrocław 1988, s. 33–38. 
16 Por. B. Häring, Nauka Chrystusa. Teologia moralna, t. 1, dz. cyt., s. 58–59. 



89II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

wzrastanie w wierze i doskonalenie ludzkiego działania. Widać w nich uwzględ-
nianie historycznego statusu ludzkiej osoby, będącej wciąż w drodze. Dlatego tak 
obce im były modele statyczne moralności, opisujące pewien „stan posiadania” 
chrześcijanina wynikający z darów stworzenia (rozum i wolność) i odkupienia 
(łaska i dary Ducha Świętego), realizujących się w cnotach. 

2. Neotomizm 
W drugiej połowie XIX wieku zarysowała się tendencja przeciwna, w stosun-

ku do moralistyki tybińskiej, w dążeniu do odnowy teologii moralnej. Przejawiała 
się ona pragnieniem twórczego powrotu do klasyków myśli teologicznej, które-
go sztandarową postacią uznaje się św. Tomasza. Tak rodzi się nurt w teologii 
określany pojęciem neotomizmu (lub szerzej, neoscholastyki, choć te dwa po-
jęcia trudno precyzyjnie rozróżnić17). Renesans myśli scholastycznej miał wiele 
przyczyn o różnej naturze: politycznej, społecznej i kulturowej, a także religijnej. 

a) Kontekst kulturowo-społeczny
Idee oświeceniowe, zerwawszy z realizmem obiektywnej prawdy, rozpoczę-

ły swobodną podróż intelektualną, kończąc w wielu wypadkach na utopijnych 
wizjach historii, stosunków społecznych, programów politycznych, a w ostatecz-
nym sensie (czy raczej pierwotnym i podstawowym dla wszystkich innych) uto-
pii antropologicznej. Idee wolnościowe prowadziły do opozycji i krytyki, a także 
czynnego sprzeciwu wobec ustanowionych autorytetów: władzy monarchicznej 
i Kościoła. 

Te tendencje zaowocowały ruchami wolnościowymi znanymi pod hasłem 
Wiosny Ludów, kiedy stabilny porządek w Europie, ustanowiony po okresie do-
minacji Napoleona traktatem wersalskim z 1815 roku, uległ zachwianiu. W 1848 
roku rozpoczęła się seria zrywów rewolucyjnych i narodowych, które objęły wie-
le państw europejskich. Ich cele były zróżnicowane, od narodowych – walczą-
cych o autonomię i niepodległość, poprzez ustrojowe – dążące do rzeczywistego 
udziału w rządzeniu państwem, aż do społecznych – domagających się poprawy 
warunków życia (zniesiono ostatecznie pańszczyznę). W ich rezultacie upadło 
wiele monarchii (abdykacja króla Ludwika Filipa I we Francji i powołanie repu-
bliki, w Austrii abdykacja cesarza Ferdynanda I Habsburga) i zmieniła się spo-
łeczna struktura państw (wzrosło znaczenie burżuazji). 

17 Por. Historia teologii, t. 4, Epoka nowożytna, dz. cyt., s. 388–394. 



90 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

We Włoszech ruchy narodowościowe zagrażały Państwu Kościelnemu, co 
postrzegano jako możliwe ograniczenie niezależności samego papieża. W 1870 
roku Państwo Kościelne stało się częścią zjednoczonych Włoch, a papież Pius 
IX pozostał, jak to określono, „więźniem Watykanu”. Owo uwięzienie wpłynie 
na duchowe i religijne nastawienie niektórych katolików, określane później po-
jęciem „mentalności oblężonej twierdzy”. W Niemczech ujawniły się dążenia 
władców Prus, a zwłaszcza Ottona von Bismarcka, do zjednoczenia Niemiec nie 
tylko w  wymiarze politycznym, ale także duchowym (polityka Kulturkampfu). 
Bismarck, wychowany w duchu protestanckiego Kościoła skłonnego podpo-
rządkować się państwu, tego samego oczekiwał od Kościoła katolickiego, a jego 
niezależność traktował jako przejaw nieugiętego uporu i wrogości (zapowiedzią 
takiego nastawienia władz pruskich było już aresztowanie w 1837 roku koloń-
skiego arcybiskupa Klemensa Augusta Droste-Vischeringa, spowodowane jego 
sprzeciwem wobec polityki państwa w stosunku do małżeństw mieszanych). 
Skutkiem tego, po roku 1848 wielu duchownych, ale także wiernych, dostrzegało 
wybawienie w powrocie do tradycyjnego modelu religijności i funkcjonowania 
Kościoła. Forum prezentacji takich poglądów stał się dziennik „Civiltà Cattolica”, 
wydawany przez jezuitów. Inni, przeciwnie, byli skłonni otworzyć się w pewnej 
mierze na wartości liberalne, szczególnie te, które podkreślały prawa człowie-
ka, lub zaakceptować autonomię rzeczywistości ziemskich (choć nie rozumia-
no tego określenia w takim sensie, w jakim później nada mu nauczanie Soboru 
Watykańskiego II18). Ową autonomię postrzegano wówczas raczej jako całkowitą 
niezależność nie tylko od władz kościelnych, ale także od Boga. 

W sytuacji ścierania się tych dwóch tendencji papież Pius IX uznał za stosow-
ne wyrażenie stanowiska wobec liberalizmu, podobnie jak uczynił to już papież 
Grzegorz XVI w encyklice Mirari vos (15 sierpnia 1832), czując się przynaglony 
stanowczo odrzucić błędy liberalizmu i indyferentyzmu religijnego, gdyż „wzma-
ga się bezbożność, bezwstydna nauka, wyuzdana wolność. Już poszły w pogar-
dę święte tajemnice, a ze wszech miar niezbędne i konieczne okazywanie czci 
Boskiej jest poniewierane, wyszydzane i wystawione na bluźnierstwa przez złośli-
wych ludzi. Nie są wolne od tych bluźnierczych języków ani święte tajemnice, ani 
żadne prawa, ani najświętsze zwyczaje, ani wszelka zwierzchność”19. 

18 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 
et spes, 36. 

19 Grzegorz XVI, Mirari vos, 5. Papież odrzuca także postulaty dotyczące wolności sumienia: „Ze 
stęchłego źródła indyferentyzmu wypływa również owo niedorzeczne i błędne mniemanie, 
albo raczej omamienie, że każdemu powinno się nadać i zapewnić wolność sumienia. Do tego 



91II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

Pius IX w swojej encyklice Qui pluribus (9 listopada 1846) potępia błędy tych, 
którzy powołując się na siłę i wzniosłość rozumu ludzkiego, wynoszą go przeciw 
najświętszej wierze Chrystusowej i twierdzą, że kłóci się ona z rozumem ludz-
kim20. W 1864 roku wydaje encyklikę Quanta cura (8 grudnia 1864) wraz z do-
łączoną do niej listą osiemdziesięciu twierdzeń modernistycznych niemożliwych 
do przyjęcia – Syllabus errorum21. Niektóre z nich stanowiły oczywiste herezje, 
inne były uzasadnionym ostrzeżeniem, ale część z nich wzbudziła zaskoczenie 
u  tych katolików, którzy otwierali się na ducha czasów, gdyż poczuli się jakby 
zostali potępieni. Paragraf siódmy dotyczył błędów w zakresie etyki naturalnej 
i chrześcijańskiej (nr 56–64). Jeszcze tego samego roku papież zapowiedział zwo-
łanie Soboru do Watykanu, który ostatecznie 18 lipca 1870 roku przyjmie do-
gmat o nieomylności papieża w kwestiach wiary i moralności22. 

Dla mentalności oświeceniowej było to istne obrazoburstwo i herezja. 
W przyszłości kwestia nieomylności papieża, i szerzej kompetencji Urzędu 
Nauczycielskiego Kościoła, wypowiadającego się szczególnie w kwestiach do-
tyczących moralności, będzie przedmiotem kontrowersji, a nawet wyraźne-
go sprzeciwu ze strony niektórych teologów, co ujawniło się szczególnie ostro 
w kontekście encykliki Pawła VI Humanae vitae. Komentując to postanowienie 
Soboru, papież Benedykt XVI podkreśla, że autorytatywne orzeczenia papieża są 
wyrazem żywej Tradycji Kościoła, zapewniają jedność Kościoła z przeszłością, 
teraźniejszością i przyszłością, a przede wszystkim zapewniają jedność z Jezusem 
Chrystusem. Jak pisze Benedykt, postanowienie Soboru mówi: 

Istnieje nieodwołalne rozstrzygnięcie! Nie wszystko pozostaje otwarte! Papież 
może w pewnych okolicznościach i pod pewnymi warunkami podjąć ostatecznie 

zaraźliwego błędu wprost doprowadza niewstrzemięźliwa i niczym nie pohamowana dowol-
ność poglądów, która wszędzie się szerzy ze szkodą dla władzy duchownej i świeckiej, za sprawą 
niektórych bezwstydników, którzy odważają się głosić, że z tego powodu religia odnosi jakąś 
korzyść”, tamże, 14. Przykład ten pokazuje, jakie wzajemne niezrozumienie panowało w odnie-
sieniu nie tylko do idei, ale także używanych pojęć, które w różny sposób interpretowano. Jedni 
rozumieli przez wolność sumienia prawo do swobodnego poszukiwania prawdy, inni – swoiste 
prawo do błędu. Trzeba będzie Soboru Watykańskiego II i deklaracji o wolności religijnej Di-
gnitatis humanae, aby wyjaśnić te nieporozumienia i uznać, że wszyscy ludzie są zobowiązani 
do poszukiwania prawdy, a ta „narzuca się sumieniu tylko siłą samej siebie i ogrania umysły 
łagodnie, a zarazem zdecydowanie”, Sobór Watykański II, Deklaracja o wolności religijnej Di-
gnitatis humanae, 1. 

20 Por. Pius IX, Enc. Qui pluribus, 5, [w:] BF-2, 512–517. 
21 Tekst Syllabus errorum, AAS 3 (1867), s. 163–176, [w:] BF-2, 554–634. 
22 Sobór Watykański I, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Chrystusowym Pastor aeternus, 

rozdz. IV, 36, [w:] Dokumenty Soborów Powszechnych, t. 4, red. A. Baron, H. Pietras, Kraków 
2005, s. 925–927. 



92 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

wiążącą decyzję, dzięki której będzie jasne, co jest wiarą Kościoła, a co nią nie jest. 
(…) Papież może powiedzieć: To jest wiara Kościoła i może wypowiedzieć swoje 
„nie” temu, co tą wiarą nie jest23. 

Wydaje się ważne to, na co Benedykt XVI zwraca uwagę w swojej wypowie-
dzi na temat nieomylnego nauczania papieża: że jego zasadniczym przedmiotem 
i celem jest wiara, tożsamość Kościoła, to, „co jest wiarą Kościoła, a co nią nie 
jest”. Orzeczenia papieskie nie przesądzają o racjonalności, czy też nie, pewnych 
poglądów istniejących w świecie. Nie są walką z rozumem, który zresztą może się 
mylić, czego dowody zna historia, podobnie zresztą jak Kościół się mylił, kiedy 
wypowiadał się na tematy, które nie należały do jego kompetencji. Kościół nie ne-
guje wartości ludzkiego rozumu i jego zdolności do poszukiwania prawdy, czego 
zresztą będzie wielokrotnie bronił. Zarazem jednak Kościół daleki jest od tego, 
by wszystko to, w co wierzy i czym on żyje, było wynikiem racjonalnych odkryć 
i uzasadnień, bowiem zasadnicze prawdy wiary wykraczają poza możliwości ro-
zumu, a jednak są podstawą życia Kościoła: prawda o Wcieleniu, prawda o zba-
wieniu, o życiu wiecznym itd. Analogicznie sprawy się mają w odniesieniu do 
praktyki życia Kościoła, w tym także do moralności, które mogą być „racjonalnie 
niezrozumiałe”, mogą być – mówiąc za św. Pawłem, który wskazuje Chrystusa 
ukrzyżowanego – „zgorszeniem dla Żydów i głupstwem dla pogan” (1 Kor 1, 23), 
ale były i są wiarą i życiem Kościoła. 

Mimo iż papieże nie ogłosili żadnego dogmatu dotyczącego sensu stricto kwe-
stii moralnych, to jednak wielokrotnie będą się wypowiadać stanowczo na temat 
niektórych szczegółowych zagadnień, nie tyle dokonując ich jednorazowego potę-
pienia (choć będzie to miało miejsce, jak np. w encyklice Jana Pawła II Evangelium 
vitae w odniesieniu do niektórych czynów godzących w ludzkie życie24), ile bar-
dziej wskazując na fałszywe założenia filozoficzne czy ideowe, z których wynika-
ją błędne postawy moralne, lub przestrzegając przed zgubnymi konsekwencjami, 
które mogą nastąpić. Dlatego też interwencje te można traktować bardziej jako 
wskazówki dla „ludzi dobrej woli”, niż akty dogmatycznego potępienia.  

Od tamtych czasów zagości na dobre upraszczający, a często krzywdzący po-
dział na katolików „liberalnych” i „konserwatywnych”, używany zarówno w krę-
gach kościelnych, jak i wśród przeciwników Kościoła, często wręcz jako synonim 
inwektywy. 

23 Benedykt XVI, Światłość świata. Papież, Kościół i znaki czasu. Rozmowa z Peterem Seewaldem, 
Kraków 2011, s. 20. 

24 Por. Jan Paweł II, Enc. Evangelim vitae (25 marca 1995), 57, 62, 65. 



93II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

b) Prekursorzy neoscholastyki 
W takim kulturowo-religijnym klimacie – w którym podważano wszystkie 

autorytety, a zamiast nich promowano wszelką swobodę myśli, uwolnionej od 
metafizycznych principiów, której towarzyszyła naiwna wiara w postęp, charak-
teryzująca się otwartością na każdą nowość – wydawało się, że zachwiane zostały 
fundamenty samej teologii, w tym także refleksji moralnej. Jako przeciwwaga i an-
tidotum na zagrożenia, które niesie nowe myślenie, pojawiają się tendencje do po-
wrotu do światopoglądu wcześniejszych epok, które mogą stanowić trwałe pod-
stawy pod budowę jasnej i pewnej nauki, chociaż wyrażanej już w nowy sposób. 

Inicjatywy powrotu do klasycznych autorów, aczkolwiek odczytywanych 
na nowo w aktualnym kontekście, zaznaczyły się już przy okazji kanoniza-
cji św. Alfonsa Liguoriego w 1839 roku oraz w związku z nadaniem mu tytułu 
Doktora Kościoła w 1871 roku. W wielkim stopniu przyczyniły się do tego takie 
osobistości jak Pio Bruno  Lanteri (1759–1830), założyciel oblatów Maryi Panny 
i stowarzyszenia L’Amicizia Cattolica, którego celem była pogłębiona formacja 
chrześcijańska przedstawicieli rodzin arystokratycznych i studentów, a także kar-
dynał Tomasz Gousset (1792–1866), który wskazywał na rozwiązania moralne 
św. Alfonsa Liguoriego w kontekście popularnego wciąż rygoryzmu moralnego25. 
Do najbardziej znanych reprezentantów moralności alfonsjańskiej należeli: jezu-
ita Jean Pierre Gury (1801–1886), autor dwutomowego Compendium theologiae 
moralis (1850) oraz Casus conscientiae (1862), znanego także w Polsce; jezuita 
Antonio Ballerini (1805–1881), autor De morali systemate S. Alphonsi disserta-
tio ( 1863), choć w wielu miejscach krytycznie odnosił się do nauki św. Alfonsa, 
co powodowało polemiki z redemptorystami; jezuita Domenico Palmieri (1829–
1909), a w późniejszym okresie belgijski jezuita Édouard Génicot  (1856–1900), 
autor wielokrotnie wznawianych dzieł: Theologiae moralis institutiones (1896) 
i Casus conscientiae (1901)26. 

W duchu alfonsjańskim opracowany jest także podręcznik Hieronima Nol-
dina SJ (1838–1922) pt. Summa theologiae moralis27. Był to podręcznik o cha-
rakterze ju rydyczno-kazuistycznym, oparty na wykładzie powinności skoncen-
trowanych na przykazaniach. W najobszerniejszym tomie drugim, De praecep-
tis, najpierw omawia powinności związane z cnotami teologalnymi, które okre-
śla jako przykazania: De praeceptis virtutum theologicarum, potem obszernie 
25 Por. T. Gousset, Justification de la théologie du b. Alphonse de Liguori, Besancon 1832. 
26 F. Greniuk, Katolicka teologia moralna w poszukiwaniu własnej tożsamości, dz. cyt., s. 73–87. 
27 H. Noldin, Summa theologiae moralis, t. 1–3, Insbruck 1896–1899. Wielokrotnie wznawiany, 

miał trzydzieści trzy wydania, a ostatnie miało miejsce w 1962 (t. 1–2) i 1963 (t. 3). 



94 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

przykazania Dekalogu (De praeceptis decalogi), szczególnie drobiazgowo anali-
zując przykazanie siódme, ale zupełnie pomija omówienie przykazań szóstego 
i ostatnich dwóch, przy czym tematykę dziesiątego przykazania włączył do przy-
kazania siódmego. W dalszym ciągu następują przykazania kościelne (De prae-
ceptis ecclesiae) oraz obowiązki dla określonych grup ludzi świeckich i kapłanów 
(De praeceptis particularibus). W trzecim tomie omawia moralność sakramen-
talną (De sacramentis). Przeznaczony przede wszystkim do formacji kapłanów, 
rozumianej jako techniczne przygotowanie do sprawowania sakramentów, był 
bardzo popularny i używany aż do czasu Soboru Watykańskiego II. Znany i uży-
wany był także w Polsce, choć po II wojnie został stopniowo zastąpiony przez 
podręcznik Dominika Prümmera.

Szczególnym jednak punktem odniesienia dla neoscholastyki stała się filozofia 
i teologia Tomasza z Akwinu, który doczekał się wtórnego renesansu swojej myśli. 

Prekursorem takiego myślenia był we Włoszech ks. Vincenzo Buzzetti (1777–
1824), profesor filozofii w Piacenza, gdzie zaczęto wydawać czasopismo „Divus 
Thomas”, publikujące teksty ukazujące uniwersalne, a przez to ponadczasowe 
wartości doktryny Tomasza. Buzzetti był autorem dzieła Institutiones philosophi-
cae iuxta D. Thome et Aristotelis inconcussa comparatae28, w którym broni zasad-
niczych tez filozofii scholastycznej, jak realne rozróżnienie między istotą i istnie-
niem, prawda o substancjalnej jedności duszy i ciała oraz scholastyczna doktryna 
poznania i prawdy. Jego dzieło traktowano jako manifest powrotu do tradycji 
scholastycznej, a szczególnie św. Tomasza. Mimo iż zmarł bardzo wcześnie, bo 
w wieku 47 lat, zyskał wielu uczniów, wśród których był także Giuseppe Pecci 
(1807–1899) – brat Leona XIII – oraz Giovanni Maria Cornoldi SJ (1822–1892) 
– współzałożyciel Akademii Rzymskiej św. Tomasza z Akwinu. Wywarli oni wiel-
ki wpływ na przygotowanie encykliki Leona XIII Aeterni Patris. Ważnymi po-
staciami rodzenia się neotomizmu byli także Salvatore Roselli OP (1722–1784), 
ks.  Gaetano Sanseverino (1811–1865), założyciel Accademia di San Tomaso 
d’Aqui no, oraz Matteo Liberatore (1810–1892). 

Prekursorami w Niemczech byli teologowie szkoły w Moguncji, skupieni 
wokół pisma „Der Katholik”, a zwłaszcza jezuita Joseph Kleutgen (1811–1883), 
wpływowy teolog, któremu powierzono opracowanie najważniejszych tekstów 
Soboru Watykańskiego I. W dwu swoich dziełach omawiających historyczny roz-
wój doktryny (jedno dotyczyło teologii, drugie filozofii29) podkreślał, inspirując 
28 Pierwsze wydanie ukazało się dopiero w 1940–1941 roku: Institutiones logicae et metaphysicae. 
29 J. Kleutgen, Die Theologie der Vorzeit, t. 1–3, Münster 1853–1860; Die Philosophie der Vorzeit, 

t. 1–2, Münster 1860–1863. 



95II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

się metodologią wypracowaną w przeszłości przez Melchiora Cano, walor nor-
matywny Pisma Świętego i Tradycji oraz rolę Urzędu Nauczycielskiego Kościoła, 
nie tylko na poziomie nauczania soborowego i papieskiego, ale też magisterium 
zwyczajnego zawartego w nauczaniu biskupów w jedności z papieżem. Tym sa-
mym wzmacniał rolę Kościoła i jego tradycyjnego nauczania w konfrontacji z 
„nowinkami” filozoficznymi, a zwłaszcza teologicznymi (przyczynił się do od-
rzucenia semiracjonalistycznych twierdzeń G. Hermesa i A. Günthera). W obu 
dziełach powoływał się bardzo mocno na św. Tomasza, co sprawiło, że nadano 
mu tytuł Thomas redivivus (Tomasz odrodzony). 

W Polsce do pionierów neotomizmu należeli w Krakowie Marian Ignacy 
Morawski SJ (1845–1901) – profesor teologii dogmatycznej na Uniwersytecie 
Jagiellońskim, ks. Franciszek Gabryl (1866–1916) – profesor filozofii i teologii 
na tym samym Uniwersytecie, a we Lwowie i w Przemyślu profesor ks. Kazimierz 
Wais (1861–1934), którego książka Ontologja30 wywarła silne wrażenie na mło-
dym studencie Karolu Wojtyle31. Do grona neotomistów należał także ks. Idzi 
Radziszewski (1871–1922), współzałożyciel i pierwszy rektor Katolickiego Uni-
wersytetu Lubelskiego oraz założyciel miesięcznika teologicznego „Ateneum 
Kapłańskie”, wydawanego we Włocławku od 1909 roku. 

W dążeniach tych uczonych chodziło o sięganie do oryginalnych idei Tomasza, 
nie zaś do tomizmu rozwijanego później przez jego komentatorów, najczęściej 
w wydaniu scholarnym. Nie zamierzano również dosłownie powtarzać wszyst-
kich twierdzeń i opinii Tomasza, ale dążono do wydobycia zasadniczych idei, 
które kształtowały myśl filozoficzną i teologiczną Akwinaty, a które pozostają 
fundamentalną prawdą w opisie rzeczywistości mogącą inspirować współczesną 
refleksję, zwłaszcza w konfrontacji z różnymi nurtami oświeceniowego myśle-
nia. Chodziło zatem z jednej strony o twórczą adaptację tomizmu, z drugiej zaś 
o wypracowanie nowego wokabularium, bardziej zrozumiałego dla współczesnej 
mentalności. 

30 K. Wais, Ontologja czyli metafizyka ogólna, Lwów 1926. 
31 Będąc alumnem konspiracyjnego seminarium i jednocześnie pracując w fabryce Solvay, dostał 

do lektury ten podręcznik, który stanowił dla niego wielkie intelektualne odkrycie. „Po egza-
minie powiedziałem profesorowi, że ważniejsze od noty, jaką otrzymuję, jest nowe zrozumienie 
świata, które z tego samodzielnego zmagania się z podręcznikiem wyniosłem. Tak jest. Nie 
przesadzę, jeśli powiem, że świat, którym żyłem dotąd w sposób intuicyjny, a także emocjonal-
ny, został od tego czasu potwierdzony na gruncie racji najgłębszych i zarazem najprostszych”, 
Jan Paweł II, „Nie lękajcie się”. Rozmowy z André Frossardem, Watykan 1982, s. 18–19. 



96 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

c) Encyklika Aeterni Patris  
Szczególnym impulsem do rozwoju neotomizmu była encyklika Leona XIII 

Aeterni Patris, opublikowana 4 sierpnia 1879 roku. W obliczu polaryzujących 
się coraz wyraźniej stanowisk w teologii w postaci z jednej strony semiracjona-
lizmu, a z drugiej tradycjonalizmu, wobec których wypowiedział się już Sobór 
Watykański I, Leon XIII zamierzał znaleźć stosowne antidotum, które pozwoliło-
by rzucić właściwe światło na delikatną relację między wiarą i rozumem. 

Papież zauważa, że życie społeczne narażone jest na wielkie niebezpieczeń-
stwo „ze strony owej plagi przewrotnych opinii”, które mają bezpośredni wpływ 
na kształtowanie praktycznych rozwiązań wielu problemów współczesnego 
świata i to zarówno na płaszczyźnie życia indywidualnego, jak i społecznego. 
Ponieważ filozofia praktyczna wyprowadza swe zasady z filozofii spekulatywnej, 
potrzebna jest zdrowa doktryna, zgodna z nauczaniem Kościoła, która dawałaby 
solidne fundamenty dla refleksji nad człowiekiem i światem. Doktryna ta powin-
na być w naturalny sposób otwarta na prawdę objawioną przez Boga. Dlatego też 
w pierwszej części encyklika omawia relację pomiędzy wiarą i rozumem i wska-
zuje, w jaki sposób rozum może i powinien służyć wierze zarówno przed jej przy-
jęciem, jak i po uwierzeniu. Ta relacja analogicznie odnosi się także do filozofii 
i  teologii. Filozofia przygotowuje rozum do tego, aby mógł poznać te prawdy, 
które stanowią niejako preambula fidei32, a po uwierzeniu filozofia przydatna jest 
do jaśniejszego zrozumienia (lucidior intelligentia) tajemnic przez uchwycenie 
wzajemnych powiązań między nimi (nexus mysteriorum)33 oraz może spełniać 
funkcję apologetyczną w obronie prawd objawionych34. 

W drugiej części, która jest historycznym przedstawieniem, w jaki sposób 
owa relacja dokonywała się w przeszłości, zarówno w epoce patrystycznej, jak 
i  w  średniowieczu, papież stwierdza, że „pośród wszystkich doktorów schola-
stycznych wzniósł się ich książę i nauczyciel, Tomasz z Akwinu”35, który dogłęb-
nie przebadał naukę starożytnych doktorów, starannie zebrał i „usystematyzował 
w godnym podziwu porządku i tak znakomicie dopracował, że zdobył tym so-
bie, zasłużenie i sprawiedliwie mu przysługujące, miano znakomitego obrońcy 

32 „Filozofia, jeśli tylko jest właściwie wykorzystywana przez uczonych, jest zdolna w jakiś sposób 
utorować i zabezpieczyć drogę do prawdziwej wiary i jak najstosowniej przysposobić umy-
sły swoich wychowanków na przyjęcie Objawienia”, Leon XIII, Enc. Aeterni Patris, 4, ASS 12 
(1879), s. 100. 

33 Por. tamże, 6, ASS 12 (1879), s. 102. 
34 Por. tamże, 7, ASS 12 (1879), s. 102
35 Tamże, 17, ASS 12 (1879), s. 108.



97II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

i ozdoby Kościoła katolickiego”36. Doktryna zawarta w jego dziełach jawi się jako 
najbardziej odpowiednia do zbudowania integralnej wizji rzeczywistości, tej do-
czesnej i nadprzyrodzonej. 

Nie ma takiej dyscypliny filozoficznej, której by solidnie i przenikliwie nie przeba-
dał: o prawach rozumowania, o Bogu, o substancjach niecielesnych, o człowieku 
i bytach cielesnych, o działaniach ludzkich i ich zasadach rozprawiał tak doskona-
le, że już nie można żądać ani większego bogactwa zagadnień, ani bardziej stosow-
nej systematyzacji materiału, ani lepszej metody postępowania, ani większej nie-
naruszalności zasad czy siły argumentacji, ani większej zrozumiałości czy celności 
wypowiedzi, ani też łatwości wyjaśniania zawiłych i niezrozumiałych rzeczy37. 

Z tego względu papież zachęca do powrotu do autentycznych źródeł Tomasza, 
aby czerpać nie tyle z jego systemu filozoficznego, rozumianego w sensie szkol-
nym (z całym zespołem określonych pojęć czy definicji), ale z jego mądrości: 

Was wszystkich, Czcigodni Bracia, wytrwale zachęcamy, abyście dla ochro-
ny i ozdoby wiary katolickiej, dla dobra społeczeństwa, dla rozwoju wszystkich 
dyscyplin naukowych przywrócili do dawnej świetności złotą mądrość święte-
go Tomasza i jak najszerzej ją rozpropagowali. Powiadamy – mądrość świętego 
Tomasza. Jeśli bowiem coś zostało przez uczonych scholastycznych przebadane ze 
zbytnią prostotą, bądź za mało rozważnie przekazane, jeśli jest niezbyt przystające 
do osiągnięć naukowych późniejszych stuleci, lub wreszcie z jakiegokolwiek inne-
go powodu jest nie do przyjęcia, tego oczywiście nie należy pod żadnym zobowią-
zaniem podawać naszym współczesnym38. 

Konkretnym wyrazem tych wysiłków powinno być – co gorąco zalecał Leon XIII 
– tworzenie różnych instytutów i fundacji wspierających poznawanie i naucza-
nie doktryny Tomasza. Odzew na apel papieża okazał się szeroki i w następnych 
dziesięcioleciach powstało wiele ośrodków pogłębiających studia nad tomizmem 
bądź inicjujących odnowę teologii w duchu św. Tomasza, jak np. specjalna sekcja 
studiów w Lowanium École S. Thomas d’Aquin, powstała z inicjatywy kardynała 
Désiré-Josepha Mercier’a (1851–1926), nowo powstały uniwersytet w Mediolanie 
„Sacro Cuore” czy Katolicki Uniwersytet w Lublinie założony w 1918 roku. 

Również Kodeks Prawa Kanonicznego promulgowany przez Benedykta XV 
bullą Providentissima Mater Ecclesia 27 maja 1917 roku w kan. 589 oraz 1366 za-
leca w studiach kościelnych kierować się nauką św. Tomasza39. Podobne wskaza-

36 Tamże, 17, ASS 12 (1879), s. 108. 
37 Tamże, 17, ASS 12 (1879), s. 108.
38 Tamże, 31, ASS 12 (1879), s. 114. 
39 Mówiąc o doktrynie wykładanej na uczelniach katolickich i w seminariach Kodeks postana-

wia: „Philosophiae rationalis et theologiae studia et alumnorum in his disciplinis institutionem 



98 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

nia, zalecające kierowanie się nauczaniem św. Tomasza, zachował Kodeks z 1983 
roku w kan. 252 §3. 

Kolejni papieże potwierdzali doniosłość nauki św. Tomasza, którego doktry-
na stała się światłem dla poszukiwania prawdy. Pius X w motu proprio Doctoris 
Angelici stwierdził, że „po śmierci św. Doktora nie odbył się w kościele żaden 
Sobór, w którym nie brał on udziału mocą swej doktryny”40. Benedykt XV w en-
cyklice Fausto appetente die, opublikowanej z okazji 750. rocznicy śmierci św. 
Dominika, w odniesieniu do św. Tomasza napisał, że w jego doktrynie Kościół 
się wypowiedział (Thomae doctrinam Ecclesia suam propriam edixit)41. Papież 
Pius XI jeszcze raz wskazał na ważność nauki św. Tomasza i przydatność jego 
studiowania, zwłaszcza dla formacji młodzieży duchownej, w encyklice na sześć-
setlecie kanonizacji Doktora Anielskiego Studiorum Ducem (29 czerwca 1923)42, 
stwierdzając, że jest on wzorem studium spraw Bożych: „Trzy są światła koniecz-
ne do pokierowania nauką rzeczy Bożych: zdrowy rozum, wlana weń wiara i dary 
Ducha Świętego, udoskonalające działalność umysłu: otóż nikt w pełniejszej 
mierze nie posiadał tego zespołu świateł, co Tomasz”43. Papież wyliczając dzie-
dziny nauki, w których osiągnięcia Tomasza są ponadczasowe, mówi o filozofii, 
zwłaszcza metafizyce, apologetyce, dogmatyce, ascetyce i mistyce, a także teologii 
moralnej44. Wszystko to sprawia, że Tomasz jest tym, którego doktrynę Kościół 
z  szacunkiem podziwia i przyjmuje za swoją. Jednocześnie papież zaznacza, iż 
nie może to oznaczać zakazu studiowania innych mistrzów teologii: „nie wol-
no bowiem nikomu zakazywać, aby tam, gdzie najwybitniejsi myśliciele szkół 

professores omnino pertractent ad Angelici Doctoris rationem, doctrinam et principia, eaque 
sanctae teneant”, kan. 1366 §2. 

40 Pius X, Doctor Angelici (29 czerwca 1914), AAS 6 (1914), s. 336–341. 
41 Benedykt XV, Fausto appetente die (29 czerwca 1921), AAS 13 (1921), s. 332. 
42 Por. Pius XI, Studiorum Ducem, AAS 15 (1923), s. 309–329. 
43 Pius XI, Studiorum Ducem, AAS 15 (1923), s. 315. 
44 „Dał on nam następnie bardzo gruntowną doktrynę teologiczną o życiu moralnym, zdolną 

pokierować wszystkimi czynami ludzkimi, zgodnie z wymaganiami celu nadprzyrodzonego. 
Obejmując całokształt teologii moralnej, zawiera ona, jak już to powiedzieliśmy, mocne zasady 
i wskazania, nie tylko dla pojedynczych ludzi, ale i dla społeczności ludzkich, czy to rodziny czy 
też państwa w zakresie spraw gospodarczych i politycznych. Stąd te trafne nauki zawarte w dru-
giej części Sumy, traktujące o władzy rodzicielskiej i domowej, o uprawnieniach czy to państwa 
czy narodu, o prawie przyrodzonym i prawie międzynarodowym, o pokoju i wojnie, o sprawie-
dliwości i własności, o prawach i uległości im należnej, o obowiązku przychodzenia z pomocą 
czy to jednostkom, gdy są w potrzebie, czy też dobru publicznemu i to zarówno w dziedzinie 
przyrodzonej jak i nadprzyrodzonej”, Pius XI, Studiorum ducem (29 czerwca 1923), AAS 15 
(1923), s. 319. 



99II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

katolickich różnią się między sobą w poglądach, każdy szedł za zapatrywaniami, 
które uważa za bliższe prawdy”45. 

Ponownie wyraził ten pogląd w konstytucji Deus scientiarum Dominus 
(24 maja 1931)46. 

3. Neotomizm w teologii moralnej 
Gorącym rzecznikiem odnowy teologii moralnej w duchu powrotu do wiel-

kich źródeł, jakimi są teologia dogmatyczna, a także dziedzictwo Augustyna i doj-
rzałej scholastyki, szczególnie św. Tomasza, był Joseph Mausbach (1861–1931), 
profesor, a także rektor uniwersytetu w Münster. Jego najważniejszym dziełem 
był podręcznik Katholische Moraltheologie, który cieszył się wielką popularno-
ścią47. Zdecydowanie porzucił wykład kazuistyczny. Chociaż układ podręczni-
ka jest skonstruowany według Dekalogu, to za zasadniczą powinność uznaje się 
dążenie do cnót, a nie ograniczanie się do zachowania przykazań. Cnotom więc 
i towarzyszącym im radom ewangelicznym poświęca najwięcej uwagi, widząc 
w nich źródło wszystkich powinności moralnych. Dla Mausbacha podstawową 
zasadą życia moralnego jest chwała Boża, którą człowiek realizuje poprzez dą-
żenie do doskonałości. To jest próba przełożenia na praktykę życia Tomaszowej 
idei celu ostatecznego. Po II wojnie światowej podręcznik ten wydał ponownie 
profesor z Paderborn, Gustav Ermecke (1907–1987), uwypuklając jeszcze bar-
dziej chrystocentryzm życia moralnego oraz dodając omówienie szeregu nowych 
zagadnień moralnej szczegółowej, które Mausbachowi nie były jeszcze znane, 
szczególnie te związane z problematyką życia społecznego. Sam był autorem wie-
lu dzieł z tego zakresu48. 

Sulpicjanin Adolphe Tanquerey (1854–1932) był profesorem zajmującym się 
wieloma dziedzinami teologii, ale jako formatorowi i wychowawcy braci zakon-
nych bliska mu była teologia moralna i ascetyka. Był autorem popularnej Synopsis 

45 Pius XI, Studiorum Ducem, AAS 15 (1923), s. 323. 
46 Pius XI, Deus scientiarum Dominus (24 maja 1931), AAS 23 (1931), s. 253. 
47 J. Mausbach, Katholische Moraltheologie, t. 1–3, Münster 1914–1918. Był także autorem: Die ka-

tholische Moral und ihre Gegner (Köln 1901), Die Ethik des heiligen Augustinus, t. 1–2 (Freiburg 
im Breisgau 1909), Grundlage und Ausbildung des Charakters nach dem heiligen Thomas von 
Aquin (Freiburg im Breisgau 1911). 

48 Por. G. Ermecke, Das Sozialapostolat, Schöningh 1952; Die soziale Bedeutung des geistigen 
Eigentums, Vahlen 1963; Christliche Politik, Utopie oder Aufgabe?, Bachem 1966; Beiträge zur 
Christlichen Gesellschaftslehre, Bonifatius 1982. 



100 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

theologiae moralis et pastoralis (Paris 1902–1905)49, która doczekała się aż czter-
nastu wydań (ostatnie w 1955 roku). Charakteryzowała się solidnym i uporząd-
kowanym wykładem doktrynalnym w duchu św. Tomasza i św. Alfonsa Liguori, 
z uwzględnieniem współczesnych mu problemów moralnych, prezentowanych 
jasnym i rzeczowym językiem. Pierwszy tom ma charakter dogmatyczny, w któ-
rym omawia naturę szczególnie sakramentu pokuty, a także kapłaństwa i mał-
żeństwa jako dwu zasadniczych form życia chrześcijańskiego, z którymi związane 
są określone powinności moralne. Dwa pozostałe tomy przedstawiają aretologię 
w układzie Tomaszowej Sumy, z tym jednakże, że cnotę pobożności umieścił on 
zaraz po cnotach teologalnych, a nie w ramach cnoty sprawiedliwości, jak to czy-
niła tradycja tomistyczna – według niego przerasta ona swą godnością pozostałe 
cnoty moralne. Wykład aretologii dopełnia w drugim tomie omówienie przyka-
zań Bożych i kościelnych, z uwzględnieniem kościelnych postanowień prawnych 
w tym względzie oraz cenzur. Ten element wykładu należał do tradycji podręcz-
ników kazuistycznych, z którego Tanquerey nie rezygnuje, ale omawia go w spo-
sób roztropnie ograniczony. 

O tym, że Tanquerey nie zamykał się w ramy ścisłej kazuistyki, świadczy fakt, 
że pisał także dzieła z teologii duchowości i to przeznaczone nie tylko dla kandy-
datów do kapłaństwa. Z dzieł ascetycznych najbardziej znane i przetłumaczone 
na wiele języków jest Précis de théologie ascetique et mystique50, opisujące drogę 
życia duchowego w trzech klasycznych etapach: oczyszczenia, oświecenia i zjed-
noczenia z Bogiem. 

Do grona neotomistów tamtego okresu zaliczany bywa także belgijski jezu-
ita Arthur Vermeersch (1858–1936). Zanim wstąpił do zakonu, odbył studia 
prawnicze, ukończone doktoratem z prawa cywilnego, a swoją formację filozo-
ficzno-teologiczną także zakończył doktoratem, tym razem z prawa kanoniczne-
go. W tej dziedzinie opublikował wiele dzieł oraz brał udział w przygotowaniu 
Kodeksu Prawa Kanonicznego z 1917 roku51. Zajmował się także problematyką 
społeczną, komentując encykliki papieskie, oraz współtworzył Société d’Etudes 
Morales, Sociales et Juridiques. W zakresie teologii moralnej był autorem wielu 

49 A.A. Tanquerey, Synopsis theologiae moralis et pastoralis, t. 1–3, Paris 1902–1905. Opracował 
także skróconą wersję tego dzieła: Brevior synopsis theologiae moralis et pastoralis, Paris 1913. 

50 A.A. Tanquerey, Précis de théologie ascetique et mystique, t. 1–2, Paris 1923–1924, wyd. pol.: 
Zarys teologii ascetycznej i mistycznej, t. 1–2, tłum. P. Mańkowski, Kraków 1928. 

51 Był współautorem dwu podręczników opartych na nowym Kodeksie: Summa novi iuris, Mech-
elen 1918; Epitome iuris canonici, t. 1–3, Mechelen 1921–1923. 



101II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

rozpraw podejmujących szczegółowe kwestie etyczne52, a przede wszystkim opra-
cował podręcznik Theologiae moralis principia53. Ze względu na swoją formację 
prawniczą jego podręcznik posiada charakter bardziej jurydyczny niż teologicz-
ny, a nawiązania do św. Tomasza są raczej sporadyczne i to tylko w kwestiach 
szczegółowych. Autor pominął zupełnie, tak charakterystyczne dla Tomasza, za-
gadnienie celu ostatecznego, które odpowiadając naturalnym dążeniom człowie-
ka, sytuuje ludzki etos w jasnej perspektywie zbawczej. 

Do klasycznych podręczników w duchu neotomistycznym bez wątpienia zali-
czyć trzeba trzytomowe dzieło dominikanina Benedykta H. Merkelbacha (1871–
1942) Summa theologiae moralis54. We wprowadzeniu autor przedstawia trzy kry-
teria, którymi będzie się kierował w swojej pracy. Pierwszym jest odwołanie się 
do metody scholastycznej, dzięki której przez racjonalną analizę zamierza wydo-
być wewnętrzne racje przedstawianych norm moralnych, a nie tylko opierać się 
na tradycyjnych autorytetach. Po drugie, zamierza skoncentrować się na pozy-
tywnym wykładzie w oparciu o cnoty poszerzone o rady ewangeliczne, dlatego że 
taki układ w przeciwieństwie do nauki o grzechach pozwala wydobyć zasadnicze 
przesłanie nauki moralnej, którym jest dążenie do doskonałości. Wiąże się z tym 
tak bliski neotomistom aspekt edukacyjny, czyli wychowanie człowieka, aby od-
powiedzialnie kierował swoją wolnością w dokonywaniu moralnych wyborów. 
Trzecie założenie polega na możliwie jak najpełniejszym korzystaniu z osiągnięć 
nauk pomocniczych dla teologii, takich jak psychologia, polityka, nauki społecz-
nie i ekonomiczne, które pozwalają lepiej poznać kontekst ludzkiego działania. 
Ten postulat pozwalał mu przy zachowaniu tradycji otwierać się na współczesne 
problemy, także przez dobieranie aktualnej problematyki, i poddawać je moralnej 
ocenie55. Pierwszy tom podręcznika omawia klasyczne dla moralnej fundamen-
talnej zagadnienia celu ostatecznego, natury czynów ludzkich, sumienia, prawa 
moralnego i grzechu oraz wykład na temat cnót w ogólności i cnót teologalnych. 
Drugi zajmuje się cnotami kardynalnymi i im pokrewnymi, a trzeci poświęcony 
jest kwestiom sakramentów. Mówiąc o cnocie miłości, nie waha się poszerzyć 
go o elementy ascetyki i mistyki, próbując tym samym zintegrować nieco obie 

52 A. Vermeersch, Quaestiones de justitia, Bruges 1901; Quaestiones de virtutibus religionis et pieta-
tis, Bruges 1912; De castitate, Roma 1919; La tolérance, Louvain 1912; Catéchisme du mariage 
chrétien d’après l’encyclique „Casti connubii”, Bruges 1931, wyd. pol.: Katechizm małżeństwa 
chrześcijańskiego według encykliki „Casti connubii”, Przemyśl 1932. 

53 A. Vermeersch, Theologiae moralis principia, t. 1–4, Roma 1922–1924. 
54 B.H. Merkelbach, Summa theologiae moralis, t. 1–3, Paris 1931–1933. 
55 O tej otwartości świadczy wcześniejsza jego praca De embryologia et de sterilisatione, Liège 

1927. 



102 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

rozdzielone dyscypliny teologiczne. Natomiast zagadnienia o charakterze praw-
nym, niezbędne w pewnych punktach, przedstawił dostosowując je już do nowo 
promulgowanego Kodeksu Prawa Kanonicznego z 1917 roku (oba swoje zało-
żenia metodologiczne, to znaczy odwołanie się do tradycji św. Tomasza i norm 
Kodeksu, zasygnalizował w podtytule swego dzieła: Ad mentem D. Tomae et ad 
normam Iuris novi). Podręcznik ten cieszył się dużym uznaniem, był wielokrot-
nie wznawiany (w 1962 r. ukazało się jedenaste wydanie) i wykorzystywany jako 
pomoc w wykładach na wielu uczelniach katolickich. Jako pastoralista zajmował 
się także praktyczną stroną sprawowania sakramentu pokuty, publikując kilka 
monografii przeznaczonych przede wszystkim dla duszpasterzy56. 

Równie popularnym, a nawet częściej używanym podręcznikiem było dzieło 
również dominikanina, pochodzącego z Niemiec, a wykładającego na uniwer-
sytecie we Fryburgu Szwajcarskim, Dominika Prümmera (1866–1931) Manuale 
Theologiae Moralis secundum principia S. Thomae Aquinatis57. Autor zdecydowa-
nie odcina się od kazuistyki i świadomie pragnie dać pozytywny wykład nauki 
moralnej, wybierając w tym celu układ św. Tomasza według cnót teologalnych 
i kardynalnych wraz z cnotami im pokrewnymi, a także omawia wady im prze-
ciwne. Układ trzytomowego dzieła jest klasyczny, w pierwszym omawia ogólne 
zasady teologii moralnej oraz cnoty teologalne i roztropność, w drugim cnoty 
kardynalne, a trzeci poświęcony jest sakramentom. Nowością redakcyjną jest wy-
kaz kilkuset autorów piszących na tematy moralne wraz z krótką charakterystyką 
ich życia i oceną dzieł, który umieścił jako dodatek do pierwszego tomu. Z punk-
tu widzenia historii teologii moralnej jest to bardzo cenne opracowanie. 

4. Neotomizm w Polsce 
W Polsce teologię moralną w duchu św. Tomasza rozwijał zwłaszcza o. Jacek 

(imię chrzcielne Adam) Woroniecki OP (1878–1949). Po studiach we Fryburgu 
Szwajcarskim, gdzie uzyskał stopień doktora na podstawie rozprawy Principes 
fondamentaux de sociologie thomiste, i powrocie do kraju rozpoczął działalność 
naukową i dydaktyczną na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim58. Z tego okresu 
56 Por. B.H. Merkelbach, De variis poenitentium categoriis, Liège 1928; De partibus poenitenitae et 

dispositionibus poenitentis, Liège 1928; De poenitentiae ministro eiusque officiis, Liège 1928; De 
variis peccatis in sacramentali confessione medendis, Liège 1935. 

57 D. Prümmer, Manuale Theologiae Moralis secundum principia S. Thomae Aquinatis, t. 1–3, 
Freiburg im Breisgau 1915. 

58 Por. S. Bareła, O. Jacek Woroniecki, RTK 6 (1959), z. 1–2, s. 9–32; tenże, Spis publikacji O. Jacka 
Woronieckiego OP, RTK 6 (1959), z. 1–2, s. 77–88; M. Filipiak, Bibliografia podmiotowa i przed-



103II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

pochodzi dzieło Metoda i program nauczania teologii moralnej. Studium nad kar-
dynalną cnotą roztropności (Wilno 1922) oraz Katolickość tomizmu (Lublin 1924). 
Jego zasadniczą pracą moralną jest trzytomowa Katolicka etyka wychowawcza. 
Tom pierwszy, Etyka ogólna, ukazał się w 1925 roku w Poznaniu, zaś pozostałe 
dwa tomy Etyki szczegółowej w 1948 roku w Krakowie59. We wstępie do swojej 
etyki zaznacza, że będzie się powoływał na Akwinatę, uznając go za „największe-
go myśliciela-moralistę, jakiego Kościół posiadał”60, a jego Sumę teologiczną za 
„najgenialniejsze dzieło w tej materii”. Nie traktował Tomaszowego dzieła jako 
filozofii partykularnej, opisującej rzeczywistość z jednego punktu widzenia cha-
rakterystycznego dla jednego autora, ale podkreślał jej wymiar uniwersalny, sys-
tematyzujący dotychczasowe osiągnięcia myśli ludzkiej (także przedchrześcijań-
skiej), a zarazem otwarty na nowe osiągnięcia i współczesne badania61. Z tego też 
względu można go traktować jako system ponadczasowy. Natomiast przeżywany 
kryzys teologii moralnej wiązał się w jego przekonaniu z dwoma czynnikami. 
Z jednej strony był to intelektualizm moralny, który przyznawał prymat rozumo-
wi, a marginalizował rolę ludzkiej woli. To, co jest moralną powinnością, wynika 
głównie z poznania prawdy, a w mniejszym wymiarze z potencjału wolitywnego 
człowieka i uwarunkowań, które wpływają na działanie ludzkiej wolności. Z dru-
giej strony kryzys ten upatrywał w intelektualizmie obecnym bardzo wyraźnie 
w okresie odrodzenia i reformacji. Indywidualizm ten oddzielał etykę od pro-
blemów życia społecznego i jego oddziaływania na kształtowanie się moralnych 
postaw człowieka. Dlatego postulował oparcie się teologii moralnej na solidnych 
podstawach, oprócz teoretycznych, także praktycznych, zwłaszcza z dziedziny 
pedagogicznej i pastoralnej, ponieważ pozwoli to wypracować adekwatne normy 
moralne w odniesieniu do takich dziedzin ludzkiego życia, które do tej pory były 
traktowane marginalnie62. 

miotowa Jacka Woronieckiego OP, [w:] Człowiek – moralność – wychowanie. Życie i myśl Jacka 
Woronieckiego, Lublin 2000, s. 277–297; J. Kopciński, Polska teologia moralna XX wieku, Kra-
ków 2002, s. 110–114. 

59 Pierwsze kompletne wydanie Katolickiej etyki wychowawczej w trzech tomach: t. I, t. II/1–2 
ukazało się w Lublinie w 1986 roku. 

60 J. Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, t. I, Lublin 1986, s. 9. 
61 „System ten przekracza ramy, w których zwykło się klasyfikować poszczególne kierunki filo-

zoficzne, że znajduje się do nich w stosunku czegoś całego, pełnego, do czegoś częściowego 
i ułamkowego, że dominuje on swym uniwersalizmem nad partykularnymi usiłowaniami po-
szczególnych umysłów w zabiegach o rozwiązanie najważniejszych zagadnień filozoficznych”, 
tamże, t. I, s. 50. Charakterystykę etyki tomistycznej przedstawił Woroniecki w rozdziale Etyka 
dzieła zbiorowego Zarys filozofii, t. 2, Lublin 1929, s. 179–281. 

62 Por. P.S. Gałuszka, Karol Wojtyła i Humanae vitae, Warszawa 2018, s. 26–54. 



104 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

Swój wykład moralności Woroniecki opracował z perspektywy pedagogicz-
nej, w przekonaniu, że nauka moralności winna oddziaływać na praktyczną for-
mację człowieka, przygotowując go do podejmowania odpowiedzialnych wybo-
rów życiowych. Pedagogikę zaś uważał za główną część składową etyki, która za-
razem jest jej sprawdzianem i ukoronowaniem. Ponieważ kierował swoje dzieło 
do jak najszerszego kręgu odbiorców, świadomie zrezygnował z bogatego aparatu 
naukowego w postaci przypisów czy odsyłaczy w tekście. Jak sam pisze, „pytany, 
czy to będzie praca naukowa, odpowiadałem, że robię co mogę, aby nią była jak 
najmniej”63. 

Pierwszy tom Katolickiej etyki wychowawczej stanowią principia teologii mo-
ralnej, czyli zagadnienia fundamentalne zgodnie z Tomaszowym ujęciem: poję-
cie celu ostatecznego, rola władz umysłowych i zmysłowych człowieka, prawo 
moralne, natura dobra i zła moralnego, zagadnienie łaski oraz rozdział o wycho-
waniu, co stanowi punkt centralny jego etyki. 

Osią wykładu, zwłaszcza części szczegółowej (tom drugi), są, zgodnie z Toma-
szowym dziedzictwem, cnoty: zarówno teologalne, jak i moralne. Szczególną rolę 
w życiu moralnym odgrywają cnoty kardynalne, spośród nich podkreśla zwłasz-
cza rolę roztropności, którą określa jako cnotę dobrze wychowanego sumienia64. 
Cnotom tym towarzyszą inne cnoty pokrewne, które są konkretnym zastosowa-
niem do poszczególnych okoliczności ogólnej sprawności danej cnoty głównej. 
Cnoty kardynalne odpowiadają zasadniczej strukturze osobowej człowieka, na 
którą składa się rozum (jego działanie usprawnia cnota roztropności), wola (za-
sadnicza cnota, która ją doskonali, to sprawiedliwość) oraz uczucia w podwój-
nym aspekcie: pożądawczym i popędliwym, którym odpowiadają cnoty umiar-
kowania i męstwa. 

Jakość życia moralnego zależy od zachowania spójności i organicznej jed-
ności wszystkich cnót, a uwidacznia się ona najwyraźniej w pojęciu charakteru, 

63 J. Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, t. I, s. 10. Być może w tym założeniu metodolo-
gicznym leży przyczyna, przynajmniej częściowa, niedociągnięć, na jakie wskazywano w jego 
opracowaniu. Przede wszystkim podkreślano, że jest zbyt mało biblijna, w niewielkim stop-
niu powołująca się na teksty Pisma Świętego czy kategorie ściśle biblijne, a także teologiczne. 
W niewielkim stopniu uwzględniał także nauczanie Magisterium Kościoła. Wskazywano rów-
nież na zbyt dalekie nowatorstwo w poszukiwaniu polskiej terminologii dla ściśle technicznych 
pojęć teologicznych, jakie wypracowała łacina. Ten jednak problem pojawia się zawsze, kiedy 
rodzi się potrzeba wyrażenia teologii w innym kręgu kulturowym i innym języku, niż kształto-
wała się pierwotnie. 

64 „Roztropność jest cnotą dobrze wychowanego sumienia, a to wychowanie zapewnia mu pra-
wość woli”, tamże, t. II/1, s. 27. 



105II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

które jest właściwe dla pedagogiki. „W ostatnim wieku ustalił się nowy termin 
dla oznaczenia tego zespołu cnót moralnych, nadającego postępowaniu człowie-
ka cechę stałości, umiaru i jednolitości moralnej; własność tę nazywamy mia-
nem charakter, co oznacza z greckiego piętno, odbicie, a zatem cechę własną”65. 
Wypracowanie tak rozumianego charakteru jest zadaniem pedagogiki, która 
musi być realizacją programu moralnego. Zależnie od tego „będziemy mieli ludzi 
albo bez charakteru, albo ze złym charakterem, albo wreszcie z dobrym, a źró-
dłem tych różnic będzie wysiłek, jaki każdy zechce sobie zadać w pracy samowy-
chowawczej”66. Celem teologii moralnej, jako nauki praktycznej, jest udoskona-
lenie indywidualnej natury człowieka, która została mu powierzona przez Boga 
w akcie stworzenia, i poprzez stałą pracę nad wyrobieniem i umocnieniem w so-
bie cnót doprowadzenie do tej pełni, jaką Bóg zamierzył w człowieku, stwarzając 
go na swój obraz i podobieństwo. 

Piękny charakter moralny dojrzałego człowieka świadomego swego celu i umie-
jącego sprawnie rządzić sobą w jego urzeczywistnieniu jest szczytem tego podo-
bieństwa do Boga, do jakiego możemy w tym życiu dojść. Słusznie winien on być 
uważany za największe doczesne dobro, o które ponad wszystkie inne winniśmy 
zabiegać67. 

Trzeci tom poświęcony jest omówieniu obowiązków moralnych, jakie sta-
wia przed człowiekiem przykazanie miłości bliźniego. Te powinności wiąże 
Woroniecki z realizacją cnoty sprawiedliwości w trzech jej odmianach: sprawie-
dliwości współdzielczej (szczególnie w odniesieniu do stosunków rodzinnych, co 
odpowiada czwartemu przykazaniu dekalogu), wymiennej (którą wiąże z realiza-
cją przykazań drugiej części Dekalogu, od piątego do dziesiątego) oraz sprawie-
dliwości rozdzielczej (społeczne obowiązki wobec dobra wspólnego). 

W opinii o. Woronieckiego etyka chrześcijańska jest i powinna być przede 
wszystkim skoncentrowana na ukształtowaniu stałych usposobień moralnych 
człowieka, czyli sprawności, z których wypływają wszystkie poszczególne uczyn-
ki moralne człowieka. W etyce nie chodzi tylko o to, aby jednostkowo oceniać 
poszczególne czyny człowieka i regulować je określoną normą, ale poprawnie 
ukształtować (tzn. wychować) sam podmiot tych czynów, co gwarantują cnoty. 
„Etyka chrześcijańska jest wybitnie habitualistyczną, w przeciwieństwie do etyki 

65 Tamże, t. I, s. 381. 
66 Tamże, t. I, s. 382–383. 
67 Tamże, t. I, s. 385. Por. M.J. Kempys. Rola cnót moralnych w dążeniu ku pełni człowieczeństwa 

w świetle pism o. Jacka Woronieckiego, Kraków 2005; J. Horowski, Wychowanie moralne według 
pedagogiki neotomistycznej, Toruń 2015, s. 142–187. 



106 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

nowożytnej wszystkich kierunków wybitnie aktualistycznej, zapoznającej zagad-
nienie usposobień do czynów, a zajmującej się samymi czynami”68. Praktyczną 
realizacją tego założenia metodologicznego jest właśnie jego Katolicka etyka wy-
chowawcza. 

Kardynał Karol Wojtyła, oceniając dzieło o. Woronieckiego, wskazywał, że 
było to dzieło skoncentrowane przede wszystkim na formowaniu ludzkiej osobo-
wości i dojrzałego człowieczeństwa i stanowi swoisty łącznik między klasyczną 
moralnością tomistyczną a moralnością współczesną, która domaga się opraco-
wania. 

Katolicka myśl społeczna jest na takim etapie, że dopiero kształtują się elementy, 
które można by wymienić w „sumie” Jacka Woronieckiego, a pośrednio w Sumie 
św. Tomasza. Natomiast jeszcze sumy nie ma. Dlatego też Katolicka etyka wycho-
wawcza jest na pewno niezastąpionym podręcznikiem, jednak podręcznikiem dla 
nowych pokoleń69. 

Innym polskim moralistą tomistycznym był ks. Walenty Urmanowicz (1898–
1969), profesor w Wilnie i Warszawie. Był autorem gruntownego opracowania 
roli prawa naturalnego w myśli Tomasza, ze szczególnym uwzględnieniem jej za-
stosowania w życiu społecznym70. Uwzględniając nowsze osiągnięcia filozofów 
moralności, podkreślał w swoich badaniach teologicznomoralnych rolę antro-
pologii i złożonych uwarunkowań ludzkiej kondycji psychicznej w dokonywaniu 
moralnych wyborów71. Jego głównymi dziełami z zakresu teologii moralnej są: 
Zasady moralności72 oraz Teologia moralna ogólna73. 

Wspomnieć należy jeszcze ks. Antoniego Borowskiego (1884–1968), profeso-
ra Uniwersytetu Warszawskiego, na którym uzyskał stopień doktora w 1924 roku, 
a później był profesorem teologii moralnej od 1927 do 1949 roku. Jeszcze jako 
rektor seminarium duchownego we Włocławku założył i zorganizował w 1919 
roku Związek Zakładów Teologicznych w Polsce im. Św. Jana Kantego74. W cza-

68 J. Woroniecki, Etyka, [w:] Zarys filozofii, dz. cyt., s. 279. 
69 K. Wojtyła, O Jacku Woronieckim, „W drodze” 2 (1974), 8, s. 10. 
70 W. Urmanowicz, Zasięg prawa naturalnego w nauce św. Tomasza z Akwinu, CT 28 (1957), 

s. 393–427; tenże, Źródła władzy państwowej, AK 47 (1947), s. 132–154, 241–262, 340–382; 48 
(1948), s. 14–34, 128–146. 

71 Tenże, Założenia antropologiczne podmiotu moralności w etyce chrześcijańskiej, STV 2 (1964), 
z. 1–2, s. 31–77. 

72 Tenże, Zasady moralności, Warszawa 1955. 
73 Tenże, Teologia moralna ogólna, Warszawa 1958. 
74 Por. K. Skoczylas, Związek Zakładów Teologicznych im. Św. Jana Kantego w Polsce, „Studia 

Włocławskie” 20 (2018), s. 25–42. 



107II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

sie wojny był więziony przez gestapo (1939–1940), a po zwolnieniu z więzienia 
prowadził tajne nauczanie w Generalnej Guberni. Po wojnie, kiedy nie mógł ze 
względu na komunistyczną władzę pracować na Uniwersytecie, kontynuował wy-
kładanie teologii moralnej na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim (1957–1962). 

Oprócz wielu monografii z teologii moralnej dotyczących problematyki su-
mienia, cnót moralnych i zagadnień społecznych75, był autorem dwutomowego 
podręcznika Teologia moralna76. Stanowi ona część pierwszą większego opraco-
wania, które miało być w zamierzeniu dwuczęściowym wykładem teologii mo-
ralnej. Część pierwsza to Teologia moralna ogólna, cześć druga, która nigdy się 
nie ukazała, miała być Teologią moralną szczegółową. Teologia ta jest napisana 
w duchu neotomizmu i jej wykład opiera się na drugiej części Sumy teologicznej 
św. Tomasza, o czym sam autor informuje na wstępie. 

Cennym wkładem ks. Borowskiego dla historii teologii moralnej było także 
opracowanie polskiej bibliografii z teologii moralnej77 oraz słownika łacińsko-
-polskiego terminów z teologii moralnej78, co było ważne ze względu na koniecz-
ność ujednolicenia polskiej terminologii teologicznomoralnej w coraz liczniej-
szych publikacjach w języku polskim z tej dziedziny teologicznej. 

5. Poszukiwania nowych form układu teologii moralnej
Zapoczątkowane w XIX wieku przez Sailera i Hirschera prace nad nowym 

sposobem wykładu teologii moralnej poprzez odwołanie się do zasadniczej idei 
biblijnej (Królestwa Bożego), będącej przewodnią kategorią, która pozwala głę-
biej zrozumieć zasadnicze przesłanie, a przez to także treść norm chrześcijań-
skiego życia moralnego, były kontynuowane w następnych dziesięcioleciach79. 

Na początku XX wieku ukazuje się podręcznik Handbuch der katholischen 
Sittenlehre. Jest to pięciotomowy podręcznik, wydany w latach 1934–1938 
przez Fritza Tillmanna (1874–1953), przy współpracy Teodora Steinbüchela 

75 Por. F. Greniuk, Bibliografia prac naukowych ks. prof. dr Antoniego Borowskiego, ZN KUL 12 
(1969), z. l, s. 152–153; W. Dudek, Teologiczno-naukowy dorobek Włocławskiego Seminarium 
Duchownego, AK 72 (1969), s. 267–300. 

76 Por. A. Borowski, Teologia moralna, cz. I, t. 1, Włocławek 1939; cz. I, t. 2, Włocławek 1945. 
77 Por. tenże, Polska bibliografia teologicznomoralna, Włocławek 1947. 
78 Por. tenże, Terminologia teologiczno-moralna (łacińsko-polska), AK 47 (1947); 52 (1950). 
79 J. Kowalski, Układ współczesnych podręczników teologii moralnej, [w:] Tożsamość i metodyka 

nauczania teologii moralnej, Materiały ze spotkania naukowego Sekcji Teologów Moralistów 
Polskich, Zakopane-Księżówka 30.04–2.05 1997, red. J. Nagórny, A. Derdziuk, Lublin 1997, 
s. 77–92.



108 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

(1888–1949) i Teodora Münckera (1887–1960), który ukazuje Chrystusa jako 
najdoskonalszy ideał moralny, który chrześcijanin  winien przez życie moralne 
naśladować: postępuj tak, jak na twoim miejscu postąpiłby Chrystus80. 

W poszukiwaniu odnowy teologii moralnej Tillmann postuluje przede wszyst-
kim powrót do źródeł i to tych, które czynią z teologii moralnej właśnie naukę 
teologiczną. Spośród nich zasadnicze miejsce zajmuje Pismo Święte, które jest 
dla niego najdoskonalszym źródłem, z którego teologia moralna czerpie swoje 
poznanie i wymagania moralne. Przez wiele lat był profesorem egzegezy biblijnej 
(z biblistyki napisał swoją pracę habilitacyjną) i ten temat był mu bardzo bliski. 
Tillman zwraca uwagę, że biblijny przekaz moralny, przede wszystkim zawarty 
w nauczaniu Chrystusa, nie ma charakteru systematycznego wykładu, prezen-
tującego wyczerpujący zestaw norm moralnych. Nauczanie moralne Chrystusa 
pojawiało się spontanicznie, pod wpływem zaistnienia jakiejś konkretnej sytu-
acji bądź w sposób metaforyczny przez przypowieści. Z tych treści uczniowie 
Chrystusa musieli wyprowadzać zasady, jakimi powinni się kierować, chcąc za-
liczać się do Jego naśladowców, a jednocześnie chcąc odpowiedzieć na problemy 
pojawiające się w świecie, w którym żyli. Tak to czyni np. św. Paweł, który nieraz 
przyznaje, że co do pewnych spraw nie ma „nakazu Pańskiego”. Stąd też Tillmann 
twierdzi, że obok tradycyjnych źródeł poznania teologicznego, konieczne jest 
także poznanie „żywej osobowości Chrystusa”, aby w przyszłości móc działać 
tak, jak uczyniłby to sam Jezus. W odniesieniu do innych źródeł postuluje po-
wrót do ściślejszego związku z dogmatyką, który to związek został rozluźniony, 
powodując przesunięcie w stronę refleksji filozoficznej i prawniczej, co sprawiło 
że teologia moralna z nauki o cnotach stała się jurydyczną nauką o grzechach. 
Tymczasem powinna ona dawać pozytywny wykład chrześcijańskiego życia mo-
ralnego, czyli być ujęta od strony cnoty, ideału i dążenia do doskonałości, czego 
nie można osiągnąć bez bliskiej relacji z Bogiem, Jego znajomości oraz życia Jego 
łaską. Odrzuca zatem kazuistyczną metodę, a opowiadając się za metodą pozy-
tywno-spekulatywną proponuje kategorię naśladowania Chrystusa jako najbar-
dziej do tego odpowiednią. Tak też definiuje swoją teologię moralną: „jest nauko-
wym wykładem naśladowania Chrystusa w życiu jednostkowym i społecznym”81. 

Podstawą naśladowania jest fakt włączenia człowieka przez sakrament chrztu 
w życie samego Chrystusa, a osiągające swoją pełnię w Eucharystii. To włączenie 

80 Por. T. Chmura, Rola idei naśladowania Chrystusa w teologii moralnej F. Tillmana, ACr 14 
(1982), s. 375–426. 

81 F. Tillmann, Handbuch der katholischen Sittenlehre, t. 3 Die Idee der Nachfolge Christi, Düssel-
dorf 1953, s. 9. 



109II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

definiuje Tillmann przy użyciu biblijnych kategorii „narodzenia z Boga” lub „od-
rodzenia”, które polega na duchowej przemianie, dającej człowiekowi nowy spo-
sób bytowania, „nowe stworzenie”, którego ontyczną cechą jest szczególna rela-
cja do Boga, wyrażająca się w pojęciu „dziecięctwa Bożego”. Z tego stanu fak-
tycznego wynikają dla chrześcijanina określone zadania i zobowiązania, które 
stanowią treść powinności moralnych. Są nimi – na wzór Chrystusa – przede 
wszystkim dążenie do doskonałej miłości, aż do miłości nieprzyjaciół, gotowość 
do każdej ofiary, jeśli tego wymaga miłość, oraz pełne posłuszeństwo woli Ojca. 
Dynamicznymi siłami nadprzyrodzonymi, które uzdalniają do takiego działa-
nia, są: łaska Boża, będąca żywą obecnością Ducha Bożego w chrześcijaninie 
ze wszystkimi Jego darami, oraz bliska więź z Chrystusem poprzez sakramenty 
i modlitwę. Owo „bycie w Chrystusie – pisze Tillmann – z całą słusznością wolno 
określić jako podstawę wszelkiego życia chrześcijańskiego, jako istotę każdego 
chrześcijańskiego zobowiązania moralnego i jako istotnie chrześcijańską nor-
mę moralną”82. Przywołując Pawłową formułę: „W Jezusie Chrystusie” (por. np. 
1 Kor, 1, 2; Ef 1, 1; Flp 1, 1), której ten często używa, zwracając się do chrześcijan 
założonych przez siebie Kościołów, Tillmann pisze, że 

Chrystus stał się zasadą ich nowego życia, że weszli oni w najściślejszą wspólnotę 
życia z Chrystusem, która nie tylko uwarunkowana jest łaską, lecz zawiera w sobie 
także pełnię religijno-moralnych wymagań. Z tego bytowego i życiowego stosun-
ku – będącego wprawdzie mistyczną, ale pełną życia rzeczywistością – wyrasta 
dla każdego chrześcijanina nieuniknione wymaganie, by swoje religijno-moralne 
życie kształtował i przeżywał zgodnie z tą wspólnotą z Chrystusem83. 

Tillmann przekracza tym samym zawężone rozumienie idei naśladowania 
jako „odtwarzanie wzoru”. Naśladowanie ma w jego rozumieniu raczej charakter 
wewnętrzny i polega na byciu prowadzonym, przy aktywnej współpracy wolnej 
woli człowieka, przez Chrystusa, z którego wolą się utożsamia. Przez dar usyno-
wienia w Chrystusie człowiek zostaje wewnętrznie uzdolniony do tego, by iden-
tyfikować się z Chrystusem także w działaniu moralnym. 

W praktycznym wymiarze tego naśladowania Chrystusa chrześcijanin winien 
wypracować tzw. osobowość moralną, czyli taki sposób osobowego życia, w któ-
rym realizuje siebie w dynamicznym procesie dojrzewania do tego, do czego Bóg 
go zamierzył i powołał już w akcie stworzenia, a w sposób nowy w akcie odku-
pienia. Ten proces winien obejmować zarówno indywidualny wymiar życia, jak 

82 Tamże, s. 104. 
83 Tamże, s. 54. 



110 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

i wymiar społeczny, stąd Tillmann systematyzuje swój wykład moralnej w ramy 
trzech kręgów odniesień: do Boga, do siebie i do bliźnich. To jest zasadnicze za-
danie teologii moralnej. 

Osobowością moralną nazywamy więc tego, kto swoje cielesno-duchowe siły 
w wewnętrznej wolności i samostanowieniu oraz w stałej świadomości swego zo-
bowiązania wobec społeczności i w życiowym udziale w jej duchowym i kultural-
nym dziedzictwie doprowadza do pełnego i równomiernego rozwoju odpowiada-
jącego jego odrębności84. 

Uznając wielką wartość Tillmannowskiego podręcznika, przede wszystkim 
za jego chrystocentryczne ukierunkowanie moralnego wykładu, krytycy zwra-
cali uwagę, że zbyt radykalnie oddziela w nim część teologiczną od filozoficz-
nych i psychologicznych przesłanek moralności, co zubożyło teologię moralną, 
doprowadzając do pominięcia wielu zagadnień i problemów moralnych, przede 
wszystkich tych, których nie da się bezpośrednio wyprowadzić z przesłanek bi-
blijnych. Poza tym, idea naśladowania, poza ideowymi założeniami, nie przeni-
ka całego wykładu moralności. Dodatkowo idea naśladowania może sugerować 
jedynie zewnętrzne naśladownictwo, podczas gdy życie moralne winno być za-
nurzone w Chrystusie, co lepiej oddaje kategoria „życie w Chrystusie”. Takiego 
zdania był Otto Schilling, a w Polsce ks. Stanisław Olejnik, który jednak przyzna-
je, że dzieło Tillmanna „pozostaje pomnikiem krytycznej myśli teologicznomo-
ralnej najwyższej klasy”85. Niemniej jednak, idea naśladowania jest właśnie próbą 
praktycznej realizacji chrystocentycznego wymiaru teologii moralnej, choć było 
to ujęcie cząstkowe, które nie obejmowało całości ludzkiego etosu86. 

Jednym z krytyków podręcznika Tillmanna był Otto von Schilling (1874–
1956), również wychowanek szkoły tybińskiej. Swój trzytomowy podręcznik 
Handbuch der Moraltheologie87 oparł także na biblijnej idei – jego zdaniem znacz-
nie pojemniejszej teologicznie – jaką jest miłość caritas, która jest formą wszyst-
kich cnót. Ona też, jako że prowadzi do zjednoczenia z Bogiem i je urzeczywist-
nia, stanowi najwyższy cel życia człowieka. Prawo moralne jest dla niego wyrazem 
wewnętrznych wymagań życia miłości, które objawił Chrystus. Kierując się tym 
84 Tamże, s. 67. 
85 S. Olejnik, Dar – Wezwanie – Odpowiedź. Teologia moralna, t. 1, Wprowadzenie i idea wiodąca, 

Warszawa 1988, s. 109. 
86 Por. A. Derdziuk, Teologia moralna w służbie wiary Kościoła, I, III, Chrystocentryzm w teologii 

moralnej, Lublin 2010, s. 117–122. 
87 O. Schilling, Handbuch der Moraltheologie, t. 1–3, Stuttgart 1952–1956. Wcześniej wydał także: 

Moraltheologie, Freiburg im Breisgau 1922; Lehrbuch der Moraltheologie, t. 1–2, München 1928; 
Apologie der katholischen Moral, Paderborn 1936. 



111II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

założeniem, swój wykład teologii moralnej uporządkował nie wedle klasycznego 
układu cnót, ale według trzech kręgów odniesień, wokół których koncentrują 
się wszystkie wymagania miłości: wobec Boga, siebie samego i bliźniego. Idąc 
za potrzebami czasu, szczególną uwagę poświęca Schilling zagadnieniom życia 
społecznego. Na wzór ówczesnych encyklik papieskich analizuje te zagadnienia, 
odwołując się do kategorii prawa naturalnego. W tej dziedzinie opublikował sze-
reg odrębnych dzieł, włącznie z katechizmem socjalnym Sozialer Katechismus88. 

Inni niemieccy moraliści: Friedrich Jürgensmeier (1888–1946) i Emile 
Mersch SJ (1890–1940), propagowali zastosowanie do wykładu teologii moralnej 
idei Mistycznego Ciała Chrystusa. Jürgensmeier w swoim głównym dziele Der 
mystische Leib Christi als Grundprinzip der Aszetik89, które miało charakter trak-
tatu moralnego o charakterze ascetycznym, postulował większe podkreślenie roli 
łaski i sakramentów jako środków łączności z Chrystusem i elementów budowy 
Jego mistycznego Ciała. 

Emile Mersch, wykładając filozofię w Namur i będąc zarazem ojcem ducho-
wnym w tamtejszym seminarium, opracował swoje pierwsze studium z zakre-
su teologii moralnej w dziele L’obligation morale principe de liberté90, w którym 
przedstawiał obowiązki moralne w perspektywie wolnej odpowiedzi człowieka. 
Zasadniczą jednak kategorią teologiczną, która stała się ideą przewodnią jego 
badań, było Mistyczne Ciało Chrystusa, które wyrażało naturę Kościoła jako 
wspólnoty ludzi żyjących życiem Chrystusa, analogicznie jak ciało jest ożywiane 
duchem (por. 1 Kor 12, 12–13). Swoje teologiczne poszukiwania zawarł w pra-
cy Le Corps mystique du Christ. Etudes de théologie historique91. Życie Chrystusa 
w Jego mistycznym Ciele realizuje się w dwu wymiarach. Najpierw jest to zjed-
noczenie ontyczne człowieka z Bogiem dzięki łasce usynowienia w Chrystusie 
(filii in Filio). Ten nowy status człowieka umożliwia mu wewnętrzne naśladowa-
nie Chrystusa, który jest modelem wszystkich cnót, by w konsekwencji budować 
nowe relacje z bliźnimi. I to jest drugi, moralny wymiar życia Mistycznego Ciała 
Chrystusa, wyrażają cy się we wzajemnym zjednoczeniu między ludźmi jako 
braćmi w Chrystusie. Przejawia się ono w konkretnych aktach miłości. Temu 

88 Tenże, Sozialer Katechismus, Rottenburg 1935. 
89 F. Jürgensmeier, Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der Aszetik. Aufbau des religiösen 

Lebens und Strebens aus dem Corpus Christi Mysticum, Paderborn 1933, wyd. pol.: Mistyczne 
Ciało Chrystusowe jako podstawa ascetyki, rozbudowy i dążeń życia religijnego, Lublin 1939. 

90 E. Mersch, L’obligation morale principe de liberté, Leuven 1927. 
91 Tenże, Le Corps mystique du Christ. Etudes de théologie historique, t. 1–2, Leuven 1933; Le théo-

logie du Corps mystique, t. 1–2, Leuven 1946. 



112 II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku

tematowi poświęcił pracę z zakresu teologii moralnej: Morale et Corps mystique92. 
Takie ujęcie teologii moralnej wiąże ją ściśle z dogmatyką, pokazując, że życie 
człowieka wierzącego, także to doczesne, realizujące się w konkretnych uwarun-
kowaniach czasu i przestrzeni, jest ściśle zanurzone w wewnętrzną relację tryni-
tarną Boskich Osób. Dzięki sakramentom miłość łącząca Ojca i Syna w Duchu 
Świętym staje się tą samą miłością, która przenika także ludzkie działanie, tak 
jak energia witalna ożywia wszystkie członki ludzkiego ciała. Idee teologiczne 
Merscha znalazły potwierdzenie w nauczaniu Piusa XII: w encyklice Mystici 
Corporis Christi (29 czerwca 1943), a także w encyklice o liturgii Mediator Dei 
(20 listopada 1947). 

92 Tenże, Morale et Corps mystique, Paris 1937. 



III. Filozoficzne inspiracje 
teologii moralnej XX wieku

Człowiek w jego dziejowym procesie zbawienia od zawsze pozostawał w centrum 
zainteresowania teologii moralnej. Stworzony przez Boga jako istota rozumna 
i wolna, jest zdolny odpowiedzieć na skierowane do niego Boże wezwanie i po-
przez swoje czyny odpowiedzieć Bogu, realizując podstawowe wymagania miłości 
Jego samego oraz bliźniego. Pomagając mu w rozpoznawaniu wymagań stawia-
nych przez życie, teologia moralna formułowała konkretne normy i zasady po-
stępowania. Wzorem, normą, a także konieczną pomocą jest zawsze Chrystus. 
Drogą zaś do zbawienia jest naśladowanie, więcej nawet, utożsamienie się z Nim 
przez dar dziecięctwa Bożego, a wreszcie przez bycie świadkiem (także w sensie 
martyr) Chrystusa. Stopniowo jednak wysiłek teologii moralnej, aby bezpiecznie 
prowadzić człowieka w złożonych sytuacjach życiowych, przybierał postać auto-
nomicznego systemu, w którym człowiek stał się niejako „przedmiotem”, którego 
należy prowadzić do zbawienia, wyznaczając mu precyzyjnie drogę przez wskaza-
nia prawa moralnego. Takie założenie leżało u podstaw moralności kazuistycznej. 

Odchodząc stopniowo od legalistyczno-kazuistycznej metody, zaczęto coraz 
bardziej koncentrować się na samym człowieku, traktując go jako podmiot mo-
ralności. W tym kontekście dwa nurty filozoficznego myślenia odcisnęły szcze-
gólne piętno na kulturowej mapie Europy pierwszej połowy XX wieku, zdoby-
wając stopniowo coraz większy wpływ na refleksję teologicznomoralną. Oba 
skoncentrowane były wokół problemu człowieka jako podmiotu swego dzia-
łania. Jeden koncentrował się wokół zagadnienia natury człowieka jako osoby 



114 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

ludzkiej, drugi wokół jej zewnętrznych uwarunkowań, w których człowiek jest 
twórczo zaangażowany, czyli egzystencji, która zarazem oddziałuje na rozumie-
nie samego siebie.

W pierwszym przypadku chodziło o uchwycenie istotnej prawdy o człowieku, 
która determinuje jego działanie, w drugim o egzystencję człowieka, która wpły-
wa (określa) na rozumienie samego człowieka. Oba kierunki myślenia mogą być 
komplementarne wobec siebie, ale mogą też przeciwstawiać się sobie. Do obu 
z nich teologia moralna będzie się w przyszłości często odwoływać, albo korzy-
stając z lepszego poznania człowieka, które te filozofie ofiarowały, albo broniąc 
prawdy o człowieku, która została objawiona najpełniej w Chrystusie. 

1. Personalizm 
Kierunkiem filozoficznym rozwijającym się na początku XX wieku, który dał 

nowy impuls do rozwoju myśli teologicznomoralnej, był personalizm stawiający 
w centrum swojej refleksji człowieka jako osobę (łac. persona), jako świadomy 
siebie i wolny podmiot działania1. Człowiek jako osoba łączy w swoim jedynym 
bycie wszystkie elementy stworzonego świata: wymiar materialny i fizyczny, bio-
logiczny, duchowy związany ze świadomością i racjonalnością, ale także zdolność 
do integracji wszystkich tych elementów w jednej podmiotowości określającej 
jego tożsamość oraz zdolność do transcendowania siebie w działaniu i budo-
waniu relacji zarówno ze światem zewnętrznym, jak i innymi osobami, w tym 
osobą Boga. Filozofia personalistyczna koncentruje swoje refleksje wokół tego 
wszystkiego, co konstytuuje człowieka jako osobę, podkreślając takie elementy 
jak: substancjalność, podmiotowość, natura, duchowość (gr. nous), racjonalność, 
świadomość, cielesność, jednostkowość, relacyjność. 

Dopełnieniem tych refleksji jest personalistyczna teologia, która bada nad-
przyrodzone uwarunkowania osobowego istnienia oraz eschatologiczne spełnie-
nie osobowego istnienia w Bogu. W jej rozumieniu podstawa osobowego bytu 
człowieka związana jest integralnie ze stworzeniem człowieka na obraz i podo-
bieństwo Boga. Podejmując ten wątek, Papieska Komisja Biblijna w dokumencie 
poświęconym moralności w Biblii wskazuje pod pojęciem obrazu Bożego sześć 
charakterystycznych cech: 1) rozumność, czyli zdolność do poznania i zrozu-
mienia stworzonego świata, czyli odczytania woli Bożej wyrażonej w stworzeniu; 

1 Samo pojęcie, w wersji niemieckiej (der Personalismus), zostało użyte już w końcu XIX wieku 
w teologii niemieckiej przez Friedricha Schleiermachera w Dysputach, dla uzasadnienia idei Boga 
osobowego. Por. Słownik wyrazów obcych, red. W. Doroszewski, Warszawa 1996, t. 8, s. 490. 



115III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

2) wolność, czyli zdolność do dokonywania wyborów, z którą wiąże się moralne 
rozróżnienie, co jest dobre, a co złe; 3) „pozycja przewodnika”, czyli zdolność 
do twórczego kształtowania stworzonego świata, z którą wiąże się odpowiedzial-
ność przed Bogiem za to działanie; 4) naśladowanie Boga, który jest archetypem 
człowieka; 5) godność bycia osobą, czyli istotą pozostającą w relacji do drugiego, 
przede wszystkim do Boga; 6) świętość życia ludzkiego (jego poszanowanie) oraz 
dążenie do osobistej świętości2. 

W zależności od tego, w jaki sposób poszczególni filozofowie rozumieją owe 
pojęcia oraz wokół których szczególnie koncentrują swoje refleksje, uważając je za 
podstawowe, rozwinęły się różne nurty personalizmu: personalizm metafizyczny, 
odwołujący się do klasycznej filozofii bytu (J. Maritain, É. Gilson, K. Wojtyła), 
egzystencjalistyczny (G. Marcel, M. Nédoncelle, lubelska szkoła filozofii: m.in. 
W.  Granat, M. Krąpiec, S. Kowalczyk), społeczny (M. Blondel, E.  Mounier), 
etyczny (T. Styczeń, A. Szostek), fenomenologiczno-aksjologiczny (M. Scheler, 
J. Guitton, R. Guardini, D. von Hildebrand, R. Ingarden), personalizm uniwersa-
listyczny (C. Bartnik)3. Można także spotkać inne podziały, gdyż autorzy inspi-
rujący się personalistycznym nurtem reprezentowali różne szkoły filozoficzne, 
teologiczne czy społeczne, a także przekonania polityczne, czasem nawet prze-
ciwstawne sobie (możemy spotkać personalizm ateistyczny, jak również teistycz-
ny, w tym chrześcijański)4. Wszystkich ich łączyło przekonanie o wyjątkowym 
miejscu osoby w świecie i historii. Tak to charakteryzował pionier współczesnego 
personalizmu, Charles Renouvier (1815–1903): jest on „doktryną o osobowości 
i stawia sobie jako zadanie, by wykazać za pomocą racji przede wszystkim lo-
gicznych, a następnie moralnych, że poznanie osoby jako świadomości i woli jest 
fundamentem wszystkich poznań ludzkich”5. 

2 Por. Papieska Komisja Biblijna, Biblia a moralność. Biblijne korzenie postępowania chrześcijań-
skiego (11 maja 2008), 8, 11, Kielce 2009, s. 22–23, 26–28. 

3 Por. T. Guz, Personalizm, EK, t. 15, kol. 337–338; W. Granat, Personalizm chrześcijański. Teo-
logia osoby ludzkiej, Poznań 1985, s. 76–78; S. Kowalczyk, Nurty personalizmu. Od Augustyna 
do Wojtyły, Lublin 2010; C. Bartnik, Personalizm, Lublin 1995; K. Wojtyła, Personalizm tomi-
styczny, „Znak” 13 (1961), s. 664–674; K. Wojtyła. Osoba. Podmiot i wspólnota, „Roczniki Fi-
lozoficzne” 24 (1976), z. 2, s. 6–39; I. Dec, Personalizm czy personalizmy?, [w:] Osoba i realizm 
w filozofii, Lublin 2002, s. 47–65. 

4 E. Mounier pisał: „Można być chrześcijaninem i personalistą, socjalistą i personalistą, a też 
dlaczego nie? – komunistą i personalistą”, Qu’est-ce que le personnalisme, Paris 1947, s. 8. 

5 Ch. Renouvier, Le personalisme, suivi d’une étude sur la perception externe et sur la force, Paris 
1903, wyd. pol.: Personalizm, tłum. B. Gacka, U. Paprocka-Piotrowska, Lublin 1999, (z przed-
mowy).



116 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Personaliści głoszą prymat osoby w porządku ontycznym, jako że cały dy-
namizm bytu osiąga swój szczyt w osobowości i dlatego osoba jest centralną 
rzeczywistością wszechświata. Istnienie osobowe stoi ponad wszelkimi innymi 
sposobami istnienia, które pozostają wtórne i zależne od personalnego, a stano-
wią jedynie narzędzie jego manifestacji i komunikowania się między osobami. 
W konsekwencji personalizm sprzeciwia się każdej doktrynie filozoficznej, któ-
ra redukuje osobę czy to do jednej rzeczy więcej w świecie bytów (różne formy 
materializmu), czy do zwykłej epifanii, formy jakiejś wyższej zasady (idealizm 
i absolutyzm). W personalizmie chrześcijańskim wartość osoby ma swoje źró-
dło w  uznaniu ścisłego związku personalnego człowieka z Bogiem, który jako 
Stwórca jest źródłem osobowego istnienia człowieka i jako Odkupiciel jest celem 
tego istnienia w jednoczącej komunii między człowiekiem i Bogiem. 

Dla teologii moralnej, która zajmuje się ludzkimi czynami, personalizm jest 
pomocnym narzędziem w dwu kwestiach. Po pierwsze, pozwala lepiej poznać 
osobowe uwarunkowania ludzkiego działania, tak aby teologia moralna mo-
gła wypracować adekwatne normy działania. Adekwatne, to znaczy, że normy 
te muszą odpowiadać ludzkiej godności, wielkości jego powołania, ale zarazem 
uwzględniać wielorakie ograniczenia, zarówno te naturalne, jak i wynikające ze 
zranienia grzechem pierworodnym. Po drugie, poznanie człowieka pozwala le-
piej, a przez to bardziej sprawiedliwie ocenić od strony moralnej konkretne dzia-
łanie i wypracować odpowiednie metody i wskazówki do walki z grzechem. 

Integralna prawda o człowieku stoi u podstaw wszystkich zasad ludzkiej mo-
ralności. Istnieje bowiem ścisła korelacja między osobą a jej działaniem, czyli 
w konsekwencji między osobą a moralnością, bo każdy świadomy i wolny akt 
ma ze swej natury wymiar etyczny. Z jednej strony czyn ujawnia osobę, z drugiej 
zaś osoba wyraża się w czynie. W sposób najbardziej klasyczny wyraził tę prawdę 
Karol Wojtyła w swoim dziele Osoba i czyn: 

Moralność jako rzeczywistość egzystencjalna pozostaje zawsze w ścisłym związ-
ku z człowiekiem jako osobą. W osobie ma swój żywotny korzeń. W rzeczywisto-
ści nie istnieje ona poza spełnianiem czynu oraz poza spełnianiem siebie poprzez 
czyn. Spełnianie siebie poprzez czyn to tyle co urzeczywistnianie samo-panowania 
oraz samo-posiadania dzięki samo-stanowieniu. Tylko w takim dynamicznym cy-
klu możliwa jest moralność jako fakt, jako rzeczywistość. Moralność jako rzeczy-
wistość aksjologiczna polega na zupełnie szczególnym rozszczepieniu czy nawet 
wręcz przeciwstawieniu dobra i zła – wartości moralnych – wewnątrz człowieka6.

6 K. Wojtyła, Osoba i czyn, Kraków 19852, s. 186. 



117III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Jednocześnie refleksja personalistyczna służy pomocą w obronie człowieka 
przed wszelkiego rodzaju redukcjonistycznymi tendencjami zawężającymi rozu-
mienie jego natury, a przez to stanowiącymi zagrożenie dla jego godności. 

Samo pojęcie godności osoby ludzkiej jest owocem refleksji personalistycznej, 
można wręcz powiedzieć, że jest sztandarową kategorią personalistyczną, choć 
jego geneza jest wcześniejsza. Refleksja nad naturą osoby prowadzi do stwierdze-
nia, że ze względu na jej podmiotowość, to znaczy fakt świadomości i wolności 
działania, nie da się jej sprowadzić do żadnej rzeczy ani też nie da się jej trakto-
wać jak rzecz. Z tego względu nie może być nigdy przedmiotem użycia. Stąd pły-
nie jej wyjątkowa wartość. Jednak pojęcia wartości najczęściej używamy w od-
niesieniu właśnie do rzeczy. Wartość jest właściwością pozwalającą mierzyć rze-
czy, ich wewnętrzną jakość oraz przydatność. Jedne rzeczy mają większą wartość, 
inne mniejszą. Natomiast „jakość” osoby znajduje się poza ramami wymiernymi, 
ponieważ osoba jest sama dla siebie wartością jedyną i niepowtarzalną, co więcej, 
to ona stanowi kryterium oceny wartości innych rzeczy. Nie można jej porów-
nywać ani do rzeczy, ani do innych osób. Osoba posiada wartość wewnętrzną, 
jest sama dla sobie wartością, nie może być mierzona w porównaniu z innymi. 
Jak pisze Tomasz z Akwinu: dignitas significat bonitatem alicuius propter seip-
sum – godność oznacza czyjąś dobroć posiadaną ze względu na samego siebie, 
a nie ze względu na coś innego, bo wówczas mówimy o użyteczności (utilitas)7. 
Człowieka mierzy się miarą godności (dignitas), a nie użyteczności (utilitas). 

Dlatego też pojęcie wartości niezbyt dobrze pasuje do tego, by oddać wyjątko-
wość osoby. Z tego względu Kant zaproponował inny termin, pojęcie godności. 
„Wszystko ma jakąś cenę – pisze – albo godność. To, co ma cenę, można zastąpić 
także przez coś innego, jako jego równoważnik, co zaś wszelką cenę przewyższa, 
a więc nie dopuszcza żadnego równoważnika, posiada godność”8. Jako pierwszy 
pojęcia godności użył Marcus Tullius Cyceron (106–43 przed Chr.) (dignitas ho-
minis) w kontekście określonych zachowań, które nie przystoją, nie są odpowied-
nie, stosowne (łac. dignus – stosowny, odpowiedni) do działań istoty rozumnej. 
Fakt, że człowiek jest istotą rozumną, stawia go wyżej nad inne stworzenia i dla-
tego powinien postępować szlachetnie. 

Godność jest przyrodzona, jako że jest związana z samą naturą człowieka, 
a przez to także jest niezbywalna, to znaczy że nie można jej nikomu odmówić, 
sam człowiek nie może się jej wyzbyć ani zrzec, bo taki akt jest nieważny, bowiem 
nikt nie może się zrzec swojego człowieczeństwa. 
7 Św. Tomasz z Akwinu, Super libros Sententiarum, III, distincto 35, q. 1, a. 4qc. 
8 I. Kant, Uzasadnienie metafizyki moralności, tłum. M. Wartenberg, Kęty 2001, s. 51.  



118 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Nie może dziwić fakt, że personalizm, zwłaszcza personalizm chrześcijański 
postrzegający człowieka w świetle Objawienia jako stworzonego na obraz i po-
dobieństwo Boga (będącego jednością Osób Bożych – communio personarum), 
odkupionego przez Chrystusa i przeznaczonego do wiecznej komunii z Bogiem, 
odegrał i nadal odgrywa znaczącą rolę w rozwoju teologii moralnej. Nie chodzi 
tylko o samą wewnętrzną prawdę o człowieku, ale o praktyczne konsekwencje tej 
prawdy, które ujawniają się najbardziej wyraziście w miłości. Człowiek jako osoba 
jest zdolny do miłości, co więcej, jest do niej wezwany i to wezwanie znamionuje 
całe jego życie, jest podstawowym wymaganiem moralnym. W miłości człowiek 
transcenduje siebie w stronę drugiej osoby (zarówno osoby Boga, jak i bliźniego), 
a w akcie tym najpełniej realizuje swoje człowieczeństwo. Wymaganie miłości jest 
zatem najbardziej humanistycznym i twórczym wkładem teologii moralnej w pro-
ces dojrzewania ludzkiej osoby, a w konsekwencji w rozwój kultury ludzkiej. 

Zasadnicze idee personalizmu, w duchu którego Karol Wojtyła uprawiał swoją 
filozofię w trakcie kariery naukowej w Polsce, stały się także inspirujące dla jego 
nauczania jako Papieża Jana Pawła II. Idea człowieka jako obrazu Boga Miłości, 
„stworzonego z miłości i do miłości”, przewijała się w całym jego nauczaniu. 
Miłość jest zasadniczym sposobem istnienia człowieka i najbardziej adekwatnym 
odniesieniem do człowieka, a prawdę tę wyraził w książce Miłość i odpowiedzial-
ność pod postacią tzw. „normy personalistycznej”9. Kierując się taką normą, czło-
wiek nie tylko czyni zadość wymaganiom moralnym wobec bliźniego, nie tylko 
buduje autentyczną wspólnotę, ale także realizuje siebie. Zasadniczym bowiem 
znamieniem ludzkiej natury jest bycie bezinteresownym darem dla drugiego, 
na co wskazywał Sobór Watykański II w Konstytucji Gaudium et spes, pisząc, że 
„człowiek, będący na ziemi jedynym stworzeniem, którego Bóg chciał ze względu 
na nie samo, nie może się w pełni odnaleźć inaczej, jak tylko przez szczery dar 
z  siebie samego”10. Ten fragment nauczania soborowego jest jednym z najczę-
ściej przywoływanych cytatów przez Jana Pawła II, a całe nauczanie Soboru, już 
w trakcie jego trwania, określał jako personalistyczne11. 

9 Por. K. Wojtyła, Miłość i odpowiedzialność, Lublin 1986, s. 41–45. 
10 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 

et spes, 24. Por. Jan Paweł II: „Człowiek najpełniej afirmuje siebie, dając siebie”, Przekroczyć próg 
nadziei, Lublin 1994, s. 150. 

11 Por. B. Gacka, Personalizm chrześcijański kluczem Soboru Watykańskiego II, „Teologia w Polsce” 
6 (2012), nr 1, s. 63–75. 



119III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Przeciwieństwem takiej postawy jest egoizm, który rodzi indywidualizm. 
W Liście do rodzin Jan Paweł II wprost pisał o personalizmie jako postawie bie-
gunowo przeciwnej indywidualizmowi:

(…) jesteśmy tutaj na tropie antytezy pomiędzy indywidualizmem a personali-
zmem. Miłość i cywilizacja miłości związane są z personalizmem. Dlaczego wła-
śnie z personalizmem? Dlaczego indywidualizm zagraża cywilizacji miłości? Klucz 
odpowiedzi stanowi soborowe wyrażenie „bezinteresowny dar”. Indywidualizm 
oznacza także użycie wolności, w którym podmiot czyni to, co sam chce. Nie 
przyjmuje, aby ktoś „chciał”, wymagał od niego w imię obiektywnej prawdy. 
Nie chce drugiemu „dawać”, stawać się darem „bezinteresownym” w prawdzie. 
Indywidualizm pozostaje egocentryczny i egoistyczny. Antyteza pomiędzy nim 
a personalizmem rodzi się nie tyle na gruncie teorii, ile na gruncie „etosu”. „Etos” 
personalizmu jest altruistyczny12. 

2. Moralne idee klasyków personalizmu  

a) Charles Bernard Renouvier
Można przyjąć, że prekursorem personalizmu był Charles Bernard Renouvier 

(1815–1903)13. Jego personalizm rodził się paradoksalnie z kontynuacji myśli 
Kanta (w myśli Kanta pociągały go wątki personalistyczne), jak również z jego 
krytyki tej myśli. Modyfikując Kantowską ideę kategorii, tworzy swój własny ka-
talog kategorii, spośród których najbardziej ogólną i abstrakcyjną jest katego-
ria relacji (już samo poznanie zakłada stosunek relacji przedmiotu poznawanego 
do poznającego podmiotu), a najbardziej konkretną kategorią jest osobowość. 
Osoba ludzka jest tym, gdzie splatają się w jedno różne siły decydujące o działa-
niu (rozum, wola, uczucia). Tę zasadę będzie stosował także w refleksji moralnej, 
postrzegając moralne działanie jako wyraz całej osoby, w którym rolę odgrywa 
nie tylko obowiązek (jak u Kanta), ale powinny mu towarzyszyć także uczucia. 

Swoje idee personalistyczne stosował również do filozofii moralności. Pod-
kreślał wolność człowieka, nie ograniczając kwestii moralnych do prawa i obo-
wiązku. Pojęcie obowiązku rozumiał szerzej, wyróżniając nie tylko obowią-
zek spełniania swoich powinności (devoir-faire), ale także bardziej pierwotny 
12 Jan Paweł II, List do Rodzin Gratissimam sane (2 lutego 1994), 14. 
13 Zasadniczym dziełem poruszającym fundamentalne kwestie natury filozofii, w którym zara-

zem przedstawia swoje założenia filozoficzne, jest Essais de critique génerale, t. 1–4, Paris 1854–
1856. Zaś jego dzieło dotyczące personalizmu ukazało się w roku śmierci autora: Le personnali-
sme, suivi d’une étude sur la perception externe et sur la force, Paris 1903, wyd. pol.: Personalizm, 
tłum. B. Gacka, U. Paprocka-Piotrowska, Lublin 1999. 



120 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

obowiązek osoby, by urzeczywistniała swój idealny model istnienia, by być w peł-
ni sobą (devoir-être)14. Był zdecydowanym zwolennikiem wolności i jej poszano-
wania przez wszystkie strony życia społecznego. W tej kwestii był spadkobiercą 
dziedzictwa oświecenia. Sprzeciwiał się wszelkim próbom traktowania państwa 
jako bytu samoistnego, który posiada wartość wyższą niż zbiór jednostek ludz-
kich go tworzących. Za zasadniczą zasadę życia społeczeństwa uznawał posza-
nowanie poszczególnej osoby jako wolnego podmiotu działania15. Kierując się 
takimi przesłankami, podejmował także krytykę dogmatyzmu i autorytaryzmu 
w  życiu religijnym, co czyniło z niego zdecydowanego antyklerykała, ale nie 
oznaczało to, że nie był religijny, czy że był ateistą. 

b) Emmanuel Mounier
W kręgu filozofii francuskiej szczególnie aktywnym propagatorem personali-

zmu był Emmanuel Mounier (1905–1950). Wychował się w katolickiej rodzinie, 
co miało wpływ na jego personalizm o wyraźnie chrześcijańskim charakterze, 
ugruntowanym jeszcze wpływem twórczości Charlesa Péguy  (1873–1914), poety 
i dramaturga, oraz rosyjskiego myśliciela prawosławnego Mikołaja Bierdiaje wa 
(1874–1948), charyzmatycznego zwolennika personalizmu16. Łączyła go z nimi 
wrażliwość na konkretnego człowieka w starciu z różnymi systemami, czy to 
proweniencji idealistycznej, czy materialistycznej, które czynią z człowieka je-
dynie pośredni przedmiot swoich zainteresowań, traktując go jako część waż-
niejszych idei. W tym kontekście Mounier postrzegał personalizm jako auten-
tyczną filozofię człowieka, będącą reakcją na nadużycia filozofii idei i rzeczy17. 
Przyjaźnił się także z Jacques’em Maritainem, u którego był częstym gościem 
14 Nauce o moralności poświęcił dzieło: La science de la morale, t. 1–2, Paris 1869. 
15 Por. Ch. Renouvier, Manuel républicain de l’homme et du citoyen, Paris 1848, wyd. pol.: O obo-

wiązkach społecznych człowieka i obywatela, tłum. K. Drzewiecki, Warszawa 1906. 
16 Bierdiajew w swojej filozofii personalistycznej postuluje bardzo mocno potrzebę powrotu do 

antropologii zbudowanej na tajemnicy Wcielenia, mówiącej o tym, że Bóg w osobie Chrystusa 
przyjął wszystko to, co prawdziwie ludzkie, by je przemienić swoją Boską miłością i energią. 
Dlatego tylko w świetle tej tajemnicy można zrozumieć wszystko to, co stanowi świat praw-
dziwie ludzki, a przede wszystkim zrozumieć samego człowieka. Por. M. Bierdiajew, Niewola 
i wolność człowieka. Zarys filozofii personalistycznej, tłum. H. Paprocki, Kęty 2003; tenże, Sens 
twórczości. Próba usprawiedliwienia człowieka, tłum. H. Paprocki, Kęty 2001; tenże, Nowe śre-
dniowiecze. Los człowieka we współczesnym świecie, tłum. H. Paprocki, Warszawa 2003; tenże, 
Sens historii. Filozofia losu człowieka, tłum. H. Paprocki, Kęty 2002; tenże, Rozważania o egzy-
stencji. Filozofia samotności i wspólnoty, tłum. H. Paprocki, Kęty 2002. Por. K. Gryz, Antropolo-
gia przebóstwienia. Obraz człowieka w teologii prawosławnej, Kraków 2009, s. 211–231.  

17 Dał temu wyraz w swoim studium Introduction aux existentialismes, Paris 1946, wyd. pol.: Wpro-
wadzenie do egzystencjalizmów oraz wybór innych prac, tłum. E. Krasnowolska, Kraków 1964. 



121III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

w  jego podparyskim mieszkaniu w Meudon, będącym miejscem spotkań sze-
rokiej grupy intelektualistów i ludzi kultury. Zaprosił Maritaina do współpracy 
przy wydawaniu miesięcznika „Esprit”, czasopisma, które miało propagować 
idee personalistyczne, założonego przez Mouniera w 1932 roku. Wkrótce potem, 
w 1935 roku, opublikował Révolution personnaliste et communautaire18 oraz swo-
sisty program personalizmu Manifeste au service du personnalisme19. W później-
szych latach, oprócz innych pism, wydał także Qu’est-ce la personnalisme?20 oraz 
Le personnalisme21. W swoich pracach podkreślał, że personalizm nie jest żad-
nym systemem, w tym sensie, że nie jest zamkniętą konstrukcją myślową, dlatego 
że człowiek jako istota wolna i twórcza nie poddaje się żadnej systematyzacji. Jest 
natomiast filozofią, która koncentruje się wobec podstawowej idei, jaką jest cen-
tralna wartość osoby ludzkiej22. 

W przekonaniu Mouniera człowieka nie da się sprowadzić jedynie do ma-
terialnego bytu, ale też nie jest on czystym duchem. Jest integralną jednością 
obu tych wymiarów: „jest cały «ciałem» i cały «duchem»”23. Człowiek jest istnie-
niem wcielonym, jest częścią natury, ale też ze względu na ducha może tę naturę 
przekraczać i nad nią panować24. Koncentrując się na wyjątkowości człowieka, 
Mounier wyraźnie odróżnia osobę od indywiduum, którym to pojęciem opisuje 
człowieka egocentrycznego, oderwanego od wspólnoty. Natomiast osoba, prze-
ciwnie, jest wezwana do bycia we wspólnocie i w tej wspólnocie się zarazem speł-
nia, realizując swoje własne i niepowtarzalne powołanie. W swoim manifeście 
personalistycznym wyraża przekonanie, że osoba nie może być w pełni poznana 
i zdefiniowana, bo jest pewnym całościowym absolutem możliwym do poznania 
jedynie na sądzie ostatecznym, gdyż jej pierwowzorem jest osobowy Bóg. 

18 E. Mounier, Révolution personnaliste et communautaire, Paris 1935, wyd. pol.: Rewolucja per-
sonalistyczna i wspólnotowa, [w:] Filozofia współczesna, Warszawa 1983, t. 1, s. 345–350. 

19 E. Mounier, Manifeste au service du personnalisme, Paris 1936, wyd. pol.: T. Płużański, Mounier, 
Warszawa 1967, s. 195–201. 

20 E. Mounier, Qu’est-ce la personnalisme?, Paris 1946, wyd. pol.: Co to jest personalizm?, tłum. 
A. Krasiński, Kraków 1960. 

21 E. Mounier, Le personnalisme, Paris 1950, wyd. pol.: Personalizm, tłum. A. Bukowski, [w:] 
Wprowadzenie do egzystencjalizmów oraz wybór innych prac, Kraków 1964, s. 7–19. 

22 Por. T. Płużański, Mounier, Warszawa 1967; W Słomski, Duch personalizmu, Warszawa 2008; 
M. Apiecionek, Idea personalizmu Emmanuela Mouniera, „Filozofia Chrześcijańska” 13(2016), 
s. 147–156. 

23 E. Mounier, Le personalisme, Paris 1950, wyd. pol.: Personalizm, tłum. A. Bukowski, [w:] Wpro-
wadzenie do egzystencjalizmów oraz wybór innych prac, dz. cyt., s. 21.  

24 Por. W. Granat, Idea osoby w pismach Emmanuela Mouniera, ZNKUL 2 (1959), z. 1, s. 13–34. 



122 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Osoba to nie to samo co jednostka, ani też nie utożsamia się z osobowością, 
która jest jedynie przejawem, swoistą epifanią osoby. Osoba to byt duchowy, 
który ustanawia w nim samym sposób trwania i rodzaj niezależności bytowej. 
Podtrzymuje on owo trwanie, przystając na pewną hierarchię wartości – swobod-
nie przyjętą, przyswojoną, i przeżywaną – przez odpowiedzialne zaangażowanie 
się i stałą konwersję. Jednoczy więc całe swe działanie w wolności, a ponadto roz-
wija, za pomocą twórczych czynów, swe niepowtarzalne powołanie. 

Osoba jest tym, co wyraża całego człowieka. Jest ona równowagą między długo-
ścią, szerokością i głębokością, napięciem, które zachodzi w każdym człowieku 
między tymi duchowymi wymiarami: tym, który pnie się od dołu i wyposaża ją 
w ciało; tym, który jest skierowany ku górze i podnosi ją ku powszechności; tym, 
który jest skierowany wszerz i prowadzi ją ku wspólnocie. Powołanie, wcielenie, 
wspólnota, to trzy wymiary osoby25. 

Mounier wskazuje na osobę jako klucz do moralnej oceny życia społeczne-
go, a zarazem drogę do rozwiązywania wszystkich problemów, które w tej sferze 
się pojawiają. Ponieważ to osoba, jako świadomy, wolny i transcendentny wobec 
świata materialnego podmiot, jest źródłem wszystkich relacji społecznych, a ich 
rozwój i kształt ma ostatecznie służyć osobie. 

W oparciu o takie rozumienie osoby, podkreślające jej autonomię wobec 
wszystkich możliwych struktur i koncepcji społecznych, ale zarazem wolnej 
i zdolnej do odpowiedzialnego działania, co więcej obarczonej wewnętrzną po-
winnością takiego działania, Mounier widzi możliwość budowy autentycznie 
ludzkiego porządku społecznego we wszystkich dziedzinach życia: polityczne-
go, społecznego, ekonomicznego itp. To zaangażowanie Mounier realizował tak-
że w swoim życiu osobistym (współpracował z ruchem oporu w czasie wojny, 
za co został aresztowany), był także wrażliwy na kwestie socjalne, co sprawiało, 
że w niektórych kręgach katolickich był uważany nawet za marksistę z powo-
du swojej publikacji na temat własności26. Uważał analizy Marksa dotyczące ka-
pitalizmu zasadniczo za słuszne, ale rozwiązania, jakie marksizm proponował, 
uznawał za niewystarczające, bo nie dotykają zasadniczej kwestii, jaką jest osoba. 
„Personalizm – pisał – nie może być zwolennikiem walki klas. Jednakże walka 
25 E. Mounier, Osoba – osobowość – jednostka, [w:] T. Płużański, Mounier, dz. cyt., s. 145–146. 
26 Por. E. Mounier, De la propriéte capitaliste à la propriéte humaine, Paris 1936. W latach 60. 

personalizm Mouniera był w Polsce przedmiotem zainteresowania środowisk katolików świec-
kich skupionych wokół „Tygodnika Powszechnego”, „Znaku”, Klubów Inteligencji Katolickiej 
oraz miesięcznika „Więzi”, postrzegających go jako możliwą płaszczyznę dialogu w istniejących 
wówczas warunkach socjalistycznej filozofii. Por. S. Popławski, Personalizm w Polsce. Problemy 
rewolucji osobowo-wspólnotowej w mounieryzmie „Więzi”, Warszawa 1975. 



123III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

klas jest faktem, który moralność może potępiać, ale który wyeliminować może 
jedynie drogą zwalczania jego przyczyn”27. Walka i konfrontacja klas społecznych 
nie przyniesie dobrych owoców. Współpraca między klasami jest możliwa tyl-
ko wtedy, kiedy zaistnieje społeczność ustanowiona na ogólnoludzkich zasadach, 
gdzie punktem centralnym jest osoba, a nie kapitał. 

c) Maurice Nédoncelle
Inny myśliciel francuski, związany z personalizmem, ks. Maurice Nédoncelle 

(1905–1976), w przeciwieństwie do Mouniera nie był tak skłonny do aktywności 
społeczno-politycznej. Swoją filozofię rozwijał, koncentrując się przede wszystkim 
na zgłębianiu metafizycznych fundamentów życia osobowego, szczególnie bada-
jąc naturę ludzkiej miłości, wyrażającej się w międzyosobowej relacji „ja–ty”, która 
dzięki miłości tworzy międzyosobową więź w postaci „my”. W tym duchu postrze-
gał życie religijne jako najbardziej wyrazisty przejaw życia osobowego człowieka: 
ludzka miłość jest uczestnictwem w darze Bożej miłości i jako najbardziej funda-
mentalna relacja osobowa jest fundamentem wszystkich społecznych relacji28. Co 
do społecznego wymiaru jego myśli, to postrzegał personalizm jako swoisty pro-
bierz etycznej godziwości różnych rozwiązań programowych, których zamiarem 
jest organizacja życia wspólnotowego. Jeśli są to idee czy rozwiązania społeczne na-
ruszające prawa osoby lub godzące w jej wolność, to takie systemy nie dadzą się po-
godzić z personalizmem, a w konsekwencji nie służą także człowiekowi. Był jednak 
sceptyczny co do tego, aby nawet przez odwołanie się do personalizmu można było 
rozwiązać wszystkie problemy społeczne na drodze rewolucyjnych rozwiązań29. 
Być może dlatego, że Nédoncelle nie rozwijał praktycznego zastosowania swojej 
filozofii, jego myśl pozostawała nieco w cieniu i nie odgrywała większego wpływu 
na życie społeczne. Niemniej jednak, jego głębokie analizy na temat natury miłości 
były inspiracją w przygotowaniu soborowej Konstytucji Gaudium et spes, szczegól-
nie w tych miejscach, w których jest mowa o osobie i wspólnocie30. 
27 E. Mounier, Zasady ekonomii w służbie osoby, [w:] T. Płużański, Mounier, dz. cyt., s. 200–201. 
28 Por. M. Nédoncelle, La réciprocité des consciences. Essai sur la nature de la personne, Paris 1942; 

tenże, Personne humaine et nature. Étude logique et métaphysique, Paris 1943; tenże, Vers une 
philosophie de l’amour et de la personne, Paris 1957; tenże, Conscience et logos. Horizons et 
méthodes d’une philosophie personnaliste, Paris 1961. W języku polskim ukazały się: Wartość 
miłości i przyjaźni, tłum. K. Bukowski, Kraków 1993; Prośba i modlitwa. Notatki fenomenolo-
giczne, tłum. M. Tarnowska, wstęp M. Jędraszewski, Kraków 1995. Por. K. Bukowski, Miłość 
czynnikiem konstytutywnym osoby w ujęciu Maurice’a Nédoncell’a (1905–1976), Kraków 1984.  

29 Por. F. Copleston, Historia filozofii, dz. cyt., t. 9, s. 310. 
30 Por. J. Kruszewski, Miłość relacją wzajemności według Nédoncelle – tło Gaudium et spes, „Studia 

Teologiczne” 11 (1993), s. 135–147; Ph. Delhaye, Personalismo y Transcendencia en el actuar 



124 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Przykład tych dwóch myślicieli francuskich pokazuje, że personalizm od sa-
mego początku nie był filozofią jednorodną. Wielu filozofów, których zaliczamy 
do personalistów, nie zawsze identyfikowało się z tym nurtem, ale byli myślicie-
lami reprezentującymi różne systemy filozoficzne związane z określoną metodą 
dochodzenia do prawdy, których refleksje skoncentrowane były jednak zasadni-
czo na osobie. Choć mogło to być źródłem daleko idących różnic w tworzonych 
przez nich antropologiach, a nawet radykalnych sporów, to jednak różne punkty 
wyjścia ich filozofii pozwalały ubogacić spojrzenie na człowieka, co dla teologii 
moralnej stanowi nieocenioną pomoc w poznaniu zarówno samego podmiotu 
działającego, jak i uwarunkowań, w których rodzi się ludzie działanie. 

d) Max Scheler 
Personalizm w swej początkowej fazie był obecny nie tylko w kręgu w filozofii 

francuskiej. W Niemczech refleksję personalistyczną o charakterze psychologicz-
no-pedagogicznym podejmowali psycholog William (Ludwig Wilhelm) Stern 
(1871–1938), współzałożyciel uniwersytetu w Hamburgu, autor trzytomowego 
dzieła Person und Sache31, i Wilhelm Wundt (1832–1920). Za twórcę przyszłej 
psychologii moralności uznaje się fryburskiego profesora Theodora Münckera 
(1887–1960), autora pracy na temat moralnych aspektów przymusu psychicz-
nego Der psychische Zwang und seine Beziehungen zur Moral und Pastoral32. Na 
gruncie amerykańskim personalizm propagował profesor w Bostonie i kazno-
dzieja Kościoła Metodystycznego Borden Parker Bowne (1847–1910), wzorując 
się na dziele Renouvier’a33.

Szczególnie wyrazistym filozofem niemieckiego personalizmu był Max 
Scheler (1875–1928), który uprawiał go, wychodząc z założeń fenomenologicz-
nych. Pozostawał pod wpływem filozofii Edmunda Husserla i pozostał wierny fe-
nomenologii, chociaż zbudował własną wersję tego nurtu filozoficznego. Stworzył 
w Monachium silny ośrodek fenomenologiczny, w którym studiowali m.in. Edith 

moral y social, [w:] Etica y Theologia ante la crisis contoemporanea. I Simposio Internacional de 
Theologla, red. J.L. Illanes, Pamplona 1980, s. 49–86. 

31 W. Stern, Person und Sache. System des kritischen Personalismus, t. 1–3, Leipzig 1906–1924. Por. 
A. Celińska-Miszczuk, Czy Williama Sterna koncepcja osoby ludzkiej jest wciąż inspirująca?, 
[w:] Wielkie teorie osobowości. Koniec czy początek?, Lublin 2010, s. 151–165. Zasadnicza twór-
czość naukowa Sterna dotyczyła zagadnień psychologicznych, w opracowaniu których rzeczy-
wistość osoby była kategorią kluczową. 

32 Th. Müncker, Der psychische Zwang und seine Beziehungen zur Moral und Pastoral, Düsseldorf 
1922. 

33 B.P. Bowne, Personalism, Boston 1908. 



125III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Stein34 oraz polski fenomenolog Roman Ingarden35. Zagadnienie człowieka prze-
wija się przez wszystkie jego pisma (jemu przypisuje się wprowadzenie do języka 
naukowego określenia „antropologia filozoficzna”). 

Tym, co odróżnia człowieka od zwierząt, jest jego osobowe życie, to że jest istotą 
duchową objawiającą się i realizującą zarazem w spełnianych przez siebie aktach. 
Dla Schelera, jako fenomenologa, osoba jest przede wszystkim jednością różno-
rodnych aktów (nie traktuje jej jako bytu substancjalnego) – stąd osobę można 
poznać w przeżyciu, doświadczając ją poprzez i w spełnianych przez nią aktach36. 
Szczególnie intensywną formę poznanie to przybiera w doświadczeniu miłości: 
człowiek jest bowiem ukierunkowany na miłość, jest zdolny do miłości, a zarazem 
potrzebuje miłości, chce kochać i być kochanym. Człowiek jest ens amans – istotą 
kochającą i to właśnie nadaje mu ową wyjątkową pozycję w świecie37. 

Filozofię Maxa Schelera, zwłaszcza w jego wymiarze etycznym, zawartą przede 
wszystkim w dziele Der Formalismus in der Ethik und die Materiale Wertethik38, 
badał Karol Wojtyła, który to opracowanie uczynił podstawą swojego przewodu 
habilitacyjnego39. Scheler budował swoją etykę w opozycji do czysto formalnej 
etyki Kanta opartej na prawie, które jest wyrazem rozumu praktycznego. To ono 
określa wartość moralną ludzkiego działania, nie zaś sam przedmiot tego dzia-
łania. W przeciwieństwie do tych założeń Scheler próbował wypracować system 
etyczny oparty na wartościach moralnych, które są rodzajem obiektywnych jako-
ści materialnych. Jako takie mogą być przedmiotem doświadczenia, które ujaw-
nia się w ludzkich przeżyciach (dla Schelera jest to doświadczenie fenomenolo-
giczne związane z tzw. redukcją transcendentalną dającą czysty ogląd przedmiotu 

34 Por. E. Stein, Der Aufbau der menschlichen Person. Vorlesung zur philosophischen Anthropologie, 
Freiburg im Breisgau 2004, wyd. pol.: Budowa osoby ludzkiej. Wykład z antropologii filozoficz-
nej, Kraków 2015. 

35 Por. R. Ingarden, Książeczka o człowieku, Kraków 1998. 
36 Por. M. Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, Darmstadt 1928, wyd. pol.: Stanowisko 

człowieka w kosmosie, [w:] Pisma z antropologii filozoficznej i teorii wiedzy, Warszawa 1987, 
s. 43–149. 

37 Por. M. Scheler, Zur Phänomenologie und Theorie der Sympathiegefühle, Halle 1913. Por. 
A. Duk, Zagadnienie miłości w filozofii Maxa Schelera i Edyty Stein, Kraków 2008. 

38 M. Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die Materiale Wertethik. Neuer Versuch der 
Grundlegung eines ethischen Personalismus. Um ein Vorwort vermehrt, Halle 1916. 

39 K. Wojtyła, Ocena możliwości zbudowania etyki chrześcijańskiej przy założeniach systemu Maxa 
Schelera, Lublin 1959. Przewód habilitacyjny miał miejsce 3 grudnia 1953 roku, ale rozprawa 
ukazała się drukiem dopiero w roku 1959 ze względu na trudności stawiane przez komuni-
styczną cenzurę. Recenzentami pracy byli: prof. Stefan Swieżawski, ks. prof. Aleksander Uso-
wicz CM i ks. prof. Władysław Wicher. 



126 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

samego w sobie). Wartości te tworzą pewną hierarchię (religijne, duchowe, wital-
ne, hedonistyczne, utylitarne), w których wartość niższa służy wyższej, co im-
plikuje moralny charakter aktu wyboru określonych wartości. Doświadczając 
wartości, człowiek rozpoznaje jednocześnie powinność respektowania ich hie-
rarchii, w rezultacie czego moralnie dobre są te działania, w których realizowane 
są w pierwszym rzędzie wartości wyższe. 

Scheler nie definiuje wartości, nie pisze, czym ona jest sama w sobie, ale stwier-
dza, że nie jest żadnym przymiotem rzeczy, ani też jej dyspozycją, ani właściwo-
ścią. Wartość odkrywa się w przeżyciu intencjonalnym, to znaczy w emocjonal-
nym poznaniu intuicyjnym. Szczególną formą tego przeżycia jest miłość lub jej 
przeciwieństwo, czyli nienawiść. Miłość jest aktem spontanicznego doświadcze-
nia wartości, rodzi się ona sama w zetknięciu z wartością. W przeciwieństwie 
jednak do klasycznej etyki, miłość nie jest u Schelera zwróceniem się ku dobru, 
które jest celem pożądania. Miłość natomiast wydobywa dobro z przedmiotu, ku 
któremu spontanicznie się zwraca, jest swoistym pasem transmisyjnym dla do-
świadczenia wartości. Tak rozumiana miłość, sama w sobie, nie ma dla Schelera 
charakteru etycznego, nabiera go tylko w odniesieniu do osoby40. 

Podstawowym projektem naukowym rozprawy Wojtyły było zbadanie, czy 
system etyczny Maxa Schelera nadaje się do interpretacji etyki chrześcijańskiej 
i w tym sensie czy może być pomocny dla teologii moralnej. W konkluzji swo-
jej rozprawy autor daje odpowiedź negatywną: „Jakkolwiek bowiem przez okre-
ślenie wartości etycznych jako wartości osobowych nawiązuje wyraźny kontakt 
z etyczną treścią źródeł objawionych, to jednak na skutek swoich założeń feno-
menologicznych oraz emocjonalistycznych nie wystarcza do pełnego zobrazo-
wania i naukowego ujęcia tejże treści. W szczególności zaś nie wystarcza do ich 
ujęcia teologicznego, które jest konieczne wobec faktu, że są to źródła objawione, 
które stanowią przedmiot nadprzyrodzonej wiary”41. 

40 „Jakkolwiek miłość sama jest podmiotem dobra i dzięki tej swojej wewnętrznej mocy może 
ujawnić wartości we wszystkich przedmiotach, do których się zwraca, to jednak przez to samo 
nie posiada ona jeszcze znaczenia aktu etycznego. Znaczenia aktu etycznego nabiera dopiero 
wówczas, kiedy zwraca się do osoby jako do swego przedmiotu”, K. Wojtyła, Ocena możliwości 
zbudowania etyki chrześcijańskiej przy założeniach systemu Maxa Schelera, dz. cyt., s. 27–28 
[wg wydania: Lublin 1991]. Por. J. Trębicki, Etyka Maxa Schelera. Przyczynek do ogólnej teorii 
wartości, Warszawa 1973; J. Galarowicz, Fenomenologiczna etyka wartości. Max Scheler, Nicolai 
Hartmann, Dietrich von Hildebrand, Kraków 1997, s. 35–122. 

41 K. Wojtyła. Ocena możliwości zbudowania etyki chrześcijańskiej przy założeniach systemu Maxa 
Schelera, dz. cyt., s. 119 [wg wydania: Lublin 1991].



127III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Mimo tak jednoznacznej oceny, Wojtyła stwierdza, że system ten może być 
pomocny dla pracy naukowej nad etyką chrześcijańską. Zasadniczą wartość wi-
dzi w zwróceniu uwagi przez Schelera na rolę doświadczenia fenomenologiczne-
go w pracach etycznych. Po pierwsze, niezmiernie istotny dla badań naukowych 
jest fakt doświadczenia, które obiektywizuje formułowane twierdzenia. Dla bada-
nia faktu etycznego jest to doświadczenie wewnętrzne, ale nie to, jakim posługuje 
się psychologia, lecz doświadczenie fenomenologiczne, które ujmuje przeżycie 
wraz z odpowiadającą jej treścią. Za jego pomocą można ująć fakt etyczny jako 
przeżycie wartości42. To właśnie wartość stanowi obiektywny pierwiastek, który 
od wewnątrz kształtuje to przeżycie, nadając mu charakter moralny. „Tę metodę 
doświadczalnego badania możemy – stwierdza Wojtyła – zastosować również do 
etyki chrześcijańskiej”43. 

Po wtóre, metoda fenomenologiczna pozwala odkryć prawidłowości przeżycia 
etycznego wynikającego ze spotkania z wartościami – co jest cennym ubogace-
niem dla teologii moralnej, niemniej jednak nie jest w stanie wskazać na obiek-
tywną podstawę, ze względu na którą coś jest wartością, jest dobrem, a coś nim nie 
jest. „Przy tym zadaniu (…) system Schelera nie może nam już pomóc. Musimy 
tu sięgnąć do metody metafizycznej, która pozwoli nam określić chrześcijański, 
objawiony porządek dobra i zła moralnego w świetle obiektywnej zasady”44. 

Po latach, już jako Jan Paweł II wspominał, że studia nad filozofią Schelera 
i spotkanie z metodą fenomenologiczną w połączeniu z wcześniejszą formacją 
arystotelesowsko-tomistyczną pozwoliły mu podjąć szereg projektów nauko-
wych, których uwieńczeniem była książka Osoba i czyn. W ten sposób włączył się 
„w nurt współczesnego personalizmu filozoficznego, a to studium wydaje także 
pewne owoce duszpasterskie. (…) Ta formacja w kontekście kulturowym per-
sonalizmu uświadomiła mi głębiej, że każdy jest osobą jedyną i niepowtarzalną, 
a to jest dla kapłana i duszpasterza bardzo ważne”45. 
42 Por. S. Kurlandzki, Koncepcja doświadczenia moralnego u Maxa Schelera, Warszawa 2003. 
43 K. Wojtyła, Ocena możliwości zbudowania etyki chrześcijańskiej przy założeniach systemu Maxa 

Schelera, dz. cyt., s. 124 [wg wydania: Lublin 1991]. Kilkanaście lat później, pisząc rozprawę 
filozoficzną Osoba i czyn, Wojtyła zastosuje ten wniosek i rozpocznie swoją książkę od zwróce-
nia uwagi na doświadczenie człowieka, jako punkt wyjścia do jego poznania. Pierwsze zdanie 
książki brzmi: „Studium niniejsze powstaje z potrzeby obiektywizacji w dziedzinie tego wiel-
kiego procesu poznawczego, który można określić u podstaw jako doświadczenie człowieka”, 
K. Wojtyła, Osoba i czyn, Kraków 19852, s. 5. Pierwsze wydanie książki ukazało się w 1969 roku. 

44 K. Wojtyła. Ocena możliwości zbudowania etyki chrześcijańskiej przy założeniach systemu Maxa 
Schelera, dz. cyt., s. 125 [wg wydania: Lublin 1991]. 

45 Jan Paweł II, Dar i tajemnica. W pięćdziesiątą rocznicę moich święceń kapłańskich, Kraków 1996, 
s. 90–91. 



128 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

e) Dietrich von Hildebrand 
Filozofią moralną Schelera inspirował się także Dietrich von Hildebrand 

(1889–1977), który badał związek moralności z filozofią fenomenologiczną, roz-
wijając przy tym etykę wartości. Był uczniem Husserla, który był promotorem 
jego doktoratu dotyczącego zagadnienia Natury działania moralnego, obronione-
go w 1912 roku. Wierny metodzie fenomenologicznej odszedł jednak od założeń 
filozofii swojego mistrza i stał się jednym z twórców fenomenologicznej etyki ak-
sjologicznej. Zasadniczą koncepcję swojej etyki zawarł w dziele opublikowanym 
pierwotnie w języku angielskim Christian Ethics46. 

Podstawą refleksji etycznej jest dla niego pierwotne doświadczenie, które 
polega na intuicyjnym spostrzeżeniu ujmującym podstawowe dane moralne. 
Aby mogło być ono w pełni czyste, a przez to prawdziwe, musi być uwolnione 
od wszystkich pierwotnych wyjaśnień, interpretacji i teorii, które zniekształca-
ją dane doświadczenia. W tym celu należy zastosować tzw. redukcję ejdetyczną, 
sięgającą samej istoty rzeczy (gr. eidētikós – idealny, od eídos – postać, wygląd), 
która pozwoli wydobyć pierwotne dane, będące samym przesłaniem, ujawnie-
niem się bytu. Trzeba „wysłuchać głosu bytu” (die Stimme des Seienden). Takie 
myślenie według wartości nie potrzebuje już żadnego metafizycznego dopełnie-
nia czy uzasadnienia. A wszelkie osiągnięcia wielkich filozofów z przeszłości, ich 
interpretacje i systemy, nie mogą zastąpić faktu doświadczenia, mogą jedynie po-
móc w ich odkryciu. 

W dziedzinie etycznej tym przesłaniem bytu są wartości moralne. Należą one 
do kategorii rzeczywistości pierwotnych (Urgegebenheiten) i z tego powodu nie 
dają się ściśle zdefiniować. Wartości mogą być uchwycone jedynie na drodze in-
tuicyjnej (Wertfühlen). Owo doświadczenie wartości może przybierać dwie for-
my: człowiek może wnikać w wartości, niejako je „smakować”, lub pozwolić, by 
46 D. von Hildebrand, Christian Ethics, New York 1952, wyd. niem.: Ethik, Berlin-Köln-Mainz 

1973. Kwestie moralne porusza m.in. w: Die Ideen der sittlichen Handlung, JPPF, 3 (1916), 
s. 126–252; Sittliche und ethische Werterkanntnis, JPPF 5 (1921), s. 463–602; tenże, Die Ehe, 
München 1928, wyd. pol.: Małżeństwo, tłum. J. Kubaszczyk, Poznań 2017; Sittliche Grun-
dhandlungen, Mainz 1933, wyd. pol.: Fundamentalne postawy moralne, tłum. E. Seredyńska, 
[w:] Wobec wartości, Poznań 1982, s. 10–50; Die Umgestaltung in Christus, Regensburg 1940, 
wyd. pol.: Przemienienie w Chrystusie, tłum. J. Zychowicz, Kraków 1982; True Morality and 
Its Counterfeits. A Critical Analysis of Existentialist Ethics, New York 1955; Über das Herz. Zur 
menschlichen und gottmenschlichen Affektivität, Regensburg 1967, wyd. pol.: Serce. Rozważania 
o uczuciowości ludzkiej i uczuciowości Boga-Człowieka, tłum. J. Koźbiał, Poznań 1985; The Art 
of Living, Chicago 1965; Das Wesen der Liebe, Regensburg 1971; Situationsethik und kleinere 
Schriften, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1973. Był obrońcą encykliki Humanae vitae: Die Enzy-
klika „Humanae vitae”. Ein Zeichen des Wiederspruchs, Regensburg 1968. 



129III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

wartości przenikały człowieka, docierały do jego wnętrza. Z takiego doświad-
czenia wartości rodzi się ich znajomość, która jest teoretyczną wiedzą wyrosłą 
na bazie oglądu intuicyjnego. Spośród wszystkich wartości to właśnie te moral-
ne stawiał najwyżej w hierarchii, stąd też one stanowią węzłowy problem świa-
ta, ich pielęgnowanie jest wyznacznikiem postępu, przeciwnie, ich brak stanowi 
największe zło, gorsze niż cierpienie choroba i śmierć47. Przypisywał im siedem 
podstawowych cech48. Są wartościami osobowymi, to znaczy odnoszą się do czło-
wieka i tylko przez niego mogą być urzeczywistniane. Wartości nie istnieją bez 
człowieka, a człowiek bez nich nie żyje w pełni po ludzku. 

Umiejętność dostrzegania wartości i dążenia do nich – czyli gotowość odpowia-
dania na wołanie, które od nich płynie – oto podstawa wszelkiej wartości moralnej 
człowieka49. 

To fundamentalne związanie wartości z osobą ludzką sprawia, że można 
uznawać Hildebranda w pełni za filozofa personalistę. Wszystkie pozostałe przy-
mioty, jakie posiadają wartości, wynikają z tego podstawowego faktu, że mają 
one charakter osobowy. Są zatem niezbędne do życia w pełni osobowego i posia-
dają pierwszeństwo przed innymi wartościami. Jako że człowiek jest istotą wol-
ną, to z wartościami moralnymi nierozdzielnie związana jest odpowiedzialność 
oraz kategorie nagrody i kary za dokonany wybór, którym kieruje głos sumienia. 
Wreszcie, wartości moralne posiadają ścisły związek ze sferą religijną. Całe wyż-
sze życie moralne człowieka jest z natury ugruntowane na Bogu, bowiem wszyst-
kie wartości obecne w świecie są przejawem Jego doskonałości, a absolutną real-
ność osiągają tylko w Nim50. 

Doświadczenie wartości i rozpoznanie tkwiącej w niej doniosłości (Bedeut-
samkeit)51, czyli tego, co dla człowieka jest nieobojętne, domaga się z jego strony 
47 Por. D. von Hildebrand, Sittliche Grundhandlungen, Mainz 1933, wyd. pol.: Fundamentalne po-

stawy moralne, tłum. E. Seredyńska, [w:] Wobec wartości, dz. cyt., s. 10. Za podstawowe warto-
ści dla życia moralnego uznał: prawość, wierność, poczucie odpowiedzialności, poszanowanie 
prawdy i dobroć, i im poświęcił uwagę w swojej książce. 

48 Por. D. von Hildebrand, Ethik, dz. cyt., s. 177–188. 
49 D. von Hildebrand, Fundamentalne postawy moralne, tłum. E. Seredyńska, [w:] Wobec wartości, 

dz. cyt., s. 13. 
50 Por. Das Wesen der Liebe, Regensburg 1971; Religia i moralność, tłum. J. Szewczyk, WDr 3, 7 

(1975). 
51 „Moralnie doniosłe wartości to takie wartości, o których można orzec, że zainteresowanie nimi, 

dostosowanie się do nich, motywowanie się nimi, jest czymś moralnie dobrym, w pełnym tego 
słowa znaczeniu”, D. von Hildebrand, Ethik, dz. cyt., s. 289. W innym swoim dziele stwierdził, 
że moralnie doniosłymi wartościami są te, które stanowią obiektywne dobro dla człowieka, por. 
tenże, Moralia, Regensburg 1980, s. 445–467. 



130 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

adekwatnej odpowiedzi (Wertantwort), która określa postawę moralną człowie-
ka, pobudza uczucia i motywuje wolę do działania. Stąd rodzi się powinność mo-
ralna, jest ona implicite zawarta w doświadczeniu wartości, nie zaś w jakimś ze-
wnętrznym źródle (np. prawie czy też w powinności związanej z wewnętrzną na-
turą bycia osobą, to znaczy spełniania siebie jako osoba). Odpowiedź ta dokonuje 
się w akcie wolności, która pełni zasadniczą rolę w urzeczywistnianiu wartości 
i tym samym jest rzeczywistym fundamentem moralności. To właśnie wolno-
ści przypisuje Hildebrand zasadniczą rolę w dziedzinie moralnej, jest ona z jed-
nej strony zdolnością do autodeterminacji, z drugiej zaś zdolnością do realizacji 
określonych czynów52. Odnośnie do aktu wyboru Hildebrand wprowadza pojęcie 
intencji podstawowej (Grundintention), która jest zasadniczą postawą otwartości 
i akceptacji całego świata wartości. To z niej wypływają wszystkie akty jednostko-
we wyboru poszczególnych wartości. 

Etyka filozoficzna zbudowana na wartościach, jak też samo filozofowanie we-
dług wartości, było poddawane zasadniczej krytyce, która wskazywała, że nie ma 
ona nic wspólnego z metafizyką, to znaczy refleksją na temat bytu, bowiem war-
tości nie posiadają obiektywnego bytu53. Z punktu widzenia teologii moralnej 
ważniejszym wydaje się pytanie o źródła powinności moralnej, z których wynika 
w konsekwencji ocena ludzkiego działania. Dla Hildebranda takim źródłem jest 
zasadniczo przeżycie wartości, ono automatycznie implikuje powinność. „Samo 
intuicyjne przeżycie powinności moralnej wystarcza i nie powinniśmy pytać 
o jej osadzenie w czymkolwiek”54. Czy jednak to wystarcza? Dlaczego człowiek 
przeżywa coś jako wartość właśnie? Czy jest to uzależnione od apriorycznego 
założenia, przyzwyczajenia, wychowania, czy może od czegoś, co jest „nielogicz-
ne”, czyli w żaden sposób nieumotywowane i nieuzasadnione? Niewątpliwie do-
świadczenie wartości rodzi powinność, ale samo odkrycie czegoś jako wartość 
winno mieć swoje ostateczne ugruntowanie. Na to, w gruncie rzeczy, wskazywał 
Wojtyła, analizując propozycję etyczną Schelera. Odwołując się do fenomenolo-
gicznych źródeł jego etyki, Wojtyła dochodzi do wniosku, że przechodzi w niej 
„na pozycję intencjonalną, na której badamy wartości etyczne, kiedy «pojawiają 

52 Por. T. Biesaga, Dietricha von Hildebranda epistemologiczno-ontologiczne podstawy etyki, Lublin 
1989; J. Galarowicz, Fenomenologiczna etyka wartości. Max Scheler, Nicolai Hartmann, Dietrich 
von Hildebrand, Kraków 1997. 

53 Zdecydowanym krytykiem był m.in. M. Heidegger. Por. Wprowadzenie do metafizyki, tłum. 
R. Marszałek, Warszawa 2000, s. 181–183; tenże, List o humanizmie, tłum. J. Tischner, [w] 
M. Heidegger, Budować, mieszkać, myśleć. Eseje wybrane, Warszawa 1977, s. 111. 

54 Por. K. Stachewicz, W poszukiwaniu podstaw moralności. Tomistyczna etyka prawa naturalnego 
a etyka wartości Dietricha von Hildebranda, Kraków 2001, s. 235. 



131III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

się» w odczuciu osoby. Zmienia się wówczas właściwy przedmiot badań; nie zaj-
mujemy się etyką, lecz etosem”55. Stąd też filozoficznej refleksji nad wartościami 
może grozić subiektywizm i relatywizm. 

Może się zdarzyć, że pewne wartości, których człowiek, nawet najbardziej du-
chowo dysponowany, może nie rozpoznać, mogą nie pojawić się w polu jego do-
świadczenia, jego etosu. Czyż taka sytuacja nie miała miejsca podczas rozmowy 
Jezusa z faryzeuszami, którzy niewątpliwie byli znawcami prawa, na temat nie-
rozerwalności małżeństwa (por. Mt 19, 1–9)? Jako gorliwi wyznawcy przymierza 
posiadali wrażliwość moralną, a jednak dopuszczali możliwość oddalenia swojej 
żony, Chrystus wskazuje im jednak, że się mylą, gdyż „na początku tak nie było”. 
Ów „początek” jest zasadniczym fundamentem powinności moralnej. Dla chrze-
ścijanina ostatecznym uzasadnieniem powinności moralnej nie jest natura, rozu-
miana jako fizyczny status quo, nie jest też prawo, jako sformułowana jurydycz-
nie norma, ale jest nim wola Boża wyrażona w prawdzie stworzenia, objawio-
na w przymierzach na przestrzeni dziejów i ostatecznie potwierdzona w osobie 
Chrystusa. Podstawą ludzkiej moralności nie jest jakikolwiek byt przedmiotowy, 
ale osoba Boga Stwórcy i Odkupiciela. 

Ten moment był u Hildebranda wyraźnie obecny, choć w czysto filozoficznych 
analizach fenomenologicznych nie zawsze był jasno widoczny. Dla Hildebranda 
wartości nie są czystą projekcją ludzkich przeżyć, one mają charakter obiektywny 
i mają swoją realną podstawę, którą jest Bóg. Chociaż Hildebrand zdecydowanie 
broni autonomiczności poznania filozoficznego i doświadczenia wartości wobec 
wszelkich założeń i systemów, to jednak uznaje, że wartości znajdują swe osta-
teczne źródło w Bycie Absolutnym, w Bogu, On jest ich najpełniejszym urzeczy-
wistnieniem, a zarazem ich „dawcą” dla stworzenia. O ile przeżycie wartości jest 
bezpośrednim źródłem powinności, o tyle jednak sama wartość jest odbiciem 
Bożej doskonałości. Tak to ocenia ks. Paweł Góralczyk: 

Koniecznościowe odniesienie wszelkiej prawdy i wszelkiej wartości do Boga – pi-
sze ks. Góralczyk – stanowi zasadniczy rys myślenia filozoficznego i etycznego 
Hildebranda. Pełne wyjaśnienie wartości oznacza dla Hildebranda ustawienie jej 
w relacji do Boga, a to z tej prostej przyczyny, że każda prawdziwa wartość stanowi 
odzwierciedlenie Bożego obrazu, posiada swe zakorzenienie w Bogu56. 

55 K. Wojtyła, Ocena możliwości zbudowania etyki chrześcijańskiej przy założeniach systemu Maxa 
Schelera, dz. cyt., s. 121 [wg wydania: Lublin 1991]. 

56 P. Góralczyk, Możliwość uwzględnienia założeń systemowych etyki Dietricha von Hildebranda 
w teologii moralnej, Poznań 1989, s. 101. 



132 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Z tego też powodu autor jest skłonny postrzegać filozofię Hildebranda bar-
dziej jako fenomenologię o charakterze realistycznym, niż fenomenologię trans-
cendentalnego idealizmu Husserla. Co więcej, Hildebrand nadaje swojej etyce 
wyraźne znamiona chrześcijańskie przez odniesienie do Objawienia i nauczania 
Kościoła, które to należy traktować jako jedne z danych pozwalających uchwycić 
istotę wartości57. Takie ugruntowanie wartości w osobie Boga, który na różny 
sposób ofiaruje się człowiekowi, sprawia, że spełnienie człowieka, dokonują-
ce się poprzez odkrycie i realizację wartości, musi prowadzić do bliskiej rela-
cji z Bogiem, co więcej do jego upodobnienia się do Niego. Dlatego nie dziwi, 
że książka, będąca niejako kulminacją okresu, w którym Hildebrand krysta-
lizuje swoją filozofię wartości, traktuje o tym właśnie i nosi znamienny tytuł 
Przemienienie w Chrystusie. Autor uznaje, że to jest zasadniczy cel osobowego ży-
cia człowieka, życia nie tylko według wartości, ale życia łaską. We wstępie wprost 
to deklaruje:

Bóg powołał nas do tego, abyśmy się stali nowymi ludźmi w Chrystusie (…). 
Celem bowiem, do którego wezwało nas niepojęte miłosierdzie Boga, jest nie tyl-
ko doskonałość moralna, nie różniąca się swym charakterem od naturalnej i tyl-
ko dzięki ukrytej łasce obdarzona znaczeniem nadnaturalnym, lecz pełnia nad-
przyrodzonej cnoty Chrystusowej, która również pod względem jakościowym jest 
czymś zupełnie nowym w porównaniu z wszelką cnotą jedynie naturalną58. 

Można powiedzieć, że książka jest swoistym podręcznikiem teologii moral-
nej, zbudowanym wokół wartości i omawiającym postawy charakterystyczne dla 
„nowego człowieka” w Chrystusie i wskazującym drogi prowadzące do Źródła 
wszelkiej wartości, którym jest Bóg. Hildebrand-filozof przyjmuje w niej dogma-
tyczne założenia wypracowane przez klasyczną teologię, począwszy od Ojców 
Kościoła, uwzględniając szczególnie św. Augustyna i św. Tomasza z Akwinu. 

Filozofia Hildebranda, skoncentrowana wokół wartości, była w pełni zgodna 
z jego osobistą historią życia, a raczej jego życie było egzemplifikacją tej filozofii. 
Urodził się i wychował w zlaicyzowanej rodzinie protestanckiej, ale już od dzie-
ciństwa nosił w sobie głębokie przekonanie o Bogu. Dał temu wyraz w 1914 roku, 
kiedy po uzyskaniu habilitacji przeszedł na katolicyzm. Przeżywał swoją wiarę 
gorliwie, o czym świadczy fakt, że – jak wspomina Alice von Hildebrand, żona fi-
lozofa i autorka jego biografii – do końca życia codziennie przyjmował Komunię 

57 Tamże, s. 245. 
58 D. von Hildebrand, Die Umgestaltung in Christus, Regensburg 1940, wyd. pol.: Przemienienie 

w Chrystusie, dz. cyt., s. 5. 



133III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

świętą59, a pod wpływem jego świadectwa około stu osób, jego znajomych i przy-
jaciół, zostało katolikami60. Chrześcijański system wartości kazał mu być zdecy-
dowanym przeciwnikiem ideologii nacjonalistycznej i polityki Hitlera (podobnie 
jak i ideologii komunistycznej, bo w obu dostrzegał ubóstwienie państwa jako 
owoc totalitaryzmu i ateizmu), w wyniku czego emigrował do Austrii i wykładał 
na uniwersytecie w Wiedniu, gdzie był szykanowany przez grono pronazistow-
skich profesorów. Po aneksji Austrii przez hitlerowskie Niemcy emigrował do 
Francji, a później do Stanów Zjednoczonych, gdzie pozostał do końca życia. 

f) Jacques Maritain 
Inną drogą do personalizmu dochodził Jacques Maritain (1882–1973). Była 

ona związana nie tylko z jego naukowymi poszukiwaniami w czasie studiów 
filozoficznych na Sorbonie, ale także z osobistymi poszukiwaniami sensu ży-
cia. Urodził się i wychował w rodzinie protestanckiej, ale zlaicyzowanej, o na-
stawieniach liberalnych i antyklerykalnych. Na studiach poznał swoją przyszłą 
żonę, która była rosyjską Żydówką z Rostowa nad Donem – Raïssę Umancow. 
Atmosfera filozoficzno-duchowa ówczesnego środowiska naukowego Sorbony, 
w której królował pozytywizm i scjentyzm, rozczarowała oboje. Postanowili so-
bie dać rok na znalezienie sensu życia, w przeciwnym razie zamierzali popełnić 
samobójstwo. „Jeśli nie można żyć w prawdzie – wspominała Raïssa – chcieliśmy 
umrzeć i nasza śmierć miała być świadomym protestem”61. Rok po tym wydarze-
niu, m.in. pod wpływem katolickiego pisarza Léona Bloya, oboje przyjęli chrzest 
w Kościele katolickim (było to w 1906 roku). 

Równie złożona była droga jego naukowych i filozoficznych poszukiwań. Od 
zainteresowania scjentyzmem, przez kontakty z nacjonalizmem Charlesa Maur-
rasa, jednego z przywódców Action Française, spotkanie z filozofią Henriego 
Bergsona, studia biologii w Heidelbergu, aż ostatecznie, pod wpływem swoje-
go kierownika duchowego dominikanina o. Humberta Clérissac, do odkry-
cia Tomasza z Akwinu. W efekcie tego rozpoczyna – wraz z żoną – intensyw-
ne studiowanie jego dzieł, zwłaszcza Sumy teologicznej. „To odkrycie stało się 

59 Por.  Alice von Hildebrand, Soul of a Lion. Dietrich Von Hildebrand. A Biography, San Francisco 
2000, wyd. pol.: Dusza lwa, tłum. J. Franczak, Warszawa-Ząbki 2008, s. 158. Alice (1923–2022) 
była od 1959 roku drugą żoną Dietricha (jego pierwsza żona zmarła w 1957). Była profesorem 
filozofii i teologii w Hunter College w Nowym Jorku. 30 października 2013 roku została odzna-
czona przez papieża Franciszka Orderem Świętego Grzegorza Wielkiego. 

60 Por. tamże, s. 172. 
61 R. Maritain, Wielkie przyjaźnie. Poszukiwanie sensu w czasach zwątpienia, Warszawa 1962, 

s. 39nn. 



134 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

decydujące dla dalszego ukierunkowania Maritaina, który później zwierzał się: 
Doświadczyłem w tym jakby olśnienia rozumu; moje filozoficzne powołanie zo-
stało mi w pełni zwrócone”62. 

Bogata i wieloaspektowa droga naukowa Maritaina wskazywała na szeroki 
horyzont jego zainteresowań, ale brakowało mu idei wiążącej, która nadawała-
by filozofii spójny charakter. Tę ideę odnalazł u św. Tomasza i stał się gorącym 
zwolennikiem tomizmu, filozofii realizmu krytycznego, cechującego się zaufa-
niem dla rozumu ludzkiego zdolnego do obiektywnego poznania rzeczywistości, 
która cechuje się istnieniem wewnętrznego porządku i posiadającej wewnętrzny 
sens, który przenika historię świata. W swojej działalności naukowej i publicy-
stycznej próbował stosować myśl Akwinaty do czasów i problemów współcze-
snych. Można powiedzieć, że Maritain uchwycił samego ducha filozofii Tomasza 
i próbował go wyrazić w nowy sposób i przy pomocy nowych pojęć, bardziej 
zrozumiałych dla współczesnej mentalności. Zajmował się wieloma dziedzinami 
filozofii: epistemologią, metafizyką, antropologią, pedagogiką, filozofią przyro-
dy63, ale tym, co najbardziej oddziaływało na współczesnych, była jego filozofia 
moralności, dotycząca zarówno fundamentalnych zagadnień moralności indywi-
dualnej64, jak i moralności społeczno-politycznej65. Swoją filozofię oparł na dwu 
filarach. Z jednej strony była to klasyczna metafizyka, której przedmiotem jest 
byt sam w sobie, byt jako byt: ens secundum quod est ens. „Byt jako byt – pisał – to 
nie byt wyodrębniony z nauk przyrodniczych, ani nieokreślony byt w znaczeniu 
potocznym, ani byt odrealniony prawdziwej logiki, ani pseudo-byt pseudo-logi-
ki; jest to byt rzeczywisty w całej czystości i w pełnym zakresie właściwej sobie 
dostępności dla umysłu i właściwej sobie tajemnicy”66. 

62 M. Maurin, Życie i duchowe orędzie Jakuba i Raissy Maritain, [w:] J.R. Maritain, Kontemplacja 
w świecie, Poznań 1994, s. 18. 

63 Por. K. Kłósak, Filozofia przyrody w ujęciu Jakuba Maritaina, Lwów 1939. 
64 Por. J. Maritain, Neuf leçons sur les notions premières de la philosophie morale, Paris 1950, wyd. 

pol.: Dziesięć wykładów o podstawowych pojęciach filozofii moralnej, tłum. J. Merecki, Lublin 
2001; La philosophie morale, Paris 1960. Por. K. Kłósak, Maritainowa analiza stosunku filozofii 
moralnej do teologii, Lwów 1938. 

65 Por. J. Maritain, De la justice politique, Paris 1940; Les droits de l’homme et la loi naturelle, New 
York 1942; Chrstianisme et démocratie, New York 1943; Les principes d’une politique humaniste, 
New York 1944; La personne et le bien commune, Paris 1947; Man and the State, Chicago 1951, 
wyd. pol.: Człowiek i państwo, Kraków 1993; Scholastique and Politics, New York 1960, wyd. pol. 
(fragment): Osoba ludzka i społeczeństwo, [w:] J. Maritain, Pisma filozoficzne, tłum. J. Fenrycho-
wa, Kraków 1988, s. 327–345. Por. T. Mrówczyński, Personalizm Maritaina i współczesna myśl 
katolicka, Warszawa 1964; S. Kowalczyk, Wprowadzenie do filozofii J. Maritaina, Lublin 1992. 

66 J. Maritain, Intuicja bytu, [w:] J. Maritain, Pisma filozoficzne, dz. cyt., s. 146. 



135III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Maritain był przekonany, że podstawowe doświadczenie realności bytu, jego 
istnienia, zawiera w sobie z jednej strony poczucie pewności i nieodwołalności, 
z drugiej zaś świadomość pewnej niestałości, to znaczy faktu śmierci i potencjal-
nej nicości, związanej z możliwością nieistnienia bytu. To doświadczenie impli-
kuje konieczność jakiegoś istnienia absolutnego, całkowicie wolnego od nicości, 
które może być podstawą faktu, że coś jednak istnieje. „Ten wewnętrzny dyna-
mizm intuicji istnienia czy poznawalnej wartości bytu ukazuje mi, że istnienie 
absolutne czyli Byt-bez-nicości przewyższa cała naturę; i oto staję wobec istnienia 
Boga”67. Taki byt może być, i w rzeczywistości jest, fundamentem dla wszystkich 
bytów, a zarazem jest dla nich punktem odniesienia, co sprawia, że można mówić 
o pewnej hierarchii bytów. Odpowiednio do tego metafizyka stoi na szczycie hie-
rarchii nauk, wyżej od niej jest teologia, ale ona posiada inną naturę, gdyż nie jest 
owocem czysto racjonalnego myślenia, lecz opiera się na Objawieniu. 

Przypisując tak wielką wagę metafizyce, Maritain przyznaje, że nie jest ona 
użyteczna z punktu widzenia czysto praktycznego, ale ma zasadniczą, fundamen-
talną wartość dla wszystkich praktycznych działań człowieka, gdyż ukazuje mu 
autentyczne wartości i ich hierarchię. Bez tego trudno jest budować system etycz-
ny, dla którego kluczową kategorią jest to, co dobre, względnie lepsze – a więc 
opiera swoje normy na określonej hierarchii wartości68. 

Drugim filarem filozofii Maritaina był personalizm. Człowieka rozumie jako 
integralną całość. Jest on istotą o duchowej naturze, istniejącą w konkretnej ciele-
snej postaci. Idee personalistyczne i jej konsekwencje społeczne wyraził Maritain 
w książce Humanizm integralny69, która jest swoistym programem jego filozofii. 
Istotne dla Maritaina jest rozróżnienie między jednostką a osobą, choć nie nale-
ży ich przeciwstawiać sobie: człowiek jest zarazem jednostką i osobą. Człowiek 
jest istotą graniczną, zawieszoną między dwoma biegunami, między biegunem 
swojego materialnego wymiaru a biegunem życia duchowego. Odwołując się do 
Tomaszowej koncepcji hylemorfizmu, Maritain stwierdza, że człowiek jest sub-
stancjalną jednością duszy i materialnego ciała. To właśnie ów element mate-
rialności (rozumianej w sensie filozoficznym jako czystej potencjalności, materia 
prima) jest wyznacznikiem jednostkowości człowieka. Dzięki niej człowiek jest 
jednym z wielu podobnych elementów, częścią większej całości i zbiorowości, tak 

67 J. Maritain, Naturalne, przedfilozoficzne poznanie Boga, [w:] J. Maritain, Pisma filozoficzne, dz. 
cyt., s. 165. 

68 Por. J. Maritain, Distinguer pour unir ou les degrés du savoir, Paris 1932, s. 10 nn. 
69 Por. J. Maritain, Humanisme intégral, Paris 1936, wyd. pol.: Humanizm integralny, Londyn 1960. 



136 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

jak materia jest bytem złożonym70. Natomiast tym, co różnicuje człowieka spo-
śród innych, co go wyróżnia, to jest jego wymiar duchowy. Dzięki niemu osoba 
jest rozumnym i wolnym podmiotem i stanowi całość niezależną od świata. Nie 
jest to jednak całość zamknięta w sobie i skoncentrowana na sobie, przeciwnie, 
z racji swojej duchowej natury jest predysponowana do wychodzenia na zewnątrz 
przez akt poznania i wyboru, czyli miłości. Stąd też osobę najpełniej rozpoznaje 
się w miłości, bowiem osoba jest takim sposobem istnienia, które ukierunkowa-
ne jest na miłość. Osoba jest istnieniem „zdolnym do dawania i do dawania siebie 
– i zdolnym do przyjmowania nie tylko tego, czy innego daru od kogoś innego, 
lecz również innego «ja» jako daru i jako dającego”71. Co więcej, osoba charakte-
ryzuje się pragnieniem Absolutu, zarówno w swoim poznaniu, jak i w miłości. Ta 
głęboko zakorzeniona potrzeba ma swoją przyczynę w stworzeniu człowieka na 
obraz i podobieństwo Boga. Reasumując, można powiedzieć słowami Maritaina: 
„osoba to rzeczywistość, która substytując duchowo, tworzy świat sam w sobie 
i niezależną (względnie niezależną) całość w wielkiej całości wszechświata i wo-
bec Całości transcendentnej, którą jest Bóg”72. 

Konsekwencją takiego rozumienia osoby jest wniosek natury praktycznej, 
który koniecznie trzeba zastosować we wszystkich aspektach życia społecznego:

Humanizm jednostki i demokracja jednostki, w których dziewiętnasty wiek po-
kładał nadzieję, muszą być dziś zastąpione – jeśli chcemy uratować cywilizację – 
przez humanizm osoby i demokrację osoby73. 

Przekonanie to osobiście wprowadzał w życie. Podczas II wojny światowej 
Maritain przebywał w Stanach Zjednoczonych (mieszkał tam do 1960 roku), 
gdzie wykładał na uniwersytetach Columbia i Princeton. Wtedy też powsta-
ła książka poświęcona prawom człowieka, w której postulował sformułowanie 
karty praw dla całej ludzkości74. Kiedy powołana została do życia Organizacja 
Narodów Zjednoczonych Maritain wysyłał petycje w tej sprawie do amerykań-
skiego rządu. Dzięki jego staraniom UNESCO podjęła prace w tym kierunku, 
wysyłając ankietę do międzynarodowych środowisk kultury i nauki z prośbą 

70 „Dlatego że jesteśmy jednostkami, każdy z nas jest okruchem gatunku, częścią wszechświata, 
jednym punkcikiem w ogromnym układzie sił i wpływów, kosmicznych, etnicznych, historycz-
nych, których prawom jesteśmy posłuszni”, J. Maritain, Osoba ludzka i społeczeństwo, [w:] ten-
że, Pisma filozoficzne, dz. cyt., s. 332. 

71 Tamże, s. 333. 
72 Tamże, s. 333. 
73 J. Maritain, Osoba ludzka i społeczeństwo, [w:] J. Maritain, Pisma filozoficzne, dz. cyt., s. 327. 
74 Por. J. Maritain, Les droits de l’homme et la loi naturelle, New York 1942. 



137III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

o sugestie co do treści takiej deklaracji. Maritain także wypowiedział się w an-
kiecie, a w listopadzie 1947 roku na kongresie UNESCO w Meksyku to właśnie 
jemu powierzono opracowanie konkluzji z obrad, które służyły za podstawę do 
zredagowania ostatecznej wersji Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka, przyję-
tej później przez Zgromadzenie Ogólne ONZ 10 grudnia 194875. 

Refleksje Maritaina na temat praw człowieka były konsekwencją jego koncep-
cji prawa naturalnego, sięgającej do korzeni tomistycznych. Maritain krytykuje 
różne doktrynalne rozwinięcia prawa naturalnego, zwłaszcza inspirowane oświe-
ceniową filozofią, która postrzegała w nim przejaw idealnej natury i rozumu. 
U podstaw koncepcji prawa naturalnego leży rozróżnienie, które czyni Maritain, 
na dwa rodzaje poznania wartości etycznych, jednym jest poznanie filozoficzne, 
drugim zaś poznanie naturalne (przedfilozoficzne). Jest ono intuicyjne, związane 
z samym faktem istnienia, które poprzedza rozumowe wyjaśnienia. Jest ono wyra-
zem własnego istnienia, w którym przejawia się specyfika tego istnienia. Człowiek 
intuicyjnie niejako „chwyta” to, co odpowiada jego naturze. To poznanie dokonuje 
się nie tyle przez działanie rozumu i formułowanie pojęć, ile przez doświadczenie 
istnienia w człowieku pewnych trwałych skłonności. Rozróżniał w człowieku za-
sadniczo dwie grupy takich skłonności. Jedne mają swe korzenie w biologicznej, 
„zwierzęcej” naturze człowieka, drugie zaś w naturze racjonalnej. Pierwsze skłon-
ności są przejęte, jakby wchłonięte przez drugie i na sposób specyficznie ludzki 
zinterpretowane, jak pisze Maritain: „natura obmyła się w wodach intelektu”76. 

W rzeczywistości (…) poznanie naturalne wartości etycznych, jakkolwiek nie ra-
cjonalne, jest racjonalne w swych korzeniach; jest to poznanie przez skłonność, 
lecz skłonności, o których mowa, są skłonnościami natury jako tej, której wszcze-
piono rozum. I z pewnością razem z rozwojem kultury poznanie naturalne war-
tości etycznych implikuje również wzrastającą liczbę elementów pojęciowych, są-
dów przez poznanie, rozumowań77. 

Taka jest geneza prawa naturalnego. Sprawia to, że poznanie go przez człowie-
ka ma charakter spontaniczny, a nie jest wynikiem rozumowego dyskursu, jak to 
ma miejsce w przypadku poznawania prawa stanowionego. Po wtóre, człowiek 

75 Por. F. Mazurek, Koncepcja praw osoby ludzkiej i jej wpływ na Powszechną Deklarację Praw 
Człowieka, [w:] Ku prawdzie we wspólnocie człowieka i Boga. Studia dedykowane Ks. Stanisła-
wowi Kowalczykowi, red. E. Balawajder, P. Nitecki, A. Jabłoński, Sandomierz 1997, s. 241–242; 
S. Olejnik, Prawa człowieka według Jacquesa Maritaina i Jana Pawła II, „Chrześcijanin w świe-
cie” 129 (1984), s. 60–69. 

76 J. Maritain, Poznanie „naturalne” wartości etycznych, [w:] tenże, Pisma filozoficzne, dz. cyt., 
s. 270. 

77 Tamże, s. 278–279. 



138 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

ma do niego dostęp niezależnie od jego filozoficznego uzasadnienia. I po trzecie, 
istnieje ono niezależnie od ludzkiego intelektu, w tym sensie, że jest uprzednie 
i człowiek go nie tworzy. Według Maritaina prawo naturalne posiada dwa aspekty: 
ontologiczny i poznawczy (gnoseologiczny). Pierwszy związany jest z „normalno-
ścią funkcjonowania ludzkiej istoty”78, to znaczy, z tym, co odpowiada jego spe-
cyfice bytowej, z tym, kim jest jako człowiek. Ta „normalność funkcjonowania” 
wyznacza człowiekowi drogę własnego spełnienia, to znaczy zrealizowania celów 
właściwych jego osobowemu istnieniu. Człowiek rozpoznaje ową regułę funkcjo-
nowania jako powinność, a wobec faktu, że jest istotą wolną, zdolną do dokony-
wania autonomicznych wyborów, powinność ta nabiera charakteru moralnego. 

Natomiast prawo naturalne w sensie poznawczym oznacza, że „jest poznawa-
ne w sposób naturalny: to znaczy poznawane przez skłonność, przez upodobanie, 
a nie drogą poznania pojęciowego i drogą rozumowania”79. Nie jest racjonalnie 
„wypracowane”, lecz odkryte i w tym znaczeniu jest rzeczywiście prawem „nie-
pisanym”. Zarazem jednak jest później ujęte w określone formuły i reguły po-
stępowania, których sformułowanie jest owocem moralnego rozwoju człowieka. 
I w tym właśnie sensie prawo naturalne może podlegać zmianom i rozwojowi, 
ma dynamiczny charakter. 

Fundamentem zaś i źródłem prawa naturalnego jest Prawo Odwieczne, które 
utożsamia się z samym Bogiem, będącym pierwszą przyczyną wszelkiego bytu. 
„Jest rzeczą oczywistą, że szukając źródeł prawa naturalnego musimy uciec się do 
tego Prawa Odwiecznego. Każde prawo jest dziełem rozumu, a więc u podstaw 
prawa naturalnego musi leżeć rozum: nie rozum ludzki, lecz Rozum substytujący, 
intelekt stanowiący jedno z samą pierwszą prawdą”80. 

Idee personalistyczne Maritaina znalazły odzwierciedlenie nie tylko w sferze 
życia społecznego, ale także w nauczaniu Kościoła, a konkretnie w dokumentach 
Soboru Watykańskiego II. Kiedy w okresie powojennym, w latach 1945–1948 
Maritain pełnił zaszczytną funkcję ambasadora Francji przy Stolicy Apostolskiej, 
był tam już znany, bowiem pracownik watykańskiego Sekretariatu Stanu 
ks. Giovanni Battista Montini, późniejszy papież Paweł VI, był znawcą i tłumaczem 
na język włoski dzieł Maritaina (m.in. książki Humanizm integralny). Mawiał na-
wet że jest „uczniem Maritaina”. Nie dziwi zatem fakt, że na zakończenie Soboru 
Watykańskiego II Paweł VI właśnie na ręce Maritaina przekazał soborowe orędzie 
do intelektualistów świata. 
78 J. Maritain, Prawo naturalne i prawo moralne, [w:] tenże, Pisma filozoficzne, dz. cyt., s. 249. 
79 Tamże, s. 250. 
80 Tamże, s. 254. 



139III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Chociaż Sobór, co oczywiste, nie odnosi się wprost do Maritaina, to jego 
idee możemy odnaleźć w wielu punktach soborowego nauczania81. Konstytucja 
Gaudium et spes wspomina o rodzącym się w świecie nowym humanizmie, który 
określa człowieka przez jego odpowiedzialność za innych w budowaniu nowego 
świata82. Podobnie też, kiedy mówi o konieczności poszanowania praw człowieka 
czy dialogu między ludźmi i religiami83. Idee Maritaina są obecne także w tekstach 
mówiących o niezależności i autonomii, jakie powinny cechować relacje wspól-
noty politycznej i Kościoła84. Maritainowskie inspiracje zauważyć można rów-
nież w  tekstach mówiących o dobru wspólnym czy też o powołaniu świeckich 
w Kościele i ich roli w życiu społecznym. Takich tematów można odnaleźć wiele85. 

Sam Maritain podziwiał dzieło Soboru i widział w nim owoc działania Bożej 
Opatrzności. Jednocześnie nie akceptował wielu reform, które zbyt pochopnie 
i powierzchownie wprowadzano w życie Kościoła. Dał temu wyraz w  książce 
Wieśniak znad Garonny86. On, który postulował większą rolę świeckich w Kościele 
i otwarcie Kościoła na społeczne problemy współczesnego świata, dostrzegał 
zmarginalizowanie tych form życia religijnego, które od zawsze były fundamen-
tem chrześcijańskiej formacji, kwestionowanie podstawowych norm moralnych 
i rozluźnienie dyscypliny kościelnej. Życie czynne, może nawet zbyt czynne, za-
częło zastępować życie kontemplacyjne i troskę o osobistą świętość, spychając je 
na margines. Zamierzone przez Sobór otwarcie na świat zamieniało się w wielu 
wypadkach na upodobnienie się do świata i przyjęcie jego etosu, który odbiegał 
od eschatologicznej perspektywy, która była i jest misją Kościoła. 

81 Por. History of Vatican II, t. 5 The Council and the Transition. The Fourth Period and the End of 
the Council. September 1965–December 1965, red. G. Alberigo, J.A. Komonchak, M.J. O’Con-
nell, Maryknoll 2006, s. 548–549. 

82 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gau-
dium et spes, 55. 

83 Por. Sobór Watykański II, Deklaracja o wolności religijnej Dignitatis humanae, 6. 
84 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gau-

dium et spes, 76. 
85 Por. J. Kalinowski, S. Swieżawski, Filozofia w dobie Soboru, Warszawa 1995; J. Grzybowski, Ja-

cques Maritain i Sobór Watykański II, „Saeculum Christianum. Pismo historyczno-społeczne” 
10 (2003), nr 1, s. 135–153; O. Lacombe, Jacques Maritain – prekursor soborowego humanizmu. 
Myśl filozoficzno-teologiczna Jacquesa Maritaina, Lublin 1992. 

86 J. Maritain, Le paysan de Garonne, Paris 1966, wyd. pol.: Wieśniak znad Garonny, tłum. A. Zier-
nicki, Poznań 2017. Tytuł książki jest parafrazą francuskiego powiedzenia le paysan de Danube 
(„Wieśniak znad Dunaju”), którym określano człowieka twardo broniącego swojego zdania 
i mówiącego prawdę prosto w oczy, bez ogródek. 



140 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Pod koniec swojego życia, po śmierci żony w 1960 roku, Maritain zamieszkał 
we wspólnocie Małych Braci od Jezusa, założonych przez Karola de Foucauld 
w  Rangueil pod Tuluzą. Żyjąc w ubogich warunkach, poświęcił się modlitwie 
oraz pracy nad wydaniem pism swojej żony. Sam też kontynuował pracę intelek-
tualną, której owocem były kolejne publikacje, tym razem mające już charakter 
bardziej teologiczny, a nawet mistyczny87. Dziesięć lat później, w 1971 roku, po 
odbyciu nowicjatu postanowił przywdziać habit, a dwa lata później umiera już 
jako Mały Brat Jacques. 

W setną rocznicę urodzin Maritaina Jan Paweł II, który wysoko cenił pary-
skiego filozofa – od czasu, gdy jako profesor na KUL-u zapoznał się z książką 
Humanizm integralny, poleconą mu przez prof. Stefana Swieżawskiego – skie-
rował w 1982 roku do uczestników sympozjum z okazji setnej rocznicy urodzin 
Maritaina list, w którym nakreślił duchową i naukową sylwetkę filozofa, wska-
zując na to, że jego myśl w wi elu punktach wyprzedzała swoją epokę i stała się 
inspiracją dla nauczania Soboru Watykańskiego II88. 

3. Egzystencjalizm 
Również w pierwszej połowie XX wieku zaznacza się oddziaływanie na reflek-

sję etyczną filozofii egzystencjalnej, która w reakcji na kartezjański racjonalizm, 
a także na pozytywizm, scjentyzm i naturalizm, podkreślała centralną rolę czło-
wieka jako istoty świadomej siebie i mogącej kształtować siebie poprzez akt wol-
nego wyboru. Wolność jest głównym wymiarem jego człowieczeństwa. Dzięki 

87 J. Maritain, De la grâce et de l’humanite de Jésus, Bruges 1967, wyd. pol.: Łaska i człowieczeństwo 
Chrystusa, tłum. A. Ziernicki, Warszawa 2001; oraz De l’Eglise du Christ, Paris 1970. 

88 „Wiele aspektów tej myśli, która wyprzedzała swój czas, później stało się własnością wspólną; 
są to takie aspekty, jak czynny udział wszystkich w życiu polityczno-społecznym, wyostrzone 
poczucie sprawiedliwości w świecie haniebnych nierówności, solidarność z ubogimi, zepchnię-
tymi na margines, z maluczkimi tego świata; nowa integracja mas. Był człowiekiem dialogu. 
Bezkompromisowy, kiedy chodziło o prawdę, nigdy nie toczył walk o własne idee, zwłaszcza 
kiedy były one dyskusyjne. W tym sensie rzucił wyzwanie godne podjęcia przez każdego, kto 
zamierza być lojalnym sługą prawdy, która do niego nie należy, ponieważ go przewyższa (…) 
otwarciem na to, co przychodzi jako wkład objawienia, wobec którego trzeba przyjąć postawę 
wiary i miłości. W tym Maritain był prawdziwym mistrzem. Także dzięki temu myśl jego po-
zostaje we wzorowej zgodzie z wielkim programem Magisterium Kościoła dla doby obecnej: 
wszystko ożywić na nowo i odnowić w Chrystusie, przybliżając wiarę kulturze i kulturę wierze”, 
Jan Paweł II, Świadek nadziei i herold rozumu. List do uczestników sympozjum zorganizowa-
nego przez Katolicki Uniwersytet Sacro Cuore z okazji 100. rocznicy urodzin Jacquesa Marita-
ina (15 sierpnia 1982), [w:] Jan Paweł II, Nauczanie Papieskie. Rok 1982, t. V–2, Poznań 1996, 
s. 278–280. 



141III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

wolności człowiek rozgrywa swój dramat istnienia zanurzonego w egzystencji 
naznaczonej z jednej strony pragnieniem wzniosłości i szlachetności, z drugiej 
zaś napiętnowanej znamieniem przemijalności i śmierci. 

Wyrazem tych dylematów była filozofia, czy raczej rodzaj poetyckiego my-
ślenia religijnego, Sørena Kierkegaarda (1813–1855), pozostającego pod wpły-
wem poezji romantycznej, a zarazem buntującego się wobec racjonalizmu i he-
glowskiego idealizmu, dla którego jednostka, ze swoimi osobistymi problemami 
i życiowymi dylematami, zatracała się w dominacji absolutnego ducha89. Z tej 
też racji zwykło się uważać Kierkegaarda za jednego z prekursorów filozofii eg-
zystencjalnej, tym bardziej, że jego osobista historia życia była bardzo złożona 
i naznaczona bolesnymi wydarzeniami90. 

Szczególnym problemem egzystencjalnym, którego doświadczał Kierkegaard 
i nad którym próbował reflektować, była prawda o znikomości i przemijalno-
ści ludzkiego życia i nieuchronność śmierci (przeżył wczesną śmierć kilkoro ro-
dzeństwa i matki) w kontekście wiary, bądź niewiary, we wszechmoc i nieskoń-
czoność Boga91. Doświadczeniu temu towarzyszy poczucie winy, lęk, a nawet 
rozpacz. Drogą wyjścia z tego stanu swoistej niedojrzałości ducha jest powrót 
grzesznika do  Boga, w którym odnajdzie on pełnię samego siebie92. Ta relacja 
z Bogiem musi być jak najbardziej osobista, zbudowana na dojrzałej i zaangażo-
wanej wierze, która powinna być „największą namiętnością człowieka”93, a nie na 
sformalizowanej religijności, którą krytykował, wraz ze zinstytucjonalizowanym 
Kościołem protestanckim. 

Ten wielki duchowy niepokój, wyrażony przez Kierkegaarda, który przeży-
wa konkretny człowiek, domaga się równie konkretnej refleksji, która pozwoli 

89 W swoim Dzienniku napisał: „Gdybym miał prosić o epitafium na mój grób, poprosiłbym je-
dynie o takie: «ta jednostka», chociaż taka kategoria nie byłaby obecnie zrozumiana. Później 
będzie zrozumiana (…) jednostka jest i będzie punktem odniesienia, który ma zatrzymać ten 
panteistyczny zamęt”, Dziennik, t. 6, 1849, A. 482, [w:] Dziennik (Wybór), tłum. A. Szwed, Lu-
blin 2000. 

90 Por. K. Toeplitz, Kierkegaard, Warszawa 1980; P. Prini, Storia dell’esistencialismo. Da Kierkeg-
aard a oggi, Roma 1989. 

91 „Osobowość jest uświadomioną syntezą nieskończoności i skończoności, która jest związana 
sama z sobą, której zadaniem jest stanie się sobą, co może nastąpić tylko przez związek z Bo-
giem”, S. Kierkegaard, Sygdommen til doden, København 1948, wyd. pol.: Choroba na śmierć, 
[w:] Bojaźń i drżenie. Choroba na śmierć, tłum. J. Iwaszkiewicz, Warszawa 1969, s. 165. 

92 Por. S. Kierkegaard, Begrebet Angest, København 1844, wyd. pol.: Pojęcie lęku, tłum. A. Szwed, 
Warszawa 1996; Frygt og Baeven, København 1843, wyd. pol.: Bojaźń i drżenie. Por. S. Kierkega-
ard, O trudnościach bycia chrześcijaninem. Antologia, wybór i oprac. K. Frączek, Kraków 2004. 

93 S. Kierkegaard, Bojaźń i drżenie, dz. cyt., s. 136. 



142 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

rozjaśnić tajemnicę ludzkiego losu i wskazać drogę do spełnienia siebie, mimo 
targanych nim wewnętrznie przeciwstawnych sił. To pragnienie zrodziło nurt 
myślowy, który będzie określany mianem egzystencjalizmu. 

Egzystencjalizm nie był filozofią jednorodną, lecz w zależności od ogólnych 
założeń filozoficznych (epistemologicznych i metafizycznych) przybierał też róż-
ne formy, od egzystencjalizmu ateistycznego, negującego istnienie Boga w imię 
zachowania ludzkiej wolności (Jean-Paul Sartre, Albert Camus, Maurice Marleau-
Ponty), po egzystencjalizm chrześcijański (Søren Kierkegaard, Gabriel Marcel), 
dla którego cenną inspirację stanowiły prace filozoficzne Emmanuela Lévinasa 
(1906–1995) czy Karla Jaspersa (1883–1969), filozofującego psychologa. 

Dla Lévinasa szczególnym wymiarem egzystencji ludzkiej jest interpersonalne 
spotkanie z Drugim w bezpośrednim doświadczeniu „twarzą w twarz”: „twarz” 
sygnalizuje moralne zobowiązanie wobec konkretnego człowieka. Owocem ta-
kiego spotkania jest odpowiedzialność za Drugiego, a autentyczne istnienie re-
alizuje się w służbie Drugiemu. Rozwijając hermeneutykę twarzy, stwierdza, że 
odbija się w niej obecność Nieskończonego, jest ona objawieniem się Boga94. 
Z kolei dla Jaspersa egzystencja jest niedefiniowalnym doświadczeniem wolności 
i możliwości, które człowiek doświadcza zwłaszcza w tzw. sytuacjach granicz-
nych (Grenzsituationen), które ujawniają słabość ludzkiego istnienia (śmierć, 
cierpienie, walka, wina). Egzystencja, będąc niewystarczalna dla samej siebie, jest 
ukierunkowana na Transcendencję, która stanowi ostateczną podstawę wolności 
człowieka, choć nie wiązał ją z Bogiem osobowym i konkretną postacią religii, 
które uważał za zbyt skostniałe95. 
94 Por. E. Lévinas, Totalité et infini. Essai sur l’extériorité, Haga 1961, wyd. pol.: Całość i nieskończo-

ność: esej o zewnętrzności, tłum. M. Kowalska, Warszawa 1998; De l’existence à l’existant, Paris 
1947, wyd. pol.: Istniejący i istnienie, tłum. J. Margański, Kraków 2006; Autrement qu’être ou au-
delà de l’essence, Haga 1974, wyd. pol.: Inaczej niż być lub ponad istotą, tłum. P. Mrówczyński, 
Warszawa 2000; Dieu, la mort et le temps, Paris 1993, wyd. pol.: Bóg, śmierć i czas, tłum. J. Mar-
gański, Kraków 2008; Éthique et Infini. Dialogues avec Philippe Nemo, Paris 1982, wyd. pol.: 
Etyka i Nieskończony: rozmowy z Philippem Nemo, tłum. B. Opolska-Kokoszka, Kraków 1991. 
Por. M. Jędraszewski, Wobec innego: relacje międzypodmiotowe w filozofii Emmanuela Lévinasa, 
Poznań 1990; B. Mielec, Próba oceny myśli etycznej Emmanuela Lévinasa w świetle zasad teologii 
moralnej, Kraków 2000. 

95 Por. K. Jaspers, Existenzphilosophie. Drei Vorlesungen, Berlin 1938, wyd. pol.: Filozofia egzy-
stencji. Wybór pism, tłum. A. Wołkowicz, D. Lachowska, Warszawa 1990; Von der Wahrheit, 
München 1947; Vernunft und Existenz, München 1969, wyd. pol.: Rozum i egzystencja. Nietz-
sche i chrześcijaństwo, tłum. C. Piecuch, Warszawa 1991; Der philosophische Glaube angesichts 
der Offenbarung, München 1962, wyd. pol.: Wiara filozoficzna wobec objawienia, tłum. G. So-
wiński, Kraków 1999; Philosophische Autobiographie, München 1977, wyd. pol.: Autobiografia 
filozoficzna, tłum. S. Tyrowicz, Toruń 1993. 



143III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Egzystencjalizm chrześcijański odnajdywał w Bogu zasadniczy fundament 
ludzkiej egzystencji, nadawał sens życia i stanowił dla człowieka fundament na-
dziei. Dla nich egzystencjalizm nie jest tylko opisem zbioru poszczególnych sytu-
acji, doświadczeń i przeżyć jednostki, tworzących swobodny, a nawet przypadko-
wy zbiór, ale znajdują one zawsze swoje obiektywne źródło i uzasadnienie w Bogu. 

W dziedzinie praxis egzystencjalizm podkreślał jednostkowe, konkretne i nie-
powtarzalne doświadczenie, którego nie można ująć w ramach ogólnych norm 
etycznych. Egzystencja ludzka jest bytowo uwarunkowana złożonymi konkretami 
ludzkiego życia, a zarazem jest uzależniona od indywidualnego sposobu ich do-
świadczania i przeżywania. Człowiek w akcie wolności pozostaje zawsze samotny 
w tym sensie, że tylko na nim samym ciąży odpowiedzialność za swój wybór, 
nie zaś na zewnętrznych autorytetach, które przez swoje normatywne konstruk-
cje współuczestniczą niejako w dźwiganiu brzemienia wolności. Z takiej egzy-
stencjalistycznej analizy można wyprowadzać różne konsekwencje etyczne. Dla 
jednych będzie to wezwanie do odpowiedzialnego podjęcia wyzwań stawianych 
przez konkretne sytuacje, wobec których nie można przejść obojętnie. Postawę 
tę wyrażała tzw. etyka autentycznego zaangażowania, dostrzegając w egzysten-
cjalnych sytuacjach przejaw obiektywnych norm moralnych (np. niemiecki mo-
ralista Th. Steinbüchel). Inną drogą szedł skrajny egzystencjalizm, który odcinał 
się od normatywnej etyki, przyjmując postać subiektywistycznego kreacjonizmu 
wartości (np. J.-P. Sartre). 

Egzystencjalizm, ze względu na swoją tendencję do koncentrowania się na 
jednostkowych i niepowtarzalnych uwarunkowaniach ludzkiego życia, rodzi dla 
refleksji etycznej niebezpieczeństwo sytuacjonizmu. Karol Wojtyła w studium 
Miłość i odpowiedzialność stwierdza, że sytuacjonizm etyczny pozostaje w ści-
słym związku z egzystencjalizmem, dla którego konkretne sytuacje, z jakich skła-
da się egzystencja ludzka, „same z siebie stanowią już jakby normę działania. 
(…) Życie ludzkie nie przyjmuje żadnych ogólnych i abstrakcyjnych norm, które 
znajdują się «poza sytuacją», są one zbyt sztywne i esencjalne, podczas gdy życie 
jest zawsze na wskroś konkretne i egzystencjalne”96. Takie stanowisko – zdaniem 
Wojtyły – podważa samą istotę ludzkiej wolności, która realizuje się w wyborze 
dobra na podstawie prawdy o dobru rozpoznanym w poznaniu. Z tego poznania 
prawdy rodzi się moralna powinność, która niejako inicjuje akt wolności. Wobec 
bowiem powinności człowiek może albo odpowiedzieć pozytywnie, realizując 
jej wezwanie, albo ją odrzucić. „Sytuacjonizm i egzystencjalizm, który odrzuca 

96 K. Wojtyła, Miłość i odpowiedzialność, dz. cyt., s. 106–107. 



144 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

powinność uzasadnioną obiektywnie rzekomo w imię wolności, przez to samo 
właśnie odcina się od realnie pojętej wolności woli, w każdym razie od tego, co tę 
wolność najpełniej uwydatnia”97. 

Dodajmy, że w późniejszych wydaniach dzieła Wojtyły do tego fragmentu 
poświęconego krytyce sytuacjonizmu dołączono w przypisie komentarz (zapew-
ne za wiedzą samego Autora), wyjaśniający, że Autor nie analizował całościowo 
samego sytuacjonizmu, ale wskazał jedynie na jego jeden aspekt, odnoszący się 
do przeżycia miłości98. Chodzi o koncentrację na subiektywizacji tego przeżycia 
(aktualnego usposobienia), kosztem uwzględnienia jego obiektywnych uwarun-
kowań, jakimi jest osoba, ku której się ono kieruje. Poza tym, zaznacza się, że 
sam sytuacjonizm doświadczył z biegiem lat ewolucji, rozluźniając swój zwią-
zek z egzystencjalizmem, przez co mógł stać się użytecznym narzędziem refleksji 
także dla teologów. Niemniej jednak, uwagi Wojtyły, wskazujące na pewne realne 
niebezpieczeństwo tkwiące zarówno w egzystencjalizmie, jak i sytuacjonizmie, 
pozostają wciąż aktualne. 

a) Martin Heidegger 
Egzystencjalizm rozwinął się na kanwie nowej ontologii, którą zapropono-

wał Martin Heidegger (1889–1976), jeden z najbardziej znaczących i wpływo-
wych filozofów XX wieku. Heideggera nie satysfakcjonowała dotychczasowa 
ontologia skoncentrowana wokół zagadnienia bytu ujmowanego zbyt statycznie. 
Zasadnicze idee swojej filozofii wyraził w dziele Bycie i czas99, wprowadzając jed-
nocześnie do filozofii cały zespół nowych pojęć o metaforycznym i wielopozio-
mowym znaczeniu. Najbardziej znanym z nich, i kluczowym zarazem, jest po-
jęcie Dasein, różnie tłumaczone na język polski jako „jestestwo”, „bycie-tu-oto”, 
„przytomność”, „obecność”, czy w najszerszym znaczeniu: istniejący tu i teraz 
człowiek. We wprowadzeniu do dzieła czytamy: „Zdając sobie sprawę z niezgrab-
ności i braku «elegancji» wyrażeń użytych w ramach poniższej analizy, dorzućmy 
taką uwagę: czym innym jest snuć opowieści o bycie, a czym innym ujmować go 
w jego byciu. Dla tego ostatniego zadania nie dostaje zwykle nie tylko słów, ale 
przede wszystkim «gramatyki»”100. 

97 Tamże, s. 107. 
98 Tak jest np. w wydaniu lubelskim z 1986 roku, którego redaktorami byli: T. Styczeń, J. W. Gał-

kowski, A. Rodziński i A. Szostek. 
99 Por. M. Heidegger, Sein und Zeit, Halle 1927, wyd. pol.: Bycie i czas, tłum. B. Baran, Warszawa 

1994. Por. O. Pöggeler, Droga myślowa Martina Heideggera, Warszawa 2002. 
100 M. Heidegger, Bycie i czas, dz. cyt., s. 49. 



145III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Swoją filozofię sam autor określa pojęciem ontologii fundamentalnej. Heideg-
gera nie tyle interesuje sam byt w jego istocie czy naturze, ile jego sposób bycia, 
chodzi o bycie bytu. Narzędziem, które ma umożliwić taki ogląd i poznanie, jest 
fenomenologia. 

Takie założenia metafizyczne mają swoje reperkusje dla antropologii i w kon-
sekwencji dla etyki. Byt nie może być postrzegany jako statyczny, jako coś nie-
zmiennego, co wyrażało klasyczne pojęcie substancji jako podstawy każdego bytu 
(od łac. sub-stare – „stać pod”). W odniesieniu do człowieka nie można twierdzić, 
że istnieje analogiczna do substancji natura człowieka, jako coś uniwersalnego, 
co stoi u podstaw każdego jednostkowego indywiduum. Ponieważ człowieka nie 
można opisywać w kategoriach przedmiotowych, jako że jest istotą dynamicz-
nie realizującą siebie w upływającym czasie, nie można także wskazać na trwałe 
przymioty jego natury. Stałe kategorie używane w klasycznej metafizyce zastępu-
ją egzystencjały: człowiek jest przede wszystkim egzystencją. Realizując się w ak-
tach wolnych wyborów, uaktualnia swoje możliwości projektując niejako sam 
siebie. Tym samym – jak twierdzi Heidegger w Bycie i czasie: „«substancją» czło-
wieka jest egzystencja”101. Podstawowym egzystencjałem jest „bycie-w-świecie” 
(In-der-Welt-sein). To zanurzenie w świecie oznacza zarazem otwarcie na świat, 
które cechuje pewna dwubiegunowość: z jednej strony człowiek poznaje świat, 
doświadcza go i tworzy, z drugiej strony jest „tworzony” przez świat, w którym 
egzystuje. 

W całej filozofii Heideggera istotną rolę odgrywają kategorie wolności i czasu. 
Te elementy decydują o historyczności człowieka. Nie można właściwie powie-
dzieć, że coś „jest”, bowiem w tym samym momencie przestaje już „być”, prze-
chodząc w nowy etap egzystencjalnej drogi. Ta droga wiedzie od przeszłości ku 
przyszłości, których granice zlewają się w nieuchwytnej teraźniejszości, wyzna-
czając historyczny proces – nie wiedzieć dlaczego – zawsze w stronę postępu. 
Sama zmienność staje się niemal synonimem postępu i nabiera charakteru ak-
sjologicznego: jest dobrem. Ten paradygmat myślowy będzie bardziej czy mniej 
widoczny niemal we wszystkich odmianach egzystencjalizmu. 

Zgodnie ze swoją wizją bytu jako bycia Heidegger odrzuca klasyczną trady-
cję myślenia etycznego, która zbudowana była na metafizyce statycznego bytu. 
Kategorie moralne nie są swoistą emanacją istniejącego bytu, ale odsłaniają się 
w doświadczeniu bycia, które to doświadczenie jest zawsze bezpośrednio zwią-
zane z egzystencją, co naznacza etyczne myślenie Heideggera historyzmem. 

101 Tamże, s. 167. 



146 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

„Wydaje się, że przy takim postawieniu sprawy nie ma możliwości ucieczki od re-
latywizmu, przynajmniej w jego słabej indywidualistycznej wersji. Nie ma tu też 
ucieczki od sytuacjonizmu i swoistego «monadyzmu» etycznego”102. Zasadniczą 
zasadą moralną jest zgodność z własnym byciem, to znaczy byciem sobą, by-
ciem autentycznym. Przeciwnie, fundamentalnym złem moralnym jest nieauten-
tyczna egzystencja, która jest wyrazem „bycia-nie-u-siebie” (Unheimischensein). 
Na drugim miejscu, jeśli w ogóle, pojawia się pytanie o treść tego bycia, o jego 
moralną wartość, którą w sobie zawiera. Samo pojęcie wartości również nie ma 
znaczenia dla Heideggera. Jest ono owocem statycznej metafizyki, czysto teore-
tyczną kategorią i nie jest w stanie przyciągać człowieka i w jakiś sposób zachęcać 
do działania czy wręcz obligować. „Człowiek żyje konkretnymi sytuacjami, a nie 
wartościami”103. Dlatego zasadnicza odpowiedzialność moralna jest związana nie 
ze stosunkiem człowieka do wartości, ale w jego odniesieniu do wydarzenia by-
cia, odpowiedzialność wobec siebie, własnej egzystencji, czy też wydarzającej się 
prawdy bycia. Prawda bowiem, także prawda moralna, jest odkryciem bycia, nie 
zaś przymiotem rzeczy czy naturą relacji z przedmiotem. Skoro tak, to prawdy się 
nie poszukuje jako czegoś co istnieje apriorycznie, prawda się jedynie człowieko-
wi ujawnia, odsłania w doświadczeniu bycia. To z kolei sprawia, że w myśleniu 
Heideggera brak wskaźników, które pozwoliłyby odróżnić prawdę od fałszu104. 

Przeżycie swojego bycia tu i teraz, w doświadczeniu własnej egzystencji, po-
woduje, że nie da się przyjąć uniwersalności norm moralnych, a w konsekwencji 
niemożliwe jest zbudowanie etyki normatywnej, która byłaby jednakowo zobo-
wiązująca dla wszystkich. 

Być może takie postrzeganie moralności ułatwiło Heideggerowi związanie 
się w latach trzydziestych z ruchem narodowosocjalistycznym (od 1933 r. był 
członkiem NSDAP), które się „wydarzyło” i które określiło Dasein Heideggera, 
prowadząc go do publicznego poparcia dla narodowego socjalizmu w imię au-
tentyczności bycia105. 

102 K. Stachewicz, Martina Heideggera myślenie gruntu etyki, „Etyka” 37 (2004), s. 129. 
103 Tamże, s. 132. 
104 Por. E. Tugendhat, Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, Berlin 1970, s. 356–362. 
105 W jednym z listów do swojego brata, z 13 kwietnia 1933 roku, pisał: „Widać z dnia na dzień, na 

jak wielkiego męża stanu wyrasta Hitler. Świat naszego narodu i Rzeszy podlega przemianom 
i każdego, kto ma oczy do patrzenia, uszy do słuchania i serce do działania porywa entuzjazm 
i ogarnia prawdziwe, głębokie podniecenie – znów mamy wokół siebie wielką rzeczywistość 
i zarazem wielką presję, aby tę rzeczywistość wbudować w duchowy świat Rzeszy i w tajem-
ne powołanie niemieckiej istoty”, https://pl.wikipedia.org/wiki/Martin_Heidegger (dostęp: 
5.05.2019). Por. V. Farias, Heidegger i narodowy socjalizm, Warszawa 1997. 



147III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

b) Friedrich Wilhelm Nietzsche 
Temat twórczej wolności, tak charakterystyczny dla egzystencjalizmu, podjęty 

został już przez niemieckiego filozofa, którego można zaliczyć do grona prekur-
sorów egzystencjalizmu, Friedricha Wilhelma Nietzschego (1844–1900). Nie był 
właściwie filozofem, był przede wszystkim poetą, dramaturgiem, ale został zali-
czony w poczet filozofów, a raczej myślicieli reflektujących nad światem kultury106. 
Zainspirowany dziełem Arthura Schopenhauera (1788–1860)107, w którym kreśli 
on swoją filozofię opartą na pojęciu woli życia, Nietzsche wypracowuje koncepcję 
woli mocy (der Wille zur Macht). To, co konstytuuje człowieka, nadaje dynamizm 
jego działaniu i w efekcie kształtuje świat, to właśnie wola mocy: „Ten świat jest 
wolą mocy – i niczym więcej. Także ty jesteś wolą mocy i niczym więcej”108. Zaś 
moc, która ma emanować wolą, tkwi w najgłębszych podstawach życia, w pierwot-
nych siłach witalnych, które są wcześniejsze niż „poznanie”, to znaczy racjonalne 
myślenie, świat ludzkiego ducha i kultury. Kierując się wolą mocy, człowiek wi-
nien wznieść się ponad to, co zwyczajne, pospolite i właściwe ogółowi ludzi, a co 
zostało prawnie ujęte i zinstytucjonalizowane w postaci państwa, moralności czy 
religii. Człowiek jest zdolny i powinien wyzwolić się z tych więzów, wznieść się na 
wyższy poziom swojej egzystencji, winien uczynić siebie nadczłowiekiem (über-
mensch), który może rządzić się swoimi prawami i swoją moralnością. 

W rozprawie Poza dobrem i złem formułuje dwa typy moralności: moralność 
panów (Herrenmoral) i moralność niewolników (Slavenmoral)109. Pierwszych 
charakteryzuje pragnienie i zdolność realizacji woli mocy wyrażające się w dzia-
łaniu, w walce, drugich charakteryzuje bierność i skłonność do czczych rozmy-
ślań, wrogiej zmysłom metafizyce i ucieczce w mgliste obietnice życia z Bogiem. 

106 Ks. Jan Piwowarczyk nie uważa Nietzschego za filozofa, dlatego że „był nie konstruktorem, lecz 
destruktorem, i to w wymiarach wręcz niesamowitych”, J. Piwowarczyk, Wobec nowego czasu. 
(Z publicystyki 1945–1950), Kraków 1985, s. 90. Nietzsche napisał sam o sobie: „Jestem pierw-
szym immoralistą, a tym samym niszczycielem par excellence”, E. Nietzsche, Ecce homo. Jak się 
staje, kim się jest, tłum. B. Baran, Kraków 1996, s. 127. 

107 Por. A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, t. 1–2, Lipsk 1819, wyd. pol.: Świat 
jako wola i przedstawienie, t. 1–2, Warszawa 1994–1995. Por. także: Über den Willen in der Na-
tur, Franfurkt am Main 1836. 

108 F. Nietzsche, Der Wiile zur Macht. Versuch einer Umwerthung aller Werthe, Leipzig 1901, wyd. 
pol.: Wola mocy, tłum. S. Frycz, K. Drzewiecki, Kraków 1910, III, 917. Por. tenże, Ecce homo. 
Wie man wird, was man ist, Leipzig 1908, wyd. pol.: Ecce homo. Jak się stajemy tym, czym jeste-
śmy, tłum. L. Staff, Warszawa 1909. Por. P. Pałasiński, Pojęcie woli mocy Friedricha Nietzschego, 
„Rocznik Folozoficzny Ignatianum” 1 (2016), s. 254–269. 

109 Por. F. Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, Leipzig 1886, wyd. pol.: Poza dobrem i złem, tłum. 
S. Wyrzykowski, Warszawa 1906. 



148 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Moralność panów może rządzić się swoimi prawami, może je sama ustanawiać, 
natomiast moralność niewolników odnosi się do ludzi słabych i bezsilnych. Jest 
zatem oparta na współczuciu, miłosierdziu i pokorze. Jedynie kasta wojowni-
ków jest zdolna dokonywać rzeczywistych przełomów, stymulujących rozwój 
ludzkości, i to im należy się podziw i szacunek. Natomiast kasta niewolników 
winna się im podporządkować. Przewartościowanie tego pierwotnego stanu do-
konało się w historii za sprawą Żydów i ich duchowych spadkobierców w postaci 
chrześcijaństwa. 

Arystokratyczne zrównanie wartości (...) właśnie Żydzi odważyli się ze straszliwą 
konsekwencją odwrócić w jego przeciwieństwo (...): „tylko nędzni są dobrymi, 
tylko ubodzy, pozbawieni mocy, niscy są dobrymi, cierpiący, potrzebujący, chorzy, 
szpetni są też jedynymi pobożnymi, jedynymi błogosławionymi w Bogu, tylko dla 
nich jest błogosławieństwo – natomiast wy, wy dostojni i potężni, wy jesteście po 
wsze czasy złymi, okrutnymi, lubieżnymi, nienasyconymi, bezbożnymi, i wy też 
po wiek wieków będziecie pozbawionymi błogosławieństwa, przeklętymi, potę-
pionymi!”... Wiadomo, kto stał się spadkobiercą tego żydowskiego przewartościo-
wania…110.

Z tej perspektywy Nietzsche dokonuje, jak sam pisze, przewartościowania 
wszelkich wartości, czyli tego wszystkiego, co stanowi owoc ludzkiego ducha: 
prawo, moralność, religia. Szczególnie zaś bezwzględnie zwraca się w stronę 
chrześcijańskiej moralności, choć sam był synem luterańskiego pastora. 

Uważam chrześcijaństwo za najzgubniejsze kłamstwo uwodzicielskie, jakie do-
tychczas istniało, za wielkie kłamstwo nieświęte (…), odpieram wszelkie poło-
wiczne i częściowe stanowiska wobec niego – zmuszam do walki z nim. Moralność 
ludzi małych jako miara rzeczy: jest to najobrzydliwsze zwyrodnienie, jakim kul-
tura dotychczas poszczycić się może. I ten rodzaj ideału zawieszony stale nad 
ludzkością, jako Bóg111. 

W konsekwencji Nietzsche twierdzi, że trzeba odrzucić pojęcie jednolitego, 
uniwersalnego i absolutnego prawa moralnego. Ten typ moralności jest właści-
wy dla klasy niewolników, natomiast człowiek wyższego rzędu sam tworzy swe 
własne wartości, pozwalające mu przekraczać dotychczasowe ramy życia, do po-
konania własnych słabości i panowania nad rzeczami i ludźmi. Jeśli Bóg jest gwa-
rantem istnienia uniwersalnych prawd, to trzeba postulować śmierć Boga, aby 
110 F. Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, Leipzig 1887, wyd. pol.: Z genealogii moralności, tłum. 

G. Sowiński, Kraków 1997, s. 42. Por. K. Jaspers, Nietzsche und das Christentum, München 1962, 
wyd. pol.: Rozum i egzystencja. Nietzsche i chrześcijaństwo, tłum. C. Piecuch, Warszawa 1991. 

111 F. Nietzsche, Wola mocy, dz. cyt., nr 163, s. 78. Por. F. Nietzsche, Z genealogii moralności, dz. 
cyt., s. 33–62; M. Neusch, U źródeł współczesnego ateizmu, Paris 1980, s. 133–159. 



149III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

człowiek mógł się w pełni realizować: „Bóg nie żyje; litość nad człowiekiem przy-
prawiła Boga o śmierć”112. Dynamizm ludzkiej egzystencji przeżywanej w pełni 
świadomie ku przekraczaniu siebie, ku transcendencji, musi zastąpić istniejące-
go Boga. Wraz z Jego śmiercią przestają mieć znaczenie dawne prawa, co wię-
cej, przestają mieć znaczenie jakiekolwiek prawa, poza tymi, które sam sobie 
stawia nadczłowiek: „skoro nic nie jest prawdziwe, wszystko jest dozwolone”113. 
Nietzsche przyznawał, że moralność, zwłaszcza ta wypracowana i ugruntowana 
przez chrześcijaństwo, była wielkim środkiem zaradczym przeciwko praktyczne-
mu i teoretycznemu nihilizmowi114. Niemniej jednak, trzeba podjąć to wyzwanie 
odrzucenia chrześcijańskiej wizji świata, aby człowiek mógł się wyzwolić i utoro-
wać sobie drogę do nowego świata, choćby to wymagało gwałtownych wstrząsów 
społecznych: „Nastaną wojny – pisał Nietzsche – jakich jeszcze nie było na ziemi. 
Dopiero ode mnie poczyna się na ziemi wielka polityka”115. 

Wiele elementów filozofii Nietzschego odpowiadało bądź wprost inspirowa-
ło ruch narodowosocjalistyczny w Niemczech: idea woli mocy, pierwotnej siły 
witalnej tkwiącej w silnym ciele, negacja Boga i wartości chrześcijańskich, od-
rzucenie „starych praw”, czy też budowanie nowego człowieka przyszłości. Nie 
dziwi więc, że już w parę miesięcy po dojściu Hitlera do władzy, w 1933 roku 
rozpoczęto wydawanie wszystkich jego dzieł w 40 tomach. Sam Hitler traktował 
Nietzschego jako swego ulubionego autora i rozdawał w prezencie jego dzieła, 
utożsamiając się z jego wizją świata. „Dlatego – jak pisał ks. Jan Piwowarczyk – 
Nietzschego można nazwać filozofem hitleryzmu, a Niemców z czasu Hitlera – 
narodem Nietzschego”116. 
112 F. Nietzsche, Also sprach Zarathustra, t. 1–4, Leipzig 1883–1885, wyd. pol.: Tako rzecze Za-

ratustra, tłum. W. Berent, Warszawa 1910–1911, sekcja 2. Por. „Bóg umarł: lecz taki jest już 
rodzaj ludzki, iż będą może jeszcze przez stulecia istniały jaskinie, w których będą pokazywali 
cień jego. – A my – my musimy jeszcze cień jego zwyciężać!”, tenże, Die fröhliche Wissenschaft, 
Leipzig 1882, wyd. pol.: Wiedza radosna, tłum L. Staff, Warszawa 1906–1907, sekcja 108; „Bóg 
umarł! Bóg nie żyje! Myśmy go zabili! Jakże się pocieszymy, mordercy nad mordercami? Naj-
świętsze i najmożniejsze, co świat dotąd posiadał, krwią spłynęło pod naszymi nożami – kto 
zetrze z nas tę krew? Jakaż woda obmyć by nas mogła? Jakież uroczystości pokutne, jakież 
igrzyska święte będziemy musieli wynaleźć? Nie jestże wielkość tego czynu za wielka dla nas? 
Czyż nie musimy sami stać się bogami, by tylko zdawać się jego godnymi?”, tenże, Wiedza ra-
dosna, dz. cyt., sekcja 125, s. 168–169. 

113 F. Nietzsche, Tako rzecze Zaratustra, dz. cyt., s. 382. „Za «śmiercią Boga» w sposób nieuchronny 
pójdzie wcześniej lub później odrzucenie absolutnych wartości oraz idei obiektywnego i uni-
wersalnego prawa moralnego”, F. Copleston, Historia filozofii, dz. cyt., t. 7, s. 406. 

114 Por. F. Nietzsche, Wola mocy, dz. cyt. s, 20. 
115 F. Nietzsche, Ecce homo, dz. cyt., s. 115. 
116 J. Piwowarczyk, Wobec nowego czasu, dz. cyt., s. 30. 



150 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Te przekonania, wyrażone nieco innym tonem i z mniejszą bezwzględnością, 
będą inspirowały niektóre nurty współczesnej filozofii, ale także działalności kul-
turalnej, społecznej czy politycznej. 

c) Jean-Paul Sartre
Egzystencjalizm uwrażliwił w sposób szczególny myśl filozoficzną na kwe-

stię wolności, a sztandarowe podejście do niej z punktu widzenia egzystencjali-
stów reprezentował Jean-Paul Sartre (1905–1980). Francuski filozof podkreślał, 
że człowiek w akcie swojej wolności realizuje siebie, jest tym samym za siebie 
odpowiedzialny, ale także jest odpowiedzialny za innych, skoro jego działanie, 
jako akt zewnętrzny, wywołuje skutki, które mają różne konsekwencje społeczne. 
Poprzez swoją wolność człowiek wchodzi w szczególną interakcję z otaczającą 
go rzeczywistością. Ta interakcja ma obustronny charakter, jest z jednej strony 
oddziaływaniem na rzeczywistość, z drugiej zaś, to rzeczywistość oddziałuje na 
podmiot działania.

Obiektywna postać rzeczywistości nie jest jedynym jej aspektem, o wiele waż-
niejsze jest jej odniesienie do człowieka, to znaczy to, jak człowiek ją postrzega 
i jak ją przeżywa. Ten dynamizm egzystencjalny szczególnie wyraźnie sformu-
łował Sartre, mówiąc o dwóch postaciach bytu: byt „w sobie” (être en-soi) i byt 
„dla siebie” (être pour-soi), to znaczy taki, jaki istnieje w polu świadomości117. To 
właśnie doświadczenie bytu poprzez akt świadomości w pewnym sensie stwarza 
go, nie tyle w sensie ontycznym, ale w znaczeniu stworzenia go dla siebie. To 
przekonanie, jak twierdzi Sartre wspólne dla wszystkich egzystencjalistów, wyra-
ża się w jego stwierdzeniu: „Egzystencja wyprzedza esencję”118. Dotyczy to także 
człowieka, jest on zarówno bytem „w sobie”, czyli rzeczą, przedmiotem, jak i by-
tem „dla siebie”, świadomym siebie podmiotem. W akcie wolności człowiek, wy-
bierając to, co należy do przyszłości, przechodzi od stanu bytu „w sobie” i wy-
biera siebie, którym jeszcze nie jest. Nie istnieje żadna stała „natura” człowieka, 
która określałaby jego byt i warunkowała akty ludzkie. Człowiek sam się stwarza, 
to od niego zależy, czym się stanie. W takim rozumieniu, które przyjmuje, że 

117 Por. J.-P. Sartre, L’être et le néant. Essai d’une ontologie phénoménologique, Paris 1943, wyd. pol.: 
Byt i nicość. Zarys ontologii fenomenologicznej, tłum. J. Kiełbasa, P. Mróz, R. Abramciów, R. Ry-
ziński, P. Małochleb, Kraków 2007. Krytyczne uwagi do dzieła Sartre’a przedstawił G. Marcel 
w książce Homo viator. Prolégomènes à une métaphisique de l’espérance, Paris 1944, wyd. pol.: 
Homo viator. Wstęp do metafizyki nadziei, tłum. P. Lubicz, Warszawa 1959, s. 243–271. 

118 J.-P. Sartre, Problem bytu i nicości. Egzystencjalizm jest humanizmem, tłum. M. Kowalska, J. Ki-
jewski, Warszawa 2001, s. 59.  



151III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

egzystencja człowieka wyprzedza jego istotę, kryje się pewna trudność, na którą 
zwraca uwagę Copleston, stawiając zasadnicze pytanie: 

Co zatem istnieje najpierw? Odpowie się przypuszczalnie, że rzeczywistość zdol-
na do tworzenia siebie, do określenia własnej istoty. Ale czy rzeczywistość nie ma 
żadnych cech poza wolnością? Czy istnieje natura lub istota człowieka, stała, nie-
zmienna, statyczna i niepodatna na oddziaływanie? To jest inne pytanie. Rzecz 
w tym, że bardzo trudno przyjąć, iż nie ma żadnej natury ludzkiej w jakimkolwiek 
sensie, dającej się odróżnić od natur lwów czy róż. Przecież, jeśli nawet bierze-
my dosłownie to, co mówi Sartre, jest rzeczą jasną, że istoty ludzkie mają pewną 
wspólną istotę czy naturę, że są mianowicie istotami, które powodują, że są tym, 
czym się stają119. 

Filozofia Sartre’a, która w sposób najbardziej wyrazisty podkreślała dyna-
miczny charakter ludzkiej egzystencji, zakłada, że ludzkiego działania nie da się 
ocenić według statycznych norm i reguł, one po prostu nie są adekwatne do egzy-
stencji. Moralna zatem ocena musi uwzględniać zmienność uwarunkowań, w ja-
kich rozgrywa się dramat egzystencji. Wynika z tego, że wolność, aktualizując 
swój potencjał w konkretnym działaniu, tworzy zarazem same reguły tego dzia-
łania. Dlatego nie do przyjęcia jest dla Sartre’a istnienie Boga, bo wraz z Nim na-
leżałoby przyjąć istnienie pewnych niezmiennych wartości i norm. Tymczasem 
człowiek wolny sam kreuje swoje wartości i normy i właśnie przez to jest wolny 
i może kształtować swoją egzystencję. Tak więc, zdaniem Sartre’a, egzystencja-
lizm zakłada ateizm: „egzystencjalizm to tylko próba wyciągnięcia wszystkich 
wniosków ze stanowiska konsekwentnie ateistycznego”120. 

Odrzucenie możliwości istnienia Boga, jako konkurenta dla własnej wolno-
ści, jest konsekwencją założeń filozoficznych, czyniących z wolności wartość 

119 F. Copleston, Historia filozofii, dz. cyt., t. 9, s. 345. W klasycznej filozofii osoba, jako podmiot 
posiadający trwałe struktury, jest metafizycznym fundamentem ludzkiego działania. Na takim 
właśnie stanowisku stoi K. Wojtyła, pisząc swoje dzieło Osoba i czyn, kiedy twierdzi, że osoba 
jako podmiot działania jest suppositum: „«Suppositum» wskazuje na samo bycie podmiotem 
albo też wskazuje na podmiot jako byt. Ów podmiot jako byt tkwi u podstaw każdej struktury 
dynamicznej, każdego działania oraz dziania się, każdej sprawczości oraz podmiotowości. Jest 
to byt realny, byt-«człowiek» realnie istniejący, a w konsekwencji też realnie działający. Pomię-
dzy istnieniem a działaniem zachodzi ścisły związek, który stanowi temat jednego z najbardziej 
podstawowych ludzkich zrozumień, Filozof dał temu zrozumieniu wyraz w zdaniu operari se-
quitur esse, co w naszym języku wypadałoby chyba wyrazić tak: naprzód coś musi istnieć, aby 
następnie mogło działać”, K. Wojtyła, Osoba i czyn, Kraków 1985, s. 94. Por. M. Koza, Osoba 
i nicość. Wolność w ujęciu Jana Pawła II i Jean-Paula Sartre’a, „Studia z Historii Filozofii” 1 
(2018), s. 95–112. 

120 J.-P. Sartre, L’existentialisme es un humanisme, dz. cyt., s. 94. 



152 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

absolutną. To jednak nie odnosi się tylko do Boga, ale do każdego „innego”. 
W  każdym spotkaniu tkwi fundamentalny konflikt, bowiem własna wolność 
o aspiracjach absolutystycznych spotyka się z drugą wolnością roszczącą sobie 
to samo prawo. Niemożliwe jest zatem spotkanie rozumiane jako akceptacja dru-
giego i w konsekwencji budowanie wspólnoty121. Tę konfliktogenną sytuację wy-
rażają słynne słowa Sartre’a z jego dramatu Przy drzwiach zamkniętych: „piekło 
to inni”122. 

Za swoją twórczość literacką, szczególnie za autobiograficzną powieść Słowa 
(Les Mots), przyznano mu Nagrodę Nobla w 1964 roku, której jednak nie przyjął, 
twierdząc że nagrody i zaszczyty ograniczyłyby jego wolność. 

Życiową partnerką Sartre’a była Simone de Beauvoir (1908–1986), która 
również zajmowała się filozofią. Jej założenia filozoficzne były zgodne z myślą 
Sartre’a, podkreślała w etyce prymat wolności nad bytem123. To wolność okre-
śla człowieka i to wolność jest jego podstawowym dobrem. Posiadając duży ta-
lent pisarski, potrafiła lepiej niż jej partner wyjaśnić, w jaki sposób zachowanie 
wolności człowieka wymaga negacji Boga, którego samo istnienie byłoby ogra-
niczeniem radykalnej wolności. Tę radykalną wolność manifestowała w sposób 
szokujący. Związek z Sartrem nie tylko nie był małżeństwem, ale był za obopól-
ną zgodą „otwarty” na inne znajomości i relacje, także homoseksualne, kiedy 
Simone związała się z jedną ze swoich uczennic124. Mimo iż nie była oryginalną 
myślicielką, to zapisała się w historii dzięki praktycznemu zastosowaniu egzy-
stencjalnych idei absolutyzujących wolność do szczególnej dziedziny ludzkiego 
życia, jaką jest ludzka płciowość. Jej sztandarową pozycją w tej kwestii była książ-
ka Druga płeć125, która zyskała dużą popularność. Z tego względu jest uważana 
za jedną z pionierek feminizmu. Był to feminizm tzw. drugiej fali, który oprócz 
ubiegania się o podstawowe prawa dla kobiet w wielu dziedzinach życia, stawiał 
postulaty typu ideologicznego. 
121 W wyniku takiego starcia następuje zniesienie wolności drugiego poprzez „uprzedmiotawiają-

ce spojrzenie”, redukujące drugiego jedynie do „bytu-w-sobie”, o czym pisze w Byt i nicość, dz. 
cyt., s. 326–388. 

122 Por. J.-P. Sartre, Dramaty. Muchy, Przy drzwiach zamkniętych, Ladacznica z zasadami, Niekra-
sow, tłum. J. Lisowski, J. Kott, Warszawa 1956, s. 175. Por. J.L. Krakowiak, Piekło to inni, czyli 
o niemożności bycia sobą w „Przy drzwiach zamkniętych”, „Przegląd Filozoficzny – Nowa Seria” 
19(2010), nr 1 (73), s. 255–271. 

123 Por. S. de Beauvoir, Pour une morale de l’ambiguïté, Paris 1946. 
124 Opisała swoje doświadczenia w książce L’Invitée (Paris 1943), która wywołała powszechne 

zgorszenie. 
125 S. de Beauvoir, Le deuxième sexe, Paris 1949, wyd pol.: Druga płeć, tłum. G. Mycielska, 

M. Leśniewska, Kraków 1972.  



153III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Dla Beauvoir kobieca płciowość jest niewątpliwie naznaczona ukierunko-
waniem na macierzyństwo. To jest niejako wbudowane w jej biologiczny status. 
Pisze o tym szeroko w pierwszej części swojej książki, ale co charakterystyczne, 
pisząc o kobiecej płciowości, używa pojęcia le femelle – samica. Ta biologiczna 
konstytucja ciała nie stanowi jednak dla niej etycznego wyzwania, nie jest swoistą 
„mowa ciała”, którą należy odczytać i która w konsekwencji implikuje określone 
działanie. Jest wręcz przeciwnie, ów biologizm jest dla kobiety obciążeniem, jest 
zamknięciem w Sartrowskim „bycie w-sobie” i nie uniemożliwia pełnej realizacji 
wolności126. Ideałem kobiety jest uwolnić się od tego płciowego obciążenia, by 
móc być w pełni sobą. Kobietą się nie jest ze względu na swoją naturę czy bio-
logiczną strukturę, ale kobietą należy się stawać: „Nie rodzimy się kobietami – 
twierdzi de Beauvoir – stajemy się nimi”127. 

Zarówno Sartre, jak i Simone de Beauvoir, kierując się swoimi przekonaniami 
filozoficznymi, angażowali się osobiście we wszelkie przejawy manifestacji wol-
ności, zarówno w życiu społecznym, politycznym, jak i osobistym, niezależnie 
od ideowej konotacji tych wolnościowych ruchów. Popierali zarówno marksizm 
(Sartre usprawiedliwiał wielki terror w Związku Sowieckim, pomniejszał znacze-
nie gułagów, ale był też przeciwko inwazji ZSSR w Czechosłowacji), ruchy wy-
zwoleńcze państw afrykańskich w latach 60., czynnie angażowali się w protesty 
studentów w 1968 roku, popierając różne organizacje lewicowe i ruchy femini-
styczne. Simone de Beauvoir aktywnie wspierała także działania na rzecz aborcji. 

c) Gabriel Marcel 
Zwykło się zaliczać Marcela (1889–1973) do grona egzystencjalistów, choć on 

sam odrzucał taką identyfikację, żeby nie być kojarzonym z Sartrem. Był orygi-
nalnym myślicielem, kroczącym własną drogą, i jeśli już, to mógłby być trakto-
wany jako neosokratysta, ze względu na dociekliwość stawianych pytań. Również 
religijna genealogia Marcela jest złożona. Ojciec był katolikiem, który stał się 
agnostykiem, matka pochodziła z rodziny żydowskiej, a po jej śmierci wycho-
wywała go protestancka ciotka. On sam nawrócił się i przyjął chrzest w Kościele 
katolickim w 40. roku życia i był gorliwym katolikiem. 

126 „Ciało kobiety jest więc przeciwnikiem jej wolności i transcendencji; przez ciało kobieta jest 
«ujarzmiona przez gatunek» i «uwięziona w immanencji»”, J. Kupczak, Teologiczna semantyka 
płci, Kraków 2013, s. 24. 

127 S. de Beauvoir, Druga płeć, dz. cyt., s. 229. Simone de Beauvoir zainspirowała swoimi ideami 
na temat kobiecej płciowości inne feministki: Betty Friedan, The Feminine Mystique, New York 
1963; The Second Stage, New York 1981; The Fountain of Age, New York 2006. Por. R. Putnam 
Tong, Myśl feministyczna. Wprowadzenie, Warszawa 2002. 



154 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

Doświadczenie I wojny światowej, którą, jako niezdolny do czynnej służby 
wojskowej, przeżył, pracując w Czerwonym Krzyżu, doprowadziło go do przeko-
nania, że abstrakcyjna filozofia, reprezentowana przez idealizm Fichtego i Hegla, 
jest daleka od konkretnej egzystencji ludzi. Poszukując własnej drogi myślenia, 
co opisał w swoim Dzienniku metafizycznym128, Marcel nabiera przekonania, że 
reflektowanie nad człowiekiem i światem musi mieć za punkt wyjścia konkretną 
rzeczywistość: „Przystępując do naszych badań musimy uznać fakt niewątpliwy – 
ani logiczny, ani racjonalny, ale egzystencjalny: jeśli istnienia nie ma na początku, 
to nie ma w ogóle”129. Sposobem wejścia w realną egzystencję jest doświadczenie, 
ale nie rozumiane w znaczeniu empirycznym, bo ono pozostaje tylko na poziomie 
rzeczy, lecz chodzi o doświadczenie wewnętrzne, o przeżycie faktu egzystencji. 

Filozofia Marcela nie da się sprowadzić do jakiegoś dającego się sklasyfikować 
systemu, jest to pewien zbiór określonych spostrzeżeń, które są wyrazem osobi-
stych przeżyć i poszukiwań filozofa. Punktem wyjścia refleksji Marcela jest do-
świadczenie ludzkie i w tym sensie można rzeczywiście mówić o egzystencjalnej 
wrażliwości, ale nie sprowadza tego doświadczenia tylko do poziomu egzystencji, 
lecz poszukuje metafizycznego sensu w tym, co stanowi ludzką egzystencję. Nie 
zamyka się w analizie samej egzystencji w jej obiektywności, poddając ją proce-
sowi analitycznemu (tzw. refleksja pierwsza), ale szuka jej metafizycznego sensu 
(refleksja druga)130. Rozdzielenie tych dwu światów może być zgubne dla czło-
wieka. Już w swoim wczesnym dramacie Rozbity świat131 i w filozoficznym ko-
mentarzu do niego przedstawia człowieka jako zdezintegrowane i pokawałkowa-
ne na funkcje indywiduum: „Jednostka zaczyna jawić się sobie jako i innym jako 
skupisko funkcji”132. To rozbicie w człowieku Marcel próbował opisać w pew-
nych kategoriach, które są przeciwstawnymi rozróżnieniami. Kluczowe z nich to 
rozróżnienie między byciem a posiadaniem (wszystko to, co jest w stosunku do 
człowieka czysto zewnętrzne, co można traktować przedmiotowo), rozróżnienie 

128 Por. G. Marcel, Journal métaphisique, Paris 1927, wyd. pol.: Dziennik metafizyczny, tłum. 
E. Wende, Warszawa 1987. 

129 G. Marcel, Du refus à l’invocation, Paris 1940, wyd. pol.: Od sprzeciwu do wezwania, tłum. 
S. Ławicki, Warszawa 1965, s. 81. 

130 Por. G. Marcel, Le mystère de l’être, t. 1–2, Paris 1951, wyd. pol.: Tajemnica bytu, tłum. M. Frank-
iewicz, Kraków 1995. 

131 G. Marcel, Le monde cassé, Paris 1933. 
132 G. Marcel, Positions et approches concrètes du mystère ontologique, [w:] wyd. ang. G. Marcel, 

Philosophy and Existence, London 1948, s. 1. 



155III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

między problemem i tajemnicą133 oraz rozróżnienie między opinią i wiarą134. 
Wszystkie te współistniejące w człowieku przeciwstawieństwa może zintegrować 
z jednej strony miłość, z drugiej zaś otwarcie na Absolut, który stanowi funda-
ment jedności bytowej. 

Człowiek jako osoba jest nieustannym pielgrzymem, homo viator, zmierzają-
cym ku ostatecznemu spełnieniu siebie. Osobie nie wystarcza bowiem teraźniej-
szość, w którą jest zanurzony i czynnie zaangażowany, uczestnicząc w trudach 
życia, ale „która nie jest na miarę dążeń, z jakimi osoba się utożsamia. Jej dewizą 
nie jest sum ale sursum”135. Dzieje się tak dlatego, że 

osoba uczestniczy w niewyczerpalnej pełni bytu, z którego się wyłoniła. W tym 
tkwi głęboka przyczyna, dla której nie można pojąć osoby ani porządku osobowe-
go w oderwaniu od tego, co jest poza nią i poza nim – w oderwaniu od rzeczywi-
stości ponadosobowej, która kieruje wszystkimi jej poczynaniami i jest zarazem 
jej początkiem i końcem136. 

Szczególnym polem jego zainteresowań filozoficznych są stosunki osobo-
we, wynikające z otwartości na drugiego człowieka, opisywane pojęciem „ja-ty”, 
w przeciwieństwie do relacji „ja-on”, która jest relacją anonimową, niezaangażo-
waną i nietwórczą, oraz stosunek do Boga, jako absolutnego „Ty”, który w pełni 
zaspokaja w człowieku pragnienie miłości137. W tle zaś tych rozważań jawi się 
zawsze pytanie o człowieka jako osobę, jako podmiot owych relacji138. Punktem 
wyjścia tych relacji jest zasadnicza otwartość na drugiego (disponibilité), która 

133 „Problem jest czymś, na co się napotykamy, co nam zagradza drogę. Cały znajduje się przede 
mną. Przeciwnie zaś, tajemnica jest czymś, w co zostaję zaangażowany, a więc w konsekwencji 
do istoty jej należy, że nie znajduje się cała przede mną”, G. Marcel, Etre et avoir, Paris 1935, 
wyd. pol.: Być i mieć, tłum. P. Lubicz, Warszawa 1962, s. 118. 

134 Opinia odnosi się do rzeczy, która nie do końca została poznana, dlatego że zawsze zakłada 
dystans w stosunku do poznanego przedmiotu i jest wobec niego zewnętrzna. Natomiast wiara 
zakłada osobiste zaangażowanie, mobilizuje człowieka, jest najbardziej osobistym aktem, bo 
tkwi wewnątrz poznawanej „rzeczy”. 

135 G. Marcel, Homo viator. Prolégomènes à une métaphisique de l’espérance, Paris 1944, wyd. pol.: 
Homo viator. Wstęp do metafizyki nadziei, tłum. P. Lubicz, Warszawa 1959, s. 28. 

136 G. Marcel, Homo viator, dz. cyt., s. 29. 
137 Por. S. Kowalczyk. Bóg w myśli współczesnej. Problematyka Boga i religii u czołowych filozofów 

współczesnych, Wrocław, 1979, s. 397–412; K. Tarnowski, Ku absolutnej ucieczce. Bóg i wiara 
w filozofii Gabriela Marcela, Kraków 1993. 

138 Por. G. Marcel, Być i mieć, dz. cyt.; tenże, La dignité humaine, Paris 1964. Zasadnicze wąt-
ki antropologii Marcela przedstawił, czyniąc zarazem analizę porównawczą ze św. Tomaszem 
z Akwinu, bp Ignacy Dec, Dwie antropologie. Tomaszowa a Marcelowa teoria człowieka, Wro-
cław 19952. Por. M. Panek, Koncepcja człowieka w filozofii Gabriela Marcela, SSHT 33 (2000), 
s. 191–199. 



156 III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

przekracza własny egoizm, pozwalając drugiemu niejako wejść we własny świat 
i budować międzyosobową jedność, czyli wspólnotę. Tyko myślenie o człowieku 
w kategoriach wartości, które stanowi dla własnego człowieczeństwa, pozwala 
go zaakceptować jako dar: „Drugi człowiek jest (…) tym, na którym ja powinie-
nem się oprzeć, aby stawać się sobą. Drugi człowiek jest więc dla mnie darem, 
a nie – jak to jest u Sartre’a – zagrożeniem”139. Spośród stosunków osobowych, 
wyjątkową rolę przypisuje miłości140 i nadziei141, które są z jednej strony jakimś 
najgłębszym przejawem aktu wolności, a z drugiej kluczem do zrozumienia rze-
czywistości. 

Marcel krytycznie odnosi się do Sartre’owskiej koncepcji wolności, która za-
myka się w stwierdzeniu, że jesteśmy skazani na wolność. Twierdzi, że w takim 
ujęciu wolność jawi się jako owoc pewnego ograniczenia czy braku, który bole-
śnie przeżywa człowiek, ma zatem cechy bardziej niewoli, niż zdobyczy, czegoś, 
od czego człowiek nie może się uwolnić, niż coś, co chce osiągnąć142. Dla Marcela 
przeciwnie, wolność nie jest ucieczką od czegoś, ale zwróceniem się ku czemuś, 
oddaniem się czemuś, a jeszcze bardziej komuś. Wolność jest narzędziem miło-
ści, jest pozytywnym wyjściem ku drugiemu, bardziej niż ucieczką od czegoś jest 
związaniem się z drugim. To jest w gruncie rzeczy zasadnicza cecha życia jako 
takiego: „Żyć w pełnym znaczeniu tego słowa – to nie znaczy istnieć lub trwać, 
ograniczać się do istnienia lub trwania, ale rozporządzać sobą, oddawać się”143. 

Badania Marcela nad egzystencją człowieka, próbujące wskazać drogi we-
wnętrznej integracji człowieka, będącej kluczem do autentycznego bycia w świe-
cie, oparte o głęboką postawę religijną, stanowią cenną inspirację dla teologii mo-
ralnej, której zadaniem jest z jednej strony być mocno zakotwiczoną w realnym 
życiu człowieka, z drugiej zaś oświetlać je i wskazywać kierunek postępowania, 
opierając się na niezmiennej prawdzie objawionej przez Boga. 

Analizy Marcela wyrażone w kategorii „być i mieć” stały się inspiracją dla 
wyrażenia moralnego nauczania Kościoła o stosunku chrześcijanina do dóbr 
materialnych. Sobór Watykański II poruszając temat antropologicznego wy-
miaru działalności człowieka w świecie, wskazuje, że poprzez nie człowiek nie 
tylko zmienia rzeczywistość, ale kształtuje także siebie. Ten aspekt jest nawet 

139 Cyt. za: https://pl.wikipedia.org/wiki/Gabriel_Marcel (dostęp: 5.05.2019).
140 Por. I. Dec, Filozofia miłości w ujęciu Gabriela Marcela, Wrocław 1996; tenże, Komunia „ja-ty” 

w ujęciu Gabriela Marcela, CS 13 (1981), s. 289–311. 
141 Por. G. Marcel, Homo viator, dz. cyt., s. 33–94. 
142 Por. tamże, s. 256. 
143 Por. tamże, s. 183. 



157III. Filozoficzne inspiracje teologii moralnej XX wieku

ważniejszy, bowiem „wartość człowieka wyraża się bardziej w tym, czym jest, 
niż w tym, co posiada”144. Do tego nauczania nawiązuje Jan Paweł II w swojej 
pierwszej encyklice Redemptor hominis, wprost wskazując przy tym na współ-
czesnego myśliciela, choć nie podaje jego imienia. W kontekście prymatu etyki 
nad techniką, wynikającego z prymatu osoby nad rzeczą, pisał: „Chodzi o rozwój 
osób, a nie tylko o mnożenie rzeczy, którymi osoby mogą się posługiwać. Chodzi 
o to, aby – jak to sformułował współczesny myśliciel, a powtórzył Sobór – nie 
tyle «więcej mieć», ile «bardziej być»”145. Zachowanie tej relacji broni człowie-
ka przed fundamentalnym zniewoleniem, nie tylko w wymiarze zewnętrznym, 
ale także wewnętrznym, zniewoleniem ducha. Ten temat papież rozwinął także 
w encyklice Centesimus annus: „Pragnienie, by żyć lepiej, nie jest niczym złym, 
ale błędem jest styl życia, który wyżej stawia dążenie do tego, by mieć, aniżeli być, 
i chce więcej mieć nie po to, aby bardziej być, lecz by doznać w życiu jak najwięcej 
przyjemności”146. Natomiast podczas spotkania z młodzieżą na Westerplatte dru-
gą część swojego przemówienia poświęcił rozwinięciu Marcelowskiej metafory 
w kontekście ewangelicznego spotkania młodzieńca z Chrystusem, który rezy-
gnuje z pójścia za Nim, „miał bowiem wiele posiadłości” (Mk 10, 22): „Wasze po-
wołania i zawody są różne. – mówił papież – Musicie dobrze rozważyć, w jakim 
stosunku – na każdej z tych dróg – pozostaje «bardziej być» do «więcej mieć». Ale 
nigdy samo «więcej mieć» nie może zwyciężyć. Bo wtedy człowiek może przegrać 
rzecz najcenniejszą: swoje człowieczeństwo, swoje sumienie, swoją godność. To 
wszystko, co stanowi też perspektywę «życia wiecznego»”147. 

144 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 
et spes, 35. 

145 Jan Paweł II, Enc. Redemptor hominis (4 marca 1979), 16. 
146 Jan Paweł II, Enc. Centesimus annus (1 maja 1991), 36. 
147 Jan Paweł II, Więcej mieć czy bardziej być. Homilia do młodzieży w czasie liturgii słowa na 

Wester platte (12 czerwca1987), 5, „L’Osservatore Romano” 5bis (1987), s. 3. 





IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

W pierwszej połowie XX wieku ma miejsce ożywienie w teologii, które było wy-
padkową z jednej strony mocniejszego zwrócenia się w stronę źródeł tradycji 
chrześcijańskiej: Pisma Świętego, liturgii i dziedzictwa patrystycznego (znakiem 
tego była seria wydawnicza jezuitów z Lyon-Fourvière Sources chrétiennes pu-
blikująca dzieła Ojców Kościoła oraz teksty wczesnochrześcijańskie), z drugiej 
zaś otwierania się na świat kultury, nową wrażliwość współczesnego człowieka 
i jego egzystencjalne problemy. Rodziło się przekonanie, że teologia powinna być 
wrażliwa na dynamicznie rozwijający się świat, niejako towarzyszyć mu w drodze 
i dawać odpowiedź na pytania, które stawia kultura, powinna być, jak twierdził 
protestancki teolog Paul Tillich (1886–1965), answering theology, teologią odpo-
wiadającą na problemy czasów. Wymagało to nowego ujęcia problemów teolo-
gicznych i nowego języka, w którym byłyby one wyrażane. Problematykę tę po-
dejmowali tacy teologowie jak: jezuici – Henri Bouillard, Jean Daniélou i Henri 
de Lubac – oraz dominikanie: Marie-Dominique Chenu i Yves Congar, z których 
wielu uczestniczyło później w komisjach przygotowawczych i pracach Soboru 
Watykańskiego II. 

Nurt ten wyraźnie sprzeciwiał się scholastycznemu ujęciu teologii, któ-
ry postrzegano jako skostniały i mało czytelny dla współczesnego człowieka. 
Podkreślano różnice między absolutnym i niezmiennym charakterem prawd 
objawionych a historycznym charakterem, jakim cechują się wypowiedzi do-
gmatyczne, które mogą ewoluować, dostosowując się do przemian kulturowych. 



160 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

Wymagało to pełnego zrozumienia dialogu ze współczesnymi filozofiami i nur-
tami myślenia. Swoistym manifestem tych tendencji teologicznych był artykuł 
Jeana Daniélou (1905–1974) Les orientations présentes de la pensée religieuse1, 
który wywołał ożywioną dyskusję. Polemizując z nowatorskimi poglądami, 
Reginald Garrigou-Lagrange OP (1877–1964) nazwał je „nową teologią” (nouvel-
le théologie)2. Dopatrywano się w niej bardziej lub mniej wyraźnego relatywizmu 
teologicznego, a nawet ukrytego agnostycyzmu, a niektóre teksty teologów zwró-
ciły nawet uwagę i krytykę Świętego Oficjum. 

Do kwestii tych odniosła się także encyklika Piusa XII Humani generis 
(12 sierpnia 1950), która poświęcona była pewnym fałszywym poglądom zagra-
żającym podstawom nauki katolickiej. Przestrzegała przed nowymi tendencjami 
w teologii, które wprowadzają myślenie historyczno-ewolucyjne do rozumienia 
dogmatów, „podważając podstawy każdej prawdy absolutnej i absolutnego pra-
wa tak w odniesieniu do filozofii, jak i dogmatów chrześcijańskich”3. Encyklika 
negatywnie ocenia próby wyrażania dogmatu w kategoriach zapożyczonych ze 
współczesnych kierunków filozoficznych (immanentyzmu, idealizmu, egzysten-
cjalizmu) i uznaje za ponadczasowe ich sformułowanie, przypominając, że nie-
które z pojęć zostały przez sobory „wykorzystane, a nawet usankcjonowane, tak, 
że nie wolno od nich odstępować”4. Papież przypomniał także o wadze i kompe-
tencjach Urzędu Nauczycielskiego Kościoła, któremu należy się posłuszeństwo, 
mimo że w opinii niektórych „postępowych” teologów jest on traktowany jako 
„hamulec postępu i przeszkoda dla wiedzy. Niektórzy katolicy uważają go za bez-
prawne wędzidło, którym powstrzymuje się światlejszych teologów od zrewido-
wania teologii”5. 

Problemy, które ujawniły się w kontekście nouvelle théologie, dotykać będą 
także teologię moralną, która nadal poszukiwała dróg swojej odnowy. Napięcia 
dotyczyły takich problemów jak zagadnienia uniwersalności i niezmienności 
norm, a także konkretnych sytuacji egzystencjalnych, obiektywności prawa mo-
ralnego, czy wolności indywidualnego sumienia oraz autorytetu Magisterium 
Kościoła w kwestiach moralnych. Zagadnienia te stały się centralnymi punktami 
propozycji etycznych, które określamy pojęciem „etyki sytuacyjnej”. 

1 Por. J. Daniélou, Les orientations présentes de la pensée religieuse, Et 79 (1946), s. 5–21. 
2 Por. R. Garrigou-Lagrange, La nouvelle théologie où va-t-elle?, Ang 23 (1946), s. 126–145. Por. 

R. Winling, Teologia współczesna 1945–1980, Kraków 1990, s. 92–100. 
3 Pius XII, Humani generis, AAS 42 (1950), s. 563. 
4 Tamże, s. 566–567. 
5 Tamże, s. 567. 



161IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

1. Etyka sytuacyjna

a) Fundamenty filozoficzne 
Etyka sytuacyjna wyrosła zasadniczo na gruncie filozofii egzystencjalizmu, 

a  także swoiście rozumianego personalizmu. Egzystencjalizm był sprzeciwem 
wobec skrajnego idealizmu Hegla, dla którego zasadniczym elementem istnie-
nia jest idea. Według niego wszystko, co istnieje, jest emanacją myśli. To ona 
jest pierwotna w stosunku do rzeczy, które są jej wytworem i dlatego posiadają 
logiczną strukturę, którą da się odczytać przez rozum. A skoro jest logiczna, to 
można także poznać zasady i normy, którymi się rządzi. Wprawdzie konkretny 
byt jest zróżnicowany i podlega rozwojowi, ale dokonuje się to wedle praw logicz-
nych, którymi rządzi określona idea. Każdy rozwój jest jej emanacją i ostatecznie 
jest jej podporządkowany. Dotyczy to także człowieka. Obawiano się, że w ta-
kiej perspektywie filozoficznej człowiek ze swoją jednostkową podmiotowością 
i związaną z nią niepowtarzalnością zostanie zmarginalizowany, stając się jedynie 
elementem większej całości – idei – która przejmuje nad nim władzę i próbuje 
nim kierować, podporządkowując go sobie, co z kolei może prowadzić do tota-
litaryzmu. 

Przeciwko takiej filozofii wystąpił egzystencjalizm, który we własnym przeko-
naniu chciał być obrońcą człowieka, jego wyjątkowości i odrębności (zwłaszcza 
mając w pamięci niedawne totalitaryzmy, które przeżyła Europa). Według zwo-
lenników egzystencjalizmu ta niepowtarzalność człowieka ujawnia się w egzy-
stencji, która jest zawsze jedyna, niepowtarzalna i wciąż podlegająca zmianom. 
Jako taka nie da się ująć żadną myślą, nie da się zamknąć w żadnej teorii. Człowiek 
nie może reflektować na temat swojej egzystencji, bo każda refleksja stałaby się 
de facto zamknięciem egzystencji w określonej formule, a tym samym przestałaby 
ona być sobą, czyli podlegająca ciągłym przemianom procesem. Z tego powodu 
można powiedzieć, że istnienie, egzystencja są poniekąd irracjonalne, w tym sen-
sie, że nie może być „myślane”, lecz jedynie doświadczane, przeżywane. Istnienie 
nie podlega zatem obiektywizacji, lecz należy do dziedziny subiektywnej. W kon-
sekwencji nie da się stworzyć ogólnej, obiektywnej teorii egzystencji, a co za tym 
idzie, nie można określić zasad, jakimi się ona kieruje, ani też norm, jakimi kiero-
wać się powinna. Normy te jawią się natomiast w indywidualnym przeżyciu da-
nej chwili i sytuacji, w jakiej znajduje się człowiek. Zatem to konkretna sytuacja 
warunkuje zaangażowanie wolności człowieka, jego wybór, przed którym sam 
staje i który sam, kierowany własnym przekonaniem, powinien podjąć, bowiem 



162 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

nikt nie może za człowieka przeżyć jego własnej egzystencji ani brać za nią od-
powiedzialności. Wszystkie ogólne zasady i normy, etyczne doświadczenie lu-
dzi nagromadzone w przeszłości, ani też zewnętrzny autorytet, nie mogą zmusić 
człowieka do określonego wyboru ani zastąpić jego indywidualnej decyzji. Mogą 
być dla niego jedynie pewnym punktem odniesienia, wskazówką i inspiracją. 

Egzystencjaliści odrzucili zasadę, według której istota poprzedza istnienie. 
Nie ma żadnej istoty, poza istnieniem, stąd też nie można mówić o żadnej istocie 
człowieka ani też o żadnej niezmiennej naturze. Nikt też nie uczynił człowieka 
według jakiejś idei, nic nie przesądza jego właściwości, a to, kim będzie, zależy 
wyłącznie od niego samego, od tego, jakim sam się uczyni, przeżywając swoją 
własną egzystencję. Odrzucając pojęcie ludzkiej natury, zakwestionowano tak-
że to, co jest prawem naturalnym, a szczególnie jego powszechność i niezmien-
ność. Tak jak człowiek sam siebie „tworzy”, reagując na wyzwania egzystencji, tak 
też „tworzy” swoje własne prawa, adekwatnie do wymogów sytuacji, w jakiej się 
znajduje, a także odpowiednio do indywidualnej dyspozycji i możliwości, jakie 
posiada w danej chwili i jakie rozpoznaje w swoim wnętrzu. Prawo moralne staje 
się swoistym subiektywnym poczuciem powinności: tego, co powinien i co może 
zrobić człowiek. Niewątpliwie, w takich założeniach ukryty jest subiektywizm 
i w konsekwencji relatywizm moralny. 

W radykalnym ujęciu etyki sytuacyjnej ma miejsce zerwanie więzi między 
obiektywnym prawem moralnym a subiektywną decyzją i wyborem człowieka, 
który kieruje się egzystencjalną sytuacją i własnym jej rozeznaniem. Natomiast 
zwolennicy etyki sytuacyjnej wśród chrześcijańskich teologów próbują ją uzasad-
nić przez odwołanie się do głosu sumienia, poprzez które indywidualnie przema-
wia Bóg do człowieka. W głosie tym rozpoznaje on Boże wezwanie do podjęcia 
moralnej decyzji w jedynej i niepowtarzalnej rzeczywistości, w której się znajdu-
je. W ten sposób, w ich ocenie, zostaje zachowana wolność człowieka, jego oso-
bista odpowiedzialność przed Bogiem, a także większy autentyzm społecznego 
zaangażowania. To, co szczególnie jest podkreślane, to fakt, że etyka sytuacyjna 
najlepiej wyraża personalistyczny charakter chrześcijańskiej moralności, gdzie 
człowiek jest autentycznie podmiotem decyzji moralnych, odważnie i twórczo 
zaangażowany w poszukiwaniu odpowiedzi na moralne wyzwania, a nie ukrywa 
się za ogólnością fundamentalnych norm, które są abstrakcyjne w stosunku do 
konkretnego życia. Istotne jest to, że człowiek pozostaje szczery wobec siebie, 
a przez to także wobec Boga, który do niego bezpośrednio przemawia poprzez 
wewnętrzne natchnienie, nawet jeśli czyni coś, co jest przeciwne obiektywnemu 
prawu moralnemu. 



163IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

Jeśli bowiem zjawi się konflikt między jakimkolwiek prawem a wymogami kon-
kretnej sytuacji, wówczas powinny zwyciężyć wartości osobowe na niekorzyść 
prawa, np. gdy okoliczności będą wymagały odstępstwa od wiary i to się okaże 
życiowo konieczne, wtedy rzecz będzie dozwolona, mimo że obiektywna kwalifi-
kacja nazwie to zaparciem się wiary. Analogiczne wypadki mogą zachodzić w po-
życiu małżeńskim i w stosunkach seksualnych pozamałżeńskich6. 

Dla Boga bowiem istotniejszą wartość ma prawa intencja i szczera odpowiedź 
człowieka, niż przedmiotowa wartość moralna samego czynu. Tak rozumiana 
etyka sytuacyjna ma stanowić zwycięstwo ewangelicznej miłości nad duchem le-
galizmu. 

Na egzystencjalistyczne źródło nowej moralności i konkretnego jej wyrazu, 
jakim była etyka sytuacyjna, zwracał uwagę Pius XII już w encyklice Humani 
generis. Filozofia ta – zdaniem papieża – inspirując się ewolucjonizmem, któ-
ry podkreśla nieustanną ewolucję wszechświata, kwestionuje istnienie wszelkich 
niezmiennych prawd, zmiany dokonują się na drodze przypadkowości i przygod-
ności zaistniałych warunków, z których wyłania się ciągle nowa rzeczywistość. 

Fałszywe poglądy takiego ewolucjonizmu, odrzucającego wszelką absolutną, bez-
względnie stałą i nieodmienną prawdę, utorowały drogę nowej odmianie błędnej 
filozofii, która, idąc w zawody z idealizmem, immanentyzmem i pragmatyzmem, 
przybrała miano „egzystencjalizmu”, zaznaczając tym wyrazem, że wcale nie dba 
o niezmienną rzeczy istotę, a troszczy się tylko o samo poszczególnych rzeczy 
istnienie7. 

W sukurs takim przekonaniom idzie także fałszywy historycyzm, który redu-
kuje całą rzeczywistość jedynie do faktyczności życia ludzkiego, tego, co rzeczy-
wiście istnieje w konkretnym miejscu i czasie, odrzucając istnienie absolutnych 
prawd i obiektywnego prawa. 

Pojęcie etyki sytuacyjnej pojawiło się już w latach 30. XX w. za sprawą nie-
mieckiego filozofa Eberharda Grisebacha (1880–1945), którego zainteresowania 
dotyczyły przede wszystkim zagadnień sensu kultury jako środowiska kształtują-
cego człowieka. W swoim głównym dziele Gegenwart: eine kritische Ethik zawarł 
podstawowe idee dotyczące zmiennych kulturowo uwarunkowań ludzkiego dzia-
łania8. Sam termin „etyka sytuacyjna” nie jest jednoznaczny, choć może sugero-
wać jednolity i spójny system etyczny. Tymczasem jest to bardziej ruch umysłowy, 
wyrażający się zarówno w twórczości filozoficznej, teologicznej, jak i literackiej, 

6 W. Granat, Etyka sytuacyjna, AK 56 (1958), s. 116. 
7 Pius XII, Humani generis, AAS 42 (1950), s. 563. 
8 Por. E. Grisebach, Gegenwart: eine kritische Ethik, Halle 1928, s. 193–211. 



164 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

którego postulatem jest wypracowanie nowej koncepcji moralności, lepiej odpo-
wiadającej współczesnemu człowiekowi świadomemu swojej wolności. Tę propo-
zycję nowej moralności Pius XII określa pojęciami „egzystencjalizmu etycznego”, 
„aktualizmu etycznego”, czy wreszcie „indywidualizmu etycznego”, rozumianego 
w sensie ścisłym, który został nazwany Situationsethik – etyką sytuacji9. 

Zwolennikami etyki sytuacyjnej wśród niemieckich teologów protestanc-
kich byli Karl Barth, Emil Brunner, Helmut Thielicke i wspomniany Eberhard 
Grisebach, a w Wielkiej Brytanii anglikański biskup John A. Robinson (1919–
1983), który odrzucał jednoznaczność przykazań Chrystusa, niemogących obo-
wiązywać powszechnie, gdyż były jedynie praktyczną ilustracją – odpowiadającą 
czasom, w których żył Chrystus – stosowania zobowiązań wynikających z jedyne-
go przykazania, jakim jest miłość10. W Stanach Zjednoczonych zwolennikiem etyki 
sytuacyjnej był prekursor bioetyki Joseph Fletcher (1905–1991)11. Wśród teologów 
katolickich wskazuje się na Theodora Steinbüchela12, a zwłaszcza Ernsta Michela13. 

Inni teolodzy zasadniczo krytykując i odrzucając etykę sytuacyjną, próbują 
znaleźć nową interpretację prawa naturalnego, która byłaby bardziej personali-
styczna (J. Fuchs SJ14, K. Rahner SJ15), uwzględniająca indywidualność człowieka. 
Jeszcze inni próbowali przyswoić pewne elementy obecne w etyce sytuacyjnej, 

9 Por. Pius XII, Soyez les bienvenus (18 kwietnia 1952), AAS 44 (1952), s. 414. Por. R. Kondracki, 
Etyka sytuacyjna w świetle orzeczeń Kościoła, „Życie i Myśl” 3 (1957), s. 1–21; W. Granat, Etyka 
sytuacyjna, AK 56 (1958), s. 115–120; A. Fernández, La reforma de la teología moral. Medio 
siglo de historia, Burgos 1997, s. 69–101; T. Biesaga, Sytuacjonizm etyczny, [w:] Powszechna En-
cyklopedia Filozoficzna, t. 9, Lublin 2008, s. 293–296; A. Drożdż, Permisywizm moralny, Kielce 
2005, s. 135–156. 

10 Por. J.A. Robinson, Christian Morals Today, Philadelphia 1964; tenże, Honest to God, London 
1963, wyd. pol.: Spór o uczciwość wobec Boga, Warszawa 1966. 

11 Por. J. Fletcher, Situation Ethics. The New Morality, Philadelphia 1966. 
12 Por. M. Alcalá, La ética de situación y Theodor Steinbüchel, Barcelona 1963. 
13 Por. E. Michel, Der Partner Gottes. Weisungen zur christlichen Selbstverständnis, Heidelberg 

1946; Renovatio zur Zwiesprache zwischen Kirche und Welt, Stuttgart 1947. Jego książka o mał-
żeństwie Ehe – eine Anthropologie der Geschlechtsgemeinschaft, Stuttgart 1948 została umiesz-
czona w Indeksie ksiąg zakazanych. Por. AAS 44 (1952), s. 879. 

14 Por. J. Fuchs, Teologia moralna, Warszawa 1974; Situationsethik in theologischer Sicht, „Schola-
stik” 27 (1952), s. 161–183; Morale théologique et morale de situation, NRTh 76 (1954), s. 1073–
1085; Éthique objective et éthique de situation, NRTh 78 (1956), s. 798–818. Por. J. Merecki, Spór 
o prawo naturalne. Analiza modelu argumentacji etycznej Josefa Fuchsa, Lublin 2001; M.E. Gra-
ham, Josef Fuchs on Natural Law, Washington 2002; A. Filipowicz, Josef Fuchs. Kroczyć śladami 
Chrystusa, [w:] Leksykon wielkich teologów XX/XXI wieku, t. 2, Warszawa 2004, s. 125–132. 

15 Por. K. Rahner, Der Einzelne in der Kirche, SdZ 72 (1947), s. 260–276; Situationsethik und Sün-
denmystik, SdZ 145 (1949–1950), s. 330–342; Über die Frage einer formalen Existenzialethik, 
[w:] Schriften zur Theologie, t. 2, Einsieden 1960, s. 227–246.  



165IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

uznając ich przydatność do bardziej adekwatnego w stosunku do współcze-
snego świata przedstawienia chrześcijańskiej moralności. Należą do nich teo-
lodzy z kręgu języka niemieckiego: Bruno Schüller SJ16, Franz Böckle17, Alfons 
Auer18, Walter Dirks19, Klaus Demmer, Johannes Gründel (urodzony w polskich 
Ołdrzychowicach Kłodzkich w 1929 r.)20, Bernhard Häring, Wilhelm Korff21, 
Dietrich Mieth, Peter Knauer22, oraz innych krajów: Richard McCormick SJ, 
Charles Curran, John Giles Milhaven23, Louis Janssens24, Wilhelm van der 
Marck25, Jean-Marie Aubert, E. Ciavacci, Antonio Molinaro26. Podkreślają oni 
twórczą rolę indywidualnego sumienia w podejmowaniu moralnych decyzji. 
Niektórzy z nich czynią to w takim stopniu, że ogólne normy tracą swoją jed-
noznaczną siłę zobowiązującą, a wartość moralną czynu uzależniają ostatecznie 
od decyzji indywidualnego sumienia. Takie stanowisko ujawniło się wyraźnie 
wobec nauczania encykliki Humanae vitae (np. Franz Böckle, Bernhard Häring, 
Richard McCormick, Charles Curran). 

Równie spore jest grono przeciwników i krytyków etyki sytuacyjnej, którzy 
widzą w niej zagrożenie dla autentycznej moralności chrześcijańskiej, co wię-
cej, naruszenie samych fundamentów etyki jako nauki normatywnej, skoro re-
guły postępowania ustala sam dla siebie każdy działający podmiot. Do tego gro-
na należeli: Richard Egenter27, Johann Endres28, Hans Hirschmann SJ, Marcel 
Reding29, Hans Wulf SJ, w Polsce zaś jednogłośnie wszyscy teolodzy moraliści. 
Alternatywne rozwiązanie dla etyki sytuacyjnej zaproponował ks. Seweryn Rosik 

16 Por. B. Schüller, Gesetz und Freiheit. Eine moraltheologische Untersuchung, Düsseldorf 1966. 
17 Por. F. Böckle, Gesetz und Gewissen, Räber 1965; Das Naturrecht im Disput, Düsseldorf 1966; 

Fundamentalmoral, München 1977. 
18 Por. A. Auer, Autonome Moral und christlicher Glaube, Düsseldorf 1971. 
19 W. Dirks, Comment recognâitre ce que Dieu attend de moi?, VS 18 (1951), s. 243–270. 
20 Por. J. Gründel, Wandelbares und Unwandelbares in der Moraltheologie, Düsseldorf 1967. 
21 Por. W. Korff, Norm und Sittlichkeit. Untersuchungen zur Logik der normativen Vernunft, Frei-

burg/München 19852. 
22 Por. P. Knauer, Handlungsnetze – Über das Grundprinzip der Ethik, Frankfurt am Main 2002. 
23 Por. J.G. Milhaven, Toward a New Catholic Morality, New York 1970. 
24 Por. L. Janssens, Reading in Moral Theology, New York 1979. 
25 Por. W. van der Marck, Toward a Christian Ethic. Renewal in Moral Theology, Shannon 1969. 
26 Por. A. Szostek, Natura, rozum, wolność. Filozoficzna analiza koncepcji twórczego rozumu we 

współczesnej teologii moralnej, Rzym 1990, s. 20. 
27 Por. R. Egenter, Kasuistik als christliche Situationsethik, MThZ 1 (1950), s. 54–65. 
28 Por. J. Endres, Situation und Entscheidung, NO 6 (1952), s. 27–36. 
29 M. Reding, Der Aufbau christlichen Existenz, München 1952. Był profesorem w Grazu i autorem 

monumentalnego opracowania podręcznika Handbuch der Moraltheologie, t. 1–11, München 
1953–1957. 



166 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

w postaci tzw. sytuacjonizmu roztropnościowego. Idąc za wskazaniem zawartym 
w wystąpieniu Piusa XII, próbuje określić, w jaki sposób chrześcijańska cnota 
roztropności stanowi sprawność rozumu i woli w podejmowaniu właściwej decy-
zji moralnej w odniesieniu do konkretnej sytuacji. To dzięki niej człowiek w każ-
dej okoliczności życia zachowuje umiejętność respektowania ogólnych zasad mo-
ralnych oraz stosowania ich do poszczególnych sytuacji życiowych30. 

b) Ocena Magisterium Kościoła 
Pius XII dwukrotnie wypowiadał się krytycznie na temat etyki sytuacyjnej. 

Pierwszy raz w przemówieniu radiowym z 23 marca 1952 roku, w którym na-
wiązując do wcześniejszych refleksji na temat nowej teologii, mówił, że podobna 
tendencja rodzi się w dziedzinie praxis ludzkiego życia w postaci nowej moral-
ności31. Jej pierwszym celem jest podważenie związku, jaki istnieje między nor-
mą moralną a autorytetem Kościoła, któremu Chrystus powierzył misję zacho-
wania, wyjaśniania i przekazywania następnym pokoleniom prawa moralnego 
i przyznania tej roli indywidualnemu sumieniu. Zwolennicy nowej moralności 
zarzucają Kościołowi, że zamiast pobudzać i wspierać prawo wolności i miłości, 
powołuje się wyłącznie i z nadmiernym rygoryzmem na trwałość i niezmienność 
prawa moralnego, używając takich wyrażeń jak „jesteś zobowiązany” i „nie jest 
godziwe” w odniesieniu do konkretnych czynów człowieka32. Po wtóre, postulują 
absolutną autonomię, także w stosunku do prawa moralnego, tych obszarów ży-
cia społecznego, które nie należą do dziedziny religijnej, takich jak nauka, sztuka, 
polityka czy ekonomia. Papież przyznaje, że dziedziny te cieszą się słuszną auto-
nomią ze względu na własną metodę, którą się kierują w ich uprawianiu, jednak 
nie może ona oznaczać autonomii od wartości moralnych. „Czysta i teoretyczna 
separacja nie ma sensu w życiu, które jest zawsze syntezą, ponieważ jedynym 
podmiotem wszystkich aktywności jest zawsze człowiek, którego wolne i świado-
me działanie nie może uciec od oceny moralnej”33. 

Kilka tygodni później, 18 kwietnia tego samego roku, w przemówieniu skiero-
wanym do uczestników międzynarodowego kongresu młodych dziewcząt odniósł 

30 Por. S. Rosik, Sytuacjonizm etyczny a chrześcijańska roztropność. Studium teologiczno-moralne, 
Poznań 1986, s. 127–174. 

31 Pius XII, De conscientia christiana in iuvenibus recte efformanda, AAS 44 (1952), s. 270–278. 
Tekst pol. [w:] Sumienie chrześcijańskie jako przedmiot wychowania. Przemówienie radiowe 
z 23 marca 1952 roku, [w:] Sumienie. Głos Boga w duszy. Wybór tekstów, oprac. M. Czekański, 
Kraków 2002, s. 79–88. 

32 Por. AAS 44 (1952), s. 274. 
33 Tamże, s. 276–277.  



167IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

się wprost do błędów etyki sytuacyjnej34. Niebezpieczeństwo, które niesie ona dla 
życia moralnego, można sprowadzić do trzech punktów: prymat indywidualnego 
sumienia przed obiektywnym prawem, prymat konkretnej sytuacji przed ogólną 
normą, szczerość oraz autentyczność osobiście podejmowanej decyzji. 

Po pierwsze, cechą charakterystyczną tej etyki jest to, że nie opiera się na uni-
wersalnych prawach moralnych, lecz na konkretnych uwarunkowaniach i oko-
licznościach, w których działa człowiek i według których indywidualne sumie-
nie podejmuje osąd i dokonuje wyboru. Nawet jeśli nie neguje zupełnie istnienia 
uniwersalnych norm, to traktuje je drugorzędnie, do tego stopnia, że jeśli zajdzie 
jakaś okoliczność, która uniemożliwiałaby ich realizację, to człowiek postępując 
wbrew niej, może działać godziwie (papież podaje dwa przykłady, jeden dotyczy 
porzucenia wiary, drugi z dziedziny moralności seksualnej). Dla zwolenników 
etyki sytuacyjnej „szczere sumienie, solidnie uformowane jest ważniejsze przed 
Bogiem, niż przykazanie lub prawo. Taka decyzja jest «aktywna» i «kreatywna» 
nie zaś «pasywna» i «receptywna» w stosunku do prawa”35. W przeciwieństwie do 
takiego założenia papież przypomina, że podstawowe wymogi prawa moralnego 
bazują na istocie i naturze człowieka i fundamentalnych relacjach, które z nich 
wynikają i z tego względu zachowują swoją uniwersalną wartość. 

Po wtóre, jest to etyka zdecydowanie indywidualistyczna, w której człowiek ze 
swoim sumieniem staje sam osobiście przed Bogiem bez pośrednictwa żadnego 
prawa czy autorytetu. „Istnieje tylko «ja» człowieka i «Ja» Boga osobowego; nie 
Boga prawa, ale Boga Ojca, z którym człowiek powinien zjednoczyć się w miło-
ści”36. Taka decyzja, podjęta osobiście przez człowieka, nadaje jej charakter szcze-
rości i autentyczności i broni przed hipokryzją kryjącą się w faryzejskiej wierno-
ści prawu lub patologicznym skrupułom sumienia. 

W efekcie, stwierdza papież, taka etyka „znajduje się tak daleko od prawa i za-
sad chrześcijańskich, że nawet dziecko znające katechizm potrafi zdać sobie z tego 
sprawę”37. Jako remedium na błędy w niej zawarte przypomina podstawową naturę 
prawa powszechnego, które w sposób konieczny i intencjonalny obejmuje wszyst-
kie przypadki szczegółowe, w których się urzeczywistniają jego normy. Papież for-
mułuje także trzy fundamentalne zasady: 1) uznaje, że Bóg chce przede wszystkim 

34 Por. Pius XII, Soyez les bienvenus. Allocutio radiophonica ad Delegatas Conventui Internatio-
nali Sodalitatis vulgo nuncupatae „Fédération Mondiale des Jeunesse Féminines Catholiques” 
(18 kwietnia 1952), AAS 44 (1952), s. 413–419. 

35 Tamże, s. 415. 
36 Tamże, s. 416. 
37 Tamże, s. 416. 



168 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

i zawsze prawej intencji, ale to nie wystarcza – On chce także dobrego czynu; 2) nie 
jest dozwolone czynić zło, aby osiągnąć dobry cel, a etyka sytuacji – być może nie 
zdając sobie z tego sprawy – sankcjonuje zasadę, że cel uświęca środki; 3) mogą się 
zdarzyć sytuacje, w których człowiek winien poświęcić wszystko, nawet życie, aby 
zbawić duszę. Tam zaś, gdzie nie ma norm zobowiązujących w sposób absolutny 
i bezwarunkowy, należy odwołać się do cnoty roztropności, jak to czyniła teologia 
moralna, idąc śladem św. Tomasza z Akwinu38. 

Kilka lat później, 2 lutego 1956 roku Święte Oficjum wydało instrukcję na te-
mat etyki sytuacyjnej. Rekapitulując nauczanie Piusa XII, wskazuje na zasadnicze 
błędy, które są sprzeczne z chrześcijańską nauką moralną: 1) neguje zobowiązu-
jący charakter obiektywnego prawa moralnego, przypisując pierwszorzędną rolę 
wewnętrznemu osądowi człowieka39; 2) postuluje subiektywizm rozeznania mo-
ralnego, który nie może być mierzony żadną obiektywną normą40; 3) podważa 
tradycyjną naukę na temat natury ludzkiej, opowiadając się za naturą egzysten-
cjalną41; 4) relatywizuje prawo naturalne. 

Instrukcja została zasadniczo pozytywnie przyjęta przez teologów katolic-
kich, którzy szeroko ją komentowali. Niemniej jednak, niektóre wskazania za-
warte w niej próbowano w złagodzonej formie wprowadzać do wykładu teolo-
gii moralnej, przychylając się tym samym ku ideom etyki sytuacyjnej. Dlatego 
w późniejszych latach kolejni papieże wskazywali przy różnych okazjach na za-
grożenia, jakie dla moralności niosą z sobą idee etyki sytuacyjnej42. Czynił to tak-
że Jan Paweł II w adhortacji Reconciliatio et paenitentia43, a zwłaszcza w encyklice 
Veritatis splendor44. 
38 Por. Św. Tomasz z Akwinu, Summa theologiae, II–II, q. 47–57. 
39 „Autorzy, którzy postępują za tym systemem, sądzą, że decydującą i ostateczną normą dzia-

łania nie jest właściwy, obiektywny porządek określony przez prawo naturalne i na podstawie 
tego prawa w sposób pewny rozpoznawalny, lecz jakiś wewnętrzny osąd i światło umysłu każ-
dego indywiduum, przez które jasne jest dla niego to, co ma czynić, gdy znajduje się w konkret-
nej sytuacji”, Sacra Congregatio Sancti Officii, Instructio „De ethica situationis” (2 lutego 1956), 
AAS 48 (1956), s. 144–145, wyd. pol. [w:] BF-2, 1097–1099. 

40 „Ten osąd, przynajmniej w wielu rzeczach, ostatecznie co do swojej słuszności i prawdy żadną 
obiektywną normą znajdującą się poza człowiekiem i niezależną od jego subiektywnego prze-
konania nie został zmierzony ani nie powinien być mierzony, ani nie jest możliwy do zmierze-
nia, lecz sobie samemu w pełni wystarcza”, tamże, 1097. 

41 „Według tych autorów tradycyjna koncepcja natury ludzkiej nie wystarcza, lecz trzeba się od-
nieść do koncepcji egzystencjalnej natury ludzkiej, która w odniesieniu do większości rzeczy 
nie ma obiektywnej, absolutnej wartości, lecz tylko relatywną i dlatego zmienną”, tamże, 1098.

42 Por. Paweł VI, Discursos: (12 lutego 1969); (7 października 1970). 
43 Por. Jan Paweł II, Adhort. apost. Reconciliatio et paenitentia (2 grudnia 1984), 18. 
44 Por. Jan Paweł II, Enc. Veritatis splendor (6 sierpnia 1993), 54–64. 



169IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

c) Uwagi krytyczne  
Stosunek do norm moralnych
Teologia moralna przyjmuje obiektywny porządek rzeczy, na podstawie które-

go formułuje normy i zasady powszechnie obowiązujące, a przez to niezmienne. 
Częścią tego porządku jest natura osoby ludzkiej, będąca fundamentem prawa 
naturalnego określającego podstawowe relacje człowieka do Boga, ludzi, a tak-
że wszystkich innych istot. Istotną więc wartością dla określenia moralnej jako-
ści ludzkiego działania jest prawda45. Owa zależność od prawdy określa wartość 
wolnych wyborów. W etycznej refleksji nad transcendencją osoby w czynie Karol 
Wojtyła pisał:

Transcendencja osoby w czynie to nie tylko samo-zależność, zależność od wła-
snego „ja”. Wchodzi w nią również moment zależności od prawdy – i moment 
ten ostatecznie kształtuje wolność. Nie realizuje się ona bowiem przez podpo-
rządkowanie sobie prawdy, ale przez podporządkowanie się prawdzie. Zależność 
człowieka od prawdy określa granice właściwej osobie ludzkiej autonomii. Osobie 
ludzkiej przysługuje wolność nie jako czysta niezależność, ale jako samo-zależ-
ność, w której zawiera się zależność od prawdy46. 

Sumienie, które jest integralną częścią duchowego dynamizmu osoby, spełnia-
jące rolę formułowania powinnościowego nakazu bądź zakazu określonego dzia-
łania w konkretnej sytuacji, musi uwzględniać obiektywny porządek, jego głos 
jest aplikacją normy do konkretnej sytuacji, nie zaś interpretacją normy w świetle 
tej sytuacji. Zasadniczy problem tkwi w tym, że rolą sumienia nie jest rozstrzyga-
nie, czy stosować prawo w danej sytuacji, ale jak je stosować, aby działanie odpo-
wiadało prawdzie wyrażonej w normie. Sumienie nie może normy zastąpić bądź 
ją zmodyfikować ze względu na sytuację, jeśli chce zachować swój własny cha-
rakter, nie zamieniając się w subiektywną jedynie opinię. Właśnie dlatego jego 
głos ma imperatywny charakter, że jest odzwierciedleniem obiektywnego syste-
mu normatywnego, a nie własnym tworem – wówczas człowiek identyfikowałby 
się z nim całkowicie, nie zaś odczuwał swoiste „brzemię” jego wymagań. 

Sumienie nie jest więc autonomicznym i wyłącznym źródłem stanowienia o tym, 
co dobre i  złe; głęboko natomiast jest w nie wpisana zasada posłuszeństwa 

45 Jak twierdzi Josef Pieper wszystkie prawa i normy moralne dają się w gruncie rzecy sprowadzić 
do jednej kategorii, mianowicie do prawdy. Por. J. Pieper, Traktat über die Klugheit, München 
1949, s. 27–28. 

46 K. Wojtyła, Osoba i czyn, Kraków 1969, s. 162. 



170 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

względem normy obiektywnej, która uzasadnia i warunkuje słuszność jego roz-
strzygnięć nakazami i zasadami, leżącymi u podstaw ludzkiego postępowania47. 

Teologia moralna zawsze przyznawała wielką rolę sumieniu, twierdząc, że jest 
ono subiektywną normą moralności i że zachowuje swą godność nawet wtedy, 
gdy błądzi. Czym innym jest jednak, gdy znajduje się ono w stanie niepokonal-
nie błędnym, a czym innym, gdy niezależnie od wskazań poznanej normy samo 
formułuje konkretne rozstrzygnięcie, czasem wbrew normie – co oznacza, że owa 
norma była rozpoznana jako norma właśnie. W ten sposób sumienie staje się 
autonomicznym wyznacznikiem tego, co dobre, i tego, co złe. Etyka sytuacyjna 
idealistycznie, a tym samym dość naiwnie, zapominając o stanie upadłej natu-
ry ludzkiej, która utrudnia właściwe poznanie prawdy, a także osłabia dynamizm 
woli, przyjmuje, że indywidualne sumienie jest zawsze zdolne samo wypracować 
poprawny moralnie osąd. Tymczasem to właśnie obiektywne prawo moralne, na 
które sumienie stale powinno być ukierunkowane, chroni sumienie przed błędem. 

Etyka sytuacyjna relatywizuje także wartość obiektywnego prawa naturalne-
go, uznając jego niższość w stosunku do prawa Bożego, którego centralną normą 
jest miłość. Stąd też – twierdzi się – w konfrontacji z nią prawo naturalne traci 
swoją wartość zobowiązującą. Jeśli człowiek zachowuje zasadnicze odniesienie 
do Boga w wierze i miłości, to czyn sprzeczny z prawem naturalnym nie może 
tego przekreślić. Tymczasem moralność ewangeliczna, będąc doskonalszą od na-
turalnej, nie neguje jej norm, ale afirmuje, oczyszcza i dopełnia. Jedna i druga 
swoje ostateczne źródło znajduje w Bogu, Stwórcy całego porządku rzeczy, w któ-
ry to porządek wpisana jest mądrość i wola Boga. Naruszenie tego porządku stoi 
zatem w sprzeczności z poszanowaniem Bożej woli, stąd też czyn taki nie może 
być godziwy moralnie. 

Zwolennicy etyki sytuacyjnej albo odrzucają istnienie obiektywnej prawdy, 
która byłaby powszechnie zobowiązująca, jako że nie jest ona w stanie opisać jed-
nostkowości konkretnej sytuacji, w jakiej znajduje się człowiek, albo relatywizują 
jej wartość normatywną, sprowadzając ją jedynie do pewnego ideału, który in-
spiruje ludzkie działanie bądź też traktuje je jako modelowy wzorzec dobra, który 
nigdy nie jest możliwy do osiągnięcia w obecnych uwarunkowaniach życia czło-
wieka. W tej perspektywie norma moralna, wyrażająca prawdę o dobru, przestaje 
być zasadniczym elementem wartościowania moralnego, ale okoliczności, które 
ostatecznie stają się główną instancją rozsądzającą, co jest dobre lub złe. To może 

47 Jan Paweł II, Enc. Dominum et vivificantem (18 maja 1986), 43. Por. Jan Paweł II, Enc. Veritatis 
splendor (6 sierpnia 1993), 60. 



171IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

prowadzić do relatywizmu moralnego, a w skrajnych przypadkach do odrzucenia 
pojęcia winy moralnej i grzechu, jako że obiektywnie moralnie złe działanie tłu-
maczyła lub usprawiedliwiała określoną sytuacją48. 

Subiektywność wewnętrznego oświecenia
Zwolennicy etyki sytuacyjnej podkreślają wartość wewnętrznego, osobistego 

światła, dzięki któremu w pełni osobiście rozpoznają zobowiązujący głos Boga, 
który do nich przemawia i tym samych ich relacja z Bogiem nabiera bardziej 
personalistycznego charakteru, niż konfrontowanie się z bezosobową i sztywną 
normą. Nie podają jednak żadnego obiektywnego kryterium, które pozwoliłoby 
zidentyfikować to wewnętrzne natchnienie jako pochodzące od Boga, a nie od 
własnych przekonań, zdeformowanych skutkami grzechu pierwotnego, pożądań, 
czy będących przejawem ludzkiej słabości, a nawet przewrotności. To, co jest we-
wnętrznym natchnieniem, może być przecież głosem niewłaściwie uformowane-
go sumienia, czy nawet sumienia zdeformowanego. Sama autentyczność uczucia 
nie daje gwarancji, że jest ono świadectwem prawego sumienia, przez które prze-
mawia Bóg. Tymczasem dla etyki sytuacyjnej to nie obiektywna treść, ale auten-
tyzm i szczerość intencji nadaje wartość czynu. 

Autentyczność wewnętrznego przekonania próbuje się utożsamiać z indywi-
dualnym intuicyjnym sądem ujmującym zaistniałą sytuację. Tymczasem sąd intu-
icyjny dotyczy jedynie ogólnej zasady prawa naturalnego, która jest oczywista dla 
każdego człowieka. Jednak jeśli chodzi o zastosowanie owej zasady do konkretnej 
sytuacji, to nie można mówić o intuicyjnym poznaniu, bo jest ono wynikiem re-
fleksji rozumu praktycznego. Jak pisze św. Tomasz „w dziedzinie postępowania nie 
we wszystkich jest ta sama prawda [rozpoznana – KG] lub poprawność działania, 
gdy chodzi o szczegóły, a tylko gdy chodzi o ogólne zasady. A i u tych, w których 
jest ta sama poprawność w poszczególnych sprawach, nie jest wszystkim znana 
w równym stopniu”49. Dla każdego człowieka intuicyjnie jest rozpoznawana praw-
da, że należy czynić dobro, a unikać zła, ale już w konkretnej sytuacji, której to-
warzyszą różne okoliczności, nie ma takiej intuicyjnej pewności, rodzą się wątpli-
wości, niepewność, zawahanie, skutkiem czego potrzeba głębszego namysłu, rady 

48 „Łatwo zatraca się poczucie grzechu również na skutek zależności od etyki płynącej z pewnego 
relatywizmu historycznego. Może to być etyka, która relatywizuje normę moralną negując jej 
absolutną i bezwarunkową wartość i w konsekwencji negując istnienie aktów niegodziwych 
z natury niezależnie od okoliczności, w jakich zostaną spełnione”, Jan Paweł II, Adhort. apost. 
Reconciliatio et paenitenta (2 grudnia 1984), 18. Por. A. Hesnard, Morale sans péché, Paris 1954. 
Książka została potępiona przez Święte Oficjum 23 stycznia 1956, AAS 48 (1956), s. 95. 

49 Św. Tomasz z Akwinu, Summa theologiae, I–II, q. 94, a. 4c. 



172 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

innych, w tym przede wszystkim rady, jakie daje Kościół poprzez swoje nauczanie, 
czy wreszcie światła Ducha Świętego, aby podjąć właściwą decyzję. 

Jest oczywiste zatem, że sama natura „sytuacji”, do której należy złożoność 
wielu różnych okoliczności, decydujących o jej niepowtarzalności, uniemożliwia 
intuicyjność sądu na temat oceny jej wartości moralnej. 

Sytuacjonizm w teologii moralnej i rola roztropności 
Teologowie moraliści zawsze byli przekonani, że ludzkie działanie jest wy-

nikiem wielu czynników, które mają wpływ na podjęcie wyboru. W ten sposób 
wypracowano pojęcie „okoliczności”, łac. circumstantia (to, co okala, otoczenie), 
czyli pewne warunki, które towarzyszą czynności ludzkiej i mogą w pewnej mie-
rze modyfikować jej wartość moralną. 

Nawet teologia kazuistyczna, tak krytykowana ze względu na swój legalizm, 
była wyrazem swoistego sytuacjonizmu, kiedy dostrzegała zróżnicowaną sytu-
ację, w jakiej działa człowiek i próbowała ją określić, tworząc kazusy, to znaczy 
szczegółowe i konkretne przypadki realizowania prawa moralnego. Była to bar-
dziej kazuistyka „obiektywna”, bo uwzględniała zewnętrzne przypadłości czynu. 
Uwzględniano także w ocenie moralnej okoliczności subiektywne, jak choćby 
świadomość działania, uczucia, przymus, lęk, choć tego rodzaju okoliczności nie 
zawsze były brane pod uwagę w wystarczającym stopniu, ze względu na mniejszą 
znajomość psychologii. Zdawano sobie sprawę z tego, że wszystkie te uwarunko-
wania mają wpływ na ocenę moralną dokonanego czynu, powodując, że indywi-
dualna odpowiedzialność człowieka mogła być mniejsza. 

To wszystko pozwala mówić o pewnym „sytuacjonizmie” w etyce czy w teo-
logii moralnej. Niemniej jednak, istnieje różnica między etyką sytuacyjną a sy-
tuacjonizmem w etyce czy teologii moralnej. Ta pierwsza, bazując na filozofii 
egzystencjalnej, która postrzega rzeczywistość jako zbiór jednostkowych, niepo-
wiązanych ze sobą aktów, odrzuca tym samym pojęcie istoty czy natury, która 
byłaby ich źródłem i fundamentem. W efekcie neguje istnienie uniwersalnego 
prawa moralnego, niezmiennego niezależnie od okoliczności i czasu. Tymczasem 
sytuacjonizm etyczny przeciwnie, przyjmuje istnienie niezmiennych norm mo-
ralnych, a jednocześnie postuluje uwzględnienie w refleksji moralnej jednostko-
wych sytuacji, w których znajduje się człowiek i usiłuje znaleźć roztropny sposób, 
w jaki można i trzeba zastosować w nich normy ogólne. 

Cnota roztropności, jako sprawność rozumu praktycznego, pozwala z jed-
nej strony rozpoznać ogólne zasady działania, jako że miarą rozumu jest zawsze 



173IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

prawda rzeczy50, którą ujmuje rozum. Z drugiej zaś rozpoznaje wartość jednost-
kowych sytuacji, bowiem jak pisze św. Tomasz: „Nie można zastosować czegoś do 
czegoś bez znajomości tego, co ma być zastosowane, i tego, do czego to ma być 
zastosowane. A ponieważ działania są dokonywane w przedmiotach szczegóło-
wych, dlatego z konieczności człowiek roztropny ma znać zarówno powszechne 
pewniki rozumowe, jak i poszczególne przedmioty czynności”51. Rozpoznając 
szczegółowość sytuacji, roztropność wybiera najbardziej odpowiednie środki do 
tego, aby zastosować ogólną normę, nie zaś do usprawiedliwienia braku jej za-
stosowania. Roztropność jest zatem prawą zasadą działania moralnego, łączącą 
w sobie prawdę aktu moralnego i praktyczny sposób jego realizacji, jest – jak ją 
definiuje św. Tomasz – recta ratio agibilium52. 

Roztropność jest złączona z ludzkimi przymiotami, takimi jak dobre pozna-
nie samego siebie, zdolność przewidywania, poczucie realizmu, opieranie się na 
radach i opinii innych ludzi, powszechnie uważanych za rozważnych i mądrych, 
uwzględnianie skutków określonych działań, co stoicy wyrażali w sentencji: quid-
quid agis, prudenter agas et rescpice finem53, czy wreszcie korzystanie z doświad-
czeń zgromadzonych w swoim życiu, jak również doświadczeń będących udzia-
łem innych ludzi. To wszystko podkreśla jeszcze wyraźniej zdolność roztropności 
do rozeznania szczegółowych sytuacji. Zarazem także w sytuacjach szczególnie 
trudnych roztropność odwołuje się do Bożej pomocy w prośbie o dary Ducha 
Świętego, szczególnie dar mądrości, rozumu, rady i umiejętności. Łączy się z tym 
także prośba o szczególny dar „rozróżnienia duchów”, wszystko po to, aby po-
dejmowana decyzja była w pełni zgodna z wolą Bożą, wyrażoną w Jego prawie. 

Trzeba wreszcie stwierdzić, że teologia moralna zawsze podkreślała, że oko-
liczności są jedną ze składowych źródeł moralności czynu, lecz nie zasadniczą. 
Pozostałe, które odgrywają główną rolę, to przedmiot moralny czynu, czyli do-
bro, ku któremu kieruje się wola w akcie wyboru, oraz intencja, w której wyraża 
się zamierzony cel działającego. Jeśli któryś z tych elementów jest moralnie zły, 
to nie zmienią tego faktu żadne okoliczności. Nie usprawiedliwią one czynu, któ-
ry sam w sobie jest moralnie niegodziwy lub podjęty ze złą intencją. Konkretna 

50 „Miarą i regułą cnoty umysłowej nie jest inny rodzaj cnoty, lecz sama rzecz (ipsa res)”, Tomasz 
z Akwinu, Summa theologiae, I–II, q. 65, a. 3, ad. 2. Św. Tomasz poświęcił cnocie roztropności 
dziesięć kwestii w swojej Summie: II–II, q. 47–56. 

51 Tomasz z Akwinu, Summa theologiae, II–II, q. 47, a. 3. 
52 Tomasz z Akwinu, Summa theologiae, I–II, q. 57, a. 4. 
53 Thesaurus. Skarbiec łacińskich sentencji, przysłów i powiedzeń w literaturze polskiej, red. M. Ko-

rolko, Warszawa 1967, s. 403. 



174 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

sytuacja nie jest ostatecznym kryterium oceny moralnej, choćby nawet była ona 
na tyle trudna, że wymagać będzie od człowieka heroizmu. Na to zasadnicze 
przekonanie chrześcijańskiej moralności zwrócił uwagę Pius XII w swoim prze-
mówieniu radiowym z 1952 roku: 

Mogą zajść sytuacje, w których człowiekowi, a szczególnie chrześcijaninowi, nie 
wolno zapominać, że dla zbawienia duszy trzeba poświecić wszystko, nawet życie. 
To nam przypominają wszyscy męczennicy, których nie brakuje nawet w naszych 
czasach. (…) Czyżby oni wszyscy wbrew „sytuacji” daremnie albo wprost bez-
myślnie ponieśli śmierć krwawą? Na pewno nie: oni we krwi swojej są najwidocz-
niejszym świadectwem prawdy przeciw „nowej moralności”54. 

2. Teologia moralna w okresie przedsoborowym
Po zakończeniu II wojny światowej, w okresie powszechnego zamieszania, 

biedy i zamętu duchowego, pojawiła się także pełna nadziei chęć odnowy, od-
budowy nie tylko zniszczeń materialnych, ale także nowych, lepszych relacji 
międzyludzkich. Szczególnie otwarta na nowe prądy stała się niemiecka teologia 
moralna. Z jednej strony kształtowała się ona od dłuższego czasu w opozycji do 
legalistycznych podręczników okresu kazuistycznego, i począwszy od XIX wie-
ku wypracowywała model moralności opartej na biblijnych kategoriach, które 
pozwalały na tworzenie bardziej „otwartej” nauki moralnej uwzgledniającej we-
wnętrzne uwarunkowania działającego podmiotu, biblijnej kategorii „serca”, któ-
re inspirowane natchnieniem Ducha Świętego jest zdolne uwolnić się od „niewoli 
prawa”. Z drugiej zaś strony, pokolenie teologów okresu powojennego, naznaczo-
ne piętnem dyktatury nazizmu, charakteryzowało się swoistym dystansem wo-
bec wszystkiego, co miało znamiona jakiegokolwiek absolutyzmu. Hitlerowskie 
Niemcy były państwem, gdzie pojęcie jedyności przybrało zdeformowaną postać 
absolutyzmu: „jeden naród, jedna Rzesza, jeden wódz” (Ein Volk, Ein Reich, Ein 
Führer). Wszystko można było, i trzeba było, sprowadzić do tej formuły. 

Ks. Jan Piwowarczyk w artykule opublikowanym tuż po zakończeniu II wojny 
światowej stawiał sobie pytanie, czy można znaleźć jakiś głębszy sens minionej 
wojny. Jego odpowiedzią jest teza, że była to wojna nie tyle z reżimem totalitar-
nym, ile z totalizmem jako takim55. Po zakończeniu wojny ten sprzeciw, wyraża-

54 Pius XII, Soyez les bienvenus, AAS 44 (1952), s. 417. 
55 „Ty jesteś niczym, naród – wszystkim” – brzmiała formuła III Rzeszy Hitlera. Jeśli ostatnia 

wojna miała jakiś sens etyczny, to chyba ten, że była to wojna z filozofią. Można zaryzykować 
twierdzenie: jak poprzednia wojna była rozprawą o wyzwolenie narodów, tak ta wojna była 



175IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

jący się w dystansie do rygoryzmu prawa i władzy, przejawiał się w wielu dziedzi-
nach życia kulturalnego, także i w teologii. Jednocześnie panowało ożywienie in-
telektualne. Joseph Ratzinger, wspominając początek swojej formacji kapłańskiej, 
pisze: „Ludzie wrócili z wojny, w której niejeden uczestniczył przez długie sześć 
lat, z reguły odczuwali głód duchowy i literacki, zastanawiali się nad pytaniami, 
które łączyły się z ich niedawnymi przeżyciami”56. W tym też czasie zetknął się 
z książką katolickiego moralisty Theodora Steinbüchela, Zwrot myśli57, w której 
autor analizował przejście w filozofii od neokantyzmu do myślenia personali-
stycznego, a która zrobiła na Ratzingerze duże wrażenie: „Dla mnie była to lektu-
ra o kluczowym znaczeniu”58. 

a) Theodor Steinbüchel 
Theodor Steinbüchel (1888–1949), uczeń Tillmanna, był profesorem w Mona-

chium, a później w Tybindze, gdzie pełnił też funkcję rektora (pierwszego po 
zakończeniu II wojny światowej). Oprócz teologii moralnej zajmował się także 
filozofią, szczególnie myślą Hegla, Heideggera, Jaspersa i personalizmem. Swoją 
drogę naukową rozpoczął w 1911 roku od doktoratu z filozofii, który dotykał 
samego sedna nauczania św. Tomasza z Akwinu, mianowicie zagadnienia celo-
wości jako fundamentalnego założenia jego filozofii59. Natomiast doktorat z teo-
logii zorientowany był już na palące problemy moralne współczesności, związane 
z doktryną marksistowską. Dotyczył on analizy idei moralnej socjalizmu w kon-
tekście porównania jej z etyką chrześcijańską60. Praca ta była wyrazem nie tyl-
ko gotowości do podejmowania aktualnych problemów, ale także jego osobistej 
wrażliwości na człowieka. Świadczy o tym pewne wydarzenie z dzieciństwa, kiedy 

walką z totalizmem”, J. Piwowarczyk, Etyczny sens tej wojny, „Tygodnik Powszechny” 16 (1945), 
[w:] tenże, Wobec nowego czasu, Kraków1985, s. 20. 

56 J. Ratzinger, Sól ziemi. Chrześcijaństwo i Kościół katolicki na przełomie tysiącleci, Kraków 1997, 
s. 50. 

57 Th. Steinbüchel, Umbruch des Denkens, Regensburg 1936. 
58 J. Ratzinger, Sól ziemi, dz. cyt., s. 51. W innym miejscu Ratzinger pisze, że Steinbüchel, który 

swoje studia rozpoczął od Hegla i socjalizmu, w książce Zwrot myśli analizował wywołany przez 
Ferdynanda Ebnera zwrot ku personalizmowi. „Spotkanie z personalizmem, który potem zy-
skał nową wielką siłę przekonywania u wielkiego żydowskiego myśliciela Martina Bubera, stało 
się dla mnie istotnym duchowym przeżyciem. Personalizm ten kojarzył mi się mimowolnie 
z myślą Augustyna, który w Wyznaniach wyszedł mi niejako naprzeciw z całą swoją ludzką 
namiętnością i głębią”, J. Ratzinger, Moje życie, Częstochowa 20052, s. 50. 

59 Th. Steinbüchel, Der Zweckgedanke in der Philosophie des Thomas von Aquino, Münster 1912. 
60 Th. Steinbüchel, Der Sozialismus als sittliche Idee. Ein Beitrag zur christlichen Sozialethik, Düs-

seldorf 1921. 



176 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

jako dziesięcioletni chłopiec, przebywając u rodziny w Bensberg-Gladbacher, 
zbierał resztki węgla w hucie cynku, co było zabronione, bo chciał w ten sposób 
pomóc proletariuszom. Za to został surowo ukarany przez swoją ciotkę61. Te dwa 
wymiary naukowych zainteresowań Steinbüchela: z jednej strony zakorzenienie 
w klasycznej tradycji teologicznej, z drugiej zaś otwarcie na egzystencjalne pro-
blemy konkretnego człowieka, żyjącego w nowych uwarunkowaniach kulturo-
wych i społecznych, naznaczyły jego dalszą karierę naukową i twórczość teolo-
gicznomoralną. 

Po święceniach kapłańskich w 1913 roku pracował jako wikariusz w prze-
mysłowych parafiach Zagłębia Ruhry, gdzie silne było środowisko robotnicze, 
z którym młody wikary i nauczyciel był blisko związany, przez co bywał nazy-
wany „czerwonym kapelanem”. W 1922 roku uzyskał habilitację, która również 
dotyczyła praktycznych zagadnień moralnych, związanych ze sprawami społecz-
nymi, nie została jednak opublikowana z powodu trudności gospodarczych, pa-
nujących w Niemczech po I wojnie światowej62. Następnie rozpoczął swoją pracę 
jako profesor, mocno związany z kręgiem teologów skupionych wokół Tillmana, 
postrzeganych jako awangarda katolickich teologów moralnych. Nawiązał także 
bliskie kontakty z teologami protestanckimi (Martin Buber, Paul Tillich), z który-
mi prowadził życzliwy dialog i był dobrze przez nich przyjmowany. 

Centralną ideą, wokół której Steinbüchel budował swoją naukę moralną, in-
spirując się wzorem swojego mistrza, który rozwijał ideę naśladowania Chrystusa, 
była kategoria Królestwa Bożego, które buduje się na miłości do Boga przenikają-
cej wszystkie wymiary ludzkiego życia. Nie był autorem klasycznego podręczni-
ka teologii moralnej, ale raczej interesowały go zasadnicze elementy określające 
i determinujące moralne działanie człowieka, zarówno od strony teologicznej, jak 
i filozoficznej, to, co zwykło się określać moralną fundamentalną63. Jednocześnie 
żywo interesował się wszystkim tym, co stanowiło konkretny wymiar ludzkiego 
życia oraz samego człowieka, który jest zarówno podmiotem, jak i celem tej dzia-
łalności64. Ze względu na swoją wrażliwość na wszystko to, co stanowiło główne 

61 Por. http://www.lienkamp-berlin.de/steinbuechel_biografie.html (dostęp: 30.05.2019). 
62 Th. Steinbüchel, Die Wirtschaft in ihrem Verhältnis zum sittlichen Werte, b.m.w. 1922. 
63 Th. Steinbüchel, Die philosophische Grundlegung der katholischen Sittenlehre, t. 1–2, Düsseldorf 

1938. 
64 O tym świadczą jego prace wydane pośmiertnie: Christliche Lebenshaltungen in der Krisis der 

Zeit und des Menschen, Frankfurt am Main 1949; Die Abstammung des Menschen. Theorie und 
Theologie, Frankfurt am Main 1951; Religion und Moral im Lichte personaler christlicher Exi-
stenz, Frankfurt am Main 1951; Zerfall des christlichen Ethos im XIX. Jahrhundert, Frankfurt am 
Main 1951. 



177IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

nurty życia współczesności i człowieka zanurzonego w problemach tego świata, 
w którym buduje swój etos, Steinbüchel był kojarzony z etyką sytuacyjną65. Zmarł 
nagle w wieku 60 lat, a ostatnie namaszczenie przyjął z rąk swojego ostatniego 
doktora, Alfonsa Auera. Dwa lata wcześniej, w 1947 roku, tytuł doktora uzyskał 
inny jego uczeń Bernhard Häring. 

b) Bernhard Häring – moralista czasu przełomu
Charakterystyczną postacią dla teologii moralnej okresu przed i posoborowe-

go był niemiecki redemptorysta Bernhard Häring (1912–1998). Łączył w swojej 
twórczości wszystkie elementy teologii moralnej przedsoborowej, szczególnie 
obecne w Niemczech, jak krytyczny stosunek do teologii kazuistycznej, biblijne 
ukierunkowanie właściwe dla szkoły w Tybindze oraz otwarcie na nowe nurty filo-
zoficzne, takie jak personalizm i egzystencjalizm. Był także autorem dwu podręcz-
ników teologii moralnej, pierwszy, opublikowany przed Soborem Watykańskim 
II, postrzegany był jako pionierski dla odnowy tej dziedziny nauk teologicznych, 
cieszył się wielką popularnością, drugi ukazał się kilkanaście lat po jego zakończe-
niu. W trakcie obrad soborowych był jednym z ekspertów pracujących zwłaszcza 
nad przygotowaniem Konstytucji o Kościele w świecie współczesnym. 

Häring związał swoje życie ze zgromadzeniem ojców redemptorystów, u któ-
rych w klasztorze Gars am Inn rozpoczął edukację gimnazjalną, kontynuowaną 
później w Günzburgu, by po zdaniu matury w 1933 wstąpić do zgromadzenia66. 
Tam też kontynuował studia teologiczne. Spośród przedmiotów najwięcej za-
interesowania okazywał filozofii, socjologii, historii Kościoła, dogmatyce i na-
ukom biblijnym, natomiast teologia moralna nie budziła jego entuzjazmu. Jego 
zdaniem była skostniała i odległa od bieżących problemów współczesności. Dla 
przeciwwagi wczytywał się w dzieła wcześniejszych moralistów związanych ze 
szkołą w Tybindze: Sailera, Hirschera czy Tillmanna. 

Zmobilizowany w czasie wojny do służby wojskowej jako sanitariusz, prze-
bywał na froncie wschodnim, a w końcowej fazie także w Polsce, gdzie trafił do 
sowieckiej niewoli na Helu. Uwolnili go z niej Polacy, przebierając w sutannę67. 
Przez kilka miesięcy pracował duszpastersko w Jastarni i Kuźnicy, by na jesieni 
1945 roku powrócić do Tybingi i kontynuować studia teologiczne, przygotowując 

65 Por. M. Alcalá, La ética de situación y Theodor Steinbüchel, Barcelona 1963. 
66 Por. B. Häring, Geborgen und frei. Mein Leben, Freiburg-Basel-Wien 1997. 
67 Przeżycia z czasów wojny opisał w książce Als es um’s Überleben ging. Erinnerungen aus meinem 

Leben 1939–1945, Graz-Wien-Köln 1977.



178 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

pod kierunkiem Theodora Steinbüchela doktorat, który obronił w 1947 roku68. 
Już w następnym roku został wysłany do Rzymu, by współtworzyć Akademię 
Alfonsiańską (specjalizującą się w zakresie teologii moralnej), powołaną do 
życia 9 lutego 1949 roku. Prowadził wykłady, oprócz macierzystego Gars, tak-
że w Rzymie (na Uniwersytecie Laterńskim i Gregoriańskim) oraz w Stanach 
Zjednoczonych. 

Autor podręczników
Przełomowym momentem w naukowej karierze Häringa było opublikowanie 

w 1954 roku trzytomowego podręcznika teologii moralnej Das Gesetz Christi69. 
Książka zyskała duże uznanie, m.in. papieża Jana XXIII, który wyraził je w liście 
do generała zakonu70, a w konsekwencji także dużą popularność – była tłuma-
czona na wiele języków. Została wydana także w języku polskim, choć w zmie-
nionym układzie. Trzytomowe dzieło zostało uzupełnione o kilka innych prac 
Häringa (m.in. tekst jego doktoratu), w rezultacie czego ukazało się sześć tomów, 
pod również zmienionym tytułem: Nauka Chrystusa. Tę zmianę wymusił nieja-
ko opór państwowej cenzury, która nie chciała się zgodzić na wersję oryginalną 
Prawo Chrystusa71. Być może obawiano się, że taki tytuł może zrodzić przeko-
nanie, że w komunistycznej Polsce mogłoby funkcjonować jeszcze jakieś inne 
prawo, które może organizować życie społeczne poza jedynym słusznym, jakim 
jest prawo państwowe. 

Wskazuje się na różne cechy charakterystyczne podręcznika Häringa, odróż-
niające go od tradycyjnych układów72. Pierwszym, co zwraca uwagę w lekturze 
68 B. Häring, Das Heilige und das Gute. Religion und Sittlichkeit in ihrem gegenseitigen Bezug, 

München 1950, wyd. pol.: Świętość a dobro. Wzajemny stosunek religii i moralności, [w:] Nauka 
Chrystusa. Teologia moralna, t. 4, tłum. J. Klenowski, Poznań 1963. 

69 B. Häring, Das Gesetz Christi, Freiburg im Breisgau 1954. Swój podręcznik Häring wielokrot-
nie poprawiał i uzupełniał aż do ostatniego, ósmego wydania w 1967 r. (München-Freiburg). 
Wyd. pol. na podstawie szóstego wydania: Nauka Chrystusa. Teologia moralna, t. 1–3, tłum. 
J. Klenowski, Poznań 1962–1963. Pełną bibliografię prac Häringa można znaleźć w: O. Weiß, 
Biographisch-bibliographisches Kirchenlexikon, t. 17, Herzberg 2000, kol. 562–587. Bibliografia 
polskich wydań w: A. Karaś, Człowiek u podstaw odnowy teologii moralnej w ujęciu Bernarda 
Häringa, Kraków 2009, s. 13–20. 

70 Por. B. Häring, Meine Erfahrung mit der Kirche. Einleitung und Fragen von Gianni Licheri, Frei-
burg-Basel-Wien 1989, s. 63. 

71 Por. P. Przesmycki, Bernhard Häring. Teologia moralna na III tysiąclecie, [w:] Leksykon wielkich 
teologów XX/XXI wieku, t. 2, red. J. Majewski, J. Makowski, Warszawa 2004, s. 169. 

72 Por. V. Schurr, Bernhard Häring. Die Erneuerung der Moraltheologie, Salzburg 1970; V. Schurr, 
M. Vidal, Häring y su nueva Teología Moral Católica, Madrid 1989; A. Marcol, Profesor Bern-
hard Häring – teolog moralista. Wstępna synteza, STV 29 (1991), nr 2, s. 113–123; K.A. Cahalan, 



179IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

podręcznika, a co także wpłynęło na nowatorski charakter ujęcia teologii moral-
nej niemieckiego moralisty, to język, w jakim jest napisany. Jest on inny w porów-
naniu do dotychczasowych podręczników, uwolniony od specjalistycznych wy-
rażeń wypracowanych przez tradycyjną teologię, uprawianą w języku łacińskim. 
Zaletą tego stylu jest jego komunikatywność i zrozumiałość dla szerszego grona 
odbiorców, bliższy współczesnej mentalności, co miało także wpływ na popular-
ność podręcznika (Häring nie chciał, aby jego opracowanie było przeznaczone 
tylko dla profesjonalistów, zajmujących się formacją sumienia, duszpasterstwem 
i sprawowaniem sakramentu pokuty). Natomiast jego wadą jest to, że utrudnia 
ścisłe wyrażanie treści i może rodzić rozbieżności w interpretacji73. 

Sam układ wpisuje się w zasadnicze idee szkoły w Tybindze. Häring kon-
centruje swój wykład wokół zasadniczej idei królestwa Bożego, realizowanego 
w świecie przez naśladowanie Chrystusa i kierowanie się Jego podstawowym 
prawem, którym jest miłość74. To sprawia, że jego teologia moralna jest zdecy-
dowanie zorientowana chrystologicznie: „Chrystus jest normą, centrum i ce-
lem teologii moralnej” – deklaruje Häring we wstępie do swojego podręcznika75. 
Realizuje się ona przez naśladowanie Chrystusa, które nie może być sprowadzo-
ne do czysto zewnętrznego wymiaru, ale wypływa z głęboko przeżywanej we-
wnętrznej relacji z Chrystusem formowanej przez łaskę, jest życiem w Chrystusie 
jako owoc wszczepienia w Chrystusa przez sakramenty święte. Odwołując się 
do tez ze swojego doktoratu, Häring kładzie silny nacisk na religijny fundament 

Formed in the Image Christ. The Sacramental-Moral Theology of Bernhard Häring, CSsR, Col-
legeville 2004; 50 Jahre „Das Gesetz Christi”. Der Beitrag Bernhard Häring zur Erneuerung der 
Moraltheologie. Mit Beiträgen von K. Arntz, R. Gallagher, B. Hidber, J. Römelt, E. Schockenhoff 
und M. Vidal, Münster 2005; M. Machinek, Znaczenie myśli Bernharda Häringa w posoboro-
wym dziele odnowy teologii moralnej, [w:] Wybitni teologowie XX wieku. Krąg języka niemieckie-
go, red. J. Jezierski, K. Parzych, Olsztyn 2006, s. 109–120; A. Karaś, Człowiek u podstaw odnowy 
teologii moralnej w ujęciu Bernarda Häringa, dz. cyt.

73 Por. S. Olejnik, Dar-wezwanie-odpowiedź. Teologia moralna, t. 1, Warszawa 1988, s. 109. Ks. Olej-
nik zastanawia się jednak, czy podjęcie takiego ryzyka nie jest uzasadnione: „Kto wie jednak, czy 
jakakolwiek próba poważnego zbliżenia refleksji teologicznomoralnej do życia i wyrażenia jej 
interesująco, językiem zrozumiałym także dla świeckich, nie musi być okupiona odejściem od 
języka zbyt ścisłego, wypracowanego przez tradycję teologiczną”, tamże, s. 109–110. 

74 „Niniejsza praca ma ukazać najpierw doskonały ideał życia w Chrystusie i z Chrystusem, bez-
względne naśladowanie Chrystusa, streszczające się we wzniosłym celu Kazania na Górze: 
miłości Boga i bliźniego”, B. Häring, Nauka Chrystusa, t. 1, Poznań 1962, s. 10. To naśladowa-
nie rodzi się z miłości i jest aktem miłości, która ożywia i przenika każdy akt posłuszeństwa. 
Häring określa to zwięźle: „Naśladowanie – pełnym miłości posłuszeństwem i posłuszną miło-
ścią”, Nauka Chrystusa, t. 4, dz. cyt., s. 178. 

75 B. Häring, Nauka Chrystusa, t. 1, dz. cyt., 7. 



180 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

chrześcijańskiej moralności. Nie istnieje autonomiczna teologia moralna, ale jest 
ona wyrazem żywotnej, osobowej relacji człowieka z Bogiem, która polega na od-
powiedzialnej odpowiedzi na Boże wezwanie. Mimo iż z filozoficznego punktu 
widzenia religia i moralność są różnymi rzeczywistościami, to dla chrześcijanina 
stanowią integralną jedność, bowiem są wyrazem odpowiedzi danej Bogu, która 
wyraża się zarówno w zewnętrznym kulcie, jak i w postawach miłości bliźniego. 

Katolickie życie moralne musi całkowicie i ustawicznie czerpać pokarm z religij-
nego stosunku do Boga. Moralność katolicka nie śmie upatrywać w religii tylko 
swej zewnętrznej sankcji, lecz musi tkwić w samej religijności. To jest miarą jej 
słusznej oceny76. 

Temu założeniu odpowiada zasadniczy podział pierwszego tomu podręczni-
ka. Część pierwsza, zatytułowana „Wezwanie Chrystusa”, poświęcona jest omó-
wieniu podmiotu tego wezwania, którym jest człowiek z jego uzdolnieniami na-
dającymi jego życiu wymiar moralny, którymi są wolność, zdolność do poznania 
dobra moralnego i sumienie. Na drugim miejscu omawia formę i treść tego we-
zwania, którym jest prawo, ale uzupełnia ten element o refleksje na temat sytu-
acji, w jakiej znajduje się podmiot moralności, oraz motywy, jakie nim kierują. 
Druga część, zatytułowana „Odpowiedź człowieka”, omawia dwa możliwe sposo-
by, w jakie się ona urzeczywistnia. Może być to odpowiedź negatywna, której wy-
razem jest grzech, bądź przeciwnie odpowiedź pozytywna, jaką jest nawrócenie, 
które prowadzi do coraz doskonalszej odpowiedzi w postaci życia cnotami. Takie 
podejście sprawia, że eliminuje się destrukcyjny dla człowieka rozbrat między 
życiem religijnym (czy raczej własną pobożnością) a życiem moralnym. 

Responsoryczny charakter chrześcijańskiej moralności jest głęboko zako-
rzeniony w Objawieniu. Całe Pismo Święte jest świadectwem dialogu miłości 
między Bogiem, który w sposób absolutnie wolny, darmowy i niczym niezasłu-
żony zechciał się objawić człowiekowi i nawiązać z nim dialog poprzez skiero-
wane słowo, na które oczekuje wolnej odpowiedzi. Z tego też względu Häring 
jest przekonany, że Pismo Święte winno odgrywać zasadnicze miejsce w refleksji 
teologicznomoralnej. Od niego pochodzi zalecenie Soboru, skierowane do teo-
logii moralnej, aby jej wykładanie było „nasycone w większym stopniu nauką 
Pisma Świętego”77. Nie chodzi o to, aby było ono częściej cytowane i aby szukać 
w nim konkretnych norm i przykazań, ale aby orientowało całą myśl moralną 
i drogę moralnych poszukiwań. Sam Häring szuka w Biblii raczej centralnych 
76 B. Häring, Nauka Chrystusa, t. 1, dz. cyt., s. 69. 
77 Sobór Watykański II, Dekret o formacji kapłańskiej Optatam totius, 16. Por. B. Häring, Meine 

Erfahrung mit der Kirche, dz. cyt., s. 73. 



181IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

tematów i paradygmatów, które wyrażają i stanowią istotę dialogu miłości mię-
dzy człowiekiem i Bogiem. Zarazem wskazanie Soboru podkreśla, że to zwróce-
nie się do biblijnych źródeł ma na celu ukazanie „wzniosłości powołania wier-
nych w Chrystusie” i związany z tym „obowiązek przynoszenia plonu w miłości”, 
zarówno w wymiarze indywidualnym, jak i społecznym. Jest to wyraźne nawią-
zanie do dialogicznej idei Häringa „wezwanie–odpowiedź”, która winna być osią 
przewodnią wykładu teologii moralnej. 

Jednym z wyrazów owego wezwania Bożego są przykazania i prawo, które na-
leżą do zasadniczych pojęć chrześcijańskiej moralności. Haring postrzega je jako 
przejaw Bożej miłości, a ich przestrzeganie przez człowieka również powinno 
być wyrazem miłości: zachowanie przykazań jest – jak to określa – posłuszeń-
stwem miłości. Takie spojrzenie na prawo zostało zaciemnione z jednej strony 
przez nominalizm, traktujący przykazania jedynie jako wyraz arbitralnej woli 
Boga, z drugiej zaś przez racjonalistyczno-kantowskie pojęcie prawa, które jest 
wartością samą w sobie. Staje się ono przez to abstrakcyjne i zapoznaje indywidu-
alne dary i uwarunkowania człowieka w jego osobistej odpowiedzi Bogu, w jego 
„usposobieniu”. Taka etyka „usposobienia” bardziej podkreśla wewnętrzną pra-
wość niż samo tylko wybieranie i spełnianie obowiązku. Zarazem jednak musi się 
ona integralnie łączyć z „etyką prawa”:

Etyka usposobienia musi się zbratać z etyką przykazań. Wtedy obie będą praw-
dziwie dialogiczne. W przeciwnym razie źle zrozumiana etyka usposobienia, po-
zorując etykę subiektywnego doskonalenia siebie, sfałszuje moralność jeszcze go-
rzej niż połączenie doskonalenia siebie z etyką posłuszeństwa, która nie uwypukla 
znaczenia i piękna nakazu, a przez to za mało albo wcale nie podkreśla odpowie-
dzialności78. 

Jednym z ważnych elementów, który mocno inspirował jego teologię moralną, 
było ukierunkowanie pastoralne. Jako członek zgromadzenia redemptorystów, 
które kontynuowało ducha swojego założyciela św. Alfonsa Liguori, Häring starał 
się być zawsze blisko ludzkich problemów i podchodzić do nich z miłosiernym 
zrozumieniem, łagodnością i szanując wolność każdego człowieka. Poznawał te 
problemy w czynnej pracy duszpasterskiej, w którą się angażował, głosząc wie-
le serii rekolekcji (w 1964 roku wygłosił rekolekcje dla papieża Pawła VI i jego 
współpracowników), wygłaszając konferencje i odczyty dla różnych grup wier-
nych oraz w różnych częściach świata79, co pozwalało mu poszerzać horyzonty w 

78 B. Häring, Nauka Chrystusa, t. 1, dz. cyt., s. 74. 
79 W 1971 roku, w dniach od 23 do 30 maja, przebywał także w Polsce, gdzie spotkał się z polskimi 

teologami na ATK i na KUL-u oraz prowadził tam okolicznościowe wykłady. Odwiedził także 



182 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

spojrzeniu na zagadnienia moralne, obecne w różnych uwarunkowaniach spo-
łecznych, kulturowych czy ekonomicznych. Ta wrażliwość przejawiała się także w 
dążeniu do ożywienia życia modlitewnego. Był inicjatorem powstania w każdym 
domu zgromadzenia tzw. domu modlitwy, który byłby miejscem formacyjnym 
i pogłębiającym życie duchowe nie tylko współbraci, ale także osób świeckich. 
Bezpośrednie i duszpasterskie obcowanie z wiernymi pozwalało mu dostrzegać 
wszystkie uwarunkowania i ograniczenia sytuacji, w jakiej się oni znajdują. To 
wszystko sprawiało, że Häring był uważany za moralistę będącego blisko ludzi, 
a jego teologia nie była czysto teoretyczna i oderwana od życia, lecz starała się 
reagować na bieżące problemy ludzi. 

Te doświadczenia duszpasterskie, odkrywające złożone bogactwo ludzkiego 
życia, połączone z ideą personalizmu, którego Häring był gorącym zwolenni-
kiem, skłaniały go do postrzegania wyjątkowości i niepowtarzalności każdego 
człowieka i odnosi się to nie tylko do ogólnego stwierdzenia tego faktu, ale doty-
czy także konkretnego moralnego działania człowieka. Häring był przekonany, że 
podobnie jak nie istnieje człowiek ogólny jako taki, lecz indywidualni ludzie, tak 
też nie istnieją ogólne wartości ludzkie, lecz wartość indywidualnego człowieka. 
Owszem, ogólne zasady moralne można wyprowadzić z niezmiennej wartości 
człowieka, ale nie wyczerpują one całości prawdy o ludzkim działaniu. „Ogólne 
definicje i podstawowe zasady mogą wytyczyć tylko granice, ale nie mogą wy-
czerpać indywidualnego bogactwa osoby”80. Należy zatem uwzględnić cały sze-
reg uwarunkowań, które dopełniają prawdę o moralnej wartości czynu, a któ-
re tradycja teologiczna uporządkowała pod pojęciem okoliczności, które z kolei 
scholastyczna kazuistyka próbowała szczegółowo analizować i uwzględniać dla 
moralnej oceny aktu. Mimo tych wysiłków, nie da się naukowo zinterpretować 
całego bogactwa szczegółowych sytuacji i wówczas w grę wchodzi cnota roztrop-
ności, której Häring przypisuje wielką rolę. Jej osąd „nie orzeka nigdy czegoś, co 
jest przeciw ogólnemu obowiązywaniu zasad i typowości wypadków, ale jeszcze 
coś więcej”81. Doskonałość zaś roztropności można osiągnąć tylko dzięki darom 
Ducha Świętego, które czynią człowieka wrażliwymi na poruszenia łaski, bowiem 
Bóg przemawia do człowieka nie tylko od zewnątrz, poprzez rzeczy i sytuacje, ale 
czyni to także od wewnątrz, co pozwala właściwie rozeznać moralną powinność. 

seminaria w Tuchowie i Tarnowie oraz parafię w Jastarni, gdzie duszpasterzował kilka miesięcy 
w czasie wojny. Por. I. Kałucki, Pobyt o. B. Häringa w Polsce, CTh 42 (1972), z. 2, s. 100–110. 

80 B. Häring, Nauka Chrystusa, t. 1, dz. cyt., s. 285. 
81 Tamże, s. 290. 



183IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

Sam Häring odżegnywał się od etyki sytuacyjnej, odrzucającej normatywność 
zasad opartych na istocie rzeczy82, ale był zwolennikiem etyki sytuacji, to zna-
czy takiej, która realnie bierze pod uwagę złożoną specyfikę każdego aktu, bę-
dąc przekonanym, że jest to etyka w pełni ludzka, uwzględniająca zarówno uwa-
runkowania samego człowieka, jak i okoliczności towarzyszące jego działaniu. 
Pomijanie tego wymiaru ludzkich działań prowadzi do bezdusznego legalizmu 
pozytywnego prawa, które Häring traktuje jako bliskiego „krewniaka” etyki sytu-
acyjnej, bowiem oba stanowiska nie troszczą się o istotne prawa zapisane w sercu 
człowieka, lecz bazują na czymś, co jest zewnętrzne w stosunku do tego. Etyka 
sytuacyjna opiera się na zmienności życia, legalizm na ścisłym przestrzeganiu 
litery pozytywnego prawa. 

Jego zdaniem katolicka teologia moralna różni się od etyki sytuacyjnej trzema 
cechami. Po pierwsze, wezwanie moralne zawarte w konkretnej sytuacji (kairós) 
nigdy nie lekceważy ogólnych i istotnych wymagań, lecz raczej zachęca do sięga-
nia po większe dobro. Po drugie, indywidualne doświadczenie wartości w kon-
kretnej sytuacji ma zawsze służyć dobru ogółu, musi być wyrazem „solidarności 
w zbawieniu”. Po trzecie, różni się surowym badaniem motywu i odpowiedzial-
ności w podejmowaniu decyzji83. 

Dla Häringa kluczem dla zachowania prawości ludzkiego działania, uwzględ-
niającym złożoność sytuacji, a jednocześnie zabezpieczającym przed etyką sytu-
acyjną, jest prawe sumienie. Jest ono wewnętrznym echem wezwania Chrystusa 
do naśladowania Go, dlatego też nie jest autonomiczne, tzn. w pełni własne i nie-
zależne. 

Sumienie nie jest wyrocznią, która sama z siebie, z nieprzeniknionych głębi, mo-
głaby wydobywać lub nawet rodzić prawdę. Sumienie jako uzdolnienie psychiczne 
ma tę właściwość, że pobudza do uzgadniania woli z poznaną prawdą, do poszuki-
wania prawdy przed decyzją. Tak więc sumienie i obiektywne prawa, a ostatecznie 
uczący nas Bóg, łączą się ściśle ze sobą84. 

Ze względu na swą wewnętrzną naturę sumienie jest wyrazem najbardziej 
własnego i osobistego przejawu odpowiedzi danej Bogu. Dlatego indywidualne-
mu głosowi sumienia przyznaje priorytet: ono ma gwarantować zachowanie nie-
zmiennych norm, a zarazem być wyrazem wolności człowieka. Zarazem jednak 

82 „Musi istnieć ogólna etyka opierająca się na istocie (…). Istnieją stałe, zasadnicze, wciąż stawia-
jące wymagania wartości, a w skutek tego i stałe, zasadnicze prawa, gdyż istnieją stałe istoty”, 
B. Häring, Nauka Chrystusa, t. 1, dz. cyt., s. 289. 

83 B. Häring, Nauka Chrystusa, t. 1, dz. cyt., s. 291–292. 
84 Tamże, s. 165–166. 



184 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

Häring przypomina, że nie istnieje absolutna wolność sumienia, ponieważ ono 
nie może uwalniać od prawa, lecz raczej poddaje człowieka prawu, temu prawu, 
które wyraża dobro zawarte w Bożym wezwaniu. 

Istotną cechą podręcznika Häringa było także i to, że w sposób zdecydowany 
przesunął ciężar rozważań moralnych z kwestii prawnych na rolę wolności, która 
od czasu oświecenia zyskiwała coraz bardziej na znaczeniu w szerokiej przestrze-
ni intelektualnej, a na początku XX wieku stała się jednym z centralnych tematów 
filozofii personalistycznej i egzystencjalnej. Wolność staje się kluczem do zrozu-
mienia moralności chrześcijańskiej, która jest odpowiedzialną odpowiedzią czło-
wieka na wezwanie Boga, odczytane w każdej konkretnej sytuacji, w jakiej się on 
znajduje. Poprzez taki akt wolności człowiek jest najbardziej, jak to tylko możli-
we, osobiście zaangażowany w budowanie królestwa Bożego. 

Zatrzymaliśmy się nieco dłużej nad prezentacją głównych idei podręcznika 
teologii moralnej Häringa, ponieważ niewątpliwie jest to znaczące jego dzieło, 
które wskazuje nową orientację teologii moralnej. Autor przedstawia w nim kla-
syczne prawdy teologii moralnej w nowym, personalistycznym ujęciu, jako dialog 
człowieka z Bogiem, bo tylko taka relacja jest właściwa dla człowieka jako osoby, 
istoty rozumnej i wolnej, kogoś, kto jest zdolny do rozpoznania Bożego wezwania 
i dania wolnej odpowiedzi. Zarazem w podręczniku tym znajdują się wszystkie 
zasadnicze idee, które będą obecne w całym nauczaniu moralnym Häringa. Jest 
to program teologii moralnej dynamicznie zakorzenionej w Chrystusie w osobo-
wej relacji z Nim, a poprzez Niego ze wspólnotą, nakazującej zachować wierność 
i ciągłość tradycji, ale poszukującej nowych sposobów jej wyrazu, przekraczając 
tym samym granice i wychodząc ku nowym czasom. Häring był przekonany, że 
jako uczniowie Chrystusa należy być ludźmi „wyprzedzającymi swoje czasy”, tak 
jak kiedyś to wezwanie podjęli apostołowie. W sposób syntetyczny ten program 
teologii moralnej zawarł w książce Moralność jest dla ludzi, która była owocem 
wykładów na Katolickim Uniwersytecie w Waszyngtonie w 1967 roku. Wyznał 
w niej, że jako teolog przez całe życie starał się „propagować w egzystencjalnym 
kontekście personalistyczny sposób myślenia”85. Pisał we wstępie: 

My, teolodzy, stoimy przed dręczącym pytaniem: czy dochowujemy wierności 
naszemu zawodowemu ethos, jak je wyraził sam Chrystus, kiedy powiedział, że 
„szabat został ustanowiony dla człowieka, a nie człowiek dla szabatu”. W każdej 
epoce potrzebne jest przebadanie na nowo całego podejścia do etyki, a w istocie 

85 B. Häring, Morality is for Persons. The Ethics of Christian Personalism, 1971, wyd. pol.: Moral-
ność jest dla ludzi. Etyka chrześcijańskiego personalizmu, tłum. H. Bednarek, Warszawa 1978, 
s. 5. 



185IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

do każdej z osobna zasady moralnej, moralność musi być uzasadniona dobrem 
osób ludzkich we wspólnocie i samą wspólnotą osób. Człowiek nigdy nie może 
być podporządkowany etyce czy kodeksowi moralnemu, które urażałyby godność 
osoby ludzkiej i jej poczucie odpowiedzialności za społeczeństwo i przyszłość 
ludzkości86. 

Wspomnianą w tekście konieczność spojrzenia na nowo na wszystkie pro-
blemy moralne urzeczywistnił Häring osobiście w drugim zrealizowanym pro-
jekcie podręcznika teologii moralnej, w którym zamierzał w większym stopniu 
uwzględnić wszystkie konsekwencje wynikające – jego zdaniem – z soborowe-
go nauczania, a które już doprowadziły do zasadniczych przemian niemal we 
wszystkich wymiarach ludzkiego życia. Podręcznik ten ukazał się najpierw w ję-
zyku angielskim pod tytułem Free and Faithful in Christ87, a jego podtytuł wska-
zywał, że jest przeznaczony zarówno dla księży, jak i świeckich. W porównaniu 
z pierwszym dziełem, znika z tytułu pojęcie prawa, które zostaje zastąpione wol-
nością i wiernością. Ta zmiana jest charakterystyczna i oddaje całą zasadniczą 
strukturę podręcznika, którego wykład koncentruje się wokół tych dwu rzeczy-
wistości. Moralność chrześcijańska musi być przede wszystkim osobistą, to zna-
czy w pełni wolną odpowiedzią Chrystusowi daną w konkretnych sytuacjach, co 
wymaga kreatywności i twórczego zaangażowania. Jedyną granicą owej twórczej 
wolności jest wierność Chrystusowi i Jego zasadniczemu wezwaniu moralnemu, 
jakim jest miłość. Jednak nawet owa wierność musi być kreatywna i twórcza88. 
Nie da się ukryć, że Häring przyznaje zdecydowanie priorytet wolności, co suge-
ruje tytuł niemieckiego wydania Frei in Christus89. 

Podręcznik bazuje na zasadniczym schemacie wypracowanym wcześniej, 
mianowicie kategorii powołania i odpowiedzi, która przewija się w całym biblij-
nym przekazie Objawienia. Moralny wymiar przeżywania tej dialogicznej rela-
cji człowieka z Bogiem mieści się w pojęciu odpowiedzialności. Podobnie jak 
w  pierwszym podręczniku, kategoria odpowiedzialności jest dla Häringa bar-
dziej personalistyczna i lepiej wyraża osobowy stosunek do prawa moralnego; 
jest to moralność odpowiedzialności, a nie moralność posłuszeństwa, które może 
być nawet ślepe. Takie ujęcie daje więcej przestrzeni dla kreatywnej wolności, co 

86 Tamże, s. 6. 
87 B. Häring, Free and Faithful in Christ. Moral Theology for Clergy and Laity, t. 1–3, New York 

1978–1981. Por. G. Schmidt, Nowa synteza teologii moralnej, CT 51 (1981), nr 1, s. 185–192. 
88 Por. tamże, s. 37–47. 
89 B. Häring, Frei in Christus. Moraltheologie für die Praxis des christlichen Lebens, t. 1–3, Frei-

burg–Basel–Wien 1979–1981. 



186 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

może skutkować poszerzaniem granic moralnych zachowań. Tę tendencję do bar-
dziej „otwartej” przestrzeni interpretacji powinności moralnej widać w rozróż-
nieniu, jakie stosuje autor w odniesieniu do przykazań. Jego zdaniem można mó-
wić o dwu ich rodzajach: jedne to przykazania do wypełnienia (Erfüllungsgebote), 
inne to przykazania wskazujące na cel (Zielgebote). Te drugie mają zasadniczo 
orientować całe moralne postępowanie, co może sugerować, że ich treść mogłaby 
modyfikować jednoznaczność konkretnych przykazań90. Choć sam Häring za-
znacza, że nie należy ich traktować jako niezobowiązujących ideałów, lecz jako 
coś, co nadaje zasadniczy sens i cel wszystkim przykazaniom, to jednak kryje 
się w tym ukryta tendencja do ich minimalizowania. Widać to także w katego-
rii opcji fundamentalnej (Grundentscheidung), do której się odwołuje autor, jako 
najbardziej podstawowego wezwania i motywacji, która ukierunkowuje szcze-
gółowe wybory. Za nie odpowiada zaś indywidualne sumienie człowieka, które 
określa jako „sanktuarium twórczej wierności i wolności”91. Jeśli ten wybór fun-
damentalny jest skierowany przeciwko Bogu, lub polega na odrzuceniu Boga na 
rzecz bogów fałszywych, to będzie miał śmiertelny charakter dla życia człowieka 
i tak właśnie interpretuje pojęcie grzechu śmiertelnego. Häring odróżnia tę sytu-
ację od grzechu ciężkiego, który ma charakter nie tyle śmierci, ile poważnej cho-
roby, która jednak nie niszczy zasadniczej relacji z Bogiem. 

Podobnie jak w pierwszym podręczniku, rozdział o sumieniu poprzedza roz-
dział na temat prawa moralnego. Häring jest przekonany, że w teologii Pawłowej 
pojęciem sumienia można by zastąpić pojęcie prawa, nie zmieniając ducha i istoty 
nauki Apostoła. W odniesieniu do prawa naturalnego postuluje konieczność do-
strzegania uwarunkowań historycznych, które miały wpływ na określone normy. 
Podobne rozeznanie jest potrzebne przy odczytaniu prawa obecnego w Piśmie 
Świętym, które wymaga wnikliwej egzegezy i hermeneutyki, bowiem to naucza-
nie jest także uwarunkowane kulturowo i z tego względu może być zróżnico-
wane pod względem normatywnym. Jako metodę poprawnego odczytania tego 
prawa proponuje stosowanie dwóch kryteriów: deontologicznego (są to cechy 
i wymagania miłości Chrystusa) oraz teleologicznego, którymi są przewidywa-
ne i pożądane konsekwencje czynów. Przyznaje konieczność rozeznania sytuacji 
i okoliczności przy ocenie moralności czynów, odrzucając jednak etykę sytuacyj-
ną Fletchera czy Robinsona jako nierealną, bo człowiek rzadko sam potrafi być 
w doskonały sposób otwarty na dobro. Dlatego potrzebuje pomocy norm, w tym 

90 Por. tamże, t. 1, s. 98. 
91 Por. tamże, t. 1, s. 226. 



187IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

także pewnych szczegółowych norm absolutnych, które należy prawidłowo ro-
zeznać, a jednym z kryteriów ich autentyczności jest to, że nie prowadzą one do 
ucisku ani też nie powodują szkodliwych konfliktów. 

Drugi tom podręcznika poświęcony jest zagadnieniom szczegółowym, upo-
rządkowanym według cnót teologalnych, a tom trzeci omawia zagadnienia bio-
etyczne i społeczne. 

Häring i Magisterium Kościoła 
Kiedy dojrzewała idea zwołania nowego soboru, Häring miał już ugrunto-

waną pozycję i autorytet wśród teologów moralistów. Był także znany w Stolicy 
Apostolskiej, dlatego już we wczesnym okresie przygotowań do Soboru, w 1959 
roku został mianowany członkiem Komisji Teologicznej, zaś w 1961 roku został 
włączony do grona ekspertów (periti). Czynnie uczestniczył w pracach dwóch 
podkomisji zajmujących się kwestiami moralnymi oraz tematami czystości, dzie-
wictwa, małżeństwa i rodziny, w których podczas przygotowania projektu doku-
mentu na temat małżeństwa postulował przezwyciężenie prawnego spojrzenia na 
małżeństwo i podkreślenie miłości jako jego elementu centralnego92. 

Podczas obrad soborowych interweniował w redakcji Konstytucji Lumen 
gentium, gdzie wspólnie z teologiem Gustavem Thillsem i teologiem papieskim 
Carlo Colombo postulowali wprowadzenie rozdziału piątego, traktującego o po-
wszechnym powołaniu do świętości, a także bra udział w przygotowaniu dekla-
racji o wolności religijnej Dignitatis humanae i dekretu o formacji kapłańskiej 
Optatam totius, w której jak wyżej wspomniano, opracował tekst dotyczący na-
uczania teologii moralnej. Szczególnie znaczący był jego udział w opracowaniu 
Konstytucji Gaudium et spes. Häring został sekretarzem komisji, która przygoto-
wała projekt nowego jej schematu, po odrzuceniu dwu poprzednich, przyjętego 
później po wielu poprawkach jako oficjalny tekst Konstytucji. 

Podczas prac soborowych nie tylko uczestniczył w przygotowywaniu do-
kumentów, ale także komentował i oceniał jego prace, między innymi wydając 

92 Kilka lat wcześniej Häring opublikował dwie prace na temat małżeństwa: Sociologie der Familie, 
Salzburg 1954 oraz Die Ehe in dieser Zeit, Salzburg 1960, wyd. pol.: Małżeństwo w dobie obecnej, 
[w:] B. Häring, Nauka Chrystusa, t. 5, dz. cyt., Poznań 1966. Warto wspomnieć, że występuje 
w niej przeciwko antykoncepcji: „Jeżeli celem, do którego się dąży jest tylko zaspokojenie sa-
mego siebie i egoizm, to w doborze środków patrzy się jedynie na stosowność «techniki»: ma 
być lekka i możliwie oszczędna. (…) Dlatego propaguje się przerywany stosunek, a częściej 
sztuczne środki dla mężczyzn i kobiet, przez co oszczędza się wszelkich wysiłków do osiągnię-
cia opanowania siebie”, tamże, s. 298. 



188 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

książkę Sobór pod znakiem jedności93, która została bardzo dobrze przyjęta94, 
a także w licznych wywiadach do mediów, które nieraz nadinterpretowały jego 
słowa. Nieporozumienia, które stąd wynikały, doprowadziły do tego, że Häring 
w końcowej fazie redagowania Gaudium et spes nie odgrywał już pierwszoplano-
wej roli, jak również przestał być sekretarzem podkomisji na temat małżeństwa 
i rodziny. Największe różnice zdań ujawniły się szczególnie w trakcie prac nad 
dokumentem dotyczącym demografii i regulacji urodzin. Poszukiwano możli-
wości uzyskania zgodności między dwoma postulatami, z których pierwszy od-
woływał się przede wszystkim do sumienia małżonków i ich odpowiedzialnego 
podejścia do tych spraw, drugi zwracał uwagę na obiektywny porządek moralny 
i wewnętrzną prawdę samego małżeństwa95. Komisja opracowała dwa raporty, 
z których jeden, podpisany przez większość członków, w tym także przez Häringa, 
nie został dopuszczony do głosowania, a do rąk papieża dotarł tzw. Raport mniej-
szości. Raport kolejnej komisji także nie uzyskał stuprocentowej jedności, przez 
co szczegółowe odniesienie do tej kwestii pozostawiono na później. W przyszło-
ści, już po ukazaniu się encykliki Humanae vitae, Häring będzie krytycznie oce-
niał fakt odrzucenia „Raportu mniejszości”, widząc w tym przejaw autorytarnego 
sprawowania władzy w Kościele i nie liczenia się z jego kolegialnością. 

W trakcie soborowych debat i spotkań komisji dały się zaznaczyć pierw-
sze rozbieżności między teologicznymi przekonaniami Häringa i nauczaniem 
Kościoła, oscylujące wokół fundamentalnej kwestii stosunku indywidualnego su-
mienia a zobowiązującym charakterem obiektywnych norm. Nieporozumienia 
te ujawniły się z większą mocą po opublikowaniu encykliki Pawła VI Humanae 
vitae, którą Häring poddawał wielokrotnej krytyce, nie tylko wspominając 
fakt pominięcia głosów większości w pracach komisji, ale też że nauczanie pa-
pieskie odchodzi od wizji małżeństwa, jaka została wypracowana przez Sobór 
Watykański II w Konstytucji Gaudium et spes96. Za swoje wystąpienia został upo-
93 B. Häring, Das Konzil im Zeichen der Einheit, Freiburg 1963, wyd. pol.: Sobór pod znakiem 

jedności, Poznań 1963. 
94 Sam papież Jan XXIII po jej przeczytaniu miał wyznać, że się z nią w pełni identyfikuje. Por. 

V. Schurr, M. Vidal, Häring y su nueva Teología Moral Católica, dz. cyt., s. 48. 
95 Por. F.V. Joannes, Tradizione ed evoluzione nella morale coniugale. I documenti „segreti” della 

Comissione pontificia sulla natalità, [w:] Diritti del sesso e matrimonio, red. T. Roberts, Milano 
1968, s. 214–215. W dyskusji na ten temat czynnie uczestniczył także bp. Karol Wojtyła. Por. 
K. Wojtyła, Vaticanum II: czas twórczego myślenia. Wypowiedzi soborowe, red. A. Dobrzyński, 
Rzym 2014, s. 176–180. R. Skrzypczak, Karol Wojtyła na Soborze Watykańskim II. Zbiór wystą-
pień, Warszawa 2011, s. 371–386. 

96 B. Häring, The Encyclical Crisis: Contradiction Can and Must be a Service to the Pope, „Com-
monweal” 1968, s. 599–594; Brennpunkt Ehe. Heutige Probleme und Perspektiven in Tradition 



189IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

mniany przez kard. Amleta G. Cicognaniego, który zarzucał mu występowanie 
przeciwko Magisterium, jak również kwestionowanie obowiązkowego celibatu 
dla duchownych. Zarzuty te nasiliły się jeszcze po ukazaniu się najpierw książki 
Ethica medica97, w której dopatrywano się relatywizmu moralnego, a także ar-
tykułu komentującego deklarację o niektórych zagadnieniach etyki seksualnej, 
opublikowaną przez Kongregację Wychowania Chrześcijańskiego Persona huma-
na z 1975 roku98. 

Pod wpływem tych wszystkich wydarzeń Kongregacja Nauki Wiary w 1975 
roku rozpoczęła przeciwko Häringowi postępowanie doktrynalne, skutkiem któ-
rego zostały mu przedstawione zarzuty (18 maja 1977) dotyczące odpowiedzial-
ności teologa w odniesieniu do nauczania Magisterium Kościoła. Kongregacja 
domagała się „większej czujności i roztropności oraz unikania publikacji proble-
matycznych i subiektywnych poglądów, nalegając równocześnie, aby w zakwe-
stionowanych sprawach zdeklarował swój consensus z katolicką nauką, a na przy-
szłość unikał ustnych i pisemnych wypowiedzi mogących budzić wątpliwości”99. 
W odpowiedzi Häring przesłał obszerne wyjaśnienie, deklarując swoje oddanie 
Kościołowi, które będzie określał pojęciem „krytycznej miłości”. Wymiana pism 
z Kongregacją będzie trwała przez kolejne lata i dotyczyła m.in. publikacji pod-
ręcznika Free and Faitful in Christ oraz innych późniejszych artykułów100. 

Symbolicznym wyrazem opozycyjnego nastawienia Häringa do Magisterium 
Kościoła był fakt podpisania przez niego tzw. Deklaracji Kolońskiej z 6 stycznia 
1989 roku, która była wyrazem krytycznego stanowiska 163 teologów101 wobec 
Stolicy Apostolskiej i jej stylu sprawowania władzy w Kościele (procedura mia-
nowania biskupów oraz traktowanie teologów), a także niektórych aspektów na-
uczania Jana Pawła II, m.in. odnoszących się do encykliki Humanae vitae, które 

und Lehramt, Bergen 1968; Krise um „Humanae vitae”, Bergen 1968. 
97 B. Häring, Etica medica, Roma 1972. 
98 Por. B. Häring, Reflexionen zur Erklärung der Glaubenkongregation über einige Fragen der Sexu-

alethik, ThPQ 124 (1976), s. 115–126. 
99 A. Marcol, Profesor Bernhard Häring – teolog moralista, dz. cyt., s. 116. Por. B. Häring, Meine 

Erfahrung mit der Kirche, dz. cyt., s. 156–160. 
100 Por. B. Häring, 25 Jahre Sexualethik, SMor XX/1 (1982), s. 29–66; tenże, Für ein neues Vertrauen 

in der Kirche, ChG 41 (1989), nr 4, s. 29–30, oraz książka Ausweglos. Zur Pastoral bei Scheidung 
und Wiederverheiratung. Ein Plädoyer, Freiburg 1989, w której postulował rozwiązanie kwestii 
małżeństw niesakramentalnych na wzór praktyki istniejącej w Kościele prawosławnym. 

101 Do nich dołączyło później 220 teologów kręgu języka niemieckiego z Niemiec, Austrii i Szwaj-
carii, a także Holandii. Pojawiły się także deklaracje kolejnych teologów solidaryzujących się 
z tekstem deklaracji z Francji, Belgii, Hiszpanii i Włoch. 



190 IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

to nauczanie – zdaniem autorów – degraduje sumienie do roli organu wykonaw-
czego papieskiego Magisterium i pozbawia je tym samym godności102. 

W tym trudnym dla Häringa okresie zmagał się on z chorobą raka krtani, 
a po przejściu na emeryturę powrócił do macierzystego klasztoru w Gars am Inn, 
gdzie przebywał aż do śmierci, kontynuując jednak pracę naukową i publicy-
styczną. 

Niektórzy uważają Häringa za profetycznego teologa, który wyprzedzał swoje 
czasy, dając podwaliny pod odnowę, czy wręcz będącego twórcą nowej teolo-
gii moralnej, odważnie konfrontującego się z problemami współczesnego świata. 
Inni, przeciwnie, skłonni są postrzegać go jako, być może niezamierzonego, ale 
jednak prekursora subiektywizmu teologicznego i relatywistycznych tendencji 
w teologii moralnej. Tak czy inaczej, prawdą jest jednak, że w przyszłości w wie-
lu środowiskach teologów moralistów, być może zbyt jednostronnie interpretu-
jących myśl Häringa, prawo moralne będzie traktowane z podejrzliwością jako 
swoista narośl na zdrowym organizmie ewangelicznego orędzia, ograniczająca 
jego transcendentną głębię i uniwersalność. 

Powstaje wciąż pytanie, czy postulat odważnego i odpowiedzialnego, to zna-
czy rozumianego jako pełna wierność rozpoznanej przez siebie samego prawdzie, 
przekraczania granic, sam może mieć jakieś granice, które tradycyjnie wyznacza-
ło prawo? Czy to, co dla jednych będzie odważnym przekraczaniem granic, dla 
kogoś innego będzie wciąż świadectwem tradycjonalizmu, gdyż on już dawno 
przekroczył te granice w swoim życiu? Dylematy te uzmysławiają nam oczywi-
stą prawdę, znaną od dawna: nemo iudex in re sua, trudno być sędzią we własnej 
sprawie i że potrzebny jest zewnętrzny, obiektywny osąd, który pozwoli z dystan-
sem spojrzeć na dzieło i wskazać pojawiające się problemy czy niebezpieczeń-
stwa. Potwierdza to, w sobie właściwy sposób, konieczność istnienia Magisterium 
Kościoła, rozumianego nie jako superrecenzenta twórczości teologicznej, ani nie 
jako jeden z głosów doradczych i pomocniczych wspomagających indywidual-
ne sumienie, ale jako rzeczywistego przewodnika, wskazującego drogę, a w razie 
potrzeby korygującego trasę, którego autorytet wykracza poza ludzkie kategorie 
i znajduje swój fundament w Bogu. 

W rok po Deklaracji Kolońskiej ukazała się Instrukcja o powołaniu teologa 
w Kościele Donum veritatis103, choć nie była ona bezpośrednią reakcją na do-
kument z Kolonii, lecz odnosiła się do okresu prac soborowych, kiedy rodziło 

102 Por. B. Häring, Meine Erfahrung mit der Kirche, dz. cyt., s. 222. 
103 Kongregacja Nauki Wiary, Donum veritatis (24 maja 1990), AAS 82 (1990), s. 1550–1570. 



191IV. Nowe prądy odnowy teologicznej

się napięcie między różnymi stanowiskami teologicznymi w łonie Kościoła104. 
Instrukcja omawia misję i zadania teologa w Kościele, przypomina naturę Urzędu 
Nauczycielskiego Kościoła oraz problem wzajemnych relacji między nimi. 
Dokument przypomina, że nieuzasadnionym i błędnym jest przekonanie, że teo-
log może podawać w wątpliwość lub nawet odrzucić nauczanie, które nie jest 
wprost określone jako nieomylne, a odnosi się to zwłaszcza do dziedziny szcze-
gółowych norm moralnych105. Sprzeciwu wobec nauczania Kościoła nie można 
uzasadniać przekonaniem, że słuszność danej nauki nie jest oczywista albo że 
stanowisko przeciwne jest bardziej prawdopodobne. „Również nie wystarcza tu – 
konkluduje Instrukcja – osąd subiektywnego sumienia teologa, ponieważ nie jest 
ono ani autonomiczną, ani jedyną instancją oceny prawdziwości jakiejś nauki”106. 

Historia Häringa pokazuje, że problem relacji, jaka istnieje między indywidu-
alnym sumieniem a ogólną normą o charakterze niezmiennym, pozostaje w teo-
logii moralnej kwestią centralną, a określenie właściwego ich spotkania jest wy-
nikiem nie tylko profesjonalnej refleksji naukowej, ale także pokornego otwarcia 
na prawdę. Do tego zagadnienia wróci encyklika Jana Pawła II Veritatis splendor, 
gdzie zostanie ono szczegółowo potraktowane. 

104 „W naszym wieku, zwłaszcza w okresie przygotowań do Soboru Watykańskiego II i podczas 
jego trwania, teologia wniosła swój wielki wkład w głębsze zrozumienie rzeczy i słów przekaza-
nych, lecz także przeżyła i nadal przeżywa chwile kryzysu i napięcia”, tamże, 2. 

105 Tamże, 33. 
106 Tamże, 28. 





V. Sobór Watykański II

Niewątpliwie jednym z najdonioślejszych wydarzeń z życia Kościoła ostatnich 
czasów było zwołanie Soboru Watykańskiego II i dokumenty, które pozostawił 
po sobie. Wydarzenie to stało się wielkim darem dla Kościoła, ale zarazem i trud-
nym – jak się nieraz okaże – wyzwaniem, które wciąż jest podejmowane i które 
ciągle domaga się głębokiej i autentycznej, czyli zgodnej z wolą i intencją samego 
Soboru, interpretacji1. 

1. Zwołanie i przebieg Soboru 
Kiedy po śmierci Piusa XII wybrano 28 października 1958 roku na Urząd 

Piotrowy siedemdziesięciosiedmioletniego kard. Angela Giuseppe Roncallego, 
który przybrał imię Jana XXIII, wszyscy byli przekonani, że będzie to pontyfikat 
przejściowy. Jakież było jednak zaskoczenie, kiedy po kilku miesiącach urzędo-
wania, 25 stycznia 1959 roku, w bazylice św. Pawła nowy papież zapowiedział wo-
bec kolegium kardynałów zwołanie synodu diecezji rzymskiej, ale także soboru 
powszechnego2. 

1 Zasadnicze idee tego rozdziału zostały przedstawione w moim artykule: K. Gryz, Personali-
styczne ujęcie chrześcijańskiej nauki moralnej w Magisterium Soboru Watykańskiego II, „Teolo-
gia i moralność” 15 (2020), nr 2 (28), s. 119–142. 

2 Por. Jan XXIII, Allocuzione con la quale il Sommo Pontefice annuncia il Sinodo Romano, il Con-
cilio Ecumenico e l’aggiornamento del Codice di Diritto Canonico, (25 stycznia 1959), AAS 51 
(1959), s. 65–69. 



194 V. Sobór Watykański II

Idea zwołania soboru pojawiała się już wcześniej w różnych kręgach Kurii 
Rzymskiej, jak również była przedstawiana przez kolejnych papieży. Poprzedni 
sobór, Watykański I, został przez Piusa IX bezterminowo zawieszony (sine die) 
20 października 18703 ze względu na wybuch wojny francusko-pruskiej, a póź-
niej zajęcie Rzymu przez Królestwo Włoch, wobec czego papież uznał, że wzno-
wienie prac soborowych jest niemożliwe. Pozostało jednak kilkadziesiąt projek-
tów do przedyskutowania, w tym konstytucja o Kościele (De Ecclesia). Następcy 
Piusa IX rozważali wznowienie prac soborowych, a Pius XI w encyklice Ubi ar-
cano4 wprost ten zamiar wyraził. Również Pius XII nosił się z zamiarem zwołania 
soboru, który miałby jasno wystąpić przeciwko niektórym błędom epoki i na-
wet podjął pewne kroki w tym kierunku, jednak ostatecznie projekt zaniecha-
no. Z drugiej strony niektórzy teologowie sądzili, że sobór nie jest już potrzebny, 
skoro po ogłoszeniu dogmatu o nieomylności papieża, może on sam ustalić to, 
co uzna za stosowne5.  

Głównym celem nowego soboru – jak to określił Jan XXIII – miało być zmo-
dyfikowanie (aggiornamento) Kodeksu Prawa Kanonicznego, jednak to, co mia-
ło odnosić się zasadniczo do dyscypliny kościelnej stało się procesem głębokich 
przemian w Kościele, a pojęcie aggiornamento („aktualizowanie”, „wprowadzanie 
zmian”, „modernizowanie”) stało się sztandarowym hasłem Soboru. Oficjalną za-
powiedź zwołania Soboru wyraził papież w encyklice Ad Petri Cathedram, opu-
blikowanej w czerwcu 1959 roku6, stwierdzając, że jego celem będzie „poruszenie 
wielkich problemów życia religijnego, a zwłaszcza promocja rozwoju Kościoła 
katolickiego, odnowienie zwyczajów ludu Bożego i dostosowanie do potrzeb na-
szych czasów praw, które kierują dyscypliną kościelną”7. 

W maju tego samego roku powołano Komisję Przedprzygotowawczą (Com-
missio antepraeparatoria), której przewodniczył sekretarz stanu kard. Domenico 
Tardini. Rozesłała ona prośby do biskupów, przełożonych zakonnych oraz wy-
działów teologii i prawa kanonicznego, aby przesłali swoje sugestie na temat 
problematyki, która powinna być podjęta, co było nowością w przygotowywa-
niu prac soborowych. Dotychczas bowiem grono przygotowujących obrady 

3 Por. Pius IX, List apost. Postquam Dei munere (20 października 1870), ASS 6 (1870–1871), 
s. 65–67. 

4 Por. Pius XI, Enc. Ubi arcano (23 grudnia 1922), AAS 14 (1922), s. 673–700. 
5 Por. J. Forget, Conciles, [w:] Dictionnaire de Théologie Catholique, red. A. Vacant, E. Mangeot, 

Paris 1906, kol. 669.  
6 Por. Jan XXIII, Enc. Ad Petri Cathedram (29 czerwca 1959), AAS 51 (1959), s. 497–531. 
7 Tamże, III. 



195V. Sobór Watykański II

soborowe liczyło kilkadziesiąt osób, najczęściej pracowników Kurii Rzymskiej. 
Nadeszło 2099 odpowiedzi (z Polski było ich 42), ale w większości nie były one 
zbyt inspirujące. Rok później, 5 czerwca 1960 roku, papież powołał dziesięć ko-
misji przygotowawczych, które odpowiadały korpusowi kongregacji rzymskich, 
co zapowiadało nieco konformistyczne podejście, ale także dwa sekretariaty (do 
spraw prasy i widowisk oraz jedności chrześcijan), co było nowością i znakiem 
otwarcia na nowe czasy i problemy. Ich pracę koordynowała Komisja Centralna, 
której przewodniczył papież, a jej sekretarzem był abp Pericle Felici (jej człon-
kiem był także kard. Stefan Wyszyński). Krótko przed rozpoczęciem Soboru ko-
misje wysłały pierwszych siedem projektów konstytucji8, aby ojcowie mogli się 
z nimi zapoznać. Niektórym się wydawało, że projekty, przygotowane przez spe-
cjalistów rzymskich, będą szybko poddane pod głosowanie, a sam Sobór może 
zakończyć się po kilku tygodniach. Jednak projekty te nie zostały dobrze przyjęte, 
zgłaszano wiele uwag, a nawet postulowano, aby poddać je gruntownej rewizji. 
Z takimi propozycjami wystąpili m.in. belgijski kard. Léon-Joseph Suenens oraz 
kard. Joseph Frings z Kolonii (po konsultacji z młodym wówczas prof. Josephem 
Ratzingerem9). Było to zapowiedzią zupełnej reorientacji wszystkich prac sobo-
rowych i ostatecznych owoców, które one przyniosły. 

Uroczysta inauguracja Soboru miała miejsce w bazylice św. Piotra 11 paździer-
nika 1962 roku w obecności 2540 ojców, a Jan XXIII w wygłoszonym przemówie-
niu nakreślił jego zasadnicze kierunki. Papież stwierdził, że zadaniem Soboru jest 
przekazanie nieskażonej i pełnej doktryny, bez jej umniejszania czy zniekształce-
nia, ale zarazem wyjście naprzeciw wyzwaniom naszych czasów. Dlatego celem 
Soboru nie jest jedynie przedyskutowanie takiego czy innego tematu fundamen-
talnej doktryny Kościoła – „do tego nie jest potrzebny Sobór” – jak napisał pa-
pież. Sobór powinien mieć charakter bardziej duszpasterski i raczej pokazywać 
wartość doktryny chrześcijańskiej niż ponawiać potępienia. Papież przyznał, że w 
przeszłości Kościół wielokrotnie sprzeciwiał się błędnym naukom i surowo je po-
tępiał, natomiast „w obecnych czasach Oblubienica Chrystusa woli używać lekar-
stwa miłosierdzia bardziej niż surowości”10. I dalej stwierdził, że „duch chrześci-
jański i katolicki na całym świecie oczekuje kroku naprzód w stronę pogłębienia 

8 Wśród nich były także te odnoszące się do kwestii moralnych: De ordine morali christiano i De 
castitate, matrimonio, familia et virginitate. 

9 Por. J. Ratzinger, Opera omnia, t. VII/1 O nauczaniu Soboru Watykańskiego II, Lublin 2016, 
s. 211–252; 507–561. 

10 Jan XXIII, Allocutio Ioannis pp. XXIII  in sollemni ss. Concilii inauguratione, AAS 54 (1962), 
s. 792, „Tygodnik Powszechny” 43 (1962), s. 1–2. 



196 V. Sobór Watykański II

doktrynalnego i kształtowania sumień, takiego, który lepiej i wierniej odpowia-
dałby prawdziwej doktrynie, która powinna być studiowana i wykładana przy po-
mocy metod badawczych i słownych formuł właściwych dla współczesnej myśli”11. 

Między tymi dwoma biegunami, z jednej strony wierność nieskażonej dok-
trynie, z drugiej zaś otwartość na współczesny świat, będą się toczyć wszystkie 
debaty w trakcie trwania Soboru. Dały się one zauważyć już na etapie przygoto-
wawczym, a później w trakcie redagowania dokumentów. Sprawozdania i opinie 
mediów, które po raz pierwszy z taką uwagą i bliskością śledziły obrady, opisy-
wały te dyskusje w ramach politycznych kategorii tradycjonalistów lub progre-
sistów12. Ówczesny profesor Joseph Ratzinger wspomina, że w środowisku nie-
mieckich teologów, ale też wiernych, dawało się odczuć atmosferę wzrastającego 
napięcia. „Coraz częściej miało się wrażenie – pisze Ratzinger – że w Kościele 
nie ma nic stałego, że wszystko podlega rewizji. Coraz częściej Sobór wydawał 
się wielkim parlamentem, który może wszystko zmienić i kształtować na swój 
sposób. Całkiem wyraźnie dało się odczuć wzrastającą niechęć do Rzymu i Kurii, 
postrzeganych jako wrogów wszelkiej nowości i postępu”13. 

W trakcie trwania Soboru odbyły się cztery sesje, z których każda trwała od 
dwóch do trzech miesięcy, a zwoływane były każdej jesieni od 1962 do 1965 
roku (obrady trwały w sumie 1154 dni), podczas których miało miejsce 168 po-
siedzeń plenarnych, w których łącznie brało udział 3058 ojców soborowych14, 

11 Tamże, s. 791. 
12 Obecność mediów, które na bieżąco śledziły, transmitowały i komentowały obrady soborowe, 

była wydarzeniem bezprecedensowym. Mówiono powszechnie, że media były wpływowym ob-
serwatorem Soboru. Nie tylko informowały one opinię publiczną o tym, co się dzieje, ale także 
poniekąd formowały tę opinię, a także wpływały na samych ojców soborowych, którzy rów-
nież czytali ich komentarze. Dziennikarze zapraszali także niektórych ojców oraz biegłych do 
komentowania wydarzeń, co nieraz rodziło nieporozumienia i wymagało wyjaśnień. Stąd też 
w 1963 roku wydano zalecenia dla ojców, aby wypowiadali się obiektywnie i roztropnie, a tak-
że powstrzymywali się od krytyki obrad. Akredytowano ponad 1200 dziennikarzy, a niemal 
wszystkie większe stacje telewizyjne miały swoje studia w Rzymie. Aby pomóc dziennikarzom 
w ich pracy, ale także zatroszczyć się o rzetelność przekazu, zrodził się pomysł, aby utworzyć 
specjalne biuro prasowe, które mogłoby koordynować przepływ informacji i relacje z media-
mi. Już 18 kwietnia 1961 roku powstało Biuro Prasowe Centralnej Komisji Przygotowawczej, 
przemianowane rok później na Biuro Prasowe Soboru, a po jego zakończeniu zaczęło funkcjo-
nować jako znane dzisiaj Biuro Prasowe Stolicy Apostolskiej. 

13 J. Ratzinger, Moje życie. Autobiografia Benedykta XVI, Częstochowa 2005, s. 113–114. 
14 W Soborze, zgodnie z Kodeksem z 1917 r. kan. 223 §1, uczestniczyli: kardynałowie, patriarcho-

wie, prymasi, arcybiskupi, biskupi diecezjalni i tytularni, opaci, prałaci tytularni oraz przełoże-
ni wspólnot zakonnych, a Jan XXIII dołączył do nich także prefektów apostolskich, nawet jeśli 
nie byli biskupami. Najmłodszy biskup miał 34 lata, najstarszy zaś 100 lat. 



197V. Sobór Watykański II

w tym 59 z Polski (dla porównania Sobór Watykański I zgromadził 764 ojców)15. 
Uchwalono cztery konstytucje, dziewięć dekretów i trzy deklaracje. Zdaniem 
Ratzingera to one są prawdziwym dziedzictwem Soboru. „Staranna i gruntowna 
ich interpretacja chroni przed obiema skrajnościami i rzeczywiście otwiera dro-
gę, która ma przed sobą długą przyszłość”16. 

Na zakończenie Soboru ojcowie dokonali dwu znamiennych i symbolicz-
nych aktów. Pierwszym było ogłoszenie, 7 grudnia 1965 roku, reformy Świętego 
Oficjum, które odtąd miało stanowić Świętą Kongregację Nauki Wiary17, urząd, 
który w nowy sposób, zgodnie z duchem soborowym, ma się troszczyć o pielę-
gnację wiary i jej głoszenie (w związku z tym zlikwidowano także Indeks Ksiąg 
Zakazanych). Drugim aktem było uroczyste zniesienie ekskomunik między 
Rzymem i Konstantynopolem (7 grudnia 1965)18, jako szczególny znak ekume-
nicznego ducha, którym Kościół chce się kierować wobec braci odłączonych, ale 
także jako wyraz postawy dialogu i otwartości wobec wszystkich szczerze poszu-
kujących prawdy, co nie oznacza, że Kościół zrezygnuje w przyszłości ze wskazy-
wania błędów i napominania. 

Uroczystość zamknięcia Soboru odbyła się 8 grudnia 1965 roku na placu św. 
Piotra mszą św. odprawianą przez Pawła VI, po której papież przekazał orędzie 
Soboru dla siedmiu wybranych grup społecznych: rządzących, uczonych, arty-
stów, kobiet, robotników, ubogich i chorych oraz do młodzieży. 

2. Charakterystyka Magisterium Soborowego 
We wstępie do polskiego wydania dokumentów soborowych abp Karol 

Wojtyła dokonał próby uporządkowania całego dorobku Vaticanum II i jego syn-
tetycznej charakterystyki19. Mimo iż na temat Soboru i jego nauczania powstało 

15 Por. Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando, Seria I (antepraeparato-
ria), t. 1–16, seria II (praeparatoria), t. 1–8; Acta synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenico 
Vaticani II, t. 1–25, Typis Polyglottis Vaticanis, 1961– ; Storia del concilio Vaticano II, t. 1–5, 
red. G. Alberigo, Bolonia 1995–1999; G. Alberigo, Krótka historia II Soboru Watykańskiego, 
Warszawa 2005; Atlas historyczny Soboru Watykańskiego II, red. A. Melloni, Warszawa 2015. 

16 J. Ratzinger, Sól ziemi. Chrześcijaństwo o Kościół katolicki na przełomie tysiącleci. Z kardynałem 
rozmawia Peter Seewald, dz. cyt., s. 64. 

17 Paweł VI, Motu proprio Integrare servandae. Sacrae Congregationis S. Officii nomen et ordo 
immutantur (7 grudnia 1965), AAS 57 (1965), s. 952–955. 

18 Wspólna deklaracja Pawła VI i patriarchy Atenagorasa o zdjęciu anatem z 1054 roku: List. 
apost. Ambulate in dilectione (7 grudnia 1965), AAS 58 (1966), s. 40–41. 

19 Polskie wydanie dokumentów przygotowane przez wydawnictwo Pallottinum: Sobór Watykań-
ski II. Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, Poznań 1967, zaś nowe tłumaczenie ukazało się w tym 



198 V. Sobór Watykański II

wiele opracowań, zatrzymamy się na tekście Wojtyły nie tylko ze względu na jego 
przenikliwość, ale także dlatego, że najpierw jako arcybiskup w swojej diecezji 
w Krakowie, a w przyszłości jako papież, był niestrudzonym realizatorem au-
tentycznego nauczania soborowego. Mówił o tym już w trakcie swojego pierw-
szego orędzia „Urbi et Orbi” następnego dnia po wyborze na Stolicę Piotrową. 
Przedstawiając zasadnicze linie swojego pontyfikatu, rozpoczął od podkreślenia 
znaczenia Soboru Watykańskiego II dla życia Kościoła: „Przede wszystkim chce-
my przypomnieć o trwałym znaczeniu Powszechnego Soboru Watykańskiego II 
oraz przyjmujemy jako wyraźny obowiązek gorliwe wprowadzanie go w życie. 
(…) będziemy to czynić w sposób roztropny i równocześnie zachęcający”20. 

Najpierw arcybiskup Wojtyła przedstawia stronę metodologiczną powstawania 
dokumentów. Ich chronologia miała swoje uzasadnienie zarówno w czynnikach 
zewnętrznych, takich jak jakość przygotowanej propozycji (schematu) czy też czas 
poświęcony na refleksję i dyskusję nad nim, jak i w czynnikach wewnętrznych, ja-
kimi było wspólne dojrzewanie ojców soborowych do prawdy. Ujawniała się ona 
stopniowo w trakcie refleksji, na którą składały się różne zgłaszane propozycje. 
Do każdej z nich Komisja Centralna się ustosunkowywała, wyjaśniając, dlaczego 
ją uwzględnia lub też dlaczego nie. „Pod tym względem – pisze Wojtyła – praca 
Soboru była niezmiernie cennym świadectwem poszanowania każdej myśli”21. 

Od strony merytorycznej dokumenty można uporządkować według roz-
różnienia, które jeszcze przed rozpoczęciem Soboru zaproponował kard. Léon-
Joseph Suenens: Ecclesia ad intra – Ecclesia ad extra. Najpierw Kościół próbo-
wał odpowiedzieć na pytanie, co myśli sam o sobie: Ecclesia quid dicis de teipsa? 
Drugim kierunkiem refleksji Soboru była odpowiedź na szereg pytań, które sta-
wia sobie współczesna ludzkość, a przed którymi staje także Kościół, który jest 
odpowiedzialny za swoje dzieci, a także za wszystkich innych, którzy są wezwani 
przez Boga do życia wiecznego. Takie podejście znajduje również odzwiercie-
dlenie w encyklice Ecclesiam suam (6 sierpnia 1964) Pawła VI, który przejął po 
śmierci Jana XXIII zadanie kontynuacji Soboru. 

Formuła Ecclesia ad intra – Ecclesia ad extra dobrze oddawała – twierdzi 
Wojtyła – głęboko ekumeniczny charakter Soboru, wyraża się w niej z jednej 

samym wydawnictwie w 2002 roku. Pomocnym narzędziem do studiowania tekstów soboro-
wych jest Synopsa tekstów Soboru Watykańskiego II, red. T. Bielski, Poznań-Warszawa 1970. 

20 Jan Paweł II, Pierwsze orędzie radiowe i telewizyjne „Urbi et Orbi”. Wierność Soborowi 
(17 października 1978), [w:] Jan Paweł II, Nauczanie Papieskie, dz. cyt., t. 1, s. 2. 

21 K. Wojtyła, Wstęp ogólny, [w:] Sobór Watykański II. Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, Poznań 
1967, s. 12. 



199V. Sobór Watykański II

strony skupienie na swej istocie, z drugiej poszerzenie i otwarcie nie tylko na 
braci odłączonych, ale na szeroko rozumiany świat, co w niczym nie umniejsza 
natury i powołania Kościoła. „Kościół, chociaż wychodzi na «zewnątrz» siebie, to 
przecież nie odchodzi od swej własnej istoty. Wstępuje bowiem w wielkie dzieła 
Boże, nie tylko w dzieło Stworzenia, ale także w dzieło Odkupienia w jego peł-
nym zasięgu”22, wszyscy bowiem zostali odkupieni przez Chrystusa. Z tej także 
perspektywy można mówić w najgłębszym sensie o duszpasterskim charakterze 
Soboru, nie tylko ze względu na bardziej praktyczne niż doktrynalne jego po-
dejście. Karol Wojtyła podkreśla, że duszpasterskość Kościoła rodzi się z jego sa-
moświadomości, z prawdy o tym, kim jest on sam, bez tego zrozumienia, które 
polega ostatecznie na wierze w Kościół, duszpasterstwo, czyli dialog ze światem, 
może przybrać niewłaściwe formy. Wiele późniejszych interpretacji nauki sobo-
rowej, które były kontrowersyjne, a nawet błędne, było wynikiem zapoznania tej 
integralnej relacji. 

Refleksja Soboru w aspekcie Ecclesia ad intra wyraziła się przede wszystkim 
w takich fundamentalnych dokumentach jak konstytucje: o Kościele Lumen 
gentium (21 listopada 1964), uważanej za podstawowy dokument Soboru; 
o Obja wieniu Bożym Dei verbum (18 listopada 1965) i o liturgii Sacrosanctum 
Concilium (4 grudnia 1963) – którą uchwalono jako pierwszą23. Z ich treści wyra-
stają niejako pozostałe dokumenty dotyczące życia Kościoła i posłannictwa każ-
dego z jego członków. Układają się one wokół struktury zawartej w układzie tre-
ści Konstytucji Lumen gentium. Należą do nich: dekret o pasterskich zadaniach 
biskupów w Kościele Christus Dominus (28 października 1965), dekret o posłu-
dze i życiu kapłanów Presbyterorum ordinis (7 grudnia 1965) i korespondują-
cy z nim dekret o formacji kapłańskiej Optatam totius (28 października 1965), 
dekret o  przystosowanej odnowie życia zakonnego Perfectae caritatis (28 paź-
dziernika 1965) czy wreszcie dekret o apostolstwie świeckich Apostolicam actu-
ositatem (18 listopada 1965). Dopełniają je, jeśli chodzi o apostolskie posłannic-
two Kościoła, dekret o środkach społecznego przekazywania myśli Inter mirifica 
(4  grudnia 1963) oraz deklaracja o wychowaniu chrześcijańskim Gravissimum 
educationis (28 października 1965). 

W aspekcie refleksji nad Kościołem ad extra pierwszym wymiarem jest eku-
menizm. Zagadnienie to poruszają przede wszystkim dekrety o Kościołach 

22 Tamże, s. 13. 
23 Symbolicznym znakiem wprowadzenia postulowanych w niej reform była msza święta sprawo-

wana 7 marca 1965 przez Pawła VI w jednej z rzymskich parafii w odnowionym rycie: w języku 
włoskim i przy ołtarzu zwróconym w stronę wiernych. 



200 V. Sobór Watykański II

wschodnich Orientalium Ecclesiarum (21 listopada 1964) i o ekumenizmie 
Unitatis redintegratio (21 listopada 1964) oraz w poszerzonej wizji, jaką kierował 
się Sobór, dekret o działalności misyjnej Kościoła Ad gentes divinitus (7 grudnia 
1965), bardzo doniosła deklaracja o stosunku Kościoła do religii niechrześcijań-
skich Nostra aetate (28 października 1965) oraz deklaracja o wolności religijnej 
Dignitatis humanae (7 grudnia 1965), która „dotyka samej podstawy ekumeni-
zmu i dialogu”24. Szczególne miejsce wśród dokumentów mówiących o relacji 
Kościoła ze współczesnym światem zajmuje Konstytucja duszpasterska o Kościele 
w świecie współczesnym Gaudium et spes (7 grudnia 1965). Jest ona traktowana 
jako swego rodzaju odpowiednik Konstytucji o Kościele Lumen gentium. 

To, co jest charakterystyczne dla tej Konstytucji to fakt, że jej przedmiotem 
są nie tyle same problemy współczesnego świata, ile rzeczywistość osoby, któ-
ra zarazem jest twórcą złożonej sytuacji współczesnego świata, jak też sama do-
świadcza tych problemów, które są w nim obecne. Postrzeganie całej rzeczywi-
stości przez pryzmat osoby jest „szczególną jakby wypadkową współczesności 
i potwierdzeniem «współczesnego», tj. zakrojonego na miarę naszych czasów 
myślenia Soboru”25. Cały układ i treść Gaudium et spes koncentruje się wokół 
zagadnienia osoby, a czyni to dokument w dwojaki sposób. Najpierw dokonując 
opisu socjologicznego sytuacji, w jakiej znajduje się współczesny człowiek, po 
wtóre, dokonując analizy o charakterze normatywnej. Taki sposób prezentacji 
sprawia, że nabiera ona wymiaru etycznego. W analizie tej Sobór odwołuje się 
do zasad prawa naturalnego, które są szczególnie ważne we współczesnym kon-
tekście, odnoszą się bowiem do problemów, które dotyczą wszystkich ludzi, nie 
tylko wierzących. Prawo naturalne wydaje się właściwym do tego narzędziem, 
bowiem łączy w sobie powszechną świadomość moralną rozumnego człowieka 
z zasadniczą treścią przekazu ewangelicznego: „prawo natury jest bowiem pra-
wem rozumu potwierdzonym w Ewangelii”26. Orędzie Kościoła skonstruowane 
w taki sposób nabiera wymiaru uniwersalnego, jest skierowane do wszystkich lu-
dzi niezależnie od ich wyznania czy kultury, w której żyją, jest rzeczywistą misją 
ad extra Kościoła. „Dziedzina moralności międzyludzkiej, społecznej, między-
narodowej jest tą właśnie dziedziną – pisze Wojtyła – w której Kościół jako głosi-
ciel Ewangelii najszerzej wychodzi ad extra, tzn. znajduje najszerszą płaszczyznę 
dialogu i porozumienia z całą ludzkością”27. 

24 K. Wojtyła, Wstęp ogólny, [w:] Sobór Watykański II. Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, dz. cyt., s. 18. 
25 Tamże, s. 20. 
26 Tamże, s. 21. 
27 Tamże, s. 21. 



201V. Sobór Watykański II

Skoncentrowanie nauczania wokół centralnego tematu, jakim jest osoba ludz-
ka, nie oznacza, że Kościół lekceważy tym samym sprawy społeczne, przeciwnie, 
stara się odsłonić ich najbardziej fundamentalne treści i znaczenie, bowiem pod-
stawą każdej wspólnoty jest osoba. Dlatego właśnie jest ona tą szczególną warto-
ścią, według której należy kształtować postępowanie we wszystkich dziedzinach 
i  wymiarach życia współczesnego świata. Takie też ujęcie sprawia, że Kościół 
wpisuje się w nurt personalistycznego myślenia etycznego i moralnego, charakte-
rystycznego dla czasów współczesnych. Dodajmy, że w ten sposób Kościół otwie-
ra się także na drugi wielki nurt myśli współczesnej, jakim jest egzystencjalizm, 
czyli refleksja nad fundamentalnymi treściami ludzkiej egzystencji w historii, od-
krywając ich najgłębszy sens we właściwym sobie wymiarze soteriologicznym 
i eschatologicznym. 

Jednocześnie to personalistyczne spojrzenie na sprawy całej ludzkości, które 
stanowi treść jego istnienia ad extra, pozwala Kościołowi na odniesienie do spraw 
należących do przestrzeni jego wewnętrznego życia – ad intra. W centrum życia 
Kościoła stoi bowiem człowiek z jego szczególnym, osobowym odniesieniem do 
Boga, które wyraża się poprzez właściwe tylko osobie zdolności do poszukiwania 
prawdy i dar wolności. W podejściu do osoby Kościół nie tylko wyraża swój sto-
sunek do świata i jego problemów, ale także odnosi się do samego siebie. W takiej 
perspektywie sprawy świata i sprawy Kościoła nie jawią się jako tematy przeciw-
stawne, które konkurują ze sobą, czy nawet wzajemnie się wykluczają, ale stają się 
komplementarne w jedności. „Jeśli chodzi o Konstytucję duszpasterską Gaudium 
et spes – podsumowuje Wojtyła – to nie tylko ukazuje ona Kościół w jego stosun-
ku do świata współczesnego, nie tylko więc ukazuje świat poprzez Kościół, ale za-
razem ukazuje Kościół przez świat. Ukazuje Kościół skupiony nad każdą ważną 
i trudną sprawą człowieka – zwłaszcza nad tymi sprawami, które mają najszerszy 
zasięg w ludzkości – skupiony jako nad swoją własną sprawą”28. 

3. Moralne nauczanie Soboru 
Wśród propozycji, które napłynęły do Komisji Przedprzygotowawczej, były 

także takie, które odnosiły się wprost do zagadnień moralnych i samej teologii 
moralnej. Oscylowały one wokół dwu biegunów. Jedne głosy, pochodzące głów-
nie ze środowisk rzymskich uczelni, postulowały skoncentrować się najpierw 
na obiektywnym porządku moralnym i przypomnieniu podstawowych zasad 

28 Tamże, s. 21. 



202 V. Sobór Watykański II

moralnych oraz natury normy i powinności moralnej. Inni, przede wszystkim bi-
skupi z różnych Kościołów lokalnych, sugerowali podjęcie tematów związanych 
z rolą ludzkiej wolności i religijnych uwarunkowań w teologii moralnej, tak, aby 
podkreślić pozytywne znaczenie chrześcijańskiej moralności, która nie sprowa-
dza się tylko do przepisów prawa, ale realizuje się na drodze łaski poprzez sakra-
menty i cnoty, gdzie wolność człowieka jest aktywnie zaangażowana. Arcybiskup 
Wojtyła także nadesłał swoje uwagi, w których „proponował naukę moralną zbu-
dowaną na pojęciu osoby, świadomego i wolnego podmiotu działania”29. 

a) Od schematu De ordine morali christiano 
do Konstytucji Gaudium et spes 

W efekcie prac przygotowawczych Komisja przedstawiła projekt mający być 
podstawą dla prac soborowych, konstytucję dogmatyczną De ordine morali chri-
stiano, której autorami byli profesorowie rzymskich uczelni: Franz Hürth SJ 
(Gregorianum), Louis Bertrand Gillon OP (Angelicum) i Ermenegildo Lio OFM 
(Antonianum)30. Zaproponowany schemat, który zawierał 86 punktów, z czego 
28 dotyczyło potępienia różnych tez i doktryn, odpowiadał optyce pierwszej gru-
py respondentów, koncentrując się bardziej na zewnętrznym wymiarze teologii 
moralnej, nie uwzględniając wewnętrznych uwarunkowań człowieka. Był nadal 
bardziej legalistyczny niż teologiczny, opierał się bardziej na porządku praw-
nym niż porządku łaski, wynikającym z dziejozbawczej dynamiki, jaką niósł ze 
sobą porządek odkupienia. W trakcie dyskusji w Komisji Teologicznej projekt 
ten spotkał się z silną krytyką (swoje negatywne uwagi wyrazili m.in. B. Häring, 
P. Delhaye i R. Laurentin), jednak został przychylnie przyjęty przez kard. Alfredo 
Ottavianiego i został przesłany do Komisji Centralnej. Nie zakończyło to dłu-
giej historii redakcji tego schematu, gdyż mimo iż zgłaszano wobec niego liczne 
zastrzeżenia (m.in. kard. J. Döpfner i G.B. Montini), w lipcu 1962 roku zo stał 
rozesłany ojcom soborowym. Mimo dalszych prac nad dokumentem, który za-
mierzano włączyć w szerszy tekst soborowy o odniesieniu Kościoła do wartości 
życia społecznego, nazwanym Schematem XVII (De Ecclesiae principiis et actio-
ne ad bonum societatis promovendum), w którym zamierzano położyć większy 
akcent na powołanie człowieka do życia Bożego, i przesłania go w rok później 

29 W. Giertych, Rachunek sumienia teologii moralnej, Kraków 2004, s. 51. Temat osoby przewijał 
się we wszystkich wystąpieniach bp. Wojtyły na Soborze. Por. R. Skrzypczak, Karol Wojtyła na 
Soborze Watykańskim II. Zbiór wystąpień, dz. cyt., s. 357–359. 

30 Por. P. d’Ornellas, Liberté, que dis-tu de toi-même? Une lecture des travaux du Concile Vatican II 
15 janvier 1959–8 décembre 1965, Sainte-Maur 1999. 



203V. Sobór Watykański II

do Komisji Koordynacyjnej, uważano go za wciąż niedopracowany. Wówczas 
ostatecznie zdecydowano, że moralne nauczanie Kościoła nie zostanie wyrażone 
w oddzielnym tematycznym dokumencie, ale będzie włączone w szersze naucza-
nie dotyczące relacji Kościoła do świata. Do tego zadania powołano nową komi-
sję i tak zaczęły się prace nad późniejszą Konstytucją Gaudium et spes, w której 
uwzględniono, chociaż w zupełnie nowym ujęciu, pewne fragmenty projektowa-
nej konstytucji De ordine morali31. Zaś pozostałe zagadnienia włączono do in-
nych tekstów soborowych32. 

Owoc pracy tej Komisji, która składała się z teologów różnych specjalności33, 
był wypracowywany na spotkaniu w belgijskim Malines we wrześniu 1963 roku, 
a później został jeszcze poprawiony przez oddzielną komisję złożoną z biskupów, 
którzy spotkali się w lipcu 1964 w Zurychu i ostatecznie, po renumeracji stał się 
Schematem XIII pt. De Ecclesia in mundo huius temporis. W lipcu 1964 roku został 
przesłany ojcom soborowym, aby mógł być poddany dyskusji w czasie sesji paź-
dziernikowej. W dyskusję tę włączył się także abp Wojtyła, sugerując, by kwestie 
moralne były podawane nie tyle w moralizatorskim stylu, ile przez odwołanie się 
do argumentacji. Argumenty te powinny być zarówno natury racjonalnej, dlate-
go, że Kościół chce trafić do wszystkich ludzi, jak i teologicznej, wszyscy bowiem 
wiedzą, że w dokumencie tym przemawia Kościół. Sam też powołał w Krakowie 
oddzielną komisję teologów, którzy opracowali własny projekt34. „Doczesność zo-
stała w nim ukazana jako niebędąca w sprzeczności z wiecznością, tak jak natura 
nie jest sprzeczna z nadnaturą. Wyjaśniając ten projekt Wojtyła podkreślił, że nie 
tylko wola Boża jest u podłoża wszystkiego, ale również wolna wola człowieka, 
który dobrowolnie przylega do Kościoła. Spojrzenie zatem na miejsce człowieka 
w świecie i w Kościele może wychodzić od osoby ludzkiej”35. Jest tak dlatego, 

31 Por. J. Ratzinger, Opera omnia, t. VII/1 O nauczaniu Soboru Watykańskiego II, dz. cyt., s. 471–492. 
32 Odnajdujemy je na przykład w uchwalonym na pierwszej sesji obrad soborowych dekrecie In-

ter mirifica, gdzie jest mowa o obiektywnym porządku moralnym: „Sobór poucza, że wszyscy 
powinni bezwzględnie uznawać prymat obiektywnego porządku moralnego. Przewyższa on 
bowiem wszystkie inne porządki spraw ludzkich (…). Właśnie porządek moralny, o ile tylko 
jest w całości i wiernie zachowywany, prowadzi człowieka do osiągnięcia pełnej doskonałości 
i szczęścia”, Sobór Watykański II, Dekret o środkach społecznego przekazu Inter mirifica, 6. 

33 Do Komisji należeli: L. Cerfaux, G. Philips, A. Prignon, P. Delhaye, G. Thils, A. Dondeyne OP, 
Ch. Moeller, Y. Congar OP, K. Rahner SJ, B. Rigaux OFM, R. Tucci SJ. 

34 Do komisji tej należeli, oprócz arcybiskupa: ks. Andrzej Deskur, ks. Józef Majka, ks. Andrzej 
Bardecki, o. Jan Sieg SJ, o. Augustyn Jankowski OSB i o. Tadeusz Styczeń SDS. Por. Acta Syno-
dalia, t. 3, cz. 5, s. 301–314 (post allocutionem, Congr. Gen. CVT – 21.10.1964: schema Ecclesia 
in Mundo huius temporis). 

35 W. Giertych, Rachunek sumienia teologii moralnej, dz. cyt., s. 62. 



204 V. Sobór Watykański II

że w samej strukturze ludzkich władz, poznawczych i wolitywnych, zawarta jest 
wzajemna współzależność obiektywnego porządku moralnego i wolnego aktu 
człowieka, który ten porządek rozpoznaje i dobrowolnie wybiera. Szczególną 
rolę w tym rozpoznaniu odgrywa sumienie, któremu należy się poszanowanie 
zarówno ze strony Kościoła, jak i władzy świeckiej. Sumienie zachowuje swoją 
godność, nawet jeśli jest błędne, ale powinno być ono stale formowane i temu 
właśnie ma służyć nauczanie Kościoła. Między innymi pod wpływem polskiego 
projektu w  konstytucji Gaudium et spes pojawił się obszerny wykład na temat 
osoby ludzkiej i jej godności. 

Uwzględniając wszystkie uwagi zgłaszane przez ojców w dyskusji, a także pol-
ski projekt i jeszcze jedną propozycję zgłoszoną przez biskupów hiszpańskich, na 
posiedzeniu rozszerzonej Komisji Centralnej, która od 1 do 6 lutego 1965 roku 
obradowała w Ariccia pod Rzymem (udział w niej brał także abp Wojtyła), wy-
pracowano tekst będący podstawą do ostatecznego rozpatrzenia na jesiennym 
zgromadzeniu plenarnym Soboru. Po dodaniu kilku poprawek dokument, któ-
rego początek wiązał się z pracą nad zagadnieniami moralnymi i dyskusją wokół 
ordine morali Kościoła, został ostatecznie uchwalony jako Konstytucja duszpa-
sterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes36. 

b) Zasadnicze linie moralnego wykładu Gaudium et spes 
Siedem lat po zakończeniu Soboru Karol Wojtyła (wówczas już kardynał) 

przedstawił studium nad realizacją Vaticanum II, które uważane jest za jedną 
z najlepszych analiz nauczania soborowego37. W ocenie kard. Wojtyły zasadniczy 
zamiar, jaki przyświecał ojcom Soboru, można wyrazić w dwu pojęciach: pierw-
szym było kształtowanie świadomości, drugim zaś kształtowanie postaw. Tak też 
zatytułował dwie części swojego studium. Dodajmy, że pierwsza część dotyczyła 
podstawowego postulatu całego Soboru, którym było wzbogacenie wiary, druga 
– praktyki życia chrześcijańskiego i ma wymiar moralny. 

W nauczaniu Soboru całe życie moralne zasadza się w pierwszej kolejności 
na szczególnej więzi z Chrystusem. Wojtyła opisuje tę relację, używając pojęcia 
„uczestnictwa”. Jak je rozumieć? Otóż, życie chrześcijanina, w tym także życie 
moralne, jest świadectwem o Chrystusie nie na zasadzie czysto „zewnętrznej”, 
nawet nie tylko z wewnętrznym zaangażowaniem, co w naturalny sposób musi 
odpowiadać osobowemu działaniu, ale jest uczestnictwem w Chrystusie i w Jego 

36 Por. G. Turbanti, Un concilio per il mondo moderno. La redazione della constituzione pastorale 
«Gaudium et spes» del Vaticano II, Bologna 2000. 

37 Por. K. Wojtyła, U podstaw odnowy. Studium o realizacji Vaticanum II, Kraków 1972. 



205V. Sobór Watykański II

misji, tzn. jest nie tyle własną aktywnością, ile jest współdzieleniem Jego misji, 
której Chrystus nadał ludzki wyraz w postaci troistej władzy: kapłana, proro-
ka i króla. Wojtyła zwraca uwagę, że władzy tej nie należy rozumieć w kategorii 
ludzkiego rządzenia, ale jest to „po pierwsze «zadanie», o czym mówi łaciński 
termin munus (tria munera Christi), oraz po drugie «moc» albo «zdolność» do 
wypełnienia odnośnych zadań”38. 

Spośród owej potrójnej władzy moralność chrześcijańska związana jest naj-
bardziej z władzą królewską (munus regale). Powołując się na tekst Konstytucji 
o Kościele Lumen gentium, który mówi o „stanie królewskiej wolności”39, Wojtyła 
podkreśla, że polega on w pierwszym rzędzie na pokonaniu w sobie panowa-
nia grzechu, jest samo-panowaniem, które jest warunkiem realizacji drugiego 
zadania, jakim jest budowanie królestwa Bożego poprzez służenie Chrystusowi 
w bliźnich40. W ten sposób Wojtyła teologicznie, w najpełniejszym sensie tego 
pojęcia, ugruntowuje całą moralność chrześcijańską, w której nie chodzi tylko 
o etyczną poprawność ludzkiego działania, o to, aby ono było prawe, ale chodzi 
o głębszy wymiar, jakim jest uczestnictwo w misji zbawczej Chrystusa. 

Postawa wynikająca z uczestnictwa w Chrystusowym munus regale staje się w świe-
tle nauki Soboru szczególnym wyznacznikiem całej moralności chrześcijańskiej we 
właściwym dla niej odniesieniu do Chrystusa jako do najdoskonalszego wzoru41. 

W sposób najpełniejszy wyraża się to moralne nauczanie Soboru w Konstytucji 
Gaudium et spes, która omawia stosunek chrześcijanina do świata i wszystkich 
spraw, którymi on żyje. Można powiedzieć, że stała się ona swoistym podręcz-
nikiem teologii moralnej, który stanowi konieczny punkt odniesienia dla każdej 
refleksji teologicznomoralnej, jaka jest podejmowana, co potwierdziła późniejsza 
praktyka pokazująca, że we wszystkich pracach dotyczących zagadnień z teologii 
moralnej z pewnością pojawi się odniesienie do tego soborowego dokumentu42. 

38 Tamże, s. 192. 
39 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium, 36. 
40 „Każdy chrześcijanin, który naśladując Chrystusa, zdobywa panowanie nad grzechem, a przez 

to urzeczywistnia właściwe osobie ludzkiej samo-panowanie, jakby rys królewskości – przez to 
także uczestniczy w Chrystusowym munus regale, a zarazem przyczynia się do urzeczywistnie-
nia Królestwa Chrystusa”, K. Wojtyła, U podstaw odnowy. Studium o realizacji Vaticanum II, dz. 
cyt., s. 226. 

41 Tamże, s. 227. „Moralność, wartość moralna, została w nauczaniu soborowym przedstawiona 
jako integralna część posłannictwa chrześcijańskiego. Przepajanie różnych dziedzin życia war-
tością moralną jest zarazem przepajaniem ich duchem Chrystusa”, tamże, s. 230. 

42 Papież Jan Paweł II niemal w każdym dokumencie, który wydał, a także prawie w każdym swo-
im wystąpieniu powołuje się na magisterium Soboru Watykańskiego II, a wśród nich bardzo 



206 V. Sobór Watykański II

W wykładzie wstępnym Konstytucji, który omawia sytuację człowieka 
w świecie współczesnym, pojawia się kategoria „znaków czasu”43, wprowadzona 
już wcześniej do języka teologicznego przez Jana XXIII, który idąc za wezwaniem 
samego Jezusa (por. Mt 16, 3), zachęcał do umacniania w Kościele nadziei wobec 
trudnych czasów44. Niemniej Sobór rozszerzył jej znaczenie, sprawiając, że stała 
się ona jedną z podstawowych kategorii teologicznych, pozwalających na wła-
ściwe odczytanie relacji Kościoła ze światem. Kościół pragnie odczytać dziejo-
we przemiany zachodzące w świecie i określone sytuacje, które mają miejsce nie 
tylko w perspektywie socjologicznego opisu rzeczywistości, ale również z punk-
tu widzenia wiary. „Znakami czasu będą wszelkie fenomeny, które przez swoje 
ogólne właściwości i wielką częstotliwość charakteryzują daną epokę, i w których 
wyrażają się oczekiwania i dążenia żyjących ludzi”45. Są one swoistym głosem 
objawiającego się wciąż Boga, który wzywa Kościół do zbawczego zaangażowa-
nia w życie ludzkości w tym, czym ona na co dzień żyje, i poprzez to, czym żyje. 
Wiąże się z tym umiejętność dostrzeżenia istotnych problemów człowieka, ich 
roztropnej oceny w świetle ewangelicznej prawdy i wypracowanie stosownej stra-
tegii apostolskiej działalności Kościoła. 

Zasadniczy tekst Konstytucji składa się z dwu części. Pierwsza z nich (11–
45) jest poświęcona człowiekowi i stanowi swoisty wykład antropologii inte-
gralnej, która traktuje o godności człowieka, jego miejscu we wspólnocie, a tak-
że w świecie, oraz o jego ostatecznym powołaniu. Jest to problematyka, którą 
tradycyjnie podejmuje teologia moralna fundamentalna (natura człowieka, mą-
drość i rozum, wolność, sumienie, grzech, uświęcenie człowieka przez łaskę itd.). 
Gaudium et spes postrzega człowieka nie jako przedmiot zainteresowania teolo-
gii moralnej, ale jako świadomy i wolny podmiot w osobowej relacji z Bogiem, 
który jest jego Stwórcą, a dzięki sakramentalnemu włączeniu w Chrystusa staje 
się prawdziwie dzieckiem Bożym i uczestnikiem Bożego życia dzięki łasce, którą 

często na Konstytucję Gaudium et spes. Także inne dokumenty posoborowego Magisterium 
często przywołują Konstytucję, np. w Katechizmie Kościoła Katolickiego jest ich 167, najwięcej 
po Konstytucji Lumen gentium, których jest 297. 

43 „Kościół zawsze ma obowiązek badać znaki czasów i wyjaśniać je w świetle Ewangelii, tak aby 
mógł w sposób dostosowany do mentalności każdego pokolenia odpowiadać ludziom na ich 
odwieczne pytania dotyczące sensu życia obecnego i przyszłego oraz wzajemnego ich stosunku 
do siebie. Należy zatem poznawać i rozumieć świat, w którym żyjemy, a także jego nieraz dra-
matyczne oczekiwania, dążenia i właściwości”, Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska 
o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes, 4. 

44 Por. Jan XXIII, Konst. apost. „Humanae salutis” (25 grudnia 1961), 4, AAS 54 (1962), s. 5–13. 
45 M. Fiałkowski, Inspiracje Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie współczesnym dla te-

ologii znaków czasu, „Roczniki Teologiczne” 63 (2016), s. 29. 



207V. Sobór Watykański II

rozlewa w nim Duch Święty. Jako taki jest zdolny do dania odpowiedzi na Boże 
wezwanie i stawania się darem dla Boga i bliźniego w miłości. Ta personalistycz-
na wizja, istotnie związana z chrystologią, streszcza się bodaj w jednym zdaniu, 
które charakteryzuje chrześcijańską antropologię i stanowi inspirację dla teo-
logii moralnej: „człowiek, będący na ziemi jedynym stworzeniem, którego Bóg 
chciał ze względu na nie samo, nie może się w pełni odnaleźć inaczej, jak tylko 
przez szczery dar z siebie samego”46. Druga część (46–90) dotyczy ważniejszych 
problemów życia społecznego, które podzielone zostały na następujące dzie-
dziny: małżeństwo i rodzina, kultura, życie gospodarczo-społeczne oraz życie 
wspólnoty politycznej47. 

Obie te części Konstytucji kard. Wojtyła ujmuje syntetycznie, sprowadzając 
je również do określonych pojęć. Części pierwszej odpowiada pojęcie „tożsa-
mości”, części drugiej pojęcie „solidarności”. Stanowią one klucz do odczytania 
zasadniczego przesłania moralnego Soboru. W nich zamyka się cała głębia jego 
nauczania. 

Najpierw człowiek musi odkryć własną tożsamość, która funduje się na praw-
dzie o jego godności jako osoby ludzkiej, ale także jako stworzenia Bożego, odku-
pionego przez Chrystusa i powołanego do zjednoczenia z Bogiem w wieczności. 
Zarazem człowiek jest częścią wspólnoty, dzięki której staje się uczestnikiem całe-
go dziedzictwa ludzkości, mającego wpływ na jego osobowe dojrzewanie, i z tego 
powodu jest zobowiązany troszczyć się o dobro tej wspólnoty. Ta troska wyraża się 
w pojęciu solidarności, która nie jest zwykłym współdzieleniem się z potrzebują-
cymi, ale – jak stwierdza dekret o apostolstwie świeckich Apostolicam actuositatem 
– zasadza się na teologicznej prawdzie Wcielenia Chrystusa, który stając się czło-
wiekiem utożsamił się z każdym z nas: „Sam bowiem przyjmując naturę ludzką, 
związał ze sobą całą ludzkość osobistą nadprzyrodzoną miłością i solidarnością 
w jedną rodzinę i jako znak rozpoznawczy swoich uczniów ustanowił miłość tymi 
słowami: «Po tym wszyscy poznają, żeście uczniami moimi, jeśli będziecie się wza-
jemnie miłowali» (J 13, 35)”48. Ten właśnie tekst czyni Wojtyła podstawą do ko-
mentowania drugiej części Gaudium et spes, podkreślając, że „przykazanie miłości 

46 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 
et spes, 24. 

47 Na temat szczegółowej charakterystyki dokumentu, jak również historii jego powstania, por. 
M.  Florczyk, W. Misztal, Wprowadzenie do Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie 
współczesnym, [w:] Sobór Watykański II. Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, Poznań 2002, 
s. 511–525. 

48 Sobór Watykański II, Dekret o apostolstwie świeckich Apostolicam actuositatem, 8.  



208 V. Sobór Watykański II

stoi u podstaw całego porządku moralnego”, a Chrystus stanowi „w najszerszym 
zasięgu jakby nadprzyrodzone centrum ludzkiej solidarności”49. 

Osią całego wykładu moralnego Konstytucji jest człowiek i jego ostateczne 
dobro, które w wymiarze doczesnym przejawia się w takim działaniu, aby wszyst-
ko, z czym człowiek spotyka się i co czyni na ziemi, stawało się bardziej ludz-
kie: „Według niemal zgodnej opinii wierzących i niewierzących wszystko, co jest 
na ziemi, powinno być odnoszone do człowieka, jako do jego centrum i punktu 
szczytowego wszelkiego istnienia”50. Ta podstawowa powinność moralna wyraża 
się w dwu wymiarach: indywidualnym i społecznym. „Jest to dążenie do realiza-
cji godności osoby oraz prawdziwej wspólnoty pomiędzy ludźmi. Jedno i drugie 
łączy się najściślej z ewangelicznym porządkiem wartości oraz z całym chrześci-
jańskim etosem”51. 

Zgodnie ze swoją optyką pozytywnego wykładu, kiedy Sobór wskazywał na 
negatywne i niemoralne zjawiska w życiu społecznym, przedstawiał je przede 
wszystkim w perspektywie personalistycznej, jako coś, co sprzeciwia się god-
ności osoby ludzkiej i narusza jej fundamentalne prawa52. Formułując jasno 
swoją ocenę moralną, wyrażał to bardziej w kategoriach przestrogi, niż zakazu. 
Podkreślając powszechną i niezbywalną godność ludzką, zachęcał do troski o to 
wszystko, co pozwala prowadzić wszystkim życie prawdziwie ludzkie53. Sobór 
unikał klasycznych formuł potępiających konkretne zachowania, z wyjątkiem 

49 K. Wojtyła, U podstaw odnowy. Studium o realizacji Vaticanum II, dz. cyt., s. 244. 
50 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 

et spes, 12. 
51 K. Wojtyła, U podstaw odnowy. Studium o realizacji Vaticanum II, dz. cyt., 241. 
52 „Ponadto wszystko, co godzi w samo życie, jak wszelkiego rodzaju zabójstwa, ludobójstwa, 

spędzanie płodu, eutanazja i dobrowolne samobójstwo; wszystko, cokolwiek narusza całość 
osoby ludzkiej, jak okaleczenia, tortury zadawane ciału i duszy, wysiłki w kierunku przymusu 
psychicznego; wszystko co ubliża godności ludzkiej, jak nieludzkie warunki życia, arbitralne 
aresztowania, deportacje, niewolnictwo, prostytucja, handel kobietami i młodzieżą; a także nie-
ludzkie warunki pracy, w których traktuje się pracowników jak zwykłe narzędzia zysku, a nie jak 
wolne, odpowiedzialne osoby: wszystkie te i tym podobne sprawy i praktyki są czymś hanieb-
nym; zakażając cywilizację ludzką, bardziej hańbą tych, którzy się ich dopuszczają, niż tych, któ-
rzy doznają krzywdy, i są jak najbardziej sprzeczne z czcią należną Stwórcy”, Sobór Watykański 
II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes, 27.

53 „Należy zatem udostępnić człowiekowi to wszystko, czego potrzebuje do prowadzenia życia 
prawdziwie ludzkiego, jak wyżywienie, odzież, mieszkanie, prawo do swobodnego wyboru sta-
nu i do założenia rodziny, do wychowania i pracy, do dobrej sławy i szacunku, do odpowiedniej 
informacji i do postępowania według słusznej normy własnego sumienia, do ochrony życia 
prywatnego oraz do sprawiedliwej wolności także w dziedzinie religijnej”, Sobór Watykański II, 
Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes, 26. 



209V. Sobór Watykański II

wojny, na temat której wielokrotnie wypowiadało się już Magisterium Kościoła54, 
chociaż wskazywał na pewne zjawiska, uznając je za niegodne i nieludzkie (np. 
totalitarne i dyktatorskie formy sprawowania władzy, nierówności społeczne po-
wodujące nieludzkie warunki życia wielu osób). Nie wprowadził też żadnych 
szczegółowych rozstrzygnięć w kwestiach moralnych, choć noszono się z zamia-
rem odniesienia się do zagadnienia antykoncepcji i nawet podjęto pewne prace 
nad przygotowaniem stosownego dokumentu. 

c) Kwestie moralne w innych dokumentach Soboru 
Niejako ubocznym efektem dyskusji wokół zagadnień moralnych, z których 

zrodziła się Gaudium et spes, były także dwie kwestie, które zostały wyraźnie za-
akcentowane w innych dokumentach soborowych. 

Pierwszą była decyzja ojców, aby temat wolności religijnej wyłączyć z plano-
wanego tekstu przyszłej Gaudium et spes, jednak nie umieszczać go – zgodnie 
z pierwotnym zamiarem – w dekrecie o ekumenizmie, lecz poświęcić mu od-
dzielny dokument w postaci deklaracji o wolności religijnej Dignitatis humanae 
(gruntownie przepracowanej przez amerykańskiego jezuitę J.C. Murraya, a osta-
tecznej  redakcji dokonał abp G.-M. Garonne, późniejszy kar dynał i przewodni-
czący Papieskiej Rady ds. Kultury), która została uchwalona na ostatnim posie-
dzeniu plenarnym w 1965 roku razem z Konstytucją duszpasterską o Kościele 
w świecie współczesnym. 

Deklaracja stwierdza, że prawo do wolności religijnej jest zakorzenione w god-
ności osoby ludzkiej, która jest rozpoznawalna zarówno przez rozum ludzki, jak 
i na podstawie objawienia. Z tego powodu „wszyscy ludzie powinni być wolni od 
przymusu ze strony czy to jednostki, czy to grup społecznych i wszelkiej władzy 
ludzkiej, i to przynajmniej tak, żeby nikt nie był zmuszany do działania wbrew 
swemu sumieniu”55. Aby jednak wolność religijna nie była rozumiana arbitralnie 
jako zupełna dowolność czysto subiektywnego wyboru, Sobór przypomina, że 
ta sama godność osoby ludzkiej, obdarzonej rozumem i wolną wolą, sprawia, że 
ludzie „są przynaglani i moralnie zobowiązani do poszukiwania prawdy – przede 

54 „Wszelkie działania wojenne, zmierzające bez żadnej różnicy do zniszczenia całych miast lub 
też większych połaci kraju z ich mieszkańcami, są zbrodnią przeciw Bogu i samemu człowieko-
wi, zasługującą na stanowcze i natychmiastowe potępienie”, Sobór Watykański II, Konstytucja 
duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes, 80. Niektórzy z ojców sobo-
rowych zgłaszali propozycje, aby umieścić także sformułowanie potępiające działania militarne 
związane z tzw. odstraszaniem nuklearnym i użyciem bomby atomowej. Jednak temat ten nie 
znalazł się w ostatecznym zapisie. 

55 Sobór Watykański II, Deklaracja o wolności religijnej Dignitatis humanae, 2. 



210 V. Sobór Watykański II

wszystkim religijnej. Są też zobowiązani do przylgnięcia do poznanej prawdy oraz 
porządkowania całego swego życia według jej wymagań”56. Powinność ta staje się 
jeszcze bardziej widoczna, kiedy uwzględnimy, że „najwyższą normą życia ludz-
kiego jest prawo Boskie, wieczne, obiektywne i powszechne”57. I temu zagadnie-
niu Sobór poświęcił cały następny rozdział, czyniąc zadość oczekiwaniu ojców, 
aby prawu moralnemu przyznać należne miejsce wśród kwestii moralnych. 

Drugą sprawą było nakreślenie wizji odnowy teologii moralnej, którą zawarto 
w dekrecie Optatam totius, stwierdzając, że powinna ona kierować się dwoma 
priorytetami58. Pierwszy stanowi głębsze studium Pisma Świętego, którym teo-
logia moralna winna się karmić (doctrina S. Scripturae magis nutrita), czyli jego 
słowa nie tylko powinny przenikać wszystkie aspekty moralnego nauczania, ale 
powinno ono oddawać samego ducha Bożego i Jego wolę zawarte w objawionych 
tekstach. To soborowe wskazanie nie oznacza, że jedynie Pismo Święte jest auten-
tycznym źródłem dla teologii moralnej. Należy ten tekst odczytywać w kontek-
ście tego, co na temat Objawienia mówi Konstytucja Dei verbum, która z Pismem 
Świętym ściśle łączy Tradycję i Urząd Magisterski Kościoła59. Wokół tych tema-
tów toczyła się wśród ojców (i towarzyszących im teologów) ożywiona dysku-
sja. Pojawiały się bowiem głosy, że zasadniczym źródłem objawienia jest Pismo 
Święte, a jedyną drogą do odczytania jego treści jest metoda historyczno-kry-
tyczna, a nie żywa wiara Kościoła, co mogłoby oznaczać, że Kościół nie powinien 
nauczać niczego, co nie byłoby przez ową metodę potwierdzone. „Według takiej 
teorii – wspomina J. Ratzinger – «wierzyć» oznaczałoby «sądzić», «myśleć», po-
siadać opinię podlegającą ciągłym rewizjom”60.
56 Tamże. 
57 Tamże, 3. 
58 Por. Sobór Watykański II, Dekret o formacji kapłańskiej Optatam totius, 16. 
59 Konstytucja o Objawieniu Bożym Dei Verbum w numerze siódmym stwierdza, że Pismo Święte 

jest „źródłem wszelkiej zbawiennej prawdy i moralnego porządku”, które zostało przez Aposto-
łów przekazane „głoszeniem ustnym, przykładami i zorganizowanym działaniem”, po nich zaś 
czynili to ustanowieni przez nich biskupi jako ich następcy. „Ta przeto święta Tradycja i Pismo 
Święte obydwu Testamentów są jakby zwierciadłem; w nim Kościół pielgrzymujący na ziemi 
kontempluje Boga”. Istnieje zatem ścisła więź między Pismem Świętym i Tradycją, co potwier-
dza numer dziewiąty: „Święta Tradycja i Pismo Święte ściśle łączą się ze sobą i przenikają. Oby-
dwa bowiem wypływają z tego samego Bożego źródła, zespalają się jakby w jedno i zmierzają 
do jednego celu”. Natomiast strażnikiem i interpretatorem ich obu jest Urząd Nauczycielski 
Kościoła, który „nie jest ponad słowem Bożym, lecz jemu służy, nauczając jedynie tego, co 
zostało przekazane” (nr 10). Istnieje między nimi ścisła więź, do tego stopnia, że „jedno bez 
pozostałych nie może istnieć, a wszystkie razem, każde na swój sposób, pod wpływem Ducha 
Świętego skutecznie przyczyniają się do zbawienia dusz”, tamże. 

60 J. Ratzinger, Moje życie. Autobiografia Benedykta XVI, dz. cyt., s. 105. 



211V. Sobór Watykański II

Poza tym, w refleksji moralnej należy także odwoływać się tradycyjnie do pra-
wa naturalnego, czego wzór dał sam Sobór. Na przykład Konstytucja Gaudium et 
spes wielokrotnie odwołuje się do prawa zapisanego w sercu człowieka: „Człowiek 
bowiem ma w swym sercu wypisane przez Boga prawo, wobec którego posłu-
szeństwo stanowi o jego godności i według którego będzie sądzony”61, lub literal-
nie je przywołuje, kiedy kreśli moralne powinności życia społecznego62. 

Drugim priorytetem jest orientacja chrystologiczna moralnego nauczania, 
czyli podkreślanie w moralnym nauczaniu „wzniosłości powołania wiernych 
w Chrystusie” i przynoszenia owoców miłości. Ten drugi wymóg należy inter-
pretować w kontekście innej nowatorskiej myśli Soboru, jaką jest nauczanie o po-
wszechnym powołaniu do świętości. Życie moralne nie może być sprowadzo-
ne do pewnego minimum dobra, jakie człowiek winien realizować, co starała 
się określać dotychczasowa nauka moralna, zwłaszcza w jej kazuistycznej for-
mie. Prawdziwe życie w Chrystusie nie może się sprowadzać jedynie do unikania 
grzechów i przestrzegania jasno określonych przykazań i prawa, lecz jest wezwa-
niem do upodobnienia się do Chrystusa, który w posłuszeństwie dla Ojca oddał 
całego siebie braciom, aż do największej ofiary na Krzyżu. Najpełniejszą treścią 
życia moralnego ucznia Chrystusa jest zatem świętość. 

Sobór mówi o tym w Konstytucji Lumen gentium już w drugim rozdzia-
le, który charakteryzuje naturę i misję Ludu Bożego. Wierni włączeni w ciało 
Chrystusa są uczestnikami Jego kapłańskiej misji, której natura aktualizuje się 
w sakramentach i  cnotach. Obdarzeni tymi darami wszyscy chrześcijanie „we 
wszystkich sytuacjach życiowych i w każdym stanie powołani są przez Pana, każ-
dy na właściwej sobie drodze, do doskonałej świętości, jak i sam Ojciec jest do-
skonały”63. Konstytucja poświęciła również temu tematowi oddzielny, piąty roz-
dział. Powołanie do świętości wypływa z faktu wezwania Chrystusa, zawartego 
w słowach „Bądźcie więc wy doskonali, jak doskonały jest Ojciec wasz niebieski” 
(Mt 5, 48), jak też z całego dzieła odkupienia, dzięki któremu chrześcijanie stali się 
prawdziwie dziećmi Bożymi i uczestnikami Bożej natury. „Dlatego – konkluduje 

61 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 
et spes, 16. 

62 „Kościół na mocy swojej boskiej misji, głosząc wszystkim ludziom Ewangelię i rozdając skarby 
łaski, przyczynia się na całym świecie do utrwalenia pokoju i położenia mocnego fundamentu 
pod braterskie zespolenie ludzi przez to, że uczy poznawać prawo Boże i naturalne”, Konstytu-
cja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes, 89. Por. tamże, 74, 79. 
W innym miejscu czytamy: „Dobro wspólne rodu ludzkiego kierowane jest zasadniczo przez 
prawo odwieczne”, w domyśle: które jest odczytywane przez prawy rozum, tamże, 78. 

63 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium, 11. 



212 V. Sobór Watykański II

Sobór – dla wszystkich jest jasne, że wierni każdego stanu i zawodu powołani są 
do pełni życia chrześcijańskiego oraz doskonałości miłości”64. Drogą do świętości 
jest zaś wiara i  czynne praktykowanie miłości. Wierni osiągną ją, „jeśli z wiarą 
przyjmują wszystko z ręki niebieskiego Ojca i współdziałają z wolą Bożą, okazu-
jąc także w służbie doczesnej wszystkim tę miłość, którą Bóg umiłował świat”65. 
Dążenie to wspierają także różnorakie rady, których przestrzeganie zalecał swoim 
uczniom Chrystus, szczególnie zaś dar dziewictwa i celibatu, ubóstwa i posłuszeń-
stwa. Mimo iż w Kościele od wieków istnieją trwałe formy praktykowania tych 
rad, to jednak są one darem i przeznaczeniem dla wszystkich. Tym samym Sobór 
koryguje wypracowany w teologii podział na tych wiernych, którzy zobowiązani 
są do zachowywania przykazań, i tych, którzy wznosząc się ponad to minimum, 
żyją według rad ewangelicznych jako należący do stanu doskonalszego. 

Trzecią ważną kwestią, którą planowano włączyć w nauczanie soborowe, było 
zagadnienie odpowiedzialnego rodzicielstwa. Zostało ono już podjęte w pracach 
nad Schematem XIII w rozdziale dotyczącym małżeństwa i rodziny. Wyłoniły 
się wówczas dwa kierunki spojrzenia. Pierwszy, który na sali obrad soborowych 
przedstawił amerykański arcybiskup John Francis Dearden, podkreślał, że rodzice 
są powołani do wielkodusznego i świadomego ojcostwa, a odpowiedzialną decy-
zję o liczbie dzieci powinni podejmować sami małżonkowie kierowani sumieniem 
i roztropnością. Druga propozycja, zreferowana przez kard. Ernesto Ruffiniego, 
wskazywała przede wszystkim na obiektywny porządek rzeczy i sakramentalny 
charakter chrześcijańskiego małżeństwa, z którego wynikają zobowiązania mał-
żonków, których nie można  relatywizować, tylko jasno i wyraźnie formułować. 

Podczas prac komisji, odbywających się w domu ojców paulinów w Ariccia 
w Górach Albańskich, wypracowano także zarys problematyki dotyczącej mał-
żeństwa i rodziny, która w harmonijny sposób traktowała o dwu dobrach mał-
żeńst wa, jakim jest wzajemna miłość i płodność, wiążąc kwestię odpowiedzialne-
go rodzicielstwa zarówno z sumieniem małżonków, jak i z obiektywnym prawem 
Bożym. Arcybiskup Wojtyła, który brał udział w tych spotkaniach, wskazywał 
na ten właśnie moment jako najpełniej odpowiadający godności osoby ludzkiej: 
„Sobór uznaje, że różne powody, zarówno indywidualne, jak i społeczne, mogą 
wymagać regulacji poczęć, ale powinno się to odbywać w zgodzie z prawem mo-
ralnym, nie naruszając godności osoby ani czystości małżeńskiej”66. 

64 Tamże, 40. 
65 Tamże, 41. 
66 K. Wojtyła, Vaticanum II: czas twórczego myślenia. Wypowiedzi soborowe, red. A. Dobrzyński, 

Rzym 2014, s. 179. 



213V. Sobór Watykański II

Ostatecznie Sobór, uwzględniając wszystkie głosy, przyjął tekst, który pod-
kreślał zarówno wagę miłości małżeńskiej, jak i zadanie przekazywania życia, 
które wypływa z owej miłości, na wzór Boga Stwórcy, który z miłości powołu-
je ludzi do istnienia. Przekazywanie życia jest własnym zadaniem małżonków, 
które powinni podejmować w duchu odpowiedzialności, po wyrobieniu sobie 
roztropnego osądu co do praktycznej realizacji tego zadania. „Osąd taki małżon-
kowie winni wyrobić sobie sami, w obliczu Boga”. Jednakże – na co dalej wska-
zuje tekst soborowy – „w sposobie postępowania małżonkowie chrześcijańscy 
niech będą świadomi tego, że nie mogą działać jedynie według własnego uzna-
nia, lecz zawsze powinni kierować się sumieniem zgodnym z prawem Bożym, 
posłuszni Nauczycielskiemu Urzędowi Kościoła, który interpretuje je w świetle 
Ewangelii”67. W następnym punkcie Konstytucji, który podkreśla konieczność 
harmonijnego łączenia miłości małżeńskiej z powinnością poszanowania życia, 
ojcowie soborowi przyznają, że może zaistnieć sytuacja, iż w pewnych okoliczno-
ściach współczesnego życia „liczba potomstwa, przynajmniej przez pewien czas, 
nie może się zwiększyć”, jednak nie usprawiedliwia to działań, które są niezgodne 
z prawem Bożym, szczególnie tych, które zagrażają życiu dziecka. „Są tacy, któ-
rzy mają odwagę proponować niegodziwe rozwiązania tego rodzaju problemów, 
a nawet nie cofają się przed zabójstwem. Kościół jednak przypomina, że nie może 
być rzeczywistej sprzeczności pomiędzy Boskimi prawami przekazywania życia 
a pielęgnowaniem prawdziwej miłości małżeńskiej”. Natomiast – dodaje – „abor-
cja i dzieciobójstwo są haniebnymi przestępstwami” 68. 

Omawiając te tematy, Sobór nie wspomina o antykoncepcji. W przypisie do 
tego fragmentu zaznaczono, że pewne kwestie, które „wymagają innych, jeszcze 
wnikliwszych badań”, zostały na polecenie Ojca Świętego przekazane Komisji ds. 
Zaludnienia, Rodziny i Rozrodczości, tak aby na podstawie ich prac, papież mógł 
wydać orzeczenie, wobec czego w tym miejscu Sobór „nie zamierza bezpośred-
nio przedkładać konkretnych rozwiązań”. Jednocześnie przypis ten wskazuje na 
trzy wypowiedzi Magisterium. Pierwsza dotyczy encykliki Piusa XI Casti con-
nubii, w której papież wyraźnie i jednoznacznie potępił działania w dziedzinie 
prokreacji, które zmierzają do tego, by „wystrzegać się go starannie, nie przez 
uczciwą wstrzemięźliwość (…) lecz gwałceniem aktu naturalnego”69. Ponieważ, 
jak stwierdza papież, w dzisiejszych czasach takie poglądy są coraz jawniej 

67 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 
et spes, 50. 

68 Tamże, 51. 
69 Pius XI, Casti connubii (31 grudnia 1930), II, 1, AAS 22 (1930), s. 539–592. 



214 V. Sobór Watykański II

głoszone, wobec tego obwieszcza: „Ktokolwiek użyje małżeństwa w ten sposób, 
by umyślnie udaremnić naturalną siłę rozrodczą, łamie prawo Boże oraz prawo 
przyrodzone i obciąża sumienie swoje grzechem ciężkim”70. Papież potępia także 
działania aborcyjne, niezależnie od tego, czy są one kierowane wskazaniem lekar-
skim, czy z przyczyn społecznych lub eugenicznych71. 

Drugą wypowiedzią jest przemówienie Piusa XII do położnych, w którym 
papież porusza trzy zasadnicze kwestie: przypomina o nienaruszalności życia 
ludzkiego, niezależnie od jakichkolwiek przyczyn, o niegodziwości działań zmie-
rzających do uniemożliwienia poczęcia dziecka oraz o niegodziwości sztucznego 
zapłodnienia72. Trzecim dokumentem jest przemówienie Pawła VI do kolegium 
kardynałów, w którym podsumował wydarzenia pierwszego roku swego pontyfi-
katu, a także nakreślił zadania, jakie należy podjąć, w tym między innymi kwestię 
regulacji urodzin i związane z nim zagadnienie moralności życia małżeńskiego. 
Papież stwierdził, że Kościół dostrzega w tej dziedzinie wielorakie kompetencje 
małżonków, ale także swoją własną powinność i obowiązek rozpatrzenia tego 
problemu w świetle prawa Bożego. Dlatego zagadnienie to „zostało poddane re-
fleksji w sposób najbardziej szeroki i głęboki jak to tylko możliwe, jak tego wy-
maga tak ważna materia”. Papież wyraził też nadzieję, że niebawem będzie mógł 
przedstawić wyniki tych prac w sposób najbardziej odpowiedni, do tego jednak 
czasu – zaznaczył – nie mamy wystarczającego powodu sądzić, jakoby nauczanie, 
które w tej kwestii sformułował Pius XII, straciło swą ważność i z tego powodu 
przestało obowiązywać („superate e perciò non obbliganti”), przeciwnie, należy 
je zachować w całej pełni73. 

W trzy lata po zakończeniu Soboru problematyka ta stanie się tematem ency-
kliki Pawła VI Humanae vitae. 

Kwestią podobnie gorąco dyskutowaną był temat celibatu. Już w ramach prac 
nad dekretem o posłudze kapłanów zastanawiano się nad podjęciem tematu ce-
libatu, skoro Sobór powrócił do starożytnej tradycji diakonatu żonatych, o czym 
jest mowa w Konstytucji Lumen gentium. Papież jednak, w obawie przed nad-
mierną dyskusją, a nawet sporami, które mogłyby się przeciągać, poprosił ojców 
soborowych, za pośrednictwem dziekana kolegium kardynalskiego kard. Eugène 

70 Tamże, II, 1a. 
71 Por. Tamże, II, 1b. 
72 Por. Pius XII, Przemówienie podczas Kongresu Włoskich Położnych (29 października 1951), II, 

AAS 43 (1951), s. 835–854. 
73 Paweł VI, Przemówienie do Kolegium Kardynałów z okazji pierwszej rocznicy swojego wyboru 

(23 czerwca 1964), AAS 56 (1964), s. 589. 



215V. Sobór Watykański II

Tisserant’a, aby odłożono ten temat i pozostawiono go do jego osobistego roz-
strzygnięcia, tak aby móc zakończyć Sobór 8 grudnia, w tym samym dniu, kiedy 
w 1959 roku zostało ogłoszone jego zwołanie74. W efekcie kwestia celibatu nie 
była dyskutowana, a w 1967 roku Paweł VI ogłosił encyklikę Sacerdotalis coeli-
batus, w której potwierdził istniejącą w Kościele rzymskim tradycję święcenia 
kapłanów spośród osób bezżennych75. 

4. Owoce Soboru
Wszyscy uczestniczy Soboru mieli wewnętrzne przekonanie, że uczestniczą 

w wielkim wydarzeniu życia Kościoła i nie chodziło jedynie o aspekt ceremonial-
no-organizacyjny, ale o doświadczenie nowego wylania Ducha Świętego, sprawia-
jącego że Sobór jest „wielkim darem dla Kościoła, dla wszystkich, którzy w nim 
uczestniczyli, jest darem dla całej rodziny ludzkiej, darem dla każdego z nas”76. 
W parze z tym doświadczeniem, poniekąd nawet jako jego konsek wencja, idzie 
przekonanie, że Sobór wciąż pozostaje do odkrycia, wciąż wymaga głębszego 
zrozumienia, a przede wszystkim wcielania w życie. Podstawą jest jednak jego 
właściwe odczytanie, niezanieczyszczone uproszczeniami, powierzchownymi in-
terpretacjami czy wręcz instrumentalnym wykorzystaniem jego nauki. 

Zachodzi potrzeba – stwierdził Jan Paweł II – mówienia o Soborze, ażeby go inter-
pretować w sposób właściwy, a bronić przed interpretacjami tendencyjnymi. Takie 
interpretacje bowiem istnieją, nie pojawiły się dopiero po Soborze, w pewnym sen-
sie Sobór zastał je już w świecie, a nawet w Kościele, jako pewne dyspozycje albo 
antydyspozycje do jego przyjęcia i zrozumienia, a także wprowadzania w życie77. 

a) Recepcja Soboru 
Niewątpliwie, nauczanie soborowe wymagało roztropnej i cierpliwej asy-

milacji w życie Kościoła, począwszy od Kościołów lokalnych, poprzez różne 
wspólnoty kościelne, a także środowiska teologiczne, w tym również moralistów. 
Asymilacja ta czasem przebiegała zbyt szybko i powierzchownie, wskutek czego 
wyraźnie zaczęły konkurować ze sobą dwa stanowiska. 

Pierwsze wyrażało pewien niedosyt wobec reform zaproponowanych przez 
Sobór, który – zdaniem pewnych teologów i świeckich – zatrzymał się jakby 

74 Paweł VI, List do kard. E. Tisserant (10 października 1965), AAS 57 (1965), s. 898–899. 
75 Paweł VI, Enc. Sacerdotalis coelibatus (24 czerwca 1967), AAS 59 (1967), s. 657–697. 
76 Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, dz. cyt., s. 123. 
77 Tamże, s. 123. 



216 V. Sobór Watykański II

w połowie drogi, a na wiele pytań nie udzielił wystarczającej odpowiedzi. Rodziło 
to przekonanie o swoistej bezsilności teologii i nauczania Kościoła wobec współ-
czesnych wyzwań, wzmocnione jeszcze klimatem epoki, zafascynowanej coraz 
bardziej naukowym duchem i zaufaniem w postęp. Owocem takiej postawy była 
pokusa znajdywania rozwiązań podyktowanych indywidualnym sumieniem, 
zgodnie z potrzebą chwili. Zaczęły pojawiać się grupy księży i świeckich, któ-
rzy powołując się na kolegialną odpowiedzialność w Kościele (w nawiązaniu do 
soborowej kolegialności), wypracowywały własny styl duszpasterstwa. Do tego 
dochodził jeszcze kryzys wśród duchowieństwa, które poczuło się jakby zagro-
żone w swojej własnej tożsamości i misji przez soborowe nauczanie na temat po-
wszechnego kapłaństwa i wezwania świeckich do czynnej odpowiedzialności za 
apostolstwo. Zarazem mocno odczuwało ono presję ze strony coraz bardziej la-
icyzującego się świata, który nie rozumiał jego języka, a nowe problemy zamie-
rzał rozwiązywać na swój własny sposób. Skutkiem tego wielu księży stawiało 
sobie pytanie, czy są jeszcze potrzebni. W rezultacie wzrosła liczba odejść z ka-
płaństwa księży diecezjalnych i zakonnych, a także wyraźnie zaczęła spadać licz-
ba powołań. 

Drugie stanowisko, przeciwnie, było zdania, że Sobór naruszył trwałe funda-
menty wiary i dyscypliny kościelnej, zmodyfikował czy nawet radykalnie zmienił 
tradycyjne nauczanie i formy życia religijnego. Jacques Maritain w głośnej książ-
ce Wieśniak z Garonny78 wyraził swoje krytyczne uwagi pod adresem niektórych 
idei soborowych: krytykował teologów za odejście od tomizmu, duchownych za 
popadanie w modernizm, a chrześcijan za to, że dają się oczarować socjologii 
i psychoanalizie. Inny katolicki filozof i etyk Dietrich von Hildebrand w książce 
powstałej dwa lata po Soborze Koń trojański w mieście Boga79 piętnuje moderni-
styczne nadużycia w Kościele. Swój niepokój wyraża także Louis Bouyer w pracy 
La décomposition du catholicisme krytykując zarówno progresistów, jak i tradycjo-
nalistów80. We Francji krytycy Soboru gromadzili się wokół pisma „Itinéraries”, 
redagowanego przez Jeana Madirana, czy czasopisma „Le Monde et la vie”. 

Skrajnym przejawem sprzeciwu wobec Soboru był abp Marcel Lefebvre 
(1905–1991), gorliwy misjonarz w Afryce, później nuncjusz papieski w Afryce 
Francuskiej i pierwszy biskup Dakaru. Był uczestnikiem Soboru, podpisał na-
wet część dokumentów, jednak później odrzucił jego nauczanie, wskazując na 

78 Por. J. Maritain, Le paysan de Garonne, Paris 1966, wyd. pol.: Wieśniak znad Garonny, tłum. 
A. Ziernicki, Poznań 2017. 

79 Por. D. von Hildebrand, Koń trojański w mieście Boga, tłum. J. Wocial, Warszawa 2000. 
80 Por. L. Bouyer, La décomposition du catholicisme, Paris 1968. 



217V. Sobór Watykański II

trzy zasadnicze niebezpieczeństwa: kolegialność, która jest formą demokratyzacji 
Magisterium, ekumenizm protestantyzujący Kościół i dekret o wolności religijnej 
relatywizujący wiarę chrześcijańską. Odrzucił także reformę Mszału Rzymskiego, 
pozostając przy tradycyjnym rycie sprawowania liturgii. Zgromadził wokół sie-
bie grono księży i wiernych, zakładając seminarium w Écôn, a później Bractwo 
Kapłańskie Świętego Piusa X, które po wyświęceniu w 1975 roku trzech kapła-
nów bez zgody miejscowego ordynariusza, utraciło aprobatę Kościoła. Natomiast 
sam abp Lefebvre za wyświęcenie w 1988 roku czterech kapłanów na biskupów 
bez zgody Stolicy Apostolskiej, co uznano za akt schizmy, zaciągnął ekskomunikę 
(razem z wyświęconymi biskupami)81. 

Dylematy te nie ominęły także teologii moralnej, która wszakże już w okr esie 
przedsoborowym dostrzegała konieczność głębokiej przemiany nie tylko w wy-
miarze czysto metodologic znym, ale także w ujęciu poszczególnych tematów, tak 
aby odpowiadały one nowemu humanizmowi czasów współczesnych. Inspirując 
się personalistyczną ideą dialogu ze światem, którą kierował się Sobór, podejmuje 
się w coraz większym stopniu współpracę z naukami o człowieku i naukami spo-
łecznymi, aby z jednej strony znaleźć bardziej adekwatną odpowiedź na problemy 
współczesnego człowieka, a z drugiej, aby podawana argumentacja moralna była 
bardziej zrozumiała. Zdecydowanie bardziej podkreśla się także rolę wolności, 
w przeciwieństwie do kazuistycznego wykładu poprzednich epok. Zamiast kiero-
wać się posłuszeństwem wobec zespołu norm, które postrzegano jako abstrakcyj-
ne prawo, postuluje się drogę wolnej i odpowiedzialnej odpowiedzi, będącej wy-
razem miłości wobec osoby Chrystusa, który stawia przed człowiekiem moralne 
wyzwania. Czasem to podkreślanie wolności przybierało tak mocny charakter, że 
przyznawano jej niemal absolutną wartość, do tego stopnia, że to ona sama mia-
łaby decydować o wartości moralnej czynów ludzkich. Na to niebezpieczeństwo 
zwróci później uwagę encyklika Jana Pawła II Veritatis splendor (1993). 

Pojawiające się podręczniki dążą do skoncentrowania swojego wykładu wo-
bec pewnych idei wiążących, które mają zdecydowanie personalistyczny charak-
ter. Należą do nich takie kategorie jak: idea królestwa Bożego, odpowiedź na we-
zwanie Boże, idea powołania czy tajemnica Kościoła. Inni zaś rezygnowali z kla-
sycznej formy podręczników, koncentrując się na opracowywaniu problemów 
szczegółowych, które pojawiały się wraz z coraz bardziej dynamicznie rozwijają-
cym się życiem społecznym. Inspiracją takich pogłębionych studiów były często 
81 Por. Jan Paweł II, Motu proprio Ecclesia Dei (2 lipca 1988), AAS 80 (1988), s. 1495–1498. Już 

po śmierci abp. Lefebvre, 21 stycznia 2009 roku, Benedykt XVI zdjął ekskomunikę z czterech 
wyświęconych biskupów. 



218 V. Sobór Watykański II

teksty magisterialnego nauczania kolejnych papieży: Pawła VI, Jana Pawła  II 
i Franciszka, którzy podejmowali tematy o wyraźnie moralnym charakterze, jak: 
sprawa pokoju, godność ludzkiej pracy, rodzina, godność kobiety, sprawowanie 
sakramentu pokuty, rola świeckich w Kościele i świecie, kwestie stosunku sumie-
nia do prawa moralnego, świętowanie niedzieli, kwestie starości i cierpienia, mi-
łosierdzie, szacunek do stworzonego świata, braterstwo między ludźmi.

W ramach przygotowania do Jubileuszu roku 2000 Jan Paweł II postawił sze-
reg ważnych pytań dotyczących życia chrześcijańskiego i troski o dziedzictwo 
wiary, które otrzymaliśmy w spadku po minionych pokoleniach. Pytania te doty-
czą także nauczania soborowego, a zarazem stanowią wskazania do autentyczne-
go odczytywania jego przesłania: 

Rachunek sumienia nie może pominąć także przyjęcia nauki Soboru – tego wiel-
kiego daru Ducha, ofiarowanego Kościołowi u schyłku drugiego tysiąclecia. 
W  jakiej mierze słowo Boże stało się, w pełniejszy sposób, duszą teologii i na-
tchnieniem całego chrześcijańskiego życia, jak tego żądała Konstytucja Dei ver-
bum? Czy liturgia jest przeżywana jako „źródło i szczyt” życia Kościoła, zgodnie 
z  nauczaniem Konstytucji  Sacrosanctum Concilium? Czy w Kościele powszech-
nym i w Kościołach partykularnych umacnia się eklezjologia komunii, sformu-
łowana w Konstytucji Lumen gentium, stwarzająca przestrzeń dla charyzmatów, 
posług, różnych form uczestnictwa Ludu Bożego, ale nie ulegająca demokraty-
zmowi ani socjologizmowi, które nie odzwierciedlają katolickiej wizji Kościoła 
i  autentycznego ducha  Vaticanum II? Żywotne znaczenie ma też pytanie, które 
należy zadać o styl relacji między Kościołem a światem. Zalecenia Soboru, zawarte 
w Konstytucji Gaudium et spes i w innych dokumentach, dotyczące dialogu otwar-
tego, opartego na wzajemnym szacunku i życzliwości, któremu wszakże ma towa-
rzyszyć staranne rozeznanie i odważne świadectwo o prawdzie, pozostają w mocy 
i wzywają nas do dalszych wysiłków82.

b) Synody powszechne 
W czasie rozmowy Vittorio Messoriego z Janem Pawłem II wielokrotnie 

były przywoływane teksty soborowych dokumentów, szczególnie Konstytucji 
o Kościele i Konstytucji o Kościele w świecie współczesnym. W ich świetle pa-
pież przedstawiał swoją analizę problemów duszpasterskich, życia Kościoła, ale 
także spraw społecznych czy kwestii odnoszących się do szeroko rozumianej ka-
tegorii kultury. Papież podkreślał dwie kwestie, które w jego mniemaniu były 
szczególnym owocem Soboru. Z jednej strony wskazał, że był on czasem od-
krywania chrześcijańskiej tożsamości, odpowiedzią na pytanie, co to znaczy być 

82 Jan Paweł II, List apost. Tertio millennio adveniente (10 listopada 1994), 36. 



219V. Sobór Watykański II

uczniem Chrystusa i jakie jest miejsce każdego w jednym Ludzie Bożym z wła-
snym charyzmatem, czy to biskupa, kapłana, osób konsekrowanych czy świec-
kich: „Vaticanum II można by nazwać soborem tożsamości chrześcijan, mając na 
myśli różne powołana i «dary» odpowiadające im w każdym i we wszystkich”83.  

Świadomość tej tożsamości pozwala chrześcijaninowi nie tylko odkryć swoje 
osobiste miejsce w Kościele, ale także wejść w dialog ze współczesnym świa-
tem i konfrontować się ze wszystkimi problemami, którymi ten świat żyje. I to 
jest drugi ważny owoc Soboru. Wypracował on nowy styl komunikowania się 
w Kościele i Kościoła ze światem, który polega na dialogu. „Dzięki Vaticanum II 
– stwierdza Jan Paweł II – Kościół stał się szczególnie «otwarty», gotowy do 
dialogu. Zdobył świadomość, że jest «Kościołem całego świata»”84. Kościół zre-
zygnował z formuły komunikowania i orzekania prawd ludowi wiernemu, ale 
otworzył się na wspólne poszukiwanie prawdy z zachowaniem należnej kompe-
tencji. To ten styl dialogu jest właściwym kluczem do zrozumienia i opisywania 
prac Soboru, a nie postrzeganie ich w perspektywie sporu między różnymi frak-
cjami „progresistów” wobec „integrystów” czy pewnymi opcjami politycznymi 
w starciu z religijnymi. Styl ten stanie się w przyszłości naturalnym sposobem 
życia Kościoła. 

Konsekwencją przyjęcia takiej dialogicznej postawy stała się praktyka częst-
szego zwoływania synodów, zarówno tych generalnych, gromadzących biskupów 
z całego świata, jak i tych lokalnych. Owocem obrad synodalnych były dokumen-
ty w postaci adhortacji apostolskich, które reasumowały refleksje synodalne i for-
mułowały konkretne wskazania i propozycje duszpasterskie lub rozstrzygnięcia 
dotyczące kwestii moralnych. Stały się one sposobem wyrażania odpowiedzial-
ności za Kościół ze strony wszystkich wiernych, nie tylko hierarchii kościelnej. 
Za papieża Pawła VI odbyło się pięć takich synodów (w tym jeden nadzwyczaj-
ny), natomiast w trakcie pontyfikatu Jana Pawła II było ich siedem, za papieża za 
Benedykta XVI trzy i kolejne dwa za pontyfikatu papieża Franciszka. Niektóre 
z nich w sposób szczególny poświęcone były tematom o ważnym znaczeniu mo-
ralnym. Należały do nich synody o rodzinie w 1980 roku85 i w 2015 roku86, oraz 
o sprawowaniu sakramentu pokuty w 198387. 

83 „Nie lękajcie się”. André Frossard Rozmowy z Janem Pawłem II, Watykan 1982, s. 209. 
84 Tamże, s. 243. 
85 Jan Paweł II, Adhort. apost. Familiaris consortio (22 listopada 1981). 
86 Franciszek, Adhort. Amoris laetitia (19 marca 2016). 
87 Jan Paweł II, Adhort. apost. Reconciliatio et paenitentia (2 grudnia 1984). 



220 V. Sobór Watykański II

c) Kodeks Prawa Kanonicznego 
Pozostałe dwa owoce przybrały konkretny kształt w postaci najpierw przygo-

towania, a następnie wydania nowego Kodeksu Prawa Kanonicznego. Jego opra-
cowanie zostało zapowiedziane już przez Jana XXIII razem z inicjatywą zwoła-
nia nowego Soboru, 25 stycznia 1959 roku. Po wielu latach prac nowy Kodeks 
został promulgowany konstytucją apostolską Sacrae disciplinae leges 25 stycznia 
1983 roku88. 

Nowy Kodeks jest bardzo ściśle związany z dziełem Soboru. Nie tylko dlatego, 
że jego idea leżała u początku Soboru, ale przede wszystkim dlatego, że jego osta-
teczny kształt oddaje nauczanie Soboru, bowiem ukazuje Kościół jako Lud Boży, 
nie tylko poprzez strukturalny układ, ale także poprzez sposób powstawania, był 
on bowiem owocem odpowiedzialnego zaangażowania całego Ludu Bożego, wie-
lu osób i różnych środowisk, odpowiednio do właściwych każdemu kompetencji. 
W rezultacie, jak stwierdził Jan Paweł II w konstytucji Sacrae disciplinae leges, ten 
Kodeks „od naszej władzy pochodzi i posiada naturę prymatu”, a zarazem „powi-
nien być uważany za owoc kolegialnej współpracy”89. 

Kodeks jest podstawowym dokumentem ustawodawczym Kościoła i ma słu-
żyć do tego, aby dar wiary i łaski, którą ofiarował nam Chrystus, mógł się rozwijać 
w sposób uporządkowany i dla dobra wszystkich. Jak stwierdza konstytucja: „ce-
lem Kodeksu nie jest bynajmniej zastąpienie w życiu Kościoła lub wiernych wia-
ry, łaski, charyzmatów a zwłaszcza miłości. Przeciwnie, w Kodeksie chodzi raczej 
o to, aby rodził taki porządek społeczności kościelnej, który – przyznając główne 
miejsce miłości, łasce i charyzmatom – jednocześnie ułatwiałby ich uporządko-
wany postęp w życiu czy to w społeczności kościelnej, czy to poszczególnych lu-
dzi, którzy do niej należą”90. Jako taki Kodeks jest stałym punktem odniesienia 
dla teologii moralnej, która opierając się na jego postanowieniach określających 
reguły i normy działania, twórczo je rozwija i interpretuje. Winien on być „uwa-
żany za niezbędne narzędzie, dzięki któremu jest zachowany należyty porządek 
tak w życiu indywidualnym i społecznym, jak i w działalności Kościoła”91. Należy 
zaznaczyć, że Kościół pełniąc misję zbawczą jest nie tyko instytucją o charakterze 

88 Por. Codex Iuris Canonici, Roma 1983, wyd. pol.: Kodeks Prawa Kanonicznego, Poznań 1984. 
Wydanie drugie wraz z komentarzem: Kodeks Prawa Kanonicznego. Komentarz, red. P. Majer, 
Kraków 2011; Kodeks Prawa Kanonicznego, stan prawny na dzień 18 maja 2022, Poznań 2022. 

89 Jan Paweł II, Konst. apost. Sacrae disciplinae leges (25 stycznia 1983), AAS 75/2 (1983), s. VII–
XIV, [w:] Kodeks Prawa Kanonicznego, Poznań 1984, s. 11. 

90 Tamże, s. 11–13. 
91 Tamże, s. 13. 



221V. Sobór Watykański II

czysto ludzkim, ale również wspólnotą powołaną przez Boga, aby prowadzić lu-
dzi do zbawienia poprzez nadprzyrodzone środki, którymi dysponuje, przede 
wszystkim sakramenty, ale też stanowione przez siebie prawo. Dlatego też prawo 
to nie tylko zobowiązuje chrześcijan ze względu na sankcje prawne, ale także zo-
bowiązuje w sumieniu92. 

d) Katechizm Kościoła Katolickiego
Duszpasterskim dopełnieniem Kodeksu stał się nowy Katechizm Kościoła 

Katolickiego93, w którym, pomimo wszystkich zastrzeżeń, jakie podnoszono co 
do sensowności takiego przedsięwzięcia w dzisiejszych czasach, „całe bogactwo 
nauki Kościoła po Soborze Watykańskim II otrzymało nową syntezę i nowe nie-
jako ukierunkowanie”94 i stanowi punkt odniesienia dla katechezy. 

Katechizm poświęca zagadnieniom moralnym trzecią część, zatytułowaną 
Życie w Chrystusie95. Już sam tytuł tej części mówi wiele o rozumieniu chrze-
ścijańskiej moralności, co było postulatem pojawiającym się już w przedso-
borowej refleksji teologów moralistów, a zostało potwierdzone w nauczaniu 
Vaticanum II. Nie jest ona w pierwszym rzędzie instrukcją unikania grzechów, 
ani nawet szczegółowym zbiorem wytycznych postępowania w konkretnych sy-
tuacjach. Moralność jest przede wszystkim naśladowaniem Chrystusa, naślado-
waniem Jego moralności, która objawiła się zarówno w słowach, jak i czynach. 
Naśladowanie Chrystusa nie oznacza tylko, że jest On najdoskonalszym wzorem, 
etycznym modelem ludzkiego postępowania. Naśladowanie oznacza życie tym 
samym Duchem, który wypełniał Jezusa, i pozostawanie w tej samej jedności 
z Ojcem, w jakiej trwał Chrystus. Oznacza to sakramentalny i mistyczny wymiar 
moralności. Tylko wtedy moralne reguły życia ludzkiego będą właściwie rozu-
miane i w konsekwencji realizowane, inaczej będą postrzegane jako uciążliwy 
ciężar, a w konsekwencji staną się przedmiotem kontestacji i odrzucenia96. 

92 Por. S. Olejnik, Teologia moralna fundamentalna, Włocławek 1998, s. 25. 
93 Jan Paweł II, Konst. apost. Fidei depositum (11 października 1992). Wyd. pol.: Katechizm Ko-

ścioła Katolickiego, Poznań 1994. W 1998 roku ukazała się Corrigenda, uwzględniająca popraw-
ki naniesione do niektórych punktów przez Kongregację Nauki Wiary. Por. Wprowadzenie do 
Katechizmu Kościoła Katolickiego, Warszawa 1994. 

94 Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, dz. cyt., s. 127. 
95 Por. Życie w Chrystusie. Refleksje nad nauczaniem Katechizmu. Materiały ze zjazdu moralistów, 

Konstancin-Jeziorna 29–30 maja 1995, red. A. Marcol, P. Morciniec, Opole 1995. 
96 Por. K. Gryz, Religijny fundament chrześcijańskiej moralności. Refleksje na kanwie Katechizmu 

Kościoła Katolickiego, „Homo Dei” 4 (1999), s. 8–18. 



222 V. Sobór Watykański II

Część moralna zawiera dwie sekcje, które odpowiadają tradycyjnemu po-
działowi przyjętemu w teologii moralnej: moralną fundamentalną i moralną 
szczegółową. Sekcja pierwsza nosi tytuł: Powołanie człowieka. Życie w Duchu, 
i omawia takie tematy jak godność osoby ludzkiej (rozdz. I), społeczny wymiar 
ludzkiego działania (rozdz. II) oraz stosunek między prawem i łaską (rozdz. III). 
W pierwszym rozdziale omówione zostały podstawowe kwestie tzw. moralności 
indywidualnej: wolności człowieka, moralności aktów ludzkich, sumienia, cnót, 
grzechu itp. Na szczególną jednak uwagę zasługuje uzupełnienie tego wymia-
ru moralności przez umieszczenie rozdziału o społecznym wymiarze ludzkiej 
działalności pt. Wspólnota ludzka. W klasycznych podręcznikach ta dziedzina 
umieszczana jest w kontekście społecznej nauki Kościoła, związanej najczęściej 
z siódmym przykazaniem i cnotą sprawiedliwości. Dawało to wrażenie, jako-
by kwestią podstawową dla moralności był wymiar indywidualny, podczas gdy 
społeczne konsekwencje, wynikające z życia we wspólnocie, były mniejszej wagi. 
Tymczasem „życie społeczne – czytamy – nie jest czymś dodanym do osoby, lecz 
jest wymaganiem jej natury”97, stworzonej na obraz Boga, który jest jednością 
we wspólnocie trzech Osób. Moralność człowieka nie jest sprawą jego prywat-
ności, intymności własnego sumienia, ale ma reperkusje społeczne i to w dwu 
aspektach: najpierw wyraża się w obowiązku miłości bliźniego, a po wtóre, sta-
nowi prawo do apostolstwa, czyli prawo do wpływania przez moralne postępo-
wanie na zachowanie innych ludzi i obyczaje całych społeczeństw, to, co papież 
nazywał budowaniem „cywilizacji miłości”. W ten sposób Katechizm wyraźnie 
odrzuca te poglądy i tendencje, które dążą do zamknięcia chrześcijan w zakry-
stii bądź zepchnięcia na margines współczesnego świata. Z drugiej zaś strony 
jest odpowiedzią na wzrastającą w dzisiejszym świecie wrażliwość na sprawę 
jedności między ludźmi i problemy dotykające całe grupy społeczne i narody, 
które żyją w „globalnej wiosce”. Nie bez znaczenia pozostają również echa ruchu 
socjalistycznego, który naznaczył XX w., a także „teologii wyzwolenia”, która za-
rzucała teologii katolickiej, że większy nacisk kładzie na zagadnienia moralno-
ści indywidualnej niż na problem jaskrawej niesprawiedliwości dokonującej się 
w krajach Trzeciego Świata. 

Sekcja druga zatytułowana Dziesięć przykazań dotyczy zagadnień szczegóło-
wych moralności, które zostały uporządkowane i przedstawione według sche-
matu Dekalogu. Ta sekcja dzieli się na dwie części, odpowiadające z jednej stro-
ny dwom tablicom Mojżesza, a z drugiej dwom przykazaniom miłości Boga 

97 Por. Katechizm Kościoła Katolickiego, 1879. 



223V. Sobór Watykański II

i bliźniego. Ten podział był przedmiotem krytyki ze strony niektórych teologów, 
widzących w nim powrót moralnej do okresu kazuistyki, która skupiała się na 
tworzeniu katalogów grzechów w oparciu o przykazania. Jak pokazuje historia 
teologii moralnej, istnieje wiele możliwych schematów podziału materii: według 
cnót teologalnych i moralnych, według różnych relacji czy odniesień, w jakich 
żyje człowiek – obowiązki wobec Boga, wobec bliźniego i wobec siebie samego, 
czy też według różnych sfer życia – rodziny, społeczeństwa, zawodu itp. Jeszcze 
inni proponują układ Ośmiu Błogosławieństw, jako najbardziej ewangeliczny. 

Dlaczego Kościół wybrał właśnie schemat przykazań? Najpierw trzeba uświa-
domić sobie, że Katechizm nie jest podręcznikiem teologii moralnej i nie chce 
opowiadać się za określonym modelem układu teologii moralnej, czy też kry-
tykować taki czy inny układ zagadnień, jaki proponuje teologia. Katechizm jest 
wykładem wiary i moralności, którą żyje uczeń Chrystusa, nie zaś refleksją teolo-
giczną nad Objawieniem. Dekalog ma swoje biblijne źródło – jest słowem Boga, 
skierowanym do ludu wybranego, potwierdzonym przez Chrystusa. Po wtóre zaś, 
takie ujęcie ma też swoją bogatą tradycję katechetyczną właśnie dlatego, że jest 
czytelne i przejrzyste dla każdego człowieka, także niechrześcijanina. 

Fakt, że Katechizm stał się światowym bestsellerem, świadczy – w ocenie 
Jana Pawła II – że „świat zmęczony ideologiami otwiera się w stronę prawdy”98. 
Podobną opinię wyraził także Benedykt XVI w motu proprio zatwierdzającym 
i wprowadzającym w życie Kompendium Katechizmu Kościoła Katolickiego, bę-
dące skróconą, a przez to bardziej przystępną dla każdego, wersją Katechizmu99. 
Zostało ono opracowane w odpowiedzi na prośby ze strony katechetów, aby przy-
gotować skróconą wersję Katechizmu, tak aby mogło stanowić „pewien rodzaj 
vademecum, które pozwoli osobom wierzącym i niewierzącym objąć jednym 
rzutem oka całą panoramę wiary katolickiej”100. Kompendium zachowuje układ 
Katechizmu, lecz jest zdecydowanie mniej obszerne, podczas gdy Katechizm li-
czy 2865 punktów, to Kompendium posiada ich 598, przy czym w każdym z nich 
umieszczono na marginesie odwołanie do kilku punków Katechizmu. 

98 Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, dz. cyt., s. 128. 
99 „Wielka użyteczność i wartość tego daru została potwierdzona przede wszystkim przez po-

zytywne i szerokie przyjęcie ze strony biskupów (…). Lecz została ona także potwierdzona 
przez przychylne i wielkoduszne jego przyjęcie przez wszystkich członków Ludu Bożego”, Be-
nedykt XVI, Motu proprio quibus «Compendium Catechismi Catholicae Ecclesiae» approbatur 
et promulgatur (28 czerwca 2005), AAS 97/7 (2005), s. 801–802, [w:] Motu proprio w celu za-
twierdzenia i opublikowania Kompendium Katechizmu Kościoła Katolickiego, [w:] Kompendium 
Katechizmu Kościoła Katolickiego, Kielce 2005, s. 5. 

100 Tamże, s. 6. 





Zakończenie

Różne nurty myślenia filozoficznego rozwijające się w duchu tradycji oświe-
ceniowej, a odnoszące się do zasadniczych kwestii moralnych, stanowiły niejed-
nokrotnie inspirację i wyzwanie dla teologii moralnej. Podkreślając niepowta-
rzalną wartość osoby ludzkiej jako podmiotu, stanowiącego jedyny byt w świecie, 
który jest świadomy siebie, zdolny do refleksji nad sobą samym, a także do wni-
kania w prawdę rzeczy, dysponującego przy tym zdolnością autonomicznego wy-
boru, uwiarygodniały zobowiązania moralne i czyniły z nich autentycznie ludz-
kie działanie. Człowiek, rozumiany jako podmiot moralności, nie jest jedynie jej 
przedmiotem, w tym znaczeniu, że jest adresatem prawa i wymagań moralnych, 
które musi wykonać, ale jest rzeczywiście osobistym ich autorem poprzez akt 
wolnego wyboru. 

Ten wątek przewija się bardzo wyraźnie w magisterium Soboru Watykańskiego 
II i był widoczny – w sposób być może najbardziej spektakularny – w Deklaracji 
o wolności religijnej Dignitatis humanae, której powstawaniu towarzyszyły wśród 
ojców soborowych spore dylematy: czy bowiem wolność człowieka zachowuje 
swoją wartość i moc nawet wobec autorytetu prawdy Objawionej, inaczej mó-
wiąc: czy człowiek ma prawo do wolności wobec Boga, który do niego przema-
wia? Sobór jednoznacznie stwierdza, że „osoba ludzka ma prawo do wolności 
religijnej”1, wobec czego nie można jej zmuszać do przyjęcia prawdy, także reli-
gijnej: „człowiek powinien odpowiedzieć Bogu przez wiarę dobrowolnie; dlatego 

1 Sobór Watykański II, Deklaracja o wolności religijnej Dignitatis humanae (7 grudnia 1965), 2. 



226 Teologia moralna a filozofia moralności…

nikogo nie wolno przymuszać do przyjęcia wiary wbrew jego woli”2. Zarazem 
jednak Sobór podkreśla, że z tego samego powodu, iż są osobami ludzkimi ob-
darzonymi rozumem i wolną wolą, a przez to wyposażonymi w osobistą odpo-
wiedzialność, „są przynaglani i moralnie zobowiązani do poszukiwania prawdy 
– przede wszystkim religijnej”3. 

Z drugiej strony, wolność ta bywała wręcz absolutyzowana do tego stopnia, że 
samo prawo moralne musiało się jej podporządkować. Prawo moralne jawiło się 
już nie jako obiektywna rzeczywistość, ale jedynie jako sugestia czy propozycja 
podległa indywidualnej interpretacji. Niektórzy wręcz postrzegali ją nawet jako 
wytwór samej wolności ludzkiej, a przez to mogącej podlegać zmianie. Natomiast 
obiektywność prawdy zupełnie zakwestionowali postmoderniści, którzy są spe-
cyficznym owocem rozwoju skrajnego racjonalizmu, prowadzącego aż do zakwe-
stionowania istnienia prawdy jako rzeczywistości niezmiennej i możliwej do po-
znania przez wszystkich. 

Stawiano pytanie, czy istnieje obiektywna prawda, która byłaby racjonalnie 
uzasadniona i przez to zobowiązująca dla wszystkich, zwłaszcza w kontekście 
moralnych wyborów. Filozofowie nurtu egzystencjalnego bardzo często podwa-
żali odwoływanie się do natury ludzkiej, która jest – według nich – zmienna i nie-
ustannie kształtowana jednostkowymi uwarunkowaniami zmieniającej się histo-
rii. Również niektórzy teologowie moraliści akceptowali przekonanie, że „Słowo 
Boże miałoby moc wiążącą jedynie jako zachęta, ogólnikowe napomnienie, które 
później tylko autonomiczny rozum musi sam wypełnić konkretną treścią, usta-
nawiając normy moralne rzeczywiście «obiektywne», tzn. dostosowane do okre-
ślonej sytuacji historycznej”4.

Tendencje te przenikały także do teologii moralnej i czasem owocowały roz-
wiązaniami, które nieraz tak dalece modyfikowały tradycyjne nauczanie mo-
ralne, że wręcz w niektórych kwestiach je negowały, jak to było w przypadku 

2 Tamże, 10. 
3 Tamże, 2. W tym kontekście wymownie brzmią słowa Jana Pawła II wypowiedziane na Bło-

niach Krakowskich w trakcie pierwszej pielgrzymki do Ojczyzny: „Człowiek jest wolny. Czło-
wiek może powiedzieć Bogu: nie. Człowiek może powiedzieć Chrystusowi: nie. Ale – pytanie 
zasadnicze: czy wolno? I w imię czego «wolno»? Jaki argument rozumu, jaką wartość woli i ser-
ca można przedłożyć sobie samemu i bliźnim, i rodakom, i narodowi, ażeby odrzucić, ażeby 
powiedzieć «nie» temu, czym wszyscy żyliśmy przez tysiąc lat?! Temu, co stworzyło podstawę 
naszej tożsamości i zawsze ją stanowiło”, Jan Paweł II, Homilia w czasie Mszy św. odprawionej 
na Błoniach Krakowskich (10 czerwca 1979), 2, [w:] Pielgrzymka do Ojczyzny. Przemówienia 
i homilie Ojca Świętego Jana Pawła II, Warszawa 1979, s. 302. 

4 Jan Paweł II, Enc. Veritatis splendor (6 sierpnia 1993), 37. 



227Zakończenie

recepcji encykliki Pawła VI Humanae vitae (25 lipca 1968). W trzydzieści lat po 
Soborze Watykańskim II odpowiedzią na te dylematy teologii moralnej stała się 
encyklika św. Jana Pawła II Veritatis splendor (6 sierpnia 1993). Odnosi się ona do 
tendencji kulturowych, wyrosłych z pewnych inspiracji filozoficznych dotyczą-
cych człowieka i jego wyborów moralnych, w których stawiana jest na pierwszym 
miejscu ludzka wolność, jako wartość nadrzędna dla bytu osobowego człowie-
ka, która wręcz staje się autonomicznym instrumentem, kształtującym nie tylko 
samo moralne postępowanie, ale wręcz określającym prawdy moralne. 

Prawo Boże nie umniejsza […], a tym bardziej nie eliminuje wolności człowieka, 
przeciwnie – jest jej gwarancją i sprzyja jej rozwojowi. W zupełnie innym kie-
runku zmierzają jednak niektóre współczesne tendencje kulturowe, stanowiące 
podłoże dość licznych nurtów myśli etycznej, które podkreślają rzekomy konflikt 
między wolnością a prawem. Należą do nich doktryny, które przyznają poszcze-
gólnym jednostkom lub grupom społecznym prawo decydowania o tym, co jest 
dobre, a co złe: według nich ludzka wolność może „stwarzać wartości” i cieszy się 
pierwszeństwem przed prawdą do tego stopnia, że sama prawda uznana jest za 
jeden z wytworów wolności. Wolność zatem rościłaby sobie prawo do takiej auto-
nomii moralnej, która w praktyce oznaczałaby zupełną jej suwerenność5. 

Papież stwierdza, że wiele idei współczesnej refleksji filozoficzno-etycznej 
wpisuje się w tradycję myśli katolickiej, a sam Sobór Watykański II zachęcał 
do rozwijania dialogu ze współczesną kulturą, ukazując racjonalny charakter 
norm moralnych, należących do dziedziny prawa naturalnego, a także starano 
się podkreślić ich wewnętrzny charakter, przez co narzucają się woli człowieka 
nie tyle jako zewnętrzny nakaz, ale jako osobista powinność poprzez indywidu-
alne sumienie. Sam rozum jednak, w obecnym porządku upadłej natury, nie jest 
w stanie w pełni poprawnie odczytać i rozpoznać prawdę moralną bez Bożego 
Objawienia. Ignorując ten fakt, doszło do powstania teorii całkowitej suweren-
ności rozumu w dziedzinie norm moralnych. Tymczasem – przypomina papież 
– „naturalne prawo moralne ma Boga za twórcę i że człowiek przez swój rozum 
uczestniczy w odwiecznym prawie, którego sam nie ustanawia”6. 

W kontekście tych tendencji, które oddziaływały także na teologię moralną, 
pojawiła się konieczność wyjaśnienia podstawowych pojęć dotyczących ludz-
kiej wolności i prawa moralnego oraz wewnętrznych powiązań między nimi. 
To będzie przedmiotem refleksji teologów moralnych okresu posoborowego. 
O ile w przeszłości częściej przyznawano priorytet prawu moralnemu, o tyle 

5 Tamże, 35. 
6 Tamże, 36. 



228 Teologia moralna a filozofia moralności…

w epoce postoświeceniowej wskazywano na zasadniczą rolę ludzkiej wolności. 
Tymczasem, jak przypomniała encyklika Veritatis splendor, godząc niejako te 
dwie tendencje, „prawo moralne pochodzi od Boga i w nim ma zawsze swe źró-
dło: mocą naturalnego rozumu, który bierze początek z mądrości Bożej, jest ono 
zarazem własnym prawem człowieka”7.  

W tym kontekście kluczową rolę – przypomina Papież – odgrywa dobrze 
uformowane sumienie, gdyż jak stwierdza Jan Paweł II „więź między wolnością 
a prawem Bożym ma swą żywą siedzibę w «sercu osoby», czyli w jej sumieniu”8. 
To właśnie sumienie jest tym miejscem, w którym spotykają się ze sobą obiek-
tywne i powszechne normy prawa Bożego z wyzwaniem, jakie stawia przed czło-
wiekiem konkretna sytuacja, której musi on stawić czoła, podejmując prawą de-
cyzję działania. Sumienie nie jest tylko instrumentem służącym do rozpoznania 
grzechu, jak w przeszłości nieraz próbowano ograniczyć jego rolę, ani też nie 
pełni roli twórczego kreatora prawa, jaką próbowano mu nadawać pod wpływem 
różnych nurtów filozofii wolności. Jest ono przede wszystkim wyrazem żywej 
relacji człowieka z Bogiem, które zarazem pozostaje wrażliwe na problemy życia 
codziennego, z którymi człowiek się spotyka. Ten wątek teologii moralnej bę-
dzie w okresie posoborowym mocno obecny w teologii moralnej, odpowiadając 
zarówno rzetelności rozważań teologicznych, jak i ludzkiej i duszpasterskiej ko-
nieczności. 

W ten sposób encyklika Veritatis splendor doskonale podsumowuje ten okres 
dziejów teologii moralnej, który był przedmiotem niniejszego opracowania, 
a  streszczający się w słowach „między sporem a inspiracją”, zarazem wskazuje 
drogi dalszej refleksji i rozwoju teologii moralnej, która jako nauka prawego życia 
pozostaje wciąż żywotną dziedziną teologiczną. 

7 Tamże, 40. 
8 Tamże, 54. 



Bibliografia

Magisterium Kościoła

Sobory 
Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando, Seria I (ante-

praeparatoria), t. 1–16, seria II (praeparatoria), t. 1–8; Acta synodalia 
Sacrosancti Concilii Oecumenico Vaticani II, t. 1–25, Typis Polyglottis 
Vaticanis, 1960–1995. 

Sobór Watykański I, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Chrystusowym Pastor 
aeternus, rozdz. IV, 36, [w:] Dokumenty Soborów Powszechnych, red. 
A. Baron, H. Pietras, t. 4, Kraków 2005, s. 913–927. 

Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium (21 
listopada 1964), AAS 57 (1965), s. 5–67. 

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współcze-
snym Gaudium et spes (7 grudnia 1965), AAS 58 (1966), s. 1025–1115. 

Sobór Watykański II, Deklaracja o wolności religijnej Dignitatis humanae 
(7 grudnia 1965), AAS 58 (1966), s. 929–941. 

Sobór Watykański II, Dekret o apostolstwie świeckich Apostolicam actuositatem 
(18 listopada 1965), AAS 58 (1966), s. 837–864. 

Sobór Watykański II, Dekret o formacji kapłanów Optatam totius (28 październi-
ka 1965), AAS 58 (1966), s. 713–727. 

Sobór Watykański II. Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, Poznań 1967, nowe tłuma-
czenie ukazało się w tym samym wydawnictwie w 2002 roku. 



230 Teologia moralna a filozofia moralności…

Nauczanie papieskie
Benedykt XIV, Bulla Providas (18 maja 1751). 
Benedykt XV, Fausto appetente die (29 czerwca 1921), AAS 13 (1921), s. 329–335. 
Benedykt XVI, Enc. Deus caritas est (25 grudnia 2005). 
Benedykt XVI, Enc. Spe salvi (30 listopada 2007). 
Benedykt XVI, Motu proprio quibus «Compendium Catechismi Catholicae Eccle-

siae» approbatur et promulgatur (28 czerwca 2005), AAS 97/7 (2005), 
s. 801–802.

Benedykt XVI, Światłość świata. Papież, Kościół i znaki czasu. Rozmowa z Peterem 
Seewaldem, Kraków 2011. 

Benedykt XVI, Wiara – prawda – tolerancja. Chrześcijaństwo a religie świata, 
Kielce 2004. 

Benedykt XVI, Wiara, rozum i uniwersytet. Wspomnienia i refleksje. Przemówienie 
na uniwersytecie w Ratyzbonie (12 września 2006). 

Benedykt XVI, Wiara w miłość pobudza do miłości, Orędzie na Wielki Post 2013. 
Franciszek, Adhort. Amoris laetitia (19 marca 2016). 
Franciszek, Enc. Lumen fidei (29 czerwca 2013). 
Grzegorz XVI, Enc. Mirari vos, (15 sierpnia 1832). 
Jan XXIII, Allocutio Ioannis pp. XXIII in sollemni ss. Concilii inauguratione, AAS 

54 (1962), s. 786–796, „Tygodnik Powszechny” 43 (1962), s. 1–2. 
Jan XXIII, Allocuzione con la quale il Sommo Pontefice annuncia il Sinodo Romano, 

il Concilio Ecumenico e l’aggiornamento del Codice di Diritto Canonico, 
(25 stycznia 1959), AAS 51 (1959), s. 65–69. 

Jan XXIII, Enc. Ad Petri Cathedram (29 czerwca 1959), AAS 51 (1959), s. 497–
531.

Jan XXIII, Enc. Mater et magistra (15 maja 1961), AAS 53 (1961), s. 401–464. 
Jan XXIII, Enc. Pacem in terris (11 kwietnia 1963), AAS 55 (1963), s. 257–304. 
Jan XXIII, Konst. apost. Humanae salutis (25 grudnia 1961), 4, AAS 54 (1962), 

s. 5–13. 
Jan Paweł II, Adhort. apost. Familiaris consortio (22 listopada 1981). 
Jan Paweł II, Adhort. apost. Reconciliatio et paenitentia (2 grudnia 1984). 
Jan Paweł II, Dar i tajemnica. W pięćdziesiątą rocznicę moich święceń kapłańskich, 

Kraków 1996. 
Jan Paweł II, Enc. Centesimus annus (1 maja 1991). 
Jan Paweł II, Enc. Dominum et Vivificantem (18 maja 1986). 
Jan Paweł II. Enc. Evangelium vitae (25 marca 1995). 



231Bibliografia

Jan Paweł II, Enc. Fides et ratio (14 września 1998). 
Jan Paweł II, Enc. Redemptor hominis (4 marca 1979). 
Jan Paweł II, Enc. Sollicitudo rei socialis (30 grudnia 1987). 
Jan Paweł II, Enc. Veritatis splendor (6 sierpnia 1993), AAS 85 (1993), s. 1134–

1228. 
Jan Paweł II, Homilia w czasie Mszy św. odprawionej na Błoniach Krakowskich 

(10 czerwca 1979), [w:] Pielgrzymka do Ojczyzny. Przemówienia i homilie 
Ojca Świętego Jana Pawła II, Warszawa 1979, s. 301–309. 

Jan Paweł II, Konst. apost. Fidei depositum, (11 października 1992), AAS 86 
(1994), s. 113–118. 

Jan Paweł II, Konst. apost. Fidei depositum, (11 października 1992). 
Jan Paweł II, Konst. apost. Sacrae disciplinae leges (25 stycznia 1983), AAS 75/2 

(1983), s. VII–XIV, [w:] Kodeks Prawa Kanonicznego, Poznań 1984, s. 7–17. 
Jan Paweł II, List apost. Tertio millennio adveniente (10 listopada 1994). 
Jan Paweł II, List do rodzin Gratissimam sane (2 lutego 1994). 
Jan Paweł II, Motu proprio Ecclesia Dei (2 lipca 1988), AAS 80 (1988), s. 1495–

1498. 
Jan Paweł II, „Nie lękajcie się”. Rozmowy z André Frossardem, Watykan 1982. 
Jan Paweł II, Odpowiedzialność za prawdę poznawaną i przekazywaną (9 czerwca 

1987), 7, [w:] Jan Paweł II, „Do końca ich umiłował”. Trzecia wizyta dusz-
pasterska w Polsce 8–14 czerwca 1987 roku, Watykan 1987, s. 41–51. 

Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość, Kraków 2005. 
Jan Paweł II, Pierwsze orędzie radiowe i telewizyjne „Urbi et Orbi”. Wierność 

Soborowi (17 października 1978), [w:] Jan Paweł II, Nauczanie Papieskie, 
t. 1, Poznań–Warszawa 1987, s. 1–6.

Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, Lublin 1994. 
Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ (5 października 

1995), [w:] Przemówienia i homilie Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 
1997, s. 40–56. 

Jan Paweł II, Świadek nadziei i herold rozumu. List do uczestników sympozjum 
zorganizowanego przez Katolicki Uniwersytet Sacro Cuore z okazji 100. 
rocznicy urodzin Jacquesa Maritaina (15 sierpnia 1982), [w:] Jan Paweł II, 
Nauczanie Papieskie. Rok 1982, t. V-2, Poznań 1996, s. 278–280. 

Jan Paweł II, Teraźniejszość i przyszłość ewangelizacji w Ameryce Łacińskiej, 
Puebla 28 stycznia 1979, 9, [w:] Dokumenty społecznej nauki Kościoła, red. 
M. Radwan, L. Dyczewski, A. Stanowski, t. 2, Rzym-Lublin 1987, s. 9–10. 



232 Teologia moralna a filozofia moralności…

Jan Paweł II, Więcej mieć czy bardziej być. Homilia do młodzieży w czasie liturgii 
słowa na Westerplatte (12 czerwca1987), 5, „L’Osservatore Romano” 5bis 
(1987), s. 2–3. 

Klemens XII, Bulla In eminenti apostolatus specula (28 kwietnia 1738), [w:] BF-2, 
510–511. 

Klemens XIV, Breve Dominus ac Redemptor (21 lipca 1773). 
Leon XII, Bulla Quo graviora (13 marca 1825). 
Leon XIII, Enc. Aeterni Patris, 4. ASS 12 (1879), ASS 12 (1879), s. 97–115.  
Leon XIII, Enc. Humanum genus (20 kwietnia 1884), ASS 16 (1883–1884), 

s. 417–433. 
Paweł VI, List. apost. Ambulate in dilectione (7 grudnia 1965), AAS 58 (1966), 

s. 40–41. 
Paweł VI, Discursos: (12 lutego 1969); (7 października 1970). 
Paweł VI, Enc. Sacerdotalis coelibatus (24 czerwca 1967), AAS 59 (1967), s. 657–

697. 
Paweł VI, List. apost. Ambulate in dilectione (7 grudnia 1965), AAS 58 (1966), 

s. 40–41. 
Paweł VI, List do kard. E. Tisseranrt (10 października 1965), AAS 57 (1965), 

s. 898–899. 
Paweł VI, Motu proprio Integrare servandae. Sacrae Congregationis S. Officii no-

men et ordo immutantur (7 grudnia 1965), AAS 57 (1965), s. 952–955. 
Paweł VI, Przemówienie do Kolegium Kardynałów z okazji pierwszej rocznicy 

swojego wyboru (23 czerwca 1964), AAS 56 (1964), s. 581–589. 
Pius VII, List apost. Ecclesiam a Jesu Christo (13 września 1821). 
Pius VIII, Enc. Traditi (24 maja 1829). 
Pius IX, Allocutio Multiplices inter (25 września 1865), ASS 1 (1865–1866), 

s. 193–196. 
Pius IX, Enc. Apostolicae Sedis (12 listopada 1873), ASS 7 (1872–1873), s. 496–512. 
Pius IX, Enc. Qui pluribus (9 listopada 1846). 
Pius IX, Etsi multa (21 listopada 1873). 
Pius IX, List apost. Postquam Dei munere (20 października 1870), ASS 6 (1870–

71), s. 65–67.
Pius X, Doctor Angelici (29 czerwca 1914), AAS 6 (1914), s. 336–341. 
Pius XI, Enc. Casti connubii (31 grudnia 1930), AAS 22 (1930), s. 539–592.
Pius XI, Enc. Quadragesimo anno (15 maja 1931), AAS 23 (1931), s. 177–228. 
Pius XI, Konst. Deus scientiarum Dominus (24 maja 1931), AAS 23 (1931), 

s. 241–262. 



233Bibliografia

Pius XI, Studiorum Ducem (29 czerwca 1923), AAS 15 (1923), s. 309–329. 
Pius XI, Ubi arcano (23 grudnia 1922), AAS 14 (1922), s. 673–700. 
Pius XII, Adhort. Menti nostrae (23 września 1950), AAS 42 (1950), s. 657–702. 
Pius XII, De conscientia christiana in iuvenibus recte efformanda, AAS 44 (1952), 

s. 270–278. Tekst pol. [w:] Sumienie chrześcijańskie jako przedmiot wycho-
wania. Przemówienie radiowe z 23 marca 1952 roku, [w:] Sumienie. Głos 
Boga w duszy. Wybór tekstów, oprac. M. Czekański, Kraków 2002, s. 79–88. 

Pius XII, Enc. Humani generis (12 sierpnia 1950), AAS 42 (1950), s. 561–577. 
Pius XII, Przemówienie podczas Kongresu Włoskich Położnych (29 października 

1951), AAS 43 (1951), s. 835–854. 
Pius XII, Przemówienie radiowe z okazji pięćdziesięciolecia ogłoszenia encykliki 

„Rerum novarum”, AAS 33 (1941), s. 195–205. 
Pius XII, Soyez les bienvenus. Allocutio radiophonica ad Delegatas Conventui 

Internationali Sodalitatis vulgo nuncupatae „Fédération Mondiale des 
Jeunesse Féminines Catholiques” (18 kwietnia 1952), AAS 44 (1952), 
s. 413–419. 

Inne dokumenty Kościoła
Codex Iuris Canonici Pii X Pontificis Maximi iussu digestus, Benedicti Papae XV 

auctoritate promulgatus, praefatione, fontium annotatione et indice ana-
lythico-alphabetico ab Emmo Pietro Card. Gasparri auctus, 27.05.1917, 
Romae 1917. 

Codex Iuris Canonici, Roma 1983, wyd. pol.: Kodeks Prawa Kanonicznego, Poznań 
1984. Wydanie drugie wraz z komentarzem: Kodeks Prawa Kanonicznego. 
Komentarz, red. P. Majer, Kraków 2011; Kodeks Prawa Kanonicznego, stan 
prawny na dzień 18 maja 2022, Poznań 2022. 

Katechizm Kościoła Katolickiego, wyd. pol., Poznań 1994. W 1998 roku ukazała 
się Corrigenda, uwzględniająca poprawki naniesione do niektórych punk-
tów przez Kongregację Nauki Wiary.  

Kompendium Katechizmu Kościoła Katolickiego, Kielce 2005.
Kongregacja Nauki Wiary, Donum veritatis (24 maja 1990), AAS 82 (1990), 

s. 1550–1570.
Kongregacja Nauki Wiary, Libertatis nuntius. Instrukcja o niektórych aspektach 

„teologii wyzwolenia” (6 sierpnia 1984), [w:] Dokumenty społecznej nauki 
Kościoła, red. M. Radwan, L. Dyczewski, A. Stanowski, Rzym-Lublin 1987, 
t. 2, s. 348–386. 



234 Teologia moralna a filozofia moralności…

Kongregacja Nauki Wiary, Libertatis conscientia. Instrukcja o chrześcijańskiej 
wolności i wyzwoleniu (22 marca 1986), [w:] Dokumenty społecznej na-
uki Kościoła, red. M. Radwan, L. Dyczewski, A. Stanowski, Rzym–Lublin 
1987, t. 2, s. 370–410.

Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja Quaestium est (26 listopada 1983), AAS 76 
(1984), s. 300, [w:] W trosce o pełnię wiary. Dokumenty Kongregacji Nauki 
Wiary (1966–1994), tłum. i red. Z. Zimowski, J. Królikowski, Tarnów 1995, 
s. 209. 

Papieska Komisja Biblijna, Biblia a moralność. Biblijne korzenie postępowania 
chrześcijańskiego (11 maja 2008), Kielce 2009. 

Papieska Rada Iustitia et Pax, Compendio della dottrina socjale della Chiesa, 
Libreria Editrice Vaticana 2004, wyd. pol., Kompendium Nauki społecznej 
Kościoła, Kielce, 2005. 

Sacra Congregatio Sancti Officii, Instructio „De ethica situationis” (2 lutego 1956), 
AAS 48 (1956), s. 144–145, wyd. pol. [w:] BF-2, 1097–1099. 

Sekretariat ds. Niewierzących, De dialogo cum non credentibus (28 sierpnia) AAS 
60 (1968), s. 692–704. 

Syllabus errorum, AAS 3 (1867), s. 163–176, [w:] BF-2, 554–634. 
Episkopat Polski, List w sprawie ateizmu (15 czerwca 1957), [w:] Listy Pasterskie 

Episkopatu Polski 1945–1974, Paris 1975, s. 495–501. 
Rada Społeczna przy Prymasie Polski, Wytyczne w sprawie organizacji zawodowej 

społeczeństwa (1935). 
Rada Społeczna przy Prymasie Polski, Deklaracja w sprawie stanu gospodarczo-

-społecznego wsi polskiej (1937).  
Rada Społeczna przy Prymasie Polski, Deklaracja o uwłaszczeniu pracy (1939). 

Literatura źródłowa
Aertnys J., Theologia moralis iuxta doctrinam S. Alfonsi de Ligorio, Tournai 1886–

1887. 
Augustyn św., De libero arbitrio, wyd. pol.: O wolnej woli, tłum. A. Trombala, [w:] 

Dialogi filozoficzne, Kraków 1999, s. 493–649. 
Ballerini A., De morali systemate S. Alphonsi dissertatio, 1863. 
Beauvoir S. de, Le deuxième sexe, Paris 1949, wyd pol.: Druga płeć, tłum. G. My-

cielska, M. Leśniewska, Kraków 1972. 
Beauvoir S. de, L’Invitée, Paris 1943. 
Beauvoir S. de, Pour une morale de l’ambiguïté, Paris 1946. 



235Bibliografia

Bentham J., Introduction to the Principles of Morals and Legislation, wyd. pol.: 
Wprowadzenie do zasad moralności i prawodawstwa, tłum. B. Nawro-
czyński, Warszawa 1961. 

Bierdiajew M., Niewola i wolność człowieka. Zarys filozofii personalistycznej, tłum. 
H. Paprocki, Kęty 2003. 

Bierdiajew M., Nowe średniowiecze. Los człowieka we współczesnym świecie, tłum. 
H. Paprocki, Warszawa 2003. 

Bierdiajew M., Rozważania o egzystencji. Filozofia samotności i wspólnoty, tłum. 
H. Paprocki, Kęty 2002. 

Bierdiajew M., Sens historii. Filozofia losu człowieka, tłum. H. Paprocki, Kęty 2002. 
Bierdiajew M., Sens twórczości. Próba usprawiedliwienia człowieka, tłum. 

H. Paprocki, Kęty 2001. 
Borowski A., Polska bibliografia teologicznomoralna, Włocławek 1947. 
Borowski A., Teologia moralna, cz. I, t. 1, Włocławek 1939, cz. I, t. 2, Włocławek 

1945. 
Borowski A., Terminologia teologiczno-moralna (łacińsko-polska), AK 47 (1947); 

52 (1950). 
Busenbaum H., Medulla theologiae moralis, Köln 1645. W Polsce został wydany 

w Lublinie w 1665. 
Buzzetti V., Institutiones logicae et metaphysicae, 1940–1941. 
Chodani J.K., Etyka chrześcijańska czyli Teologia moralna do użycia szkolnego za-

stosowana przez Antoniego Karola Reybergera, t. 1–3, Wilno 1821–1822. 
Collet P., Institutiones theologiae moralis, t. 1–5,  Paris 1744. W Polsce opubliko-

wano go w 1765 r. w Chełmnie i w 1784 r. w Wilnie. 
Engels F., Der Ursung der Familie, des Privateigentums und des Staates, Zürich 

1884, wyd. pol.: Pochodzenie rodziny, własności prywatnej i państwa, [w:] 
K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 21, Warszawa 1969, s. 27–195. 

Engels F., Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie, 
Stuttgart 1888, wyd. pol.: Ludwig Feuerbach i zmierzch klasycznej filozofii 
niemieckiej, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 21, Warszawa 1969, s. 291–
345. 

Ermecke G., Beiträge zur Christlichen Gesellschaftslehre, Bonifatius 1982. 
Ermecke G., Christliche Politik, Utopie oder Aufgabe?, Bachem 1966. 
Ermecke G., Das Sozialapostolat, Schöningh 1952. 
Ermecke G., Die soziale Bedeutung des geistigen Eigentums, Vahlen 1963. 
Feuerbach L., Das Wesen des Christentums, Leipzig 1841, wyd. pol.: Istota chrze-

ścijaństwa, Warszawa 1959. 



236 Teologia moralna a filozofia moralności…

Feuerbach, Das Wesen des Glaubens im Sinne Luthers, Leipzig 1844, 
Feuerbach, Das Wesen der Religion, Leipzig 1845. 
Feuerbach, Theogonie nach den Quellen des classischen, hebräischen und christli-

chen Altertums, Leipzig 1857. 
Feuerbach, Vorlesungen über das Wesen der Religion, Leipzig1851, wyd. pol.: 

Wykłady o istocie religii, Warszawa 1953. 
Friedan B., The Feminine Mystique, New York 1963. 
Friedan B., The Second Stage, New York 1981. 
Friedan B., The Fountain of Age, New York 2006. 
Génicot É., Casus conscientiae, t. 1–2, Louvain 1906. 
Génicot É., Theologiae moralis institutiones, Louvain 1896. 
Gousset T., Justification de la théologie du b. Alphonse de Liguori, Besancon 1832. 
Gury J.P., Compendium theologiae moralis, t. 1–2, Ratyzbona 1850. 
Häring B., Als es um’s Überleben ging. Erinnerungen aus meinem Leben 1939–

1945, Graz-Wien-Köln 1977. 
Häring B., Ausweglos. Zur Pastoral bei Scheidung und Wiederverheiratung. Ein 

Plädoyer, Freiburg 1989.  
Häring B., Brennpunkt Ehe. Heutige Probleme und Perspektiven in Tradition und 

Lehramt, Bergen 1968. 
Häring B., Das Heilige und das Gute. Religion und Sittlichkeit in ihrem gegense-

itigen Bezug, München 1950, wyd. pol.: Świętość a dobro. Wzajemny sto-
sunek religii i moralności, [w:] Nauka Chrystusa. Teologia moralna, tłum. 
J. Klenowski, t. 4, Poznań 1963. 

Häring B., Das Gesetz Christi, Freiburg im Breisgau 1954, wyd. pol.: Nauka 
Chrystusa. Teologia moralna, tłum. J. Klenowski, t. 1–6, Poznań 1962–1966. 

Häring B., Das Konzil im Zeichen der Einheit, Freiburg 1963, wyd. pol.: Sobór pod 
znakiem jedności, Poznań 1963. 

Häring B., Etica medica, Roma 1972. 
Häring B., Free and Faithful in Christ. Moral Theology for Clergy and Laity, t. 1–3, 

New York 1978–1981. 
Häring B., Frei in Christus. Moraltheologie für die Praxis des christlichen Lebens, 

t. 1–3, Freiburg-Basel-Wien 1979–1981. 
Häring B., Für ein neues Vertrauen in der Kirche, ChG 41 (1989), nr 4, s. 29–30. 
Häring B., Geborgen und frei. Mein Leben, Freiburg-Basel-Wien 1997. 
Häring B., 25 Jahre Sexualethik, StMor XX/1 (1982), s. 29–66. 
Häring B., Krise um „Humanae vitae”, Bergen 1968. 



237Bibliografia

Häring B., Meine Erfahrung mit der Kirche. Einleitung und Fragen von Gianni 
Licheri, Freiburg–Basel–Wien 1989. 

Häring B., Morality is for Persons. The Ethics of Christian Personalism, 1971, wyd. 
pol.: Moralność jest dla ludzi. Etyka chrześcijańskiego personalizmu, tłum. 
H. Bednarek, Warszawa 1978. 

Häring B., Reflexionen zur Erklärung der Glaubenkongregation über einige Fragen 
der Sexualethik, ThPQ 124 (1976), s. 115–126. 

Häring B., Sociologie der Familie, Salzburg 1954 oraz Die Ehe in dieser Zeit, 
Salzburg 1960, wyd. pol.: Małżeństwo w dobie obecnej, [w:] B. Häring, 
Nauka Chrystusa. Teologia moralna, tłum. J. Klenowski, t. 5, Poznań 1966. 

Häring B., The Encyclical Crisis: Contradiction Can and Must be a Service to the 
Pope, „Commonweal” 1968, s. 599–594. 

Heidegger M., Brief über den Humanismus, Bern 1947, wyd. pol.: List o humani-
zmie, tłum. J. Tischner, [w] M. Heidegger, Budować, mieszkać, myśleć. Eseje 
wybrane, Warszawa 1977, s. 76–127.

Heidegger M., Einführung in die Metaphysik, Tübingen 1953, wyd. pol.: Wpro-
wadzenie do metafizyki, tłum. R. Marszałek, Warszawa 2000. 

Heidegger M., Sein und Zeit, Halle 1927, wyd. pol.: Bycie i czas, tłum. B. Baran, 
Warszawa 1994. 

Hildebrand D. von, Christian Ethics, New York 1952, wyd. niem.: Ethik, Berlin-
Köln-Mainz 1973. 

Hildebrand D. von, Das Wesen der Liebe, Regensburg 1971, wyd. pol.: Religia 
i moralność, tłum. J. Szewczyk, WDr 3, 7 (1975). 

Hildebrand D. von, Die Ehe, München 1928, wyd. pol.: Małżeństwo, tłum. J. Ku-
baszczyk, Poznań 2017. 

Hildebrand D. von, Die Enzyklika „Humanae vitae”. Ein Zeichen des Wiederspruchs, 
Regensburg 1968. 

Hildebrand D. von, Die Ideen der sittlichen Handlung, JPPF 3 (1916), s. 126–252. 
Hildebrand D. von, Die Umgestaltung in Christus, Regensburg 1940, wyd. pol.: 

Przemienienie w Chrystusie, tłum. J. Zychowicz, Kraków 1982. 
Hildebrand D. von, Moralia, Regensburg 1980. 
Hildebrand D. von, Sittliche Grundhandlungen, Mainz 1933, wyd. pol.: Funda-

mentalne postawy moralne, tłum. E. Seredyńska, [w:] Wobec wartości, 
Poznań 1982, s. 10–50. 

Hildebrand D. von, Sittliche und ethische Werterkanntnis, JPPF 5 (1921), s. 463–602. 
Hildebrand D. von, Situationsethik und kleinere Schriften, Stuttgart–Berlin–

Köln–Mainz 1973. 



238 Teologia moralna a filozofia moralności…

Hildebrand D. von, Soul of a Lion. Dietrich Von Hildebrand. A Biography, San 
Francisco 2000, wyd. pol.: Dusza lwa, tłum. J. Franczak, Warszawa–Ząbki 
2008. 

Hildebrand D. von, The Art of Living, Chicago 1965; Das Wesen der Liebe, 
Regensburg 1971. 

Hildebrand D von, The Trojan Horse in the City of God. The Catholic Crisis 
Explained, Franciscan Herald Press 1967, wyd. pol.: Koń trojański w mie-
ście Boga, tłum. J. Wocial, Warszawa 2000.  

Hildebrand D. von, True Morality and Its Counterfeits. A Critical Analysis of 
Existentialist Ethics, New York 1955. 

Hildebrand D. von, Über das Herz. Zur menschlichen und gottmenschlichen 
Affektivität, Regensburg 1967, wyd. pol.: Serce. Rozważania o uczuciowości 
ludzkiej i uczuciowości Boga-Człowieka, tłum. J. Koźbiał, Poznań 1985. 

Hirscher J.B., Die Christliche Moral als Lehre von der Verwirklichung des göttlichen 
Reiches in der Menscheit, Tübingen 1835–1836. 

Holbach P.H., Eléments de morale universelle, ou Catéchisme de la Nature, 1790. 
Holbach P.H., Ethocratie, ou Le gouvernement fondé sur la morale, 1776, wyd. 

pol.: Etokracja, czyli rząd oparty na moralności, Warszawa 1979. 
Holbach P.H., La Morale Universelle, ou Les devoirs de l’homme fondés sur la 

Nature, 1776. 
Holbach P.H., Le Christianisme dévoilé, ou Examen des principes et des effets de la 

religion chrétienne, London 1756. 
Holbach P.H., La Contagion sacrée, ou Histoire de la superstition, t. 1–2, London 

1768. 
Hume D., An Enquiry Concerning in the Principles of Morals, wyd. pol.: Badania 

dotyczące zasad moralności, tłum. A. Hochfeld, Warszawa, 1975. 
Hume D., Treatise on Human Nature, wyd. pol.: Traktat o naturze ludzkiej, tłum. 

C. Znamierowski, Warszawa 2015. 
Jamin M., Myśli ściągające się do błędów tegoczesnych, Warszawa 1811. 
Jaspers K., Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, München 1962, 

wyd. pol.: Wiara filozoficzna wobec objawienia, tłum. G. Sowiński, Kraków 
1999. 

Jaspers K., Existenzphilosophie. Drei Vorlesungen, Berlin 1938, wyd. pol.: Filozofia 
egzystencji. Wybór pism, tłum. A. Wołkowicz, D. Lachowska, Warszawa 
1990. 

Jaspers K., Nietzsche und das Christentum, München 1962, wyd. pol.: Rozum i eg-
zystencja. Nietzsche i chrześcijaństwo, tłum. C. Piecuch, Warszawa 1991.



239Bibliografia

Jaspers K., Philosophische Autobiographie, München 1977, wyd. pol.: Autobiografia 
filozoficzna, tłum. S. Tyrowicz, Toruń 1993. 

Jaspers K., Vernunft und Existenz, München 1969, wyd. pol.: Rozum i egzystencja. 
Nietzsche i chrześcijaństwo, tłum. C. Piecuch, Warszawa 1991. 

Jaspers K., Von der Wahrheit, München 1947. 
Jürgensmeier F., Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der Aszetik. Aufbau 

des religiösen Lebens und Strebens aus dem Corpus Christi Mysticum, 
Paderborn 1933, wyd. pol.: Mistyczne Ciało Chrystusowe jako podstawa 
ascetyki, rozbudowy i dążeń życia religijnego, Lublin 1939. 

Kant I., Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, wyd. pol.: Religia 
w obrębie samego rozumu, tłum. A. Bobko, Kraków 1993. 

Kant I., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Riga 1785, wyd. pol.: Uzasadnienie 
metafizyki moralności, tłum. M. Wartenberg, Warszawa 1971. 

Kant I., Kritik der praktischen Vernunft, Riga 1788, wyd. pol.: Krytyka praktyczne-
go rozumu, tłum. B. Bornstein, Kęty 2002. 

Kant I., Kritik der reinen Vernunft, Riga 1781, wyd. pol.: Krytyka czystego rozumu, 
tłum. R. Ingarden, Warszawa 1957. 

Kant I., Odpowiedź na pytanie: czym jest oświecenie, [w:] Rozprawy z filozofii hi-
storii, tłum. M. Żelazny, T. Kupś, D. Pakalski, A. Grzeliński, Kęty 2005. 

Kartezjusz, Discours de la methode pour bien conduire sa raison, Leiden 1637, 
wyd. pol.: Rozprawa o metodzie właściwego kierowania rozumem i poszuki-
wania prawdy w naukach, tłum. W. Wojciechowska, Warszawa 1988. 

Kartezjusz, Meditationes de prima phisosophia, Paris 1641, wyd. pol.: Medytacje 
o pierwszej filozofii, tłum. zbiorowe, t. 1, Warszawa 1958.  

Kartezjusz, Principia philosophiae, wyd. pol.: Zasady filozofii, tłum. I. Dąbska, 
Warszawa 1960. 

Kierkegaard S., Begrebet Angest, København 1844, wyd. pol.: Pojęcie lęku, tłum. 
A. Szwed, Warszawa 1996. 

Kierkegaard S., Dziennik (Wybór), tłum. A. Szwed, Lublin 2000. 
Kierkegaard S., Frygt og Baeven, København 1843, wyd. pol.: Bojaźń i drżenie. 
Kierkegaard S., O trudnościach bycia chrześcijaninem. Antologia, wybór i oprac. 

K. Frączek, Kraków 2004. 
Kierkegaard S., Sygdommen til doden, København 1948, wyd. pol.: Choroba na 

śmierć, [w:] Bojaźń i drżenie. Choroba na śmierć, tłum. J. Iwaszkiewicz, 
Warszawa 1969. 

Ketteler W.E., Die Arbeiterfrage und das Christenthum, Mainz 1864. 
Ketteler W.E., Die grossen sozialen Fragen der Gegenwart, Mainz 1848. 



240 Teologia moralna a filozofia moralności…

Ketteler W.E., Freiheit, Autorität und Kirche, Mainz 1862. 
Kleutgen J., Die Philosophie der Vorzeit, t. 1–2, Münster 1860–1863. 
Kleutgen J., Die Theologie der Vorzeit, t. 1–3, Münster 1853–1860. 
Kołłątaj H., Anonima listów kilka. Prawo polityczne narodu polskiego (1788–1790), 

red. B. Leśniodorski, H. Wereszycka, Warszawa 1958. 
Kołłątaj H., Porządek fizyczno-moralny o należytościach i powinnościach człowie-

ka, Warszawa 1912. 
Kołłątaj H., Stan oświecenia w Polsce w ostatnich latach panowania Augusta III 

(1750–1764), Warszawa 1905. 
Komisja Edukacji Narodowej. Wybór źródeł, Wrocław 1954.
Konarski S., De viro honesto et bono sive ab ineunte aetate formando, wyd. pol.: 

Mowa o kształtowaniu człowieka uczciwego i dobrego obywatela, tłum. 
J. Nowak-Dłużewski, [w:] S. Konarski, Pisma wybrane, t. 2, Warszawa 1955. 

La Mettrie J.O. de, L’homme machine, Leideen 1748, wyd. pol.: Człowiek maszyna, 
tłum. S. Rudniański, Warszawa 2011. 

La Mettrie J.O. de, L’homme-plante, Potsdam 1748.  
La Mettrie J.O. de, Histoire naturelle de l’âme, Haga 1745.  
Leibniz G.W., Rozmyślania nad ogólnym pojęciem sprawiedliwości, tłum. 

M. Gordon, [w:] M. Gordon, Leibniz, Warszawa 1974. 
Leibniz G.W., Nouveaux essais sur l’entendement humain, Amsterdam 1765, wyd. 

pol.: Nowe rozważania dotyczące rozumu ludzkiego, tłum. I. Dąmbska, t. 1, 
Warszawa 1955. 

Lévinas E., Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, Haga 1974, wyd. pol.: Inaczej 
niż być lub ponad istotą, tłum. P. Mrówczyński, Warszawa 2000. 

Lévinas E., De l’existence à l’existant, Paris 1947, wyd. pol.: Istniejący i istnienie, 
tłum. J. Margański, Kraków 2006. 

Lévinas E., Dieu, la mort et le temps, Paris 1993, wyd. pol.: Bóg, śmierć i czas, tłum. 
J. Margański, Kraków 2008. 

Lévinas E., Éthique et Infini. Dialogues avec Philippe Nemo, Paris 1982, wyd. 
pol.: Etyka i Nieskończony: rozmowy z Philippem Nemo, tłum. B. Opolska-
Kokoszka, Kraków 1991. 

Lévinas E., Totalité et infini. Essai sur l’extériorité, Haga 1961, wyd. pol.: Całość 
i nieskończoność: esej o zewnętrzności, tłum. M. Kowalska, Warszawa 1998. 

Locke J., A Letter Concerning Toleration, wyd. pol.: List o tolerancji, tłum. L. Jachi-
mowicz, Warszawa 1963. 

Locke J., An Essay Concerning Human Understanding, wyd. pol.: Rozważania do-
tyczące rozumu ludzkiego, tłum. B. Gawęcki, Warszawa 1955. 



241Bibliografia

Locke J., Two Treatises of Government, wyd. pol.: Dwa traktaty o rządzie, tłum. 
Z. Rau, Warszawa 1992. 

Luby A., Theologia moralis in systema redactae, t. 1–3, Graz 1782. 
Łukaszewicz J., Historya Szkół w Koronie i Wielkim Księstwie Litewskim, Poznań 

1850–1851. 
Malebranche N., Traité de morale, Roma 1684, wyd. pol., Traktat o moralności, 

tłum. P. Rak, Kęty 2013. 
Malebranche N., Traité de la nature et de la grace, Amsterdam 1680. 
Malebranche N., Traité de l’amour de Dieu, Paris 1697. 
Malebranche N., Meditations chrétiennes, Köln 1683, wyd. pol.: Medytacje chrze-

ścijańskie i metafizyczne, Kraków 2002. 
Marcel G., Du refus à l’invocation, Paris 1940, wyd. pol.: Od sprzeciwu do wezwa-

nia, tłum. S. Ławicki, Warszawa 1965. 
Marcel G., Etre et avoir, Paris 1935, wyd. pol.: Być i mieć, tłum. P. Lubicz, Warszawa 

1962. 
Marcel G., Homo viator. Prolégomènes à une métaphisique de l’espérance, Paris 

1944, wyd. pol.: Homo viator. Wstęp do metafizyki nadziei, tłum. P. Lubicz, 
Warszawa 1959. 

Marcel G., Journal métaphisique, Paris 1927, wyd. pol.: Dziennik metafizyczny, 
tłum. E. Wende, Warszawa 1987. 

Marcel G., Le monde cassé, Paris 1933. 
Marcel G., Le mystère de l’être, t. 1–2, Paris 1951, wyd. pol.: Tajemnica bytu, tłum. 

M. Frankiewicz, Kraków 1995. 
Marcel G., Positions et approches concrètes du mystère ontologique, [w:] wyd. ang.: 

G. Marcel, Philosophy and Existence, London 1948. 
Maritain J., Approches de Dieu, Paris 1953, s. 9–19, wyd. pol.: Naturalne, przedfi-

lozoficzne poznanie Boga, [w:] J. Maritain, Pisma filozoficzne, tłum. J. Fen-
rychowa, Kraków 1988, s. 162–168. 

Maritain J., Chrstianisme et démocratie, New York 1943. 
Maritain J., De la grâce et de l’humanite de Jésus, Bruges 1967, wyd. pol.: Łaska 

i człowieczeństwo Chrystusa, tłum. A. Ziernicki, Warszawa 2001. 
Maritain J., De la justice politique, Paris 1940. 
Maritain J., De l’Eglise du Christ, Paris 1970. 
Maritain J., Distinguer pour unir ou les degrés du savoir, Paris 1932. 
Maritain J., Humanisme intégral, Paris 1936, wyd. pol.: Humanizm integralny, 

Londyn 1960. 
Maritain J., La philosophie morale, Paris 1960. 



242 Teologia moralna a filozofia moralności…

Maritain J., La personne et le bien commune, Paris 1947. 
Maritain J., Les droits de l’homme et la loi naturelle, New York 1942. 
Maritain J., Le paysan de Garonne, Paris 1966, wyd. pol.: Wieśniak znad Garonny, 

tłum. A. Ziernicki, Poznań 2017. 
Maritain J., Les principes d’une politique humaniste, New York 1944. 
Maritain J., Man and the State, Chicago 1951, wyd. pol.: Człowiek i państwo, 

Kraków 1993. 
Maritain J., Neuf leçons sur les notions premières de la philosophie morale, Paris 

1951, wyd. pol.: Dziesięć wykładów o podstawowych pojęciach filozofii mo-
ralnej, tłum. J. Merecki, Lublin 2001. 

Maritain J., Poznanie „naturalne” wartości etycznych, [w:] J. Maritain, Pisma filo-
zoficzne, tłum. J. Fenrychowa, Kraków 1988, s. 268–279. 

Maritain J., Prawo naturalne i prawo moralne, [w:] J. Maritain, Pisma filozoficzne, 
tłum. J. Fenrychowa, Kraków 1988, s. 249–267. 

Maritain J., Sept leçons sur l’être et les premiers principes de la raison speculative, 
Paris 1934, s. 51–70, wyd. pol.: Intuicja bytu, [w:] J. Maritain, Pisma filozo-
ficzne, tłum. J. Fenrychowa, Kraków 1988, s. 145–161. 

Maritain J., Scholastique and Politics, New York 1960, wyd. pol. (fragment): Osoba 
ludzka i społeczeństwo, [w:] J. Maritain, Pisma filozoficzne, tłum. J. Fen-
rychowa, Kraków 1988, s. 327–345. 

Maritain J., Wielkie przyjaźnie. Poszukiwanie sensu w czasach zwątpienia, War-
szawa 1962. 

Marks K., Das Kapital, t. 1, Hamburg 1867, t. 2. Hamburg 1885, t. 3. Hamburg 
1894, wyd. pol.: Kapitał, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 23, Warszawa 
1968, t. 24, Warszawa 1977. 

Marks K., Tezy o Feuerbachu, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 3, Warszawa 
1961. 

Marks K., Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, „Deutsch-französische 
Jahrbücher”, Paris 1844, wyd. pol.: Przyczynek do krytyki heglowskiej filo-
zofii prawa, Wstęp, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 1, Warszawa 1962, 
s. 457–473. 

Marks K., Zur Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1859, wyd. pol.: Przyczynek 
do krytyki ekonomii politycznej, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 13, 
Warszawa 1966, s. 3–186.  

Marks K., Engels F., Dzieła, t. 1–39, Warszawa 1960–79. 



243Bibliografia

Marks K., Engels F., Die deutsche Ideologie, Frankfurt am Main 1932, wyd. pol.: 
Ideologia niemiecka, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 3, Warszawa 1961, 
s. 9–619. 

Marks K., Engels F., Die heilige Familie oder Kritik der kritischen Kritik, Frankfurt 
am Main 1845, wyd. pol.: Święta rodzina, czyli krytyka krytycznej krytyki, 
[w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 2, Warszawa 1961, s. 3–263. 

Marks K., Engels F., Manifest der kommunistischen Partei, London 1848, wyd. pol.: 
Manifest komunistyczny, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 4, Warszawa 
1962, s. 511–549. 

Mausbach J., Katholische Moraltheologie, t. 1–3, Münster 1914–18. 
Mausbach J., Die katholische Moral und ihre Gegner, Köln 1901. 
Mausbach J., Die Ethik des heiligen Augustinus, t. 1–2, Freiburg im Breisgau 1909. 
Mausbach J., Grundlage und Ausbildung des Charakters nach dem heiligen Thomas 

von Aquin,
Merkelbach B.H., Summa theologiae moralis, t. 1, Bruges, 1962. 
Merkelbach B.H., Summa theologiae moralis, t. 1–3, Paris 1931–33. 
Merkelbach B.H., De embryologia et de sterilisatione, Liège 1927.  
Merkelbach B.H., De variis poenitentium categoriis, Liège 1928. 
Merkelbach B.H., De partibus poenitenitae et dispositionibus poenitentis, Liège 

1928. 
Merkelbach B.H., De poenitentiae ministro eiusque officiis, Liège 1928. 
Merkelbach B.H., De variis peccatis in sacramentali confessione medendis, Liège 

1935. 
Mersch E., L’obligation morale principe de liberté, Leuven 1927. 
Mersch E., Le Corps mystique du Christ. Etudes de théologie historique, t. 1–2, 

Leuven 1933. 
Mersch E., Le théologie du Corps mystique, t. 1–2, Leuven 1946. 
Mersch E., Morale et Corps mystique, Paris 1937. 
Mill J.S., Utilitarianism, London, 1863, wyd. pol.: Utylitaryzm, tłum. A. Kurlan-

dzka, M. Ossowska, Warszawa, 1979. 
Möhler J.A., Die Einheit in der Kirche oder das Princip des Katholicismus, Tübin-

gen 1825. 
Möhler J.A., Symbolik oder Darstellung der dogmatischen Gegensätze der Katho-

liken und Protestanten nach ihren öffentlichen Bekenntnisschriften, Mainz 
1832, wyd. pol.: Symbolika czyli wykład dogmatycznych niezgodności po-
między katolikami i protestantami podług ich publicznych wyznań wiary, 
Warszawa 1871. 



244 Teologia moralna a filozofia moralności…

Montesquieu Ch.L. de, De l’esprit des lois, t. 1–2, Genève 1748, wyd. pol.: 
Monteskiusz, O duchu praw, tłum. T. Boy-Żeleński, Kraków 2007.  

Mounier E., De la propriéte capitaliste à la propriéte humaine, Paris 1936. 
Mounier E., Introduction aux existentialismes, Paris 1946, wyd. pol.: Wprowadzenie 

do egzystencjalizmów oraz wybór innych prac, tłum., E. Krasnowolska, 
Kraków 1964. 

Mounier E., Manifeste au service du personnalisme, Paris 1936, wyd. pol.: frag-
menty T. Płużański, Mounier, Warszawa 1967, s. 165–171. 

Mounier E., Le personnalisme, Paris 1950, wyd. pol.: Personalizm, tłum. A. Bu-
kowski, [w:] Wprowadzenie do egzystencjalizmów oraz wybór innych prac, 
Kraków 1964, s. 7–19. 

Mounier E., Qu’est-ce la personnalisme?, Paris 1946, wyd. pol.: Co to jest persona-
lizm?, tłum. A. Krasiński, Kraków 1960. 

Mounier E., Révolution personnaliste et communautaire, Paris 1935, wyd. pol.: 
Rewolucja personalistyczna i wspólnotowa, [w:] Filozofia współczesna, 
Warszawa 1983, t. 1, s. 345–350. 

Noldin H., Summa theologiae moralis, t. 1–3, Innsbruck 1896–99. 
Liberatore M., Del composito umano, Roma 1862. 
Liberatore M., Institutiones philosophicae ad triennium accommodate, t. 1–2, 

Napoli 1840–1842.  
Liberatore M., Istituzioni di etica e diritto naturale, Roma 1863. 
Liberatore M., Principi di economia politica, Roma 1889. 
Nédoncelle M., Conscience et logos. Horizons et méthodes d’une philosophie per-

sonnaliste,  Paris 1961. 
Nédoncelle M., La réciprocité des consci ences. Essai sur la nature de la personne, 

Paris 1942. 
Nédoncelle M., Personne humaine et nature. Étude logique et métaphysique, Paris 

1943. 
Nédoncelle M., Prośba i modlitwa. Szkice fenomenologiczne, tłum. M. Tarnowska, 

Kraków 1995. 
Nédoncelle M., Vers une philosophie de l’amour et de la personne, Paris 1957. 
Nédoncelle M., Warość miłości i przyjaźni, tłum. K. Bukowski, Kraków 1993. 
Nietzsche F., Also sprach Zarathustra, t. 1–4, Leipzig 1883–1885, wyd. pol.: Tako 

rzecze Zaratustra, tłum. W. Berent, Warszawa 1910–1911.
Nietzsche F., Ecce homo. Wie man wird, was man ist, Leipzig 1908, wyd. pol.: Ecce 

homo. Jak się stajemy tym, czym jesteśmy, tłum. L. Staff, Warszawa 1909. 



245Bibliografia

Nietzsche F., Der Wiile zur Macht. Versuch einer Umwerthung aller Werthe, Leipzig 
1901, wyd. pol.: Wola mocy, tłum. S. Frycz, K. Drzewiecki, Warszawa 1910. 

Nietzsche F., Die fröhliche Wissenschaft, Leipzig 1882, wyd. pol.: Wiedza radosna, 
tłum L. Staff, Warszawa 1906–1907. 

Nietzsche F., Jenseits von Gut und Böse, Leipzig 1886, wyd. pol.: Poza dobrem 
i złem, tłum. S. Wyrzykowski, Warszawa 1906. 

Nietzsche F., Zur Genealogie der Moral, Leipzig 1887, wyd. pol.: Z genealogii mo-
ralności, tłum. G. Sowiński, Kraków 1997. 

Pohl A., Institutiones theologiae moralis ad usum seminariorum, t. 1–2, Wilno 
1809. 

Pollaschek F., Moralis christiana, Olomuncii 1803. 
Prieobrażenski J., O moralności i normach klasowych, Moskwa-Piotrogród 1923. 
Prümmer D., Manuale Theologiae Moralis secundum principia S. Thomae Aqui-

natis, t. 1–3, Freiburg im Breisgau 1915. 
Putiatycki A., Theologia moralis in usum cleri diaecesani conscripta, t. 1–2, 

Warszawa 1857. 
Renouvier Ch.B., Essais de critique génerale, t. 1–4, Paris 1854–1856. 
Renouvier Ch.B., Manuel républicain de l’homme et du citoyen, Paris 1848, wyd. 

pol.: O obowiązkach społecznych człowieka i obywatela, tłum. K. Drze-
wiecki, Warszawa 1906. 

Renouvier Ch.B., La science de la morale, t. 1–2, Paris 1869. 
Renouvier Ch.B., Le personalisme, suivi d’une étude sur la perception externe et sur 

la force, Paris 1903, wyd. pol.: Personalizm, tłum. B. Gacka, U. Paprocka-
-Piotrowska, Lublin 1999. 

Reich W., Die sexuelle Revolution, Kopenhagen 1936. 
Rousseau J.J., Discours sur les sciences et les arts, wyd. pol.: Rozprawa o naukach 

i sztukach, [w:] Trzy rozprawy z filozofii społecznej, tłum. H. Elzenberg, 
Warszawa 1956, s. 3–44.  

Rousseau J.J.,, Discours sur l’Économie politique, „L’Encyclopédie”, t. 5, 1755, wyd. 
pol.: Ekonomia polityczna, [w:] Trzy rozprawy z filozofii społecznej, tłum. 
H. Elzenberg, Warszawa 1956, s. 279–339. 

Rousseau J.J., Discours sur l’origine et les fondments de l’inegalite, wyd. pol.: 
Rozprawa o pochodzeniu i podstawach nierówności między ludźmi, [w:] 
Trzy rozprawy z filozofii społecznej, tłum. H. Elzenberg, Warszawa 1956, 
s. 107–276.  

Rousseau J.J., Du contrat social ou principes du droit politique, wyd. pol.: Umowa 
społeczna, tłum. A. Peretiatkowicz, Kęty 2007. 



246 Teologia moralna a filozofia moralności…

Rousseau J.J., Emile ou de l’education, 1762, wyd. pol.: Emil, czyli o wychowaniu, 
tłum. W. Husarski, Wrocław 1955. 

Sailer J.M., Handbuch der Christlichen Moral. Handbuch der Christlichen Moral 
zunächst für künftige katholische Seelsorger und dann für jeden gebildeten 
Christen, Monachium 1817. 

Sailer J.M., Heilendes Wort. Kleine Krankenbibel, Kevelaer 1783, wyd. pol.: Słowa 
życia. Biblia dla chorych, Warszawa 1989. 

Sailer J.M., Vorlesungen aus der Pastoraltheologie, t. 1–3, München 1788–1789, 
wyd. pol.: Teologia pasterska, t. 1–2, Warszawa 1879. 

Sartre J.-P., Dramaty. Muchy, Przy drzwiach zamkniętych, Ladacznica z zasadami, 
Niekrasow, tłum. J. Lisowski, J. Kott, Warszawa 1956. 

Sartre J.-P., L’être et le néant. Essai d’une ontologie phénoménologique, Paris 1943, 
wyd. pol.: Byt i nicość. Zarys ontologii fenomenologicznej, tłum. J. Kiełbasa, 
P. Mróz, R. Abramciów, R. Ryziński, P. Małochleb, Kraków 2007. 

Sartre J.-P., L’existentialisme es un humanisme, Paris 1947, s. 17, wyd. pol.: Egzys-
tencjalizm jest humanizmem, tłum. K. Szeżyńska-Mackowiak, J. Krajewski, 
Warszawa 1998. 

Schanz V., De theologia moralis positiones, t. 1–2, Wien 1781. 
Schanz V., Theologia moralis christiana in systema redacta, t. 1–4, Wien 1785. 
Scheler M., Der Formalismus in der Ethik und die Materiale Wertethik. Neuer 

Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus. Um ein Vorwort 
vermehrt, Halle 1916. 

Scheler M., Die Stellung des Menschen im Kosmos, Darmstadt 1928, wyd. pol.: 
Stanowisko człowieka w kosmosie, [w:] Pisma z antropologii filozoficznej 
i teorii wiedzy, Warszawa 1987, s. 43–149. 

Scheler M., Zur Phänomenologie und Theorie der Sympathiegefühle, Halle 1913. 
Schilling O., Apologie der katholischen Moral, Paderborn 1936. 
Schilling O., Handbuch der Moraltheologie, t. 1–3, Stuttgart 1952–1956. 
Schilling O., Lehrbuch der Moraltheologie, t. 1–2, München 1928. 
Schilling O., Moraltheologie, Freiburg im Breisgau 1922. 
Schilling O., Sozialer Katechismus, Rottenburg 1935.  
Schleiermacher F., Mowy o religii do wykształconych spośród tych, którzy nią gar-

dzą, Kraków 1995. 
Schopenhauer A., Die Welt als Wille und Vorstellung, t. 1–2, Lipsk 1819, wyd. pol.: 

Świat jako wola i przedstawienie, t. 1–2, Warszawa 1994–1995. 
Schopenhauer A., Über den Willen in der Natur, Franfurkt am Main 1836. 



247Bibliografia

Spinoza B., Ethica ordine geometrico demonstrata, Amsterdam 1677, wyd. pol.: 
Etyka w porządku geometrycznym dowiedziona, tłum. I. Myślicki, War-
szawa 1954. 

Spinoza B., Tractatus theologico-politicus, Hamburg 1670, wyd. pol.: Traktaty, 
Kęty 2003, s. 75–330. 

Steinbüchel Th., Christliche Lebenshaltungen in der Krisis der Zeit und des 
Menschen, Frankfurt am Main 1949. 

Steinbüchel Th., Der Sozialismus als sittliche Idee. Ein Beitrag zur christlichen 
Sozialethik, Düsseldorf 1921. 

Steinbüchel Th., Der Zweckgedanke in der Philosophie des Thomas von Aquino, 
Münster 1912. 

Steinbüchel Th., Die Abstammung des Menschen. Theorie und Theologie, Frankfurt 
am Main 1951. 

Steinbüchel Th., Die philosophische Grundlegung der katholischen Sittenlehre, 
t. 1–2, Düsseldorf 1938. 

Steinbüchel Th., Religion und Moral im Lichte personaler christlicher Existenz, 
Frankfurt am Main 1951. 

Steinbüchel Th., Umbruch des Denkens, Regensburg 1936. 
Steinbüchel Th., Zerfall des christlichen Ethos im XIX. Jahrhundert, Frankfurt am 

Main 1951. 
Stapf J., Theologia moralis, t. 1–4, Innsbruck 1827–31. 
Tanquerey A.A., Brevior synopsis theologiae moralis et pastoralis, Paris 1913. 
Tanquerey A.A., Précis de théologie ascetique et mystique, t. 1–2, Paris 1923–24, 

wyd. pol.: Zarys teologii ascetycznej i mistycznej, t. 1–2, tłum. P. Mańkowski, 
Kraków 1928. 

Tanquerey A.A., Synopsis theologiae moralis et pastoralis, t. 1–3, Paris 1902–1905. 
Taparelli d’Azeglio L., Saggio teoretico di diritto naturale appoggiato sul fatto, 

t. 1–4, Palermo 1840–1843. 
Tillmann F., Die Idee der Nachfolge Christi, Düsseldorf 1953. 
Tillmann F., Handbuch der katholischen Sittenlehre, t. 1–5, Düsseldorf 1934–1938. 
Urmanowicz W., Teologia moralna ogólna, Warszawa 1958. 
Urmanowicz W., Założenia antropologiczne podmiotu moralności w etyce chrze-

ścijańskiej, SThV 2 (1964), z. 1–2, s. 31–77. 
Urmanowicz W., Zasady moralności, Warszawa 1955. 
Urmanowicz W., Zasięg prawa naturalnego w nauce św. Tomasza z Akwinu, CT 28 

(1957), s. 393–427. 



248 Teologia moralna a filozofia moralności…

Urmanowicz W., Źródła władzy państwowej, AK 47 (1947), s. 132–154, 241–262, 
340–382; 48 (1948), s. 14–34, 128–146. 

Vermeersch A., Catéchisme du mariage chrétien d’après l’encyclique „Casti connu-
bii”, Bruges 1931, wyd. pol.: Katechizm małżeństwa chrześcijańskiego we-
dług encykliki „Casti connubii”, Przemyśl 1932. 

Vermeersch A., De castitate, Roma 1919. 
Vermeersch A., Epitome iuris canonici, t. 1–3, Mechelen 1921–23. 
Vermeersch A., La tolérance, Louvain 1912. 
Vermeersch A., Quaestiones de justitia, Bruges 1901. 
Vermeersch A., Quaestiones de virtutibus religionis et pietatis, Bruges 1912. 
Vermeersch A., Summa novi iuris, Mechelen 1918. 
Vermeersch A., Theologiae moralis principia, t. 1–4, Roma 1922–24. 
Voltaire M. de (Wolter), Considérations sur le gouvernement de Pologne et sur sa 

réformation projetée, London 1782, wyd. pol.: Uwagi nad rządem polskim, 
Warszawa 1789, cyt. za: https://pl.wikipedia.org/wiki/Voltaire. 

Voltaire M. de (Wolter), Eléments de la philosphie de Newton, 1738, wyd. pol.: 
Elementy filozofii Newtona, tłum. H. Konczewska, Warszawa 1956. 

Voltaire M. de (Wolter), Epître à l’auteur du livre des Trois imposteurs, 1768, 
Oeuvres complètes de Voltaire, Paris 1877–1885, t. 10, s. 402–405.

Voltaire M. de (Wolter), Essai sur les moeurs et l’esprit des nations, Genewa 1756. 
Voltaire M. de (Wolter), L’Ingénu, London 1767, wyd. pol.: Filozof niewiedzy, 

tłum. J. Guranowski, B. Baczko, [w:] Filozofia francuskiego oświecenia. 
Wybrane teksty z historii filozofii, red. B. Baczko, Warszawa 1961, s. 92–99. 

Voltaire M. de (Wolter), Traité de métaphysique, wyd. H.T. Patterson, Manchester 
1937. 

Voltaire M. de (Wolter), Traité sur la tolérance à l’occasion de la mort de Jean 
Calas, Genève 1763, wyd. pol.: Traktat o tolerancji napisany z powodu 
śmierci Jana Calasa, tłum. Z. Ryłko, A. Sowiński, Warszawa 1988. 

Wolff C., Philosophia moralis sive ethica, t. 1–5, Heilderberg 1750–1753. 
Wolff C., Philosophia practica universalis, t. 1–2, Lipsk 1738–1739. 
Woroniecki J., Etyka, [w:] Zarys filozofii, t. 2, Lublin 1929, s. 179–281.
Woroniecki J., Katolicka etyka wychowawcza, t. I, t. II/1–2, Lublin 1986. 
Woroniecki J., Katolickość tomizmu, Lublin 1924. 
Woroniecki J., Metoda i program nauczania teologii moralnej, Studium nad kardy-

nalną cnotą roztropności, Wilno 1922. 
Załkind A., Dwanaście przykazań płciowych rewolucyjnego proletariatu, Moskwa 

1924. 



249Bibliografia

Literatura przedmiotu
Alberigo G., Krótka historia II Soboru Watykańskiego, Warszawa 2005. 
Alcalá M., La ética de situación y Theodor Steinbüchel, Barcelona 1963. 
Alfons Liguori św., Droga do świętości. O ćwiczeniach duchowych, tłum. G. Dłu-

towska, P. Drobot, Kraków 2011. 
Apiecionek M., Idea personalizmu Emmanuela Mouniera, „Filozofia Chrześci-

jańska” 13(2016), s. 147–156. 
Armstrong A.H., Marcus R.A., Wiara chrześcijańska a filozofia grecka, Warszawa 

1964. 
Atlas historyczny Soboru Watykańskiego II, red. A. Melloni, Warszawa 2015. 
Auer A., Autonome Moral und christlicher Glaube, Düsseldorf 1971. 
Bareła S., O. Jacek Woroniecki, RTK 6 (1959), z. 1–2, s. 9–32. 
Bareła S., Spis publikacji O. Jacka Woronieckiego OP, [w:] Człowiek – moralność – 

wychowanie. Życie i myśl Jacka Woronieckiego, Lublin 2000, s. 77–88. 
Bartnik C., Personalizm, Lublin 1995.  
Bernardo G. di, Definicja masonerii, „Ars Regia” 1 (2) (1993), s. 7–13. 
Biesaga T., Dietricha von Hildebranda epistemologiczno-ontologiczne podstawy 

etyki, Lublin 1989. 
Biesaga T., Sytuacjonizm etyczny, [w:] Powszechna Encyklopedia Filozoficzna, t. 9, 

Lublin 2008, s. 293–296. 
Blachnicki F., Teologia pastoralna ogólna, Lublin 1970. 
Bourke V.J., Historia etyki, Warszawa 1994. 
Bouyer L., La décomposition du catholicisme, Paris 1968. 
Bowne B.P., Personalism, Boston 1908. 
Böckle F., Das Naturrecht im Disput, Düsseldorf 1966. 
Böckle F., Fundamentalmoral, München 1977. 
Böckle F., Gesetz und Gewissen, Räber  1965. 
Brodala M., Propaganda dla najmłodszych w latach 1948–1956. Instrument stali-

nowskiego wychowania, [w:] Przebudować człowieka. Komunistyczne wysił-
ki zmiany mentalności, red. M. Kula, Warszawa 2001, s. 15–202. 

Bukowski K., Miłość czynnikiem konstytutywnym osoby w ujęciu Maurice’a 
Nédoncell’a (1905–1976), Kraków 1984.  

Cahalan K.A., Formed in the Image Christ. The  Sacramental-Moral Theology of 
Bernhard Häring, CSsR, Collegeville 2004. 

Cassirer E., Die Philosophie der Aufklärung, Tübingen 1932. 



250 Teologia moralna a filozofia moralności…

Celińska-Miszczuk A., Czy Williama Sterna koncepcja osoby ludzkiej jest wciąż 
inspirująca?, [w:] Wiel kie teorie osobowości. Koniec czy początek?, Lublin 
2010, s. 151–165. 

Chaunu P., Cywilizacja wieku oświecenia, Warszawa 1989. 
Chmielowski B., Nowe Ateny albo akademia wszelkiej scjencji, Kraków 1966. 
Chmura T., Rola idei naśladowania Chrystusa w teologii moralnej F. Tillmana, 

ACr 14 (1982), s. 375–426. 
Chodyński S., Seminaria duchowne w Polsce, [w:] Encyklopedia Kościelna, t. 25, 

Warszawa 1902, s. 34–88. 
Chrzanowska H., Pamiętniki, listy, notatki, red. A. Rumun, M. Florkowska, Kra-

ków 2018. 
Copleston F., Historia filozofii, t. 6, Od Wolffa do Kanta, Warszawa 1996.
Copleston F., Historia filozofii, t. 7, Od Fichtego do Nietzschego, Warszawa 1995.  
Copleston F., Historia filozofii, t. 8, Od Benthama do Russela, Warszawa 1989. 
Copleston F., Historia filozofii, t. 9, Od Maine de Birana do Sartre’a, Warszawa 

2006. 
Daniélou J., Les orientations présentes de la pensée religieuse, Et 79 (1946), s. 5–21. 
Dec I., Dwie antropologie. Tomaszowa a Marcelowa teoria człowieka, Wrocław 

19952. 
Dec I., Filozofia miłości w ujęciu Gabriela Marcela, Wrocław 1996. 
Dec I., Komunia „ja-ty” w ujęciu Gabriela Marcela, CS 13 (1981), s. 289–311. 
Dec I., Personalizm czy personalizmy?, [w:] Osoba i realizm w filozofii, Lublin 

2002, s. 47–65. 
Delhaye Ph., Personalismo y Transcendencia en el actuar moral y social, [w:] Etica 

y Theologia ante la crisis contoemporanea. I Simposio Internacional de 
Theologla, red. J.L. Illanes, Pamplona 1980, s. 49–86. 

Derdziuk A., Grzech w XVIII wieku. Nurty w polskiej teologii moralnej, Lublin 
1996. 

Derdziuk  A., Kapucyńskie tłumaczenia  dzieł św. Alfonsa Liguori. „Studia Francisz-
kańskie” 9 (1998), s. 31–48.  

Derdziuk A., Teologia moralna w służbie wiary Kościoła, Lublin 2010. 
Diebolt J., La théologie morale catholique en Allemagne (1750–1850), Strasbourg 

1926. 
Dirks W., Comment recognâitre ce que Dieu attend de moi?, VS 18 (1951), s. 243–

270. 
Długosz J., Roczniki XI, Warszawa 1985. 



251Bibliografia

D’Ornellas P., Liberté, que dis-tu de toi-même? Une lecture des travaux du Concile 
Vatican II 15 janvier 1959–8 décembre 1965, Sainte-Maur 1999. 

Drożdż A., Permisywizm moralny, Kielce 2005. 
Dudek W., Teologiczno-naukowy dorobek Włocławs kiego Seminarium Duchow-

nego, AK 72 (1969), s. 267–300. 
Duk A., Zagadnienie miłości w filozofii Maxa Schelera i Edyty Stein, Kraków 2008. 
Egenter R., Kasuistik als christliche Situationsethik, MThZ 1 (1950), s. 54–65. 
Ehrlich L., Pism a wybrane Pawła Włodkowica, Warszawa 1968. 
Endres J., Situation und Entscheidung, NO 6 (1952), s. 27–36. 
Estreicher K. jr., Dziennik wypadków, t. 2 (1946–1960), red. A.M. Joniak, Kraków 

2002. 
Falkenberg I.,. Satira contra hereses et cetera nephanda Polonorum et eorum Regis 

Jaghel, wyd. Z. Włodek, [w:] La Satire de Jean Falkenberg. Texte inedit avec 
introduction, „Mediaevalia Philosophica Polonorum” 18 (1973), s. 51–95. 

Farias V., Heidegger i narodowy socjalizm, Warszawa 1997. 
Fernández A., La reforma de la teología moral. Medio siglo de historia, Burgos 

1997. 
Fiałkowski M., Inspiracje Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie współ-

czesnym dla teologii znaków czasu, „Roczniki Teologiczne” 63 (2016), 
s. 27–34. 

Filipiak M., Bibliografia podmiotowa i przedmiotowa Jacka Woronieckiego OP, 
[w:] Człowiek – moralność – wychowanie. Życie i myśl Jacka Woronieckiego, 
Lublin 2000, s. 277–297. 

Filipowicz A., Josef Fuchs. Kroczyć śladami Chrystusa, [w:] Leksykon wielkich teo-
logów XX/XXI wieku, t. 2., Warszawa 2004, s. 125–132. 

Firestone S., The Dialectic of Sex: A Case for Feminist Revolution, Morrow 1970.   
Fitzpatrick S., Socjalizm i komunizm, [w:] Historia XX wieku, red. R.W. Bulliet, 

Warszawa 2001. 
Flecha Andrés J. R., Teología moral fundamental, Madryt 1994. 
Fletcher J., Situation Ethics. The New Morality, Philadelphia 1966. 
Forget J., Conciles, [w:] Dictionnaire de Théologie Catholique, red. A. Vacant, 

E. Mangeot, Paris 1906, kol. 636–676. 
Fuchs J., Éthique objective et éthique de situ ation, NRTh 78 (1956), s. 798–818. 
Fuchs J., Morale théologique et morale de situation, NRTh 76 (1954), s. 1073–1085. 
Fuchs J., Situationsethik in theologischer Sicht, „Scholastik” 27 (1952), s. 161–183. 
Fuchs J., Teologia moralna, Warszawa 1974. 
Fukuyama F., Koniec historii, tłum. T. Bieroń, M. Wichrowski, Poznań 1996. 



252 Teologia moralna a filozofia moralności…

Gacka B., Personalizm chrześcijański kluczem Soboru Watykańskiego II, „Teologia 
w Polsce” 6 (2012), nr 1, s. 63–75. 

Galarowicz J., Fenomenologiczna etyka wartości. Max Scheler, Nicolai Hartmann, 
Dietrich von Hildebrand, Kraków 1997. 

Gałuszka P.S., Karol Wojtyła i Humanae vitae, Warszawa 2018. 
Garrigou-Lagrange R., La nouvelle théologie où va-t-elle?, Ang 23 (1946), s. 126–

145. 
Giertych W., Rachunek sumienia teologii moralnej, Kraków 2004. 
Gilson É., Historia filozofii chrześcijańskiej w wiekach średnich, Warszawa 1987. 
Góralczyk P., Możliwość uwzględnienia założeń systemowych etyki Dietricha von 

Hildebranda w teologii moralnej, Poznań 1989. 
Graham M.E., Josef Fuchs on Natural Law, Washington 2002. 
Granat W., Etyka sytuacyjna, AK 56 (1958), s. 115–120. 
Granat W., Idea osoby w pismach Emmanuela Mouniera, ZN KUL 2 (1959), z. 1, 

s. 13–34. 
Granat W., Personalizm chrześcijański. Teologia osoby ludzkiej, Poznań 1985. 
Greniuk F., Bibliografia prac naukowych ks. prof. dr Antoniego Borowskiego, ZN 

KUL 12 (1969), z. l, s.  152–153. 
Greniuk F., Katolicka teologia moralna w poszukiwaniu własnej tożsamości, Lublin 

1993. 
Greniuk F., Komisja Edukacji Narodowej w dziejach polskiej teologii moralnej, 

RH 25 (1977), z. 2, s. 225–232. 
Griesebach E., Gegenwart: eine kritische Ethik, Halle 1928. 
Gründel J., Wandelbares und Unwandelbares in der Moraltheologie, Düsseldorf 

1967. 
Gryz K., Antropologia przebóstwienia. Obraz człowieka w teologii prawosławnej, 

Kraków 2009. 
Gryz K., Personalistyczne ujęcie chrześcijańskiej nauki moralnej w Magisterium 

Soboru Watykańskiego II, „Teologia i moralność” 15 (2020), nr 2 (28), 
s. 119–142. 

Gryz K., Religijny fundament chrześcijańskiej moralności. Refleksje na kanwie 
Katechizmu   Kościoła Katolickiego, „Homo Dei” 4 (1999), s. 8–18.

Grzybowski J., Jacques Maritain i Sobór Watykański II, „Saeculum Christianum. 
Pismo historyczno-społeczne” 10 (2003), nr 1, s. 135–153. 

Gutiérrez G., Teología de la liberación. Perspectivas, Lima 1971, wyd. pol.: Teologia 
wyzwolenia. Historia, polityka i zbawienie, Warszawa 1976. 

Guz T., Personalizm, EK, t. 15, kol. 337–338. 



253Bibliografia

Hass L., Wolnomularstwo w Europie Środkowo-Wschodniej w XVIII i XIX wieku, 
Wrocław 1982. 

Healy J., Th e Just Wage. 1750–1890. A Study of Moralists from Saint Alfonsus to 
Leo XIII, Berlin 1966. 

Hesnard A., Morale sans péché, Paris 1954. 
Historia Kościoła, t. 4, 1715–1848, red. L.J. Rogier, G. de Bertier de Sauvigny, 

J. Hajjar, Warszawa 1987. 
Historia Kościoła, t. 5, Od 1948 do czasów współczesnych, red. R. Aubert, 

P.E. Crunican, J. Tracy Ellis, F.B. Pike, J. Bruls, J. Hajjar, Warszawa 1985. 
Hi storia teologii, t. 4, Epoka nowożytna, red. G. Angelini, G. Colombo, 

M. Vergottini, Kraków 2008. 
History of Vatican II, t. 5 The Council and the Transition. The Fourth Period and 

the End of the Council. September 1965–December 1965, red. G. Alberigo, 
J.A. Komonchak, M.J. O’Connell, Maryknoll 2006. 

Hof U. im, Europa oświecenia, Warszawa 1995. 
Horowski J., Wychowanie moralne według pedagogiki neotomistycznej, Toruń 2015. 
Ingarden R., Książeczka o człowieku, Kraków 1998. 
Janssens L., Reading in Moral Theology, New York 1979. 
Jaskólski M., Wolnomularstwo, [w:] Słownik społeczny, red. B. Szlachta, Kraków 

2004, s. 1562–1573. 
Jędraszewski M., Wobec innego: relacje międzypodmiotowe w filozofii Emmanuela 

Lévinasa, Poznań 1990. 
Joannes F.V., Tradizione ed evoluzione nella morale coniugale. I documenti „segre-

ti” della Comissione pontificia sulla natalità, [w:] Diritti del sesso e matrimo-
nio, red. T. Roberts, Milano 1968, s. 214–215. 

Judycki S., Locke John, EK, t. 10, kol. 1294–1297. 
Justyński J., Historia doktryn politycznych czasów nowożytnych, Toruń 1991. 
Kalinowski J., Swieżawski S., Filozofia w dobie Soboru, Warszawa 1995. 
Kałucki I., Pobyt o. B. Häringa w Polsce, CT 42 (1972), z. 2, s. 10 0–110. 
Kanior M., Wydział Teologiczny w dziejach Uniwersytetu Krakowskiego (1780–

1788), Kraków 1998. 
Karaś A., Człowiek u podstaw odnowy teologii moralnej w ujęciu Bernarda Häringa, 

Kraków 2009. 
Keller E., Johann Baptist Hirscher, Graz 1969. 
Kempys M.J., Rola cnót moralnych w dążeniu ku pełni człowieczeństwa w świetle 

pism o. Jacka Woronieckiego, Kraków 2005. 



254 Teologia moralna a filozofia moralności…

Kłoczowski J.A., Człowiek – bogiem człowieka. Filozoficzny kontekst rozumienia 
religii w „Istocie chrześcijaństwa” Ludwika Feuerbacha, Lublin 1979. 

Kołakowski L., Główne nurty marksizmu, t. 1–3, Paris 1976–1978. 
Kołakowski L., Szkice z filozofii katolickiej, Warszawa 1955. 
Kowalski J., Układ współczesnych podręczników teologii moralnej, [w:] Tożsamość 

i metodyka nauczania teologii moralnej, Materiały ze spotkania naukowe-
go Sekcji Teologów Moralistów Polskich, Zakopane-Księżówka 30.04–2.05 
1997, red. J. Nagórny, A. Derdziuk, Lublin 1997, s. 77–92.

Kłósak K., Filozofia przyrody w ujęciu Jakuba Maritaina, Lwów 1939. 
Kłósak K., Maritainowa analiza stosunku filozofii moralnej do teologii, Lwów 

1938. 
Knauer P., Handlungsnetze – Über das Grundprinzip der Ethik, Frankfurt am 

Main 2002. 
Korff W., Norm und Sittlichkeit. Untersuchungen zur Logik der normativen Ver-

nunft, Freiburg/München 19852. 
Kondracki R., Etyka sytuacyjna w świetle orzeczeń Kościoła, „Życie i Myśl” 3 

(1957), s. 1–21. 
Kopciński J., Polska teologia moralna XX wieku, Kraków 2002. 
Kowalczyk S., Bóg w myśli współczesnej. Problematyka Boga i religii u czołowych 

filozofów współczesnych, Wrocław 1979. 
Kowalczyk S., Geneza i profil etyki marksistowskiej, [w:] Duchowość bezdroży, 

Lublin 1995, s. 137–146. 
Kowalczyk S., Nurty personalizmu. Od Augustyna do Wojtyły, Lublin 2010. 
Kowalczyk S., Wprowadzenie do filozofii J. Maritaina, Lublin 1992.  
Kowalczyk S., Z problematyki dialogu chrześcijańsko-marksistowskiego, Warszawa 

1977. 
Koza M., Osoba i nicość. Wolność w ujęciu Jana Pawła II i Jean-Paula Sartre’a, 

„Studia z Historii Filozofii” 1 (2018), s. 95–112. 
Krakowiak J. L., Piekło to inni, czyli o niemożności bycia sobą w „Przy drzwiach 

zamkniętych”, „Przegląd Filozoficzny – Nowa Seria” 19(2010), nr 1 (73), 
s. 255–271.

Kruszewski J., Miłość relacją wzajemności według Nédoncelle – tło Gaudium et 
spes, „Studia Teologiczne” 11 (1993), s. 135–147. 

Kuby G., Globalna rewolucja seksualna. Likwidacja wolności w imię wolności, 
Kraków 2013. 

Kupczak J., Teologiczna semantyka płci, Kraków 2013. 



255Bibliografia

Kurlandzki S., Koncepcja doświadczenia moralnego u Maxa Schelera, Warszawa 
2003. 

Lacombe O., Jacques Maritain – prekursor soborowego humanizmu. Myśl filozo-
ficzno-teologiczna Jacquesa Maritaina, Lublin 1992. 

Lanczkowski J., Sailer Johan Michael, [w:] Leksykon mistyki. Żywoty-pisma-
przeżycia, red. P. Dinzelbacher, Warszawa 2002, s. 287. 

Leonkiewicz L., Pisarz e wczesnochrześcijańscy wobec filozofii starożytnej, „ELPIS” 
XV/XXVI (2013), z. 27 (40), s. 117–128. 

Litak S., Od reformacji do oświecenia. Kościół katolicki w Polsce nowożytnej, 
Lublin 1994. 

Machinek M., Nowy tęczowy świat. Próba diagnozy, Pelplin 2021. 
Machinek M., Znaczenie myśli Bernharda Häringa w posoborowym dziele odnowy 

teologii moralnej, [w:] Wybitni teologowie XX wieku. Krąg języka niemiec-
kiego, red. J. Jezierski, K. Parzych, Olsztyn 2006, s. 109–120. 

Maciejewski J., Uniwersalizm i swoistość polskiego oświecenia, [w:] Uniwersalizm 
i swoistość kultury polskiej, red. J. Kłoczowski, t. 1, Lublin 1989, s. 271–297. 

Majka J., Katolicka nauka społeczna. Studium historyczno-doktrynalne, Rzym 1986.  
Marcol A., Profesor Bernhard Häring – teolog moralista. Wstępna synteza, STV 29 

(1991), nr 2, s. 113–123. 
Marksismus-Christentum, red. H. Rolfes, Mainz 1974. 
Maurin M., Życie i duchowe orędzie Jakuba i Raissy Maritain, [w:] J.R. Maritain, 

Kontemplacja w św iecie, Poznań 1994. 
MacIntyre A., Dziedzictwo cnoty, tłum. A. Chmielewski, Warszawa 1996. 
MacIntyre A., Krótka historia etyki, tłum. A. Chmielewski, Warszawa 1995. 
Makowski P., „Gilotyna Hume’a”, „Przegląd Filozoficzny – Nowa Seria” 4 (2011), 

s. 1–15. 
Marck W. van der, Toward a Christian Ethic. Renewal in Moral Theology, Shannon 

1969. 
Maślińska H., O moralności komunistycznej, Warszawa 1953. 
Mazurek F., Koncepcja praw osoby ludzkiej i jej wpływ na Powszechną Deklarację 

Praw Człowieka, [w:] Ku prawdzie we wspólnocie człowieka i Boga. Studia 
dedykowane Ks. Stanisławowi Kowalczykowi, red. E. Balawajder, P. Nitecki, 
A. Jabłoński, Sandomierz 1997, s. 241–242. 

Mączka J., Scholastyczna recepcja greckiego i arabskiego systemu myśli naukowej 
i filozoficznej, „Zagadnienia Filozoficzne w Nauce” 24 (1999), s. 77–95. 

McCullagh F., The Bolshevik Persecution of Christianity, London 1924. 



256 Teologia moralna a filozofia moralności…

Merecki J., Spór o prawo naturalne. Analiza modelu argumentacji etycznej Josefa 
Fuchsa, Lublin 2001. 

Michel E., Der Partner Gottes. Weisungen zur christlichen Selbstverständnis, 
Heidelberg 1946. 

Michel E., Ehe – eine Anthropologie der Geschlechtsgemeinschaft, Stuttgart 1948. 
Michel E., Renovatio zur Zwiesprache zwischen Kirche und Welt, Stuttgart 1947.
Mielec B., Próba oceny myśli etycznej Emmanuela Lévinasa w świetle zasad teolo-

gii moralnej, Kraków 2000. 
Milhaven J.G., Toward a New Catholic Morality, New York 1970. 
Mitera-Dobrowolska M., Kształtowanie postaw ideowych młodego pokolenia 

w szkołach Komisji Edukacji Narodowej (1773–1794), „Roczniki Humanis-
tyczne” 25 (1977), z. 2, s. 163–195. 

Młotek A., Teologia katolicka na Uniwersytecie Wrocławskim ze szczególnym 
uwzględnieniem dziejów teologii moralnej, Wrocław 1988. 

Mondin B., Teologowie wyzwolenia, Warszawa 1988.  
Mrówczyński T., Personalizm Maritaina i współczesna myśl katolicka, Warszawa 

1964. 
Müncker Th., Der psychische Zwang und seine Beziehungen zur Moral und Pasto-

ral, Düsseldorf 1922. 
Neusch M., U źródeł współczesnego ateizmu, Paris 1980. 
Olejnik S., Dar – Wezwanie – Odpowiedź. Teologia moralna, t. 1–7, Warszawa 

1988–1993. 
Olejnik S., Prawa człowieka według Jacquesa Maritaina i Jana Pawła II, „Chrześ-

cijanin w świecie” 129 (1984), s. 60–69. 
Olejnik S., Teologia moralna fundamentalna, Włocławek 1998. 
Olszewski D., Kultura i życie religijne społeczeństwa polskiego w XIX wieku, Lublin 

2014. 
Pałasiński P., Pojęcie woli mocy Friedricha Nietzschego, „Rocznik Filozoficzny 

Ignatianum” 1 (2016), s. 254–269.
Panek M., Koncepcja człowieka w filozofii Gabriela Marcela, SSHT 33 (2000), 

s. 191–199. 
Paszyński W., Czarna legenda „Nowych Aten” Benedykta Chmielowskiego i próby 

jej przezwyciężenia, ZNUJ. Prace Historyczne 1 (2014), s. 37–59. 
Paszyński W., Ksiądz Benedykt Chmielowski – życie i dzieło Diogenesa firlejow-

skiego, NP 124 (2015), z. 2,  s. 105–136. 



257Bibliografia

Pawłowski K., Spotkane starożytnego chrześcijaństwa z filozofią grecką (w cza-
sach Justyna Męczennika i Klemensa Aleksand ryjskiego), „Collectanea 
Theologica” 86 (2016), nr 2, s. 69–84. 

Pelczar J.S., Masoneria. Jej istota, zasady, dążności, początki, rozwó j, organizacja, 
ceremoniał i działanie, Krzeszowice 2004. 

Pesch H., Lehrbuch der National-ökonomie, Freiburg im Breisgau 1905–1923. 
Peters M.A., Gender. Światowa norma polityczna i kulturowa, Warszawa 2013. 
Petrycy S., Etyka Arystotelesowa, to jest, jako się każdy ma na świecie rządzić, z do-

kładem ksiąg dziesięciorga, Kraków 1618. 
Piegsa J., Człowiek istota moralna, t. 1, Teologia moralna fundamentalna, Opole 

2002. 
Pieper J., Scholastyka, Warszawa 1963. 
Pieper J., Traktat über die Klugheit, München 1949. 
Pinckaers S.Th., Źródła moralności chrześcijańskiej, Poznań 1994. 
Pipes R., Rosja bolszewików, Warszawa 2005. 
Piramowicz G., Powinności nauczyciela oraz wybór mów i listów, red. K. Mrozow-

ska, Wrocław 1960. 
Prini P., Storia dell’esistencialismo. Da Kierkegaard a oggi, Roma 1989. 
Piwowarczyk J., Etyczny sens tej wojny, „Tygodnik Powszechny” 16 (1945), [w:] 

J. Piwowarczyk, Wobec nowego czasu, Kraków1985, s. 19–23. 
Piwowarczyk J., Katolicka etyka społeczna, t. 1–2, Londyn 1960. 
Piwowarczyk J., Wobec nowego czasu. (Z publicystyki 1945–1950), Kraków 1985. 
Płużański T., Mounier, Warszawa 1967. 
Pomeau R., La religion de Voltaire, Paris 1956. 
Popławski S., Personalizm w Polsce. Problemy rewolucji osobowo-wspólnotowej 

w mounieryzmie, Warszawa 1975. 
Pöggeler O., Droga myślowa Martina Heideggera, Warszawa 2002. 
Pryszmont J., Historia teologii moralnej, Warszawa 1987. 
Przesmycki P., Bernhard Häring. Teologia moralna na III tysiąclecie, [w:] Leksykon 

wielkich teologów XX/XXI wieku, red. J. Majewski, J. Makowski, t. 2, 
Warszawa 2004, s. 165–180. 

Putnam Tong R., Myśl feministyczna. Wprowadzenie, Warszawa 2002. 
Pyszka S., Katolicka nauka społeczna, [w:] Słownik społeczny, red. B. Szlachta, 

Kraków 2004, s. 514–544. 
Rahner K., Der Einzelne in der Kirche, SdZ 72 (1947), s. 260–276.  
Rahner K., Situationsethik und Sündenmystik, SdZ 145 (1949–1950), s. 330–342. 



258 Teologia moralna a filozofia moralności…

Rahner K., Über die Frage einer formalen Existenzialethik, [w:] Schriften zur 
Theologie, t. 2, Einsieden 1960, s. 227–246. 

Ratzinger J., Moje życie, Częstochowa 20052. 
Ratzinger J., Opera omnia, t. VII/1 O nauczaniu Soboru Watykańskiego II, Lublin 

2016. 
Ratzinger J., Sól ziemi. Chrześcijaństwo i Kościół katolicki na przełomie tysiącleci, 

Kraków 1997. 
Reding M., Der Aufbau christlichen Existenz, München 1952. 
Reding M., Handbuch der Moraltheologie, t. 1–11, München 1953–1957. 
Reiter J., Modelle christocentrischer Ethik. Eine historische Untersuchung in syste-

matischer Absicht, Düsseldorf 1984. 
Robinson J.A., Christian Moral Today, Philadelphia 1964. 
Robinson J.A., Honest to God, London 1963, wyd. pol.:Spór o uczciwość wobec 

Boga, Warszawa 1966. 
Rodriguez J.M.C. kard., Wolnomularstwo i jego tajemnice, Krzeszowice 1998. 
Rosik S., Sytuacjonizm etyczny a chrześcijańska roztropność. Studium teologiczno-

-moralne, Poznań 1986.
Roszkowski W., Bezbożność, terror i propaganda, Kraków 2024. 
Rzodkiewicz L., Dialog chrześcijaństwa z kulturą antyczną w świetle encykliki 

Fides et ratio Jana Pawła II, „Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 
1 (2002), s. 101–125. 

Sadowski J., Rewolucja i kontrrewolucja obyczajów. Rodzina, prokreacja i prze-
strzeń życia w rosyjskim dyskursie utopijnym lat 20. i 30. XX wieku, Łódź 
2005.  

Saranyana J.I., Illanes J.L., Historia teologii, Kraków 1997.
Scharl E., Freiheit und Gesetz. Die theologische Begründung der christlichen Sitt-

lichkeit in der Moraltheologie Johann Baptist Hirschers, Regensburg 1958. 
Schmidt G., Nowa synteza teologii moralnej, CT 51 (1981), nr 1, s. 185–192. 
Schurr V., Bernhard Häring. Die Erneuerung der Moraltheologie, Salzburg 1970. 
Schurr V., Vidal M., Häring y su nueva Teología Moral Católica, Madrid 1989. 
Schüller B., Gesetz und Freiheit. Eine moraltheologische Untersuchung, Düsseldorf 

1966. 
Skoczylas K., Związek Zakładów Teologicznych im. Św. Jana Kantego w Polsce, 

„Studia Włocławskie” 20 (2018), s. 25–42.  
Skrzypczak R. , Nadchodzą barbarzyńcy, Krakow 2024. 
Skrzypczak R., Karol Wojtyła na Soborze Watykańskim II. Zbiór wystąpień, 

Warszawa 2011. 



259Bibliografia

Stachewicz K., Martina Heideggera myślenie gruntu etyki, „Etyka” 37 (2004), 
s. 127–138.  

Stachewicz K., W poszukiwaniu podstaw moralności. Tomistyczna etyka prawa 
naturalnego a etyka wartości Dietricha von Hildebranda, Kraków 2001. 

Stein E., Der Aufbau der menschlichen Person. Vorlesung zur philosophischen 
Anthropologie, Freiburg im Breisgau 2004, wyd. pol.: Budowa osoby ludz-
kiej. Wykład z antropologii filozoficznej, tłum. G. Sowiński, Kraków 2015. 

Stern W., Person und Sache. System des kritischen Personalismus, t. 1–3, Leipzig 
1906–1924. 

Storia del concilio Vaticano II, t. 1–5, red. G. Alberigo, Bolonia 1995–1999. 
Strzeszewski C., Katolicka nauka społeczna, Lublin 1994. 
Styczeń T., Szostek A., Liberalizm po marksistowsku. Antropologiczne implikacje 

marksistowskiej soteriologii, [w:] Problem wyzwolenia człowieka, Roma 
1987, s. 123–144. 

Styczeń T., W sprawie przejścia od zdań orzekających do powinnościowych, RF 14 
(1966), z. 2, s. 65–80. 

Synopsa tekstów Soboru Watykańskiego II, red. T. Bielski, Poznań-Warszawa 1970. 
Szczur P., Ojcowie greccy wobec kultury antycznej, [w:] Kościół a kultura, red. 

A. Napiórkowski, Kraków 2024, s. 259–279. 
Szostek A., Natura, rozum, wolność. Filozoficzna analiza koncepcji twórczego ro-

zumu we współczesnej teologii moralnej, Rzym 1990. 
Szymański A., Ekonomia i etyka, Lublin 1936. 
Szymiczek H., Gustavo Gutiérrez, [w:] Leksykon  wielkich teologów XX/XXI wieku, 

red. J. Majewski, J. Makowski, t. 1,Warszawa 2003, s. 124–134. 
Ślipko T., Marksizm a osoba ludzka, [w:] Aby poznać Boga i człowieka, t. 2, 

Warszawa 1974, s. 177–204. 
Ślipko T., Pojęcie człowieka w świetle współczesnej filozoficznej antropologii mark-

sistowskiej w Polsce, ZN KUL 10 (1967), z. 2, s. 3–16. 
Tarnowski K., Ku absolutnej ucieczce. Bóg i wiara w filozofii Gabriela Marcela, 

Kraków 1993. 
Thesaurus . Skarbiec łacińskich sentencji, przysłów i powiedzeń w literaturze pol-

skiej, red. M. Korolko, Warszawa 1967. 
Tischner J., Etyka solidarności oraz homo sovieticus, Kraków 2005. 
Tischner J., Polski kształt dialogu, Kraków-Warszawa-Lublin, 1980. 
Tischner J., Śmierć człowieka, „Akcent” 3 (1998), s. 180–185. 
Toeplitz K., Kierkegaard, Warszawa 1795. 



260 Teologia moralna a filozofia moralności…

Tomasz z Akwinu św., Summa theologiae, II–II, wyd. pol.: Suma teologiczna, 
tłum. P. Bełch, Londyn 1966. 

Trębicki J., Etyka Maxa Schelera. Przyczynek do ogólnej teorii wartości, Warszawa 
1973. 

Troska J., Chrześcijaństwo – marksizm. Dialog wokół wartości moralnych, Poznań 
1989. 

Tugendhat E., Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, Berlin 1970. 
Turbanti G., Un concilio per il mondo moderno. La redazione della constituzione 

pastorale «Gaudium et spes» del Vaticano II, Bologna 2000. 
Tync S., Nauka moralna w szkołach Komisji Edukacji Narodowej, Kraków 1922. 
Wais K., Ontologja czyli metafizyka ogólna, Lwów 1926. 
Walicki A., Marksizm i skok do królestwa wolności. Dzieje komunistycznej utopii, 

Warszawa 1996. 
Wasyl A.M., Plus ratio quam vis. Od mimochodem rzuconej sentencji do dewizy 

Uniwersyteckiej, „Terminus” 15 (2013), z. 1, s. 15–34. 
Weber E., Action Française. Royalism and Reaction in twentieth Century France, 

Stanford 1962.  
Weiß O., Biographisch-bibliographisches Kirchenlexikon, t. 17, Herzberg 2000. 
Wicher W., Nauka teologii moralnej w dawnych seminariach misjonarskich, NP 3 

(1947), s. 162–180. 
Wielgus S., Polska średniowieczna doktryna „ius gentium”, Lublin 1996. 
Wielomski A., Nacjonalizm francuski 1886–1940. Geneza, przemiany i istota filo-

zofii politycznej, Warszawa 2007. 
Winling R., Teologia współczesna 1945–1980, Kraków 1990. 
Wojtyła K., Dominanta powinności w przeżyciu etycznym (system Kanta), [w:] 

Wykłady lubelskie, Lublin 1986, s. 39–49, 144–155. 
Wojtyła K., Kazanie na Areopagu, Kraków 2018. 
Wojtyła K., Miłość i odpowiedzialność, Lublin 1986. 
Wojtyła K., Nowożytny utylitaryzm i próby jego przezwyciężenia, [w:] Wykłady 

lubelskie, Lublin 1986, s. 215–240. 
Wojtyła K., O kierowniczej lub służebnej roli rozumu w etyce na tle poglądów św. 

Tomasza z Akwinu, Hume’a i Kanta, [w:] Zagadnienia podmiotu moralno-
ści, Lublin 1991, s. 213–229. 

Wojtyła K., Ocena możliwości zbudowania etyki chrześcijańskiej przy założeniach 
systemu Maxa Schelera, Lublin 1959. 

Wojtyła K., O Jacku Woronieckim, „W drodze” 2 (1974), nr 8, s. 6–10.
Wojtyła K., O poznawalności i poznawaniu Boga, Kraków 2000. 



261Bibliografia

Wojtyła K., Osoba i czyn, Kraków 1969. 
Wojtyła K., Osoba. Podmiot i wspólnota, „Roczniki Filozoficzne” 24 (1976), z. 2, 

s. 6–39. 
Wojtyła K., Personalizm tomistyczny, „Znak” 13 (1961), s. 664–674. 
Wojtyła K., Rozważania o istocie człowieka, Kraków 1999. 
Wojtyła K., U podstaw odnowy. Studium o realizacji Vaticanum II, Kraków 1972. 
Wojtyła K., Vaticanum II: czas twórczego myślenia. Wypowiedzi soborowe, red. 

A. Dobrzyński, Rzym 2014, s. 176–180. 
Wojtyła K., Wstęp ogólny, [w:] Sobór Watykański II. Konstytucje, Dekrety, Dekla-

racje, Poznań 1967, s. 9–23.
Wolnomularstwo w świetle encyklopedyj, br. aut., Warszawa 1934. 
Zinowiew A., Homo sovieticus, Kraków 1983. 
Życie w Chrystusie. Refleksje nad nauczaniem Katechizmu. Materiały ze zjazdu 

moralistów, Konstancin-Jeziorna 29–30 maja 1995, red. A. Marcol, P. Mor-
ciniec, Opole 1995. 

50 Jahre „Das Gesetz Christi”. Der Beitrag Bernhard Häring zur Erneuerung 
der Moraltheologie. Mit Beiträgen von K. Arntz, R. Gallagher, B. Hidber, 
J. Römelt, E. Schockenhoff und M. Vidal, Münster 2005. 





Indeks osobowy

Aertnys Jozef CSsR 73
Adorno Theodor W. 53
Alcalá Manuel SJ 164p, 177p
Aleksander I, car Rosji 73
Alves Ruben 54p
Ambroży, św. 10
Anderson James 74–75
Apiecionek Michał CSSp 121p
Armstrong Artur Hilary 11p
Arouet François-Marie (Voltaire, pol. 

Wolter) 34
Arystoteles 11
Assman Hugo, ks. 54p
Aubert Jean-Marie, ks. 165
Augustyn z Hippony, bp, św. 10, 16, 17, 

99, 132, 175p
Auer Alfons, ks. 165, 177

Baader Franz von 61
Bacon Robert OFM 27
Ballerini Antonio SJ 93
Bardecki Andrzej, ks. 203p
Bareła Stefan, bp 102p
Barth Karl 164

Bartnik Czesław, ks. 115
Bauer Bruno 44
Beauvoir Simone de 152–153
Benedykt XIV, papież 76 
Benedykt XV, papież 97–98
Benedykt XVI, papież (zob. Ratzinger 

Józef) 22p, 25, 26p, 47, 59, 67, 91–92, 
217, 219, 223

Bentham Jeremy 30
Bergson Henri 133
Bernardo Giuliano Di 75p
Bierdiajew Mikołaj 120p
Biesaga Tadeusz SDB 130p, 164p
Bismarck Otto von, kanclerz 90
Blachnicki Franciszek ks. 86p
Blondel Maurice 115
Bloy Léon 133
Boff Leonardo 54
Bogusławski Józef Konstanty, ks. 74
Bonald Luis de 61
Borowski Antoni, ks. 106–107
Bouillard Henri SJ 159
Bourke Vernon J. 23p, 49
Bouyer Louis 216
Bowne Borden Parker 124



264 Teologia moralna a filozofia moralności…

Boyle Robert 27
Böckle Franz, ks. 165
Brodala Marta 48p
Brunner Emil 164
Buber Martin 175p, 176
Busenbaum Hermann SJ 71p, 72 
Buzzetti Vincenzo, ks. 94

Cahalan Kathleen A. 178p
Camus Albert 142
Cano Melchior OP, bp 95
Cardijn Josef Leon, kard. 65, 67
Cassirer Ernst 26p
Celińska-Miszczuk Agata 124p
Celsus 10
Cerfaux Lucien, ks. 203p
Charłampowicz Michał, ks. 73
Chateubriand Francçois de 61
Chaunu Pierre 15p
Chenu Marie-Dominique OP 159
Chmielowski Benedykt, ks. 20
Chmura Tomasz, ks. 108p
Chodani Jan Kanty, ks. 73
Chodyński Stanisław, ks. 71p
Chrzanowska Hanna, bł. 26p
Ciavacci E. 165
Cicognani Amleto Giovanni, kard. 189
Clérissac Humbert OP 133
Colombo Carlo, bp. 187
Collet Pierre CM 72
Congar Yves OP 159, 203
Copleston Frederick 20p, 31p, 32p, 35p, 

36p, 45p, 123p, 149p, 151
Cornoldi Giovanni Maria SJ 94
Curran Charles 165
Czochron Sebastian J.K., ks. 70
Cyceron  Marcus Tullius 11, 117

D’Alembert Jean le Rond 19
Daniélou Jean SJ, kard. 159–160
Darwin Karol 44
Dearden John Francis, abp 212
De la Tour du Pin René 63

De Mun Adrien Albert 65
Dec Ignacy, bp 115p, 155p, 156p
Delhaye Philippe, ks. 123p, 202, 203p
De Maistre Joseph Marie 61
Demmer Klaus, ks. 165
Derdziuk Andrzej OFMCap 73p, 74p, 

107p, 110p
Descartes René (Kartezjusz) 15
Deskur Andrzej Maria, kard. 203p
Diebolt Joseph 84p
Diderot Denis 19
Dirks Walter 165
Dmochowski Franciszek Ksawery SchP 70
Dondeyne Albert OP 203p
Doutreloux Victor-Jospeh, bp 63
Döpfner Julius, kard. 202
Drey Johann Sebastian, ks. 84
Droste-Vischering Klemens August, abp 90
Drożdż Alojzy, ks. 164p
Dudek Wincenty 107
Duk Andrzej OFM 125
Dussel Enrique 54p

Ebner Ferdynand 175p
Egenter Richard, ks. 165
Ehrlich Ludwik 61
Ellacuría Ignacio SJ 54p
Elizalde Miguel SJ 82
Endres Johann 165
Engels Friedrich 40–46, 51–53
Ermecke Gustav Peter, ks. 99
Estreicher Karol junior 61
Euzebiusz z Cezarei 10

Falkenberg Jan OP 60
Farias Victor 146p
Fassbinder Klara Marie 57
Felici Pericle, abp 195
Ferdynand I Habsburg, cesarz austriacki 89
Frings Joseph, kard. 195
Fernández Aurelio, ks. 164p
Feuerbach Ludwig 42, 44p 
Fichte Johann Gottlieb 154



265Indeks osobowy

Filipiak Marian, ks. 102p
Filipowicz Artur SJ 164p
Firestone Shulamith 53p
Fitzpatrick Sheila 49p
Flecha Andrés José Ramón, ks. 82p
Fletcher Joseph 164, 186
Foucauld Karol de OCSO, św. 140
Francisco de Vitoria OP 59
Franciszek, papież 22p, 133p, 218–219
Friedan Betty 153p
Fryderyk II, król Prus 36, 37p, 68p
Fuchs Josef SJ 164
Fukuyama Francis 46p

Gabryl Franciszek, ks. 95
Gacka Bogumił MIC 115p, 118p
Galarowicz Jan 126p, 130p
Gałkowski Jerzy 144p
Gałuszka Paweł Stanisław, ks. 103p
Garonne G.-M., kard. 209
Garrigou-Lagrange Reginald OP 160
Génicot Édouard SJ 93
Gilson Étienne 11p, 115
Gillon Louis Bertrand OP 202
Gousset Tomasz, kard. 93
Görres Johann Joseph 61
Góralczyk Paweł SAC 131
Graham Mark E. 164p
Granat Wincenty, ks. 115
Greniuk Franciszek, ks. 74p, 83, 93p, 107p
Grisebach Eberhard 163–164
Grosseteste Robert OFM, bp 11p
Gründel Johannes, ks. 165
Gryz Krzysztof, ks. 120p, 193p, 221p
Grzegorz XVI, papież 61p, 77p, 90
Grzybowski Jacek, ks. 139p
Guardini Romano, ks. 115
Guitton Jean 115
Gury Jean Pierre SJ 73, 93
Günther Anton, ks. 95
Gutiérrez Gustavo OP 54
Guz Tadeusz, ks. 115p

Hajjar Joseph 21p, 68
Häring Bernhard CSsR 88, 165, 177–191, 

202
Hass Ludwik 76p
Healy James SJ 72p
Hegel Georg Wilhelm Friedrich 41, 44, 

84, 154, 161, 175
Heidegger Martin 130p, 144–146, 175
Herbert z Cherbury E. 22
Hermes Georg, ks. 95
Hesnard Angelo 171p
Hildebrand Alice von 132, 133p
Hildebrand Dietrich von 115, 128–133, 

216
Hirscher Johann Baptist, ks. 85–88, 107, 

177
Hirschmann Hans SJ 165
Hitler Adolf 39, 133, 146p, 149, 174p
Hitze Franz, ks. 63
Hlond August, kard. 64
Hof Ulrich im 15p
Holbach Paul Henry de 22
Horacy 18
Horkheimer Max 53
Horowski Jarosław 105
Hozjusz Stanisław, kard. 68
Hürth Franz SJ 202
Hume David 27–30
Husserl Edmund 124, 128, 132
Hutcheson Francis 30

Illanes José Luis, ks. 54p, 124p
Ingarden Roman 37p, 115
Innocenty XI, papież, św. 71
Ireneusz z Lyonu, św. 10

Jachimowski Jakub, ks. 74
Jacobini Lodovico, kard. 64
Jakub z Wenecji OSB 11p
Jankowski Augustyn OSB 203
Jan Paweł II, papież, św. (zob. Wojtyła 

Karol) 9, 10, 16p, 17, 22p, 39p, 40, 46, 



266 Teologia moralna a filozofia moralności…

47, 55, 57p, 61p, 65, 66p, 67p, 79, 82p, 
92, 95p, 118, 119, 127, 140, 157, 168, 
170p, 171p, 189, 191, 198p, 205, 215, 
217, 218–221, 223, 226p, 227, 228

Jan XXIII, papież, św. (zob. Roncalli 
Angelo Giuseppe) 57, 67, 178, 193–
196, 198, 206, 220

Janowski Jan Maciej (Mikołaj), ks. 73
Janssens Louis 165
Jarosławski Jemielian 50
Jaskólski Marian 75p
Jaspers Karl 142, 148p, 175
Jędraszewski Marek, abp 123p, 142p 
Joannes F.V. 188p
Jocham Magnus ks. 88
Judycki Stanisław 28p
Juncker Jean-Claude 48p
Jürgensmeier Friedrich, ks. 111
Justyn Meczennik, św. 10
Justyński Janusz 27p

Kalinowski Jerzy 139p
Kałucki Ignacy CSsR 182p
Kanior Marian 73p
Kant Immanuel 18–19, 23–24, 37–40, 117, 

119, 125
Karaś Antoni CSsR 178p, 179p
Katarzyna, caryca Rosji 36, 68p, 76
Kartezjusz (Descartes René) 15–17, 18p, 

21, 27–28, 78
Keller Erwin 85p
Kellner Erich 57
Kempys Michał Jerzy OCist 105p
Ketteler Wilhelm Emanuel, abp 62–64
Kierkegaard Søren 141–142
Klemens Aleksandryjski, św. 10
Klemens XII, papież 76p
Klemens XIV, papież 68p
Kleutgen Joseph SJ 94
Kłoczowski Jan Andrzej OP 42p, 69p 
Kłósak Kazimierz, ks. 134p
Knauer Peter, ks. 165
Kolendowicz Franciszek, ks. 73–74

Kolping Adolf, ks. bł. 64
Kołakowski Leszek 48p, 58p
Kołłątaj Aleksandra 52–53
Kołłątaj Hugo, ks. 69, 70p, 71p
Konarski Stanisław SchP 69
König Franz, kard. 57
Kopciński Józef MS 103p
Korff Wilhelm, ks. 165
Kowalczyk Stanisław, ks. 42p, 47p, 57p, 

115, 134p, 155p
Kowalski Jan, ks. 107p
Krakowiak Józef Leszek 152p
Krąpiec Mieczysław Albert OP 115
Kruszewski Jerzy, ks. 123p
Kruszyńska Sabina 35p
Koza Michał 151p
Kuby Gabriele 53p
Kupczak Jarosław OP 153p
Kurlandzki Stanisław MIC 127p

Lacombe Olivier 139p
Lacordaire Jean Baptiste Henri de OP 61
Lamennais Félicité Robert de, ks. 61
Lanteri Pio Bruno OMI 93
Lanczkowski Johanna 86p
La Pira Giorgio, Sługa Boży 57
Laurentin René, ks. 202
Lefebvre Marcel, abp 216–217
Leibniz Gottfried Wilhelm 23
Lenin, Ulianow Władimir Iljicz 49–50, 52
Leon XII, papież 76p
Leon XIII, papież 47, 64–65, 77, 94, 96–97
Leonkiewicz Łukasz 10p
Le Play Frédéric 63
Lévinas Emmanuel 142
Liberatore Matteo, ks. 63, 94
Liguori Alfons Maria CSsR, św. 73, 83, 93, 

100, 181 
Lio Ermenegildo OFM 202
Linsenmann Franz Xavier, ks. 88
Litak Stanisław 69p
Locke John 27–28, 35
Lubac Henri de SJ, kard. 159



267Indeks osobowy

Luby Anton, ks. 72
Ludwik Filip I, król Francji 89

Łukaszewicz Józef 71p
Łunaczarski Anatolij 49

Machinek Marian MSF 54p, 179p
Maciejewski Janusz 69p
MacIntyre Alasdair 26p, 29p, 39
Madiran Jean 216
Majka Józef, ks. 59p, 60p, 61p, 203
Makowski Piotr 29p
Malebranche Nicolas Cor 24–25
Marcel Gabriel 115, 142, 150p, 153–157
Marcol Alojzy, ks. 178p, 189p
Marck Wilhelm van der 165
Marcus Robert Austin 11p
Marcuse Herbert 53
Merecki Jarosław SDS 164p
Maritain Jacques 115, 120–121, 131–140, 

216
Maritain Raïssa (zob. Umancow Raïssa) 

133
Marks Karol 40–49, 51, 122
Marleau-Ponty Maurice 142
Marx Reinhard, kard. 48
Maximianus 61
Massalski Ignacy Jakub, bp 69
Maślińska Halina 48p
Maurin Moris IPFI 134p
Maurras  Charles Marie 62, 133
Mausbach Joseph, ks. 99
Mazurek Franciszek, ks. 137p
Mączka Janusz 11p
McCormick Richard A. SJ 165
McCullagh Francis 50p
Mercier Désiré-Joseph, kard. 64, 97
Merkelbach Benedykt Henryk OP 25p, 

101, 102p
Mermillod Gaspard, kard. 64
Mersch Emile SJ 111–112
Messori Vittorio 47, 218
Mettrie Julien Offray de la 78

Michel Ernst 164
Mieth Dietrich 165
Mikołaj II Romanow, car Rosji 50
Mielec Bogusław, ks. 142p
Milhaven John Giles 165
Mill John Stuart 30
Mitera-Dobrowolska Maria 70p
Młotek Antoni, ks. 88p
Mondin Battista 54p
Molinaro Antonio 165
Montalembert Charles René Forbes 61
Monteskiusz (zob. Montesquieu Charles 

Louis) 34
Montesquieu Charles Louis (zob. 

Monteskiusz) 34
Montini Giovanni Battista (zob. Paweł VI, 

papież) 138, 202
Morawski Marian Ignacy SJ 95
Mounier Emmanuel 115, 120–123
Mrówczyński Tadeusz 134p
Möhler Johann Adam ks. 84
Mun Adrien Albert de 65
Murray John Courtney SJ 209
Müller Adam 61
Müncker Theodor, ks. 108, 124

Nédoncelle Maurice, ks. 115, 123
Neusch Marcel 42p, 148p
Newton Izaak 28, 34, 38
Nietzsche Friedrich Wilhelm 147–149
Noldin Hieronim SJ 93

Olejnik Stanisław, ks. 110, 137p, 179p, 
221p

Olszewski Daniel, ks. 73p
Orygenes 10
Ottaviani Alfredo, kard. 202
Ozanam Frédéric Antoine, bł. 64

Palmieri Domenico SJ 93
Pałasiński Paweł 147
Panek Marek, ks. 155p
Paszyński Wojciech 20p



268 Teologia moralna a filozofia moralności…

Paweł z Tarsu, św. 9–10, 92, 108
Paweł VI, papież (zob. Montini Giovanni 

Battista) 24p, 91, 138, 168p, 181, 188, 
197–198, 199p, 214–215, 218–219, 227

Pawłowski Kazimierz 10p
Pecci Giuseppe SJ, kard. 94
Péguy Charles 120
Pelczar Józef Sebastian, bp. św. 21, 77p
Périn Charles 63
Pesch Heinrich SJ 63
Petrycy Sebastian 11p
Peeters Marguerite A. 53p
Philips Gerard, ks. 203p
Piegsa Joahim MSF 82
Pieper Josef 11p, 169p 
Pierozzi Antonin OP, bp. 60p
Pinckaers Servais Théodore OP 83p
Pipes Richard 49p, 52p
Piramowicz Grzegorz SJ 70
Pius VII, papież 76p
Pius VIII, papież 76p
Pius IX, papież, bł. 77p, 90–91, 194
Pius X, papież, św. 98, 217
Pius XI, papież 62, 65, 98, 99p, 194, 213
Pius XII, papież 62, 112, 160, 163–164, 

166, 167p, 168, 174, 193–194, 214
Piwowarczyk Jan, ks. 60p, 147p, 149, 174, 

175p
Płużański Tadeusz 121p, 122p
Pohl Andrzej CM 72
Pollaschek Franz, ks. 73
Pomeau René 34p
Poniatowski Józef, książę 76
Poniatowski Michał Jerzy 76
Poniatowski Stanisław August, król 69, 76
Popławski Antoni SchP 70
Popławski Stanisław 122p
Potocki Stanisław Kostka 72p, 76
Pottier Antoine, ks. 63
Pöggeler Otto 144p
Prieobrażenski Jewgienij 53
Prignon Albert, ks. 203p
Prini Pietro 141p

Probst Ferdinand, ks. 88
Prümmer Dominik OP 94, 102
Przesmycki Piotr SDB 178p
Przybylski Jan Stanisław, ks. 73
Pryszmont Jan, ks. 73p, 84p, 86p
Putiatycki Antoni CM 72
Putnam Tong Rosemarie 153p
Pyszka Stanisław SJ 65p

Raczyński Tymoteusz CM 73
Radziszewski Idzi, ks. 95
Rahner Karl Josef SJ 164, 203p
Ratzinger Józef ks. (zob. Benedykt XVI, 

papież) 175, 195–197, 203p, 210
Rautenstrauch Franz Stephan OSB 72
Reding Marcel, ks. 165
Reich Wilhelm 53p
Reismüller Herman OSB 73
Renouvier Charles Bernard 115, 119, 

120p, 124
Reyberger Anton Karl OSB 73
Ricardo David 44
Ricci Lorenzo SJ 68p
Rigaux Béda OFM 203p
Robinson John A. 164, 186
Rodriguez José Maria Caro, kard. 77p
Rodziński Adam 144p
Roncalli Angelo Giuseppe (zob. Jan 

XXIII, papież, św.) 193
Roselli Salvatore OP 94
Rosik Seweryn, ks. 165, 166p
Roszkowski Wojciech 54p
Rousseau Jean Jacques 30–34
Ruffini Ernesto, kard. 212
Rzodkiewicz Leopold, ks. 10p

Sadowski Jakub 52p, 53p
Sailer Johann Michael SJ, bp 24, 84–86, 

88, 107, 177 
Sanseverino Gaetano, ks. 94
Saranyana Josep Ignasi, ks. 54p
Sartre Jean-Paul 142–143, 150–153, 156
Schanz Václav, ks. 72



269Indeks osobowy

Scharl Eusebius OFM 86p
Scheler Max 115, 124–128, 130
Schilling Otto, ks. 110–111
Schleiermacher Friedrich 22, 114p 
Schmidt Grzegorz SJ 1859
Schopenhauer Arthur 147
Schurr Victor 178p, 188p
Schüller Bruno SJ 165
Segundo Juan Luis SJ 54p
Seneka Lucjusz Anneusz 11
Sieg Jan SJ 203p
Skoczylas Kazimierz, ks. 106p
Skrzetuski Józef Kajetan SchP 70
Skrzypczak Robert, ks. 54p, 188p, 202p
Słomski Wojciech 121p
Sobrino Jon SJ 54p
Sombart Werner 60p
Spinoza Baruch 22–23
Stachewicz Krzysztof 130p, 146p 
Stalin Józef 49
Stapf Joseph, ks. 73
Staszic Stanisław, ks. 71
Stein Edith – Teresa Benedykta od Krzyża 

OCD, św. 124–125
Steinbüchel Teodor, ks. 107, 143, 164, 

175–178
Stern William (Ludwig Wilhelm) 124
Stirner Johann Kaspar 44p
Strzeszewski Czesław 61p
Styczeń Tadeusz SDS 29p, 47p, 115, 144p, 

203p
Suárez Franciszek SJ 59
Suenens Léon-Joseph, kard. 195, 198
Swieżawski Stefan 125p, 139p, 140
Szczur Piotr 11p
Szostek Andrzej MIC 47p, 115, 144p, 

165p
Szymański Antoni, ks. 64
Szymiczek Henryk SVD 54p

Ślipko Tadeusz SJ 47p

Tarnowski Karol 155p

Tanquerey Adolphe Alfred PSS 99–100
Taparelli d’Azeglio Lodovico, ks. 63
Tardini Domenico, kard. 194
Tertulian 10
Thielicke Helmut 164
Thils Gustave, ks. 203p
Tillich Paul 159, 176
Tillmann Fritz, ks. 107–110, 175, 177
Tischner Józef, ks. 47–48, 58, 78, 79p, 130
Tisserant Eugène, kard. 215
Toeplitz Karol 141p
Tomasz à Kempis 86p
Tomasz z Akwinu OP, św. 11–12, 23, 60p, 

62–63, 89, 94–104, 106–107, 117, 
132–135, 155p, 168p, 171, 173, 175

Trębicki Jerzy 126p
Troska Jerzy, ks. 58p
Tucci Roberto SJ 203p
Tugendhat Ernst 146p
Tync Stanisław 70p

Umancow Raïssa 133
Urmanowicz Walenty, ks. 106
Usowicz Aleksander CM 125p

Vermeersch Arthur SJ 100, 101p
Vidal Marciano CSsR 178p, 188p 
Vogelsang Karl von 63
Voltaire (zob. Arouet Francois-Marie, 

Wolter) 18p, 34, 35p, 36p, 37p

Wais Kazimierz, ks. 95
Walicki Andrzej 48 
Wasyl Anna Maria 61p
Weber Eugen 62p
Weiß Otto 178p
Wicher Władysław, ks. 71p, 72p, 125
Wichrowicz Cyprian Jan OP 73p
Wielgus Stanisław, bp 60p
Wielomski Adam 62p
Włodkowic Paweł, ks. 60, 61p
Winling Raymond 160p



270 Teologia moralna a filozofia moralności…

Wojtyła Karol ks. (zob. Jan Paweł II, pa-
pież, św.) 10p, 29p, 30p, 39p, 47p, 106, 
115–116, 118, 125–127, 130, 131p, 
143–144, 151p, 169, 188, 197–205, 
207, 208p, 212

Wolff Christian 23
Wolter (zob. Arouet François-Marie, 

Voltaire) 31, 34, 36 
Woroniecki Jacek OP 102–106

Wulf Hans SJ 165
Wundt Wilhelm 124
Wyszyński Stefan, kard. 195

Załkind Aron 53
Załuski Andrzej, bp 23
Zglenicki Franciszek, ks. 73
Zinowiew Aleksandr 47





ks. Krzysztof Gryz

ks. K
rzysztof G

ryz Teologia moralna 
a filozofia moralności. 
Między sporem a inspiracją

Teologia m
oralna a filozofia m

oralności

Historia teologii moralnej 
od oświecenia 
do Soboru Watykańskiego II

scriptum

Filozofia, zwłaszcza od czasu oświecenia, przestała być 
już tylko ancilla theo logiae, narzędziem pomagającym 
zrozumieć wiarę i  jej prawdy oraz niuanse ludzkiego 
działania. Filozofia zyskała pełną autonomię, co więcej, 
to jej przyznano prawo do wyłącznego opisu i analizy rze-
czywistości i formułowania norm i zasad ludzkiego dzia-
łania. Podczas gdy teologia moralna starała się dostoso-
wać naukę Kościoła do nowoczesnych wyzwań społecz-
nych i naukowych – opierając się na tradycyjnych dla niej 
źródłach, jakimi są Objawienie, Tradycja i uznane auto-
rytety teologiczne (w tym adaptacja nauczania Tomasza 
z Akwinu) – filozofowie moralności poszukiwali racjo-
nalnych podstaw dla etyki, niezależnych od religii. (…) 
Niniejsze studium obejmuje okres rozwoju teologii mo-
ralnej od czasu oświecenia, kiedy refleksja nad ludzką mo-
ralnością zaczęła się stawać coraz bardziej autonomiczna 
i uniezależniona od wpływu teologii, aż do pierwszej po-
łowy XX wieku, kiedy rodzące się idee filozoficzne wy-
wierały wpływ na moralność, pozostając wciąż niezwykle 
żywe. Końcowym punktem jest Sobór Watykański II, któ-
ry swoją syntezę wiary i moralności postanowił przedsta-
wić w dialogicznym odniesieniu do myśli w spółczesnej, 
czego wyrazem jest szczególnie Konstytucja duszpaster-
ska o Kości ele w świecie współczesnym Gaudium et spes. 

Ks. Krzysztof Gryz – dr hab., pracownik naukowy Uni-
wersy tetu Papieskiego Jana Pawła II; studia specjali-
styczne z teologii moralnej w Universidad de Navarra 
(Pampeluna, Hiszpa nia); Dyrektor Instytutu Teologii 
Moralnej i Duchowości Uniwersytetu Papieskiego Jana 
Pawła II w Krakowie. Członek Stowarzyszenia Teologów 
Moralistów. W 2010 roku habilitacja na podstawie pracy 
pt. Antropologia przebóstwienia. Obraz człowieka w teolo-
gii prawosławnej.

www.wydawnictwoscriptum.pl

ją


	Spis treści
	Wykaz skrótów
	Wstęp
	I. Moralistyka doby oświecenia
	II. Próby odnowy teologii moralnej w XIX wieku
	III. Filozoficzne inspiracjeteologii moralnej XX wieku
	IV. Nowe prądy odnowy teologicznej
	V. Sobór Watykański II
	Zakończenie
	Bibliografia
	Indeks osobowy
	Pusta strona
	Pusta strona


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice




