
Główne metody  
teologiczne  

w teorii  
i praktyce

ks. Tadeusz Dzidek 
• 

Głów
ne m

etody teologiczne w
 teorii i praktyce

KS. TADEUSZ DZIDEK





Główne metody 
teologiczne  

w teorii i praktyce





KS. TADEUSZ DZIDEK

Główne metody 
teologiczne  

w teorii i praktyce

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie 
Wydawnictwo Naukowe 

Kraków 2025



Recenzja wydawnicza
ks. prof. dr hab. Łukasz Kamykowski, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Korekta
Gabriela Sokołowska

Publikacja dofinansowana z subwencji
dla Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie

Ten utwór jest dostępny na licencji Creative Commons
Uznanie autorstwa 4.0 Międzynarodowe (CC BY 4.0).

Copyright © 2025 by Tadeusz Dzidek

ISBN 978-83-8370-114-1 (druk) 
ISBN 978-83-8370-115-8 (online)

DOI: https://doi.org/10.15633/9788383701158

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydawnictwo Naukowe

30-348 Kraków, ul. Bobrzyńskiego 10
+48 12 422 60 40, wydawnictwo@upjp2.edu.pl

https://ksiegarnia.upjp2.edu.pl



� 5 

Wstęp

Każda próba mówienia o Bogu jest obarczona ryzykiem: między poko­
rą wiary a precyzją rozumu trzeba znaleźć sposób, który nie zuboży ani 
jednego, ani drugiego. Mówienie o tym, co nieskończone, wymaga języ­
ka zdolnego unieść ciężar tajemnicy, a zarazem wiernego myśleniu. Zbyt 
łatwo bowiem słowa stają się albo pobożnym uniesieniem pozbawionym 
refleksji, albo chłodną analizą, w której ginie żywe doświadczenie. Po­
szukiwanie właściwego sposobu wyrażania prawdy o Bogu jest więc nie 
tylko kwestią formy, lecz także aktem duchowej odwagi i  intelektualnej 
uczciwości.

Poruszamy się w obszarze teologii chrześcijańskiej. Aby uniknąć nie­
porozumień, warto od razu podać jej definicję. Teologia (z gr. θεολογία – 
theologia, „mowa o Bogu”, „rozważanie o Bogu”) to nauka o Bogu i o całej 
rzeczywistości w relacji do Niego, oparta na Objawieniu, rozwijana w Ko­
ściele pod wpływem łaski i zmierzająca do jedności z Trójcą Świętą.

Teologia rzeczywiście jest nauką o Bogu – o Jego naturze, działaniach 
oraz relacjach z człowiekiem i światem. Opiera się na objawieniu Bożym, 
które jest darem samego Boga złożonym człowiekowi. Mamy do  niego 
dostęp w Piśmie Świętym i w tradycji Kościoła. Objawienie nie jest zbio­
rem informacji o  Bogu, lecz przede wszystkim Jego żywą obecnością 
pośród nas.

Kościół stanowi naturalny kontekst rozwoju teologii. To  w  jego 
wspólnocie skrystalizowały się Ewangelie, nauka najbliższych uczniów 
Jezusa oraz określono Stary Testament jako zapowiedź i przygotowanie 
Nowego. W Kościele, pod wpływem Ducha Świętego, pojawiły się także 



6

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

sakramenty – znaki Bożej obecności i działania, które nazywamy łaską. 
Kościół jest „stróżem” i przekazicielem Objawienia. W jego wspólnocie 
dokonuje się także interpretacja, w  której mają udział wszyscy wierzą­
cy – biskupi, teologowie i lud Boży – każdy, ze względu na swe powołanie, 
w inny sposób obdarzony charyzmatem Ducha Świętego. W tym sensie 
rozwój teologii ma zarówno wymiar intelektualny, jak i duchowy.

Zmierzanie do jedności z Trójcą Świętą to szczególnie istotny cel teo­
logii chrześcijańskiej. Przypomina, że teologia nie jest jedynie poszukiwa­
niem intelektualnej wiedzy, lecz duchową drogą ku pełni życia w relacji 
z Bogiem. W tym znaczeniu jest mądrością – umiejętnością życia, prowa­
dzącą do osobowej przemiany i kontemplacji Boga. 

Metoda (z gr. μέθοδος, methodos – „droga do czegoś”, „poszukiwa­
nie”) oznacza uporządkowany sposób dochodzenia do prawdy. Nie jest 
więc jedynie zbiorem reguł czy technicznych zabiegów, lecz określonym 
sposobem myślenia, który nadaje kierunek poszukiwaniu i rozumieniu 
rzeczywistości. Każda metoda zakłada pewną wizję tego, czym jest praw­
da i jak można ją poznać – dlatego nigdy nie jest neutralna. W naukach 
humanistycznych, a szczególnie w refleksji nad wiarą, metoda wyraża na­
pięcie między dążeniem do obiektywności a świadomością, że poznanie 
dokonuje się zawsze w konkretnym, ludzkim doświadczeniu.

Współczesna refleksja teologiczna obfituje w  liczne opracowania po­
święcone metodom. Tylko nieliczne prezentują ich pełniejsze zestawy1. 

1	 Por. B. J. F. Lonergan, Method in Theology, University of Toronto Press, Toronto 1971; 
B. J. F. Lonergan, Metoda w teologii, tłum. A. Bronk, Pax, Warszawa 1976; T. Węcławski, 
Metodologia teologii, „Nauka” 2004 nr 3, s. 101–120; T. Dzidek, P. Sikora, Metody, [w:] 
T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski (red.), Teologia fundamentalna, t. 5: Pozna-
nie teologiczne, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie Wydawnictwo Naukowe, 
Kraków 2018, s. 151–176; J. Królikowski, Niektóre wyzwania pod adresem metody teologii, 

„Poznańskie Studia Teologiczne” 30 (2016), s. 227–237; H. J. Sobeczko, The Problem 
of Method in Theology, „Wrocławski Przegląd Teologiczny” 28 (2020) nr 1, s. 63–90; 
A.  D.  Naselli, Theological Method, „The Gospel Coalition”, https://www.thegospel­
coalition.org/essay/theological-method/ (20.10.2025).



� 7 

Wstęp

Istnieje natomiast sporo publikacji poświęconych szczegółowym meto­
dom właściwym dla ekspertów poszczególnych specjalizacji2. Większość 
tych opracowań ma charakter teoretyczny – prezentują genezę, strukturę 
i  uwarunkowania historyczne czy filozoficzne. Jednak wciąż pozostaje 
otwarte pytanie o praktyczne zastosowanie metod teologicznych: jak nimi 
rzeczywiście posługiwać się w procesie poznawania, interpretowania i gło­
szenia wiary.

Niejednokrotnie teoria metody zatrzymuje się na poziomie opisu, nie 
przekraczając progu praktyki. W literaturze dominują albo prace czysto 
teoretyczne, albo praktyczne podręczniki z metodyki, które wyjaśniają, 
jak napisać pracę magisterską czy artykuł akademicki, lecz nie pokazują, 
jak stosować metody w pełnym, żywym kontekście teologicznym3. Tym­
czasem każda metoda, jeśli ma pozostać autentyczna, powinna służyć nie 
tylko uporządkowaniu myślenia, ale także kształtowaniu postawy – spo­
sobu słuchania, rozumienia i działania w przestrzeni wiary.

Warto więc zmierzyć się z pytaniem: jak teoria spotyka się z praktyką 
w teologii? Jak zasady metodologiczne mogą wspierać rzeczywistą refleksję 
teologiczną, a nie tylko ją opisywać? Odpowiedź na te pytania stanowi 
główny motyw niniejszej książki.

Jej celem jest wypełnienie tej luki: połączenie teoretycznej refleksji nad 
metodami teologicznymi z ich praktycznym zastosowaniem. Chodzi nie 
tylko o opisanie, czym są poszczególne metody, lecz także o pokazanie, jak 
można je świadomie wykorzystać w badaniu Pisma Świętego, w analizie 
doktryny, w pracy duszpasterskiej. Książka przedstawia zatem pomost 

2	 Por. W. Przyczyna (red.), Metodologia teologii praktycznej, Wydawnictwo M, Kraków 
2011; J. Moskałyk, The Significance of the Method in Theology, „Poznańskie Studia Teolo­
giczne” 32 (2018), s. 55–72; J. Mastej, K. Kaucha, M. Rusecki (red.), Metodologia teologii 
fundamentalnej, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2019; M. Machinek (red.). Teo-
logia w świecie ludzkiego poznania, Wydawnictwo KUL, Lublin 2022 (zawiera rozdziały 
dotyczące metodologii różnych subdyscyplin teologicznych).

3	 Por. H. Seweryniak, Metodyka pisania prac magisterskich i dyplomowych z teologii, Płocki 
Instytut Wydawniczy, Płock 1997.



8

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

między teorią a praktyką – tak, aby metody nie pozostawały abstrakcyj­
nym narzędziem, lecz stawały się żywą pomocą w rozwijaniu kompetencji 
intelektualnych, duchowych i pastoralnych.

W tym sensie lektura ma charakter zarówno formacyjny, jak i poznaw­
czy. Czytelnik zostaje zaproszony do refleksji nad istotą metod teologicz­
nych, a jednocześnie do ich świadomego zastosowania we własnej pracy 
naukowej i w codziennym życiu Kościoła. Dzięki temu teoria staje się prak­
tyką, a praktyka inspiruje teorię, tworząc dynamiczny obieg, który nadaje 
teologii pełnię sensu.

Tytuł książki zapowiada, że chodzi o główne metody teologiczne – te, 
które w  historii odegrały największą rolę i  wciąż mają wpływ na  upra­
wianie teologii i te ważne, które powstały w czasach współczesnych. Nie 
obejmuje ona natomiast specjalistycznych metod charakterystycznych 
dla poszczególnych dyscyplin, z których korzystają jedynie eksperci. Pre­
zentowane siedem metod tworzy zestaw narzędzi, którego powinien być 
świadom każdy teolog – podstawowy „warsztat”, umożliwiający zarówno 
refleksję teoretyczną, jak i praktyczne zastosowanie w pracy nad Pismem 
Świętym, doktryną czy działalnością duszpasterską.

W książce omawiam najpierw dwie metody biblijne, zgodnie z nauką 
Soboru Watykańskiego II, że Pismo Święte stanowi „duszę teologii”4. Naj­
pierw ukazuję historyczno-krytyczną, służącą wydobyciu sensu literal­
nego tekstu, a następnie alegoryczno-egzystencjalną, będącą podstawą 
duchowości chrześcijańskiej. Następnie omawiam metody w porządku 
chronologicznym, zgodnie z  ich powstawaniem w  historii: dialektycz­
ną, dogmatyczną, historyczno-genetyczną, antropologiczno-transcen­
dentalną oraz hermeneutyczną. Każdą prezentuję według jednakowego 
klucza: geneza, podstawowe zasady, sekcja „Czytamy mistrza” – anali­
za tekstu klasyka ze szczególnym uwzględnieniem zasad i  roli metody 

4	 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o objawieniu Bożym Dei verbum, 
1965, nr 24. 



Wstęp

w tekście – oraz uwagi dotyczące praktycznego zastosowania i ograniczeń 
metody. W ten sposób czytelnik otrzymuje pełny przegląd głównych na­
rzędzi, które każdy teolog powinien znać i potrafić stosować w badaniu 
i interpretacji Objawienia.





� 11 

1   
Biblijna metoda  
historyczno-krytyczna

Pismo Święte jest żywym źródłem teologii, z którego płynie światło, mą­
drość i duchowa moc. Nie bez powodu w Kościele uznaje się je za duszę 
teologii. Dlatego tak istotna jest umiejętność posługiwania się meto­
dami biblijnymi, które pozwalają odkrywać sens tekstu w jego pełnym 
bogactwie – od znaczenia dosłownego po duchowe. Rzetelna egzegeza, 
oparta na metodach historycznych i filologicznych, chroni przed dowol­
nością interpretacji i otwiera drogę do głębszego rozumienia Objawienia. 
Teolog, który wiernie wsłuchuje się w  słowo Boże, staje się jego świad­
kiem, a nie twórcą własnej prawdy. Na początek zapoznamy się z metodą 
historyczno-krytyczną.

A. Geneza
Podstawowym narzędziem w egzegezie Pisma Świętego jest metoda histo­
ryczno-krytyczna. Polega ona na uważnym odczytywaniu tekstu w jego 
kontekście językowym i historycznym. Dzięki niej możemy odkryć sens 
dosłowny, czyli to, co autor natchniony chciał przekazać swoim pierwszym 
adresatom. Analiza gramatyki, słownictwa, zwyczajów i realiów epoki po­
zwala uchwycić pierwotne znaczenie tekstu, zanim zaczniemy odnosić 
go do naszego życia duchowego.



12

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

1. Początki w starożytności
Już Ojcowie Kościoła podkreślali konieczność poszanowania sensu do­
słownego Pisma Świętego. Św. Hieronim (ok. 347–419/420), komentując 
Biblię, pisał: „Nieznajomość Pisma to nieznajomość Chrystusa”1. Jego pra­
ca nad przekładem Biblii na łacinę (Wulgata) była zarazem wielką szkołą 
filologii biblijnej i prekursorską próbą zastosowania zasad krytyki tekstu 
do egzegezy.

Św. Augustyn (354–430), choć szeroko posługiwał się sensami du­
chowymi, ostrzegał przed ich oderwaniem od tekstu. W dziele De Genesi 
ad litteram podkreślał: „Nie należy odrzucać znaczenia dosłownego Pisma 
Świętego, jeśli tylko nie sprzeciwia się ono wierze”2. W innym miejscu do­
dawał: „Nie powinniśmy sądzić, że wszystko, co jest powiedziane w Piśmie 
Świętym, należy rozumieć w sposób przenośny, gdyż wiele rzeczy jest tam 
przedstawionych zgodnie z rzeczywistością”3.

Podobnie w De doctrina christiana zauważał: „Jeśli jakieś miejsce Pisma 
nie daje się odczytać w sensie dosłownym, należy rozumieć je w sposób 
przenośny”, ale jednocześnie przestrzegał: „Niech nikt nie sądzi, że od­
rzuca sens dosłowny, gdy stara się odkryć sens duchowy”4. W Wyznaniach 
streszcza tę zasadę w sposób lapidarny: „Słowo Twoje, Panie, jest głębokie – 
i dosłownie prawdziwe, i duchowo płodne”5.

W  tym kontekście ukształtowały się dwie tradycje interpretacyjne: 
szkoła aleksandryjska, z  Orygenesem (ok. 185–253) na  czele, rozwijała 
egzegezę alegoryczną, poszukując w tekście znaczeń duchowych; nato­
miast szkoła antiocheńska, reprezentowana przez Teodora z Mopsuestii 

1	 Św. Hieronim, Komentarz do Księgi Izajasza, Prolog, [w:] Św. Hieronim, Komentarze 
do proroków, tłum. J. Czuj, Pax, Warszawa 1973. 

2	 Św. Augustyn, O znaczeniu dosłownym Księgi Rodzaju, I, 19, 39, tłum. J. Sulowski, [w:] 
Pisma egzegetyczne, ATK, Warszawa 1986 (Biblioteka Ojców Kościoła, 13).

3	 Tamże, VIII, 1, 2.
4	 Św. Augustyn, O nauce chrześcijańskiej, III, 10, 14; III, 27, 38, tłum. J. Sulowski, [w:] 

Pisma teologiczne, ATK, Warszawa 1979 (Biblioteka Ojców Kościoła, 2).
5	 Św. Augustyn, Wyznania, XII, 25, 35, tłum. Z. Kubiak, Pax, Warszawa 1987.



� 13 

1. Biblijna metoda historyczno-krytyczna

(ok. 350–428) i Jana Chryzostoma (ok. 349–407), podkreślała znaczenie 
sensu dosłownego i historycznego, co czyni ją bezpośrednią prekursorką 
późniejszej metody historyczno-krytycznej6.

2. Średniowieczna synteza
W  średniowieczu nastąpiło dalsze dojrzewanie myśli patrystycznej, 
zwłaszcza w zakresie systematyzacji zasad interpretacji Pisma Świętego. 
Na gruncie monastycznym i scholastycznym ukształtowała się klasyczna 
nauka o czterech sensach Pisma: dosłownym (sensus litteralis), alegorycz­
nym (sensus allegoricus), moralnym (sensus tropologicus) i anagogicznym 
(sensus anagogicus). Zasada ta, utrwalona w  komentarzach biblijnych 
i podręcznikach teologii, pozwalała łączyć lekturę duchową z dbałością 
o historyczno-filologiczne znaczenie tekstu.

Już Kasjodor (ok. 485–580), w dziele Institutiones divinarum litterarum 
(dosłownie Podręcznik nauki o Boskich Pismach) wskazywał, że egzege­
ta powinien znać języki, historię i gramatykę, aby móc właściwie zrozu­
mieć Pismo7. Jego podejście, łączące wierność tradycji z troską o warsz­
tat filologiczny, stało się wzorem dla późniejszych szkół monastycznych 
i scholastycznych.

W epoce scholastyki te zasady osiągnęły pełnię systematyzacji. Św. To­
masz z Akwinu (1225–1274) w Summa theologiae ujął to syntetycznie: „Om­
nes sensus Scripturae fundentur super litteralem”  – „Wszystkie sensy 
Pisma opierają się na sensie dosłownym”8. Dla Akwinaty sens dosłowny 

6	 Por. M. Simonetti, Między dosłownością a alegorią. Przyczynek do historii egzegezy patry-
stycznej, tłum. T. Skibiński, WAM, Kraków 2000.

7	 Cassiodorus, Institutiones divinarum litterarum, [w:] Magni Aurelii Casisiodori […] opera 
omnia, ed. J.-P. Migne, Parisiis 1865, kol. 1101–1150 (Patrologiae Cursus Completus. 
Series Latina, 70); por. tłum. fragmentów: Teksty o kulturze i piśmiennictwie chrześci-
jańskim, oprac. S. Kalinkowski, Pax, Warszawa 1982.

  8	 Tomasz z Akwinu, Summa theologiae, I, q. 1, a. 10, ad 1; wyd. polskie: Suma teologiczna. 
O Bogu, część I (1, 1–13), tłum. P. Bełch, Veritas, Londyn 1975.



14

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

stanowił fundament wszelkiej teologicznej interpretacji, ponieważ tylko 
on jest bezpośrednio zamierzony przez autora natchnionego.

Ujęcie to wyznaczyło zasadniczy kierunek późniejszej refleksji nad 
Pismem Świętym: z jednej strony zachowywano wrażliwość na duchowy 
wymiar tekstu, z drugiej – coraz mocniej akcentowano potrzebę precy­
zji językowej i historycznej. W ten sposób średniowieczna hermeneutyka, 
a zwłaszcza tomistyczna teologia słowa, przygotowała grunt pod rozwój me­
tody krytyczno-gramatycznej, która w okresie renesansu i reformacji roz­
winęła się w kierunku nowoczesnych badań filologicznych i historycznych.

3. Reformacja i prymat sensu dosłownego
Reformatorzy mocno wystąpili przeciw nadmiernemu alegoryzowaniu. 
Marcin Luter twierdził: „Pismo nie może mieć innego sensu niż ten, któ­
ry wynika z samych słów w ich naturalnym i zwyczajnym znaczeniu”9. 
Z kolei Jan Kalwin podkreślał: „Pierwszym zadaniem interpretatora jest 
pozwolić autorowi mówić samemu, a nie narzucać mu własnych myśli”10. 
Reformacja uczyniła zatem sens dosłowny centralnym kryterium egzege­
zy, a metoda historyczno-krytyczna zaczęła wyłaniać się jako świadoma 
alternatywa wobec alegorycznych i arbitralnych interpretacji.

4. Humanizm i Oświecenie
Renesansowy humanizm, z jego hasłem ad fontes („do źródeł”), rozbudził 
zainteresowanie językami biblijnymi i kulturą starożytną. Uczeni humani­
styczni, tacy jak Erazm z Rotterdamu czy Lorenzo Valla, podejmowali kry­
tyczne studia nad tekstami Pisma Świętego w jego oryginalnych językach, dą­
żąc do odczytania sensu zgodnego z intencją autora natchnionego. Egzegeza 

  9	 M. Luter, De servo arbitrio (1525); M. Luter, O niewolnej woli, tłum. W. Niemczyk, Chrze­
ścijańska Akademia Teologiczna, Warszawa 1977, s. 60.

10	 J. Kalwin, Institutes of the Christian Religion, I, 7; J. Kalwin, Istota religii chrześcijańskiej. 
Księga I, tłum. J. Kucharczyk, R. Leszczyński, J. Wietrzykowski, P. Gola, Towarzystwo 
Upowszechniania Myśli Reformowanej HORN, Świętochłowice 2020, s. 70–90.



� 15 

1. Biblijna metoda historyczno-krytyczna

zaczęła wówczas korzystać z narzędzi filologii klasycznej, a sam tekst biblij­
ny postrzegano coraz bardziej w jego historycznym i literackim kontekście.

W epoce Oświecenia badania nad Biblią nabrały charakteru systema­
tycznego i naukowego. Pismo Święte zaczęto analizować podobnie jak inne 
teksty starożytne, z zastosowaniem zasad gramatyki, historii i krytyki lite­
rackiej. W tym okresie ukształtowała się metoda historyczno-gramatyczna 
w jej nowoczesnym kształcie. Johann August Ernesti (1707–1781), profesor 
Uniwersytetu w Lipsku, uznał, że interpretacja Biblii powinna opierać się 
na tych samych regułach, co interpretacja klasycznych dzieł starożytno­
ści – z pełnym poszanowaniem języka, składni i kontekstu historycznego. 
Metoda ta, mimo swej naukowej precyzji, koncentrowała się jednak wy­
łącznie na ustaleniu sensu dosłownego (literalnego) i nie wnikała jeszcze 
w proces powstawania tekstu ani w jego wcześniejsze źródła.

Sam termin „metoda historyczno-gramatyczna” pojawił się po raz pierw­
szy w dziele Elementa hermeneutices Novi Testamenti (1811) autorstwa Karla 
Augusta Theophilusa Keila (1754–1818), który zebrał i uporządkował zasady 
Ernestiego oraz jego następców11. Dzięki temu metoda ta stała się podstawo­
wym narzędziem protestanckiej egzegezy biblijnej, łącząc analizę językową 
z badaniem realiów historycznych. Humanizm i Oświecenie przygotowały 
zatem grunt pod rozwój nowoczesnej hermeneutyki biblijnej, dążącej do na­
ukowej precyzji i wiernego uchwycenia zamysłu autorów natchnionych.

5. XIX wiek – dojrzałość metody
W  XIX wieku metoda historyczno-gramatyczna osiągnęła dojrzałość, 
szczególnie w  środowiskach protestanckich, gdzie stała się fundamen­
tem nowoczesnej egzegezy biblijnej. Jej rozwój był odpowiedzią zarówno 
na  wcześniejsze tradycje alegoryzujące, jak i  na rodzącą się metodę hi­
storyczno-krytyczną. Uczeni tego okresu, zwłaszcza niemieccy egzegeci, 

11	 Por. J. H. Sailhamer, Johann August Ernesti: The Role of History in Biblical Interpretation, 
„Journal of the Evangelical Theological Society” 44 (2001) nr 2, s. 193–206.



16

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

podkreślali konieczność ścisłego łączenia analizy językowej z historycz­
ną rekonstrukcją tła tekstu. W tym czasie ugruntowało się przekonanie, 
że sens dosłowny, zamierzony przez autora natchnionego, stanowi podsta­
wę wszelkiej dalszej interpretacji duchowej i teologicznej.

W XIX wieku powstała metoda historyczno-krytyczna, umożliwia­
jąca analizę historycznych uwarunkowań i procesu powstawania tekstu 
biblijnego, przy zachowaniu rygoru gramatyczno-filologicznego. Jej twór­
cy – m.in. Ferdinand Christian Baur, Julius Wellhausen i David Friedrich 
Strauss – badali źródła, redakcje i gatunki literackie ksiąg, starając się 
zrekonstruować etapy tradycji ustnej i pisanej. O ile metoda historyczno­

-gramatyczna koncentrowała się na tym, co tekst mówi, o tyle metoda hi­
storyczno-krytyczna dążyła do zrozumienia, jak i dlaczego tekst powstał 
w określonej formie.

Właśnie w XIX wieku metoda historyczno-krytyczna przybrała swój 
klasyczny kształt: obejmowała krytykę tekstu, krytykę źródeł, krytykę 
form i krytykę redakcji, które stały się podstawowymi narzędziami na­
ukowej egzegezy. Metoda ta zdominowała studia biblijne w świecie pro­
testanckim i stała się punktem odniesienia także dla późniejszej refleksji 
katolickiej.

6. Recepcja katolicka
Kościół katolicki początkowo zachowywał dystans wobec nowych metod 
egzegetycznych. Przełom przyniosła encyklika Leona XIII Providentissi-
mus Deus (1893), która wzywała biblistów do rzetelnych badań filologicz­
nych i historycznych: „Trzeba pilnie i starannie badać języki, aby wyjaśnić 
Pismo Święte zgodnie z jego właściwym sensem”12.

Kolejny etap otworzyła encyklika Piusa XII Divino afflante Spiritu (1943), 
określana mianem Magna Charta katolickiej egzegezy. Papież zachęcał 

12	 Leon XIII, Encyklika Providentissimus Deus, 1893, nr 18. 



� 17 

1. Biblijna metoda historyczno-krytyczna

do stosowania metod filologicznych i historycznych, pisząc: „Egzegeta 
musi zatem z całą starannością, nie zaniedbując żadnego środka poznaw­
czego dostarczonego przez nowe badania, starać się określić, jaka była 
zdolność oraz okoliczności życiowe pisarza biblijnego, w jakim czasie żył, 
jakimi źródłami ustnymi czy pisemnymi się posługiwał, jakich rodzajów 
literackich używał”13.

Sobór Watykański II w konstytucji dogmatycznej Dei verbum (1965) 
potwierdził zasadę konieczności badań historyczno-literackich: „Aby po­
znać intencję autorów świętych, należy między innymi zwracać uwagę 
na gatunki literackie, bo prawda jest przedstawiana i wyrażana w różny 
sposób w tekstach o różnym charakterze”14.

Metoda historyczno-krytyczna, rozwijana od Ojców Kościoła po epokę 
Reformacji i Oświecenia, w XIX wieku została systematycznie opracowa­
na, a w XX wieku przyjęta przez Kościół katolicki. Jak zauważa Papieska 
Komisja Biblijna, metoda historyczno-krytyczna pozostaje niezastąpio­
na. Jej podstawowym celem jest ustalenie sensu pierwotnego tekstu, tak 
jak był on  zamierzony przez jego autora i  zrozumiały dla pierwszych 
odbiorców15.

Dziś stanowi ona fundament katolickiej egzegezy, umożliwiając wier­
ne uchwycenie sensu dosłownego – podstawy wszelkiej dalszej interpreta­
cji teologicznej i duchowej16.

13	 Pius XII, Encyklika Divino afflante Spiritu, 1943.
14	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o objawieniu Bożym Dei verbum, nr 12.
15	 Papieska Komisja Biblijna, Interpretacja Biblii w Kościele (1993); R. Rubinkiewicz (red., 

tłum.), Dokument Papieskiej Komisji Biblijnej z komentarzem biblistów polskich, Vocatio, 
Warszawa 1999.

16	 Por. H. Klein, Die historisch-kritische Methode der Bibelauslegung. Eine kritische Würdi-
gung, „Review of Ecumenical Studies” 6 (2014) nr 3, s. 336–353.



18

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

B. Zasady
Trudność w zrozumieniu ksiąg Pisma Świętego ma podwójne źródło: są to 
teksty starożytne, powstałe w różnych środowiskach kulturowych, a jed­
nocześnie zawierają tajemnice wiary. Ponieważ powstały dzięki współpracy 
Boga i ludzi, zasady ich interpretacji uwzględniają dwa wymiary: literac­
ki i teologiczny. Podział ten jest relatywny – stosowanie zasad literackich 
w tekstach teologicznych prowadzi naturalnie do zasad teologicznych, a za­
sady teologiczne obejmują w sobie reguły krytycznoliterackie i historyczne.

Interpretacja Pisma Świętego stanowi podstawę całej teologii. Biblia 
jest „duszą teologii” – jej poprawne rozumienie nie tylko ułatwia interpre­
tację innych miejsc teologicznych, lecz także jest centrum pracy teologa.

1. Zasady literackie
Zasady literackie pozwalają zrozumieć tekst w  jego oryginalnym zna­
czeniu, uwzględniając kontekst historyczny, kulturowy i  językowy. Ich 
stosowanie pozwala uniknąć błędów wynikających z uproszczonego lub 
wyrwanego z kontekstu odczytywania tekstu.

Uwzględnienie tekstu oryginalnego
Znaczenie: Tekst biblijny był spisany w językach starożytnych: hebrajskim, 
aramejskim i greckim. Tylko w oryginale można uchwycić pełnię znaczeń, 
niuansów i aluzji kulturowych.

Przykład: Greckie słowo agape, tłumaczone jako „miłość”, ma głębszy, 
duchowy wymiar, którego nie oddaje w pełni polskie „miłość”.

Wyjaśnianie tekstu w kontekście
Znaczenie: Żadne zdanie nie powinno być interpretowane w oderwaniu 
od kontekstu gramatycznego, logicznego, psychologicznego i kulturowego. 
Autor mógł użyć figur retorycznych, paralelizmów czy skrótów myślowych.

Przykład: Werset „Bóg jest miłością” (1 J 4, 8) wymaga analizy całego 
listu oraz kontekstu nauki o Bożej miłości w Starym i Nowym Testamencie.



� 19 

1. Biblijna metoda historyczno-krytyczna

Analiza miejsc paralelnych
Znaczenie: Biblia często powtarza treści w różnych księgach. Analiza po­
wtórzeń pozwala uchwycić głębszy sens i uniknąć błędów interpretacyjnych.

Przykład: Obietnice mesjańskie w Księdze Izajasza i Ewangeliach na­
leży interpretować komplementarnie.

Uwzględnianie rodzajów literackich
Znaczenie: Biblia to zbiór różnorodnych gatunków literackich: historie, 
przypowieści, poezja, psalmy, listy. Każdy wymaga odmiennego sposobu 
czytania.

Przykład: Przypowieść o synu marnotrawnym interpretuje się symbo­
licznie, kronikę biblijną – chronologicznie i historycznie.

Znajomość środowiska autora
Znaczenie: Zrozumienie kultury, epoki, sytuacji społecznej i duchowej 
autora oraz adresatów pozwala właściwie odczytać intencję przekazu.

Przykład: Listy Pawła do Kościołów w Azji Mniejszej odzwierciedlają 
jego troskę i kontekst społeczny wspólnot.

2. Zasady teologiczne
Zasady teologiczne poszerzają interpretację o wymiar duchowy, uzna­
jąc Pismo za słowo Boże i drogę do doświadczenia spotkania z Bogiem. 
Uwzględniają nie tylko znaczenie historyczne czy literackie, ale także sens 
objawiony.

Uwzględnianie jedności całej Biblii
Znaczenie: Biblia jest spójnym Objawieniem, w którym Stary Testament 
przygotowuje drogę do Chrystusa w Nowym Testamencie. Interpretacja 
fragmentu wymaga odniesienia do całego przesłania.

Przykład: Historia ofiary Abrahama w Starym Testamencie pełniej 
rozumiana jest w świetle ofiary Chrystusa.



20

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Uwzględnianie Tradycji Kościoła
Znaczenie: Kościół przekazuje wiedzę o interpretacji Pisma przez Magi­
sterium, liturgię i pisma Ojców Kościoła. Pozwala to uniknąć prywatnych, 
subiektywnych interpretacji.

Przykład: Proroctwa apokaliptyczne należy interpretować w kontek­
ście historycznym i tradycji kościelnej.

Zasada analogii wiary
Znaczenie: Interpretacja pojedynczego tekstu musi być spójna z całością 
Objawienia i zasadą zbawienia. Teksty biblijne nie mogą być sprzeczne 
ze sobą ani z głównym przesłaniem wiary.

Przykład: Fragmenty o  Bożej sprawiedliwości należy odczytywać 
w harmonii z Bożą miłością i miłosierdziem.

3. Wzajemne uzupełnianie zasad –  
praktyczne zastosowanie interpretacji
Świadomość aktualnej sytuacji oraz doświadczenia wiary towarzyszy teo­
logowi przez cały proces badania tekstu. Zasady literackie i teologiczne 
uzupełniają się nawzajem: reguły literackie pozwalają na dokładną analizę 
tekstu, natomiast reguły teologiczne otwierają interpretatora na duchowy 
i religijny wymiar przesłania.

Pismo Święte jest wyrazem doświadczenia spotkania człowieka z Bo­
giem. Poprawna interpretacja wymaga więc zarówno metodologicznej dyscy­
pliny, jak i duchowej otwartości. Teologia osiąga swój szczyt, gdy potrafi nie 
tylko wyjaśnić każdą prawdę, lecz także prezentować całość doktryny jako 
spójną jedność, skoncentrowaną wokół centralnego doświadczenia Boga.

Zastosowanie tekstu w życiu własnym i wspólnoty
Interpretacja Pisma Świętego nie jest celem samym w sobie – prowadzi 
do  praktycznej realizacji jego przesłania w  życiu duchowym jednostki 
i wspólnoty.



� 21 

1. Biblijna metoda historyczno-krytyczna

Przykład: Ewangelia o miłosiernym Samarytaninie staje się wytyczną 
postępowania wobec potrzebujących w codziennym życiu wspólnoty.

Świadomość ograniczeń języka
Żaden język, nawet biblijny, nie jest w pełni adekwatny wobec doświad­
czenia Boga. Dlatego interpretacja prowadzi do działania, którego funda­
mentem pozostaje adoracja tajemnicy Bożej.

Przykład: Modlitwa, kontemplacja i sakramentalne przeżycie pozwa­
lają zrozumieć głębię przesłania, której same słowa nie mogą w pełni oddać.

C. Czytamy mistrza

Autor
Augustyn Jankowski (1916–2005) – wybitny polski biblista, benedyktyn 
tyniecki, specjalista w  zakresie Nowego Testamentu, zwłaszcza listów 
św. Pawła. Był jednym z głównych twórców Biblii Tysiąclecia, a jego praca 
redakcyjna miała kluczowe znaczenie dla powstania tego przekładu i jego 
popularyzacji w Kościele polskim. Wniósł istotny wkład w pogłębienie 
rozumienia Pisma Świętego w Polsce, łącząc wierność tradycji z nowocze­
snym podejściem egzegetycznym.

Analizowany tekst
Królestwo Boże w przypowieściach zawiera analizę wszystkich przypowieści 
ewangelicznych, które ukazują tajemnicę Królestwa Bożego. Książka sta­
nowi jedno z najważniejszych i najpopularniejszych studiów Jankowskiego, 
pokazując jego mistrzostwo w interpretacji tekstów biblijnych.

Zadanie
Czytamy fragment zawierający analizę przypowieści o miłosiernym Sa­
marytaninie i wydobywamy zasady metody; A. Jankowski, Królestwo Boże 



22

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

w przypowieściach, wyd. II uzupełnione, Wydawnictwo Ojców Franciszka­
nów, Niepokalanów 1992, s. 175–182.

Zasady metody Analizowany tekst

Autor przytacza 
tekst Łk 10, 30–37.

Jezus, nawiązując do tego, rzekł: „Pewien człowiek scho­
dził z Jerozolimy do Jerycha i wpadł w ręce zbójców. Ci nie 
tylko że go obdarli, lecz jeszcze rany mu zadali i zostawiw­
szy na pół umarłego, odeszli. 31 Przypadkiem przechodził 
tę drogę pewien kapłan; zobaczył go i minął. 32 Tak samo 
lewita, gdy przyszedł na to miejsce i zobaczył go, minął. 
Pewien zaś Samarytanin, będąc w podróży, przechodził 
również obok niego. Gdy go zobaczył, wzruszył się głę­
boko: 34 podszedł do niego i opatrzył mu rany, zalewając 
je oliwę i winem; potem wsadził go na swoje bydlę, za­
wiózł do gospody i pielęgnował go. 35 Następnego zaś dnia 
wyjął dwa denary, dał gospodarzowi i rzeki: «Miej o nim 
staranie, a jeśli co więcej wydasz, ja oddam tobie, gdy 
będę wracał». 36 Któryż z tych trzech okazał się, według 
twego zdania, bliźnim tego, który wpadł w ręce zbójców?” 
37 On odpowiedział: „Ten, który mu okazał miłosierdzie”. 
Jezus mu rzeki: „Idź, i ty czyń podobnie!”. 

Zasada literacka: 
znajomość środo-
wiska autora
Autor odtwarza 
realia geograficzne 
i społeczne Palesty­
ny, by przybliżyć 
słuchaczom sytu­
ację przypowieści.

Obraz ten zarówno piękny, jak zrozumiały zyska na wy­
razistości, gdy spróbujemy na niego popatrzeć oczyma 
słuchaczy Jezusa. Sytuacja opisana była dla nich nie­
zwykle życiowa: wypadek jeden z wielu. Rzecz się dzieje 
na odcinku 27-kilometrowym drogi równie malowni­
czej, jak niebezpiecznej, po której naprawdę się schodzi 
z wysokości 740 m n.p.m. do 230 m depresji. Droga 
ta była niebezpieczna jeszcze do niedawna jako zupełnie 
niezamieszkana. Zawsze praktyczni Rzymianie na po­
łowie tej drogi umieścili posterunek wojska, a wszystkie 
znakomitsze osoby, odbywające nią podróż, były eskorto­
wane przez żołnierzy. Rabusie semiccy po dziś dzień nie 
gardzą niczym, stąd zostawiają swoją ofiarę, jak ją Pan 
Bóg stworzył. Pobicie, i to bardzo dotkliwe, nastąpiło 
zapewne na skutek desperackiej samoobrony ze strony 
napadniętego. 

Zasada literacka: 
uwzględnianie 
tekstu w kontek-
ście historycznym 
i kulturowym

Równie prawdopodobni jak sam wypadek są przytoczeni 
przechodnie. Kapłan idzie pierwszy. Jerycho należało 
do tzw. miast kapłańskich. Wraca więc do domu jeden 
ze sług Bożych po odbyciu swojej kolejnej służby liturgicz­
nej. Domyślamy się, że uszy ma jeszcze pełne psalmów



� 23 

1. Biblijna metoda historyczno-krytyczna

Zasady metody Analizowany tekst

Jankowski tłuma­
czy reakcje kapłana 
i lewity, odwołując 
się do żydowskich 
przepisów rytual­
nych i mentalności 
epoki.

śpiewanych w świątyni, a szaty mu jeszcze pachną kadzi­
dłem. Widzi leżącego bez ruchu. Co myśli – tego nie mówi 
przypowieść; stwierdza jedynie fakt, że kapłan, widząc 
leżącego, minął go. Słuchacze Jezusa mogli znaleźć dla 
niego jednego wytłumaczenie, zwłaszcza niejako wspólny 
mianownik łączący go z następnym przechodniem, również 
sługą świątyni, a więc przedstawicielem oficjalnego kultu – 
lewitą. Obydwaj są z urzędu blisko spraw Bożych, obydwaj 
znają Prawo, zwłaszcza przepisy dotyczące czystości 
rytualnej. Może leżący jest już trupem, a wtedy grozi obawa 
zaciągnięcia nieczystości rytualnej? Nieszczęście jest karą 
za grzech, a zatem po co się zbliżać do kogoś ukaranego 
przez Boga? Wyglądałoby to może na udział w jego grze­
chu? A może to jest w ogóle ktoś z kategorii tych, o których 
mawiają rabini: „Najlepszego z goim – na śmierć!” (Mekilta, 
Wj 7, 89) lub: „Trzeba każdego dnia mówić: Niech będzie 
błogosławiony Ten, który mnie nie uczynił poganinem” (Be­
rakot 18). Mógł ów kapłan podzielać podobne poglądy, a być 
dalekim od zasady Rabbiego Meira, który powiedział: „Na­
wet goj, jeśli zachowuje Torę, jest jak arcykapłan” (Sifra 86b). 
W każdym razie i kapłan, i lewita minęli nieszczęśliwego. 

Zasada literac-
ka: uwzględ-
nianie tekstu 
oryginalnego
Zwraca uwagę 
na grecki termin 
i formę pytania 
Jezusa, ukazu­
jąc przesunięcie 
akcentu z „kto jest 
bliźnim?” na „kto 
się nim okazał?”.

Następuje trzeci punkt gradacji – Samarytanin. Dziś – 
właśnie dzięki tej przypowieści – wyraz ten budzi 
w nas najlepsze skojarzenia. Ale nie wtedy. Samaryta­
nie – to znienawidzona przez Żydów nacja mieszkańców 
etnicznych, odszczepieńców i błędnowierców. Sami 
jednak Żydom odpłacali pięknym za nadobne, jak to wi­
dać z pytania Samarytanki, rzuconego Jezusowi u studni 
Jakubowej w Sychar: „Jakżeż ty będąc Żydem prosisz 
mnie, Samarytankę, bym ci dała się napić?” (J 4, 9), 
co zaraz Ewangelista objaśnia czytelnikom nieobeznanym 
z Palestyną: „Żydzi bowiem z Samarytanami unikają się 
nawzajem”. I oto ten człowiek, którego nazwy etnicznej 
za chwilę nie zechce wypowiedzieć skryba dyskutujący 
z Jezusem, ten właśnie zachował się po ludzku. Mamy 
tu taki sam nieoczekiwany i szokujący kontrast, jak było 
w wypadku faryzeusza i celnika. Samarytanin wzruszył 
się głęboko. Nieznany nieszczęśliwy człowiek obchodzi go. 
Po uczuciu następuje czyn. Z prymitywnej apteczki podróż­
nej wydobywa najprostsze środki – wino dla dezynfekcji 
i środek kojący – oliwę, opatruje nimi otwarte rany biedaka, 
tzn. przewiązuje, zapewne drąc na bandaż część 



24

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

swego odzienia, zsiada ze swego osła czy muła, a sadza 
na nim tamtego. Podtrzymując go, skoro tamten był „na 
pół umarły”, sam idzie pieszo, powoli, krok za krokiem 
do tego, co Ewangelista nazywa gospodą. Było to – sądząc 
po użytym wyrazie πανδοχεῖον (pandocheion) – coś lep­
szego niż zwykły karawanseraj, tzn. oparkanione na wy­
sokość lwiego skoku zabudowanie czworoboczne, z jedną 
jedyną bramą, gdzie bydło i ludzie spali obok siebie. Zosta­
je tam na noc nasz Samarytanin, by osobiście pielęgnować 
swego przygodnego pacjenta. Ponieważ interesy wzywały 
go dalej, a ów pobity był za słaby na to, by iść, Samaryta­
nin wręcza gospodarzowi sutą sumę dwóch denarów, jeśli 
się zważy na to, że tak słaby pacjent nie potrzebował wiele 
strawy, a lokal był daleki od komfortu. Nadto pozostawia 
gospodarzowi margines na dalsze wydatki, które pokry­
je w drodze powrotnej: tak jest zajęty chorym, jak kimś 
bliskim.

Zasada: analiza 
miejsc paralelnych
Wskazuje, że przy­
powieść łączy się 
z innymi naukami 
Jezusa o miło­
ści bez granic 
(np. w interpretacji 
Jeremiasa).

Nakreśliwszy ten obraz pełen słońca, Jezus zadał pytanie 
zaskakujące, jeśli się zważy pytanie poprzednie skryby 
o zakres pojęcia „bliźni”. Pytanie dotyczy tego, kto się oka­
zał bliźnim nieszczęśliwego. Skrybie nie przejdzie przez 
gardło nazwa znienawidzonego narodu, ale musi uczci­
wie odpowiedzieć: „Ten, który mu okazał miłosierdzie”. 
Jezusowa konkluzja już nie dopuszcza dalszej dyskusji: 
masz zasadę postępowania – według niej postępuj. Pytałeś 
o granicę swego obowiązku? Zamień role: wczuj się w sytu­
ację nieszczęśliwego, a odpowiedź jest prosta: nie ma takiej 
granicy dla przykazania miłości (J. Jeremias).

Zasada: znajomość 
środowiska autora
Łączy interpretację 
moralną z realiami 
kulturowymi – Sa­
marytanin jako 
przykład miłości 
ponad podziałami 
etnicznymi.

W formie przyjętej główne pouczenie tej przypowieści 
będzie brzmiało następująco: podobnie jak Samarytanin, 
bardziej miłosierny od kapłana i lewity, dołożył wszel­
kich starań, by nieszczęśliwemu bez względu na jego 
narodowość przyjść z pomocą, tak i my winniśmy oka­
zywać miłosierdzie wszystkim ludziom, gdy się znajdą 
w potrzebie.  jęcia. Ale co ważniejsze, bliźnim w sensie 
aktywnym, odpowiadającym hebrajskiemu rea’, ma się 
okazywać uczeń Chrystusowy względem wszystkich, i to 
jak Samarytanin kosztem własnej wygody, czasu i mienia. 
A wszystko to ma się dokonywać jak tamta scena pod ko­
pułą nieba palestyńskiego, w zupełnej samotności, gdzie 
tylko Niewidzialny widzi wszystko, a widząc w ukryciu, 
odda nam.



� 25 

1. Biblijna metoda historyczno-krytyczna

Zasady metody Analizowany tekst

Zasada teolo
giczna: uwzględ-
nianie tradycji 
Kościoła
Autor odnosi się 
do tradycji in­
terpretacji alego­
rycznej, ukazując 
jej ograniczenia 
i odróżniając ją od 
sensu dosłownego.

Przejrzystość wprost krystaliczna przykładu przypo­
wieściowego stanowi rękojmię, że wyżej przedstawione 
pouczenie główne nie ulega najmniejszej wątpliwości. Ale 
czy jest ono jedyne? Rzecz znamienna, że już starożytnych 
komentatorów nęciło doszukiwanie się rysów alegorycz­
nych w przypowieści. Tak piękny jest gest Samarytanina, 
iż wyglądał im na obraz miłosierdzia samego Zbawcy. Bie­
daka poranionego nietrudno wtedy utożsamić z grzeszną 
a bezradną ludzkością, a jeszcze wino i oliwa podsuwały 
myśl o sakramentach jako środkach na chorobę grzechową. 
Są to piękne tylko zastosowania, natomiast nic w tym sa­
mym tekście nie wskazuje na to, byśmy musieli wyjść poza 
czystą przypowieść, i to wyjątkowo realistyczną, całkiem 
z „prawdziwego zdarzenia”. Pokusa szukania tych rysów 
nawiedza niektórych komentatorów niemal po dziś dzień. 

Zasada literacka: 
analiza miejsc 
paralelnych
Jankowski ukazuje, 
że przypowieść 
o miłosiernym Sa­
marytaninie można 
lepiej zrozumieć, 
gdy odczyta się 
ją w powiązaniu 
z innymi naukami 
Jezusa, zwłaszcza 
dotyczącymi mi­
łosierdzia i miłości 
bliźniego.

Zasada teolo
giczna: analogia 
wiary
Autor zestawia 
przypowieść 
z innymi tekstami 
biblijnymi (np. 
Oz 6, 6; Mt 9, 13; 
12, 7), by zachować 
jedność nauki o mi­
łosierdziu – poka­
zując, że przesłanie

Natomiast na innej drodze doszukują się dodatkowych 
jeszcze pouczeń nowsi badacze, stosując klucze szukania 
dokładniej Jezusowego Sitz im Leben lub zastosowań 
katechetycznych pierwotnego Kościoła. Wobec braku 
tekstów równoległych są to tylko hipotezy. I tak ta oko­
liczność, że ciemne tło świetlanego przykładu stanowi 
para oficjalnych przedstawicieli kultu świątyni, ma być 
dowodem, że Jezus tu polemizuje z jednostronnym ujmo­
waniem dawnego kultu, podobnie jak wielokrotnie wyka­
zywał negatywny stosunek do rabinistycznych interpreta­
cji Prawa. Byłoby więc to echo zarzutu Ozeasza: „Miłości 
pragnę, nie krwawej ofiary, poznania Boga bardziej niż 
całopaleń” (Oz 6, 6), które to słowa niekiedy Jezus sam 
przytaczał (por. Mt 9, 13; 12, 7).



26

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

przypowieści 
współbrzmi 
z całością orędzia 
ewangelicznego.

Zasada teologicz-
na: uwzględnianie 
jedności całej 
Biblii
Autor pokazuje, 
że przypowieść 
wpisuje się w spójny 
nurt Objawienia – 
miłość bliźniego 
stanowi wypełnie­
nie Prawa i pełnię 
orędzia biblijnego.
Zasada teolo
giczna: uwzględ-
nianie tradycji 
Kościoła
Jankowski inter­
pretuje przypo­
wieść w duchu 
nauczania Kościo­
ła, podkreślając 
ciągłość między 
przesłaniem Jezusa 
a refleksją teolo­
giczną wspólnoty 
chrześcijańskiej.

Zwartość konstrukcji całej przypowieści i liczne lukani­
zmy nasuwają myśl, że mamy przed sobą już kerygma­
tyczne opracowanie tematu: „Miłość jest doskonałym wy­
pełnieniem Prawa” (Rz 13, 10), przy czym nacisk spoczywa 
na powszechności przykazania miłości, sprawie niełatwej 
w Kościele złożonym z elementów dotąd odnoszących się 
do siebie wrogo. Autentyzmu Jezusowego wszakże broni 
śmiałość przykładu i piękno obrazu głównego bohatera. 
A „idź i ty czyń podobnie!” zawsze jest ważne.

Zasada teologicz-
na: analogia wiary
Jankowski zacho­
wuje zgodność 
sensu przypowieści 
z całością nauki 
o miłości bliźniego, 
bez rozdzielania 
dogmatu i etyki.

Autentyzmu Jezusowego wszakże broni śmiałość przykła­
du i piękno obrazu głównego bohatera. A „idź i ty czyń 
podobnie!” zawsze jest ważne.



� 27 

1. Biblijna metoda historyczno-krytyczna

D. Zastosowanie

Do uchwycenia sensu dosłownego
Metoda wyrazowa pomaga zrozumieć, co autor natchniony chciał przeka­
zać poprzez konkretne słowa i formy literackie. Dzięki temu można unik­
nąć zbyt subiektywnych lub symbolicznych interpretacji, które pomijają 
sens tekstu.

Do zrozumienia form literackich
Wyrazowa analiza pomaga odróżnić przypowieść od prawa, proroctwo 
od listu. Dzięki temu można poprawnie interpretować różne części Pisma, 
unikając zbyt uproszczonego odczytania.

Do ukazania jedności i różnorodności teologii
W globalnym świecie istnieją różne formy teologii (afrykańska, azjatycka, 
europejska). Wyrazowe odczytywanie Biblii pomaga zachować wspól­
ny fundament Ewangelii, a  jednocześnie respektować pluralizm form 
i kultur.

Do pogłębienia rozumienia pojęć biblijnych
Analiza wyrazowa pozwala zobaczyć, jakie znaczenie miały poszczególne 
słowa w językach oryginalnych (hebrajskim, aramejskim, greckim). Dzięki 
temu unika się uproszczeń wynikających z tłumaczeń i  lepiej rozumie 
bogactwo treści Pisma.

Do odkrywania kontekstu historyczno-kulturowego
Metoda ta pomaga zauważyć, w jakim środowisku powstał tekst biblijny, 
jak dane słowa były używane w kulturze tamtych czasów i jakie miały ko­
notacje. To pozwala wierniej odczytać przesłanie autora natchnionego.



28

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Do budowania podstaw egzegezy i teologii
Wyrazowe studium Pisma Świętego stanowi fundament dla dalszej in­
terpretacji teologicznej, duchowej i pastoralnej. Dzięki niemu późniejsze 
rozważania nie odrywają się od zakorzenienia w Słowie Bożym.

E. Ograniczenia

Może prowadzić do potraktowania Biblii jedynie jako 
źródła historycznego
Istnieje ryzyko, że analiza wyrazowa ograniczy się tylko do badań języ­
kowych i literackich, pomijając aktualne przesłanie Pisma i jego moc od­
działywania na czytelnika dzisiaj.

Może przesłonić Boga działającego w historii zbawienia
Skupienie się wyłącznie na formie i strukturze słów grozi tym, że zagubi 
się wymiar duchowy: obecność i działanie Boga, które nie tylko miały 
miejsce kiedyś, ale trwają również dziś.

Może zamykać na duchową lekturę
Jeśli metoda stanie się celem samym w sobie, może utrudniać osobiste 
spotkanie ze Słowem Bożym, które wzywa do wiary, modlitwy i nawró­
cenia.

Może prowadzić do fragmentaryzacji tekstu
Analiza poszczególnych wyrazów i form może sprawić, że utraci się z pola 
widzenia całościowe przesłanie księgi, a tym bardziej jedność całego Pisma 
Świętego.



1. Biblijna metoda historyczno-krytyczna

Może stwarzać złudzenie pełnego zrozumienia
Dogłębne studium słów może dawać poczucie, że tekst został całkowicie 
wyjaśniony, podczas gdy słowo Boże zawsze przekracza ludzkie poznanie 
i domaga się otwartości na tajemnicę.





� 31 

2   
Biblijna metoda  
alegoryczno- 
-egzystencjalna

Metoda alegoryczno-egzystencjalna w teologii stanowi podejście interpre­
tacyjne, które łączy dwa zasadnicze wymiary analizy tekstów biblijnych: 
symboliczno-alegoryczny oraz egzystencjalny. Pierwszy z nich, alegorycz­
ny, umożliwia wydobycie głębszych znaczeń tekstu, ukrytych w symbo­
lach, obrazach i przenośniach. Drugi wymiar, egzystencjalny, koncentruje 
się na osobistym doświadczeniu człowieka, jego poszukiwaniu sensu życia 
oraz odpowiedzi na fundamentalne pytania o kondycję ludzką.

Choć termin „metoda alegoryczno-egzystencjalna” nie jest jeszcze po­
wszechnie stosowany w literaturze teologicznej, elementy tej metody znaj­
dują odzwierciedlenie w pracach współczesnych badaczy. Przykładowo, 
ks. Michał Czajkowski w swojej koncepcji egzystencjalnej lektury Biblii 
podkreśla znaczenie uwzględnienia wymiaru duchowego i egzystencjal­
nego w interpretacji Pisma Świętego1. Z kolei ks. Krzysztof Leśniewski 
stosuje podejście łączące egzystencjalne poszukiwanie sensu z tradycyjną, 

1	 Por. M. Czajkowski, Egzystencjalna lektura Biblii, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 
1993.



32

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

patrystyczną egzegezą alegoryczną, szczególnie w analizie hymnu wielkie­
go kanonu św. Andrzeja2.

W literaturze teologicznej pojawia się również pojęcie hermeneutyki 
egzystencjalnej, która kładzie nacisk na interpretację tekstów biblijnych 
w kontekście ludzkiego doświadczenia i poszukiwania sensu życia. Me­
todę alegoryczno-egzystencjalną można więc traktować jako naturalne 
rozszerzenie tej tradycji, integrujące analizę symboli z refleksją nad egzy­
stencją człowieka.

A. Geneza
Rozwój metody alegoryczno-egzystencjalnej w interpretacji Pisma Świę­
tego ma bogatą i wielowiekową historię, zakorzenioną zarówno w tradycji 
żydowskiej, jak i chrześcijańskiej.

1. Początki
Już w czasach przed narodzinami Chrystusa ludzie zauważali, że Stary 
Testament można rozumieć na więcej niż jeden sposób. Nie chodziło tylko 
o dosłowne znaczenie tekstu, ale też o głębsze, ukryte sensy dotyczące 
życia, moralności czy filozofii.

Filon z Aleksandrii (żył ok. I wieku n.e.) był żydowskim myślicielem 
i filozofem, który wierzył, że Biblia ma nie tylko literalne znaczenie, ale też 
symboliczne i filozoficzne przesłanie. Używał metody zwanej alegorezą, 
czyli szukał ukrytych znaczeń za pomocą symboli i metafor. Na przy­
kład, kiedy w Piśmie pojawia się postać Mojżesza, Filon mógł ją rozumieć 
nie tylko jako historyczną postać, ale też jako symbol rozumu, ducha 
lub moralnego przewodnictwa człowieka. Żydowski myśliciel traktował 
Biblię jak tekst wielowarstwowy – jej słowa można czytać dosłownie, ale 

2	 Por. K. Leśniewski, Man in Metanoiacal Dialogue with God: The Biblical and Hesychastic 
Message of the Great Canon of St. Andrew, Wydawnictwo KUL, Lublin 2022.



� 33 

2.  Biblijna metoda alegoryczno-egzystencjalna

także interpretować głębiej, aby odkryć uniwersalne prawdy o  świecie 
i człowieku3.

Wczesne chrześcijaństwo przejęło takie podejście. Klemens Aleksan­
dryjski († 215) w Kobiercach zapisków filozoficznych dotyczących prawdziwej 
wiedzy traktuje Pismo Święte jako pedagogię prowadzącą od  poznania 
literalnego ku głębszemu, duchowemu zrozumieniu4. Jest to kluczowy 
element jego chrześcijańskiej gnozy, która łączy w sobie elementy filozofii 
platońskiej i teologii chrześcijańskiej.

W Kobiercach Klemens rozróżnia trzy etapy w drodze do pełnej wiedzy: 
literalne zrozumienie Pisma – podstawowe, dosłowne znaczenie tekstów 
biblijnych; moralne i etyczne nauki – wyciąganie zasad postępowania z Pi­
sma; gnozę – głębokie, mistyczne poznanie Boga i prawdy, osiągane przez 
kontemplację i wewnętrzne oświecenie.

Klemens podkreśla, że Pismo Święte jest natchnione przez Boga i za­
wiera różne poziomy znaczenia, od dosłownego po alegoryczne i mistycz­
ne. W ten sposób traktuje je jako narzędzie pedagogiczne, które prowadzi 
wiernych od podstawowego zrozumienia do głębszej, duchowej wiedzy. 
Warto zauważyć, że  Klemens uważa chrześcijan za  „doskonałych gno­
styków”, którzy osiągają pełne poznanie Boga poprzez połączenie wiary 
i filozofii. Jego podejście do Pisma Świętego jako pedagogii prowadzącej 
od  literalnego poznania ku gnozie chrześcijańskiej jest centralnym ele­
mentem jego teologii.

W tradycji chrześcijańskiej Orygenes z Aleksandrii (ok. 185–253) sys­
tematycznie opracował trójstopniowy sens Pisma, wyróżniając poziom 
dosłowny, moralny i  duchowy, odpowiadający trójpodziałowi człowie­
ka na ciało, duszę i ducha. W De principiis (IV, 2, 4) sformułował zasadę 

3	 Por. Filon z Aleksandrii, Pisma, t. 1: O stworzeniu świata; Alegorie praw; O dekalogu; 
O cnotach, tłum. L. Joachimowicz, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 1986.

4	 Klemens Aleksandryjski, Kobierce zapisków filozoficznych dotyczących prawdziwej wiedzy, 
tłum. J. Niemirska-Pliszczyńska, Instytut Wydawniczy PAX, Akademia Teologii Ka­
tolickiej, Warszawa 1994.



34

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

potrójnego sensu Pisma w analogii do tej struktury człowieka: „Ponieważ 
człowiek składa się z ciała, duszy i ducha, tak i Pismo, które Bóg dał dla 
zbawienia ludzi, zostało ustanowione na podobny sposób. To, co jest zgod­
ne z literą, nazywane bywa ciałem, to zaś, co niesie zbudowanie dla duszy, 
duszą; sens duchowy natomiast odpowiada duchowi. Jeżeli ktoś zrozumie 
Pismo tak, jak jest ono spisane, bez głębszego wnikania, będzie to ciało 
Pisma; jeżeli jednak pojmie to, co zostało w nim zapisane jako pouczenie 
dla duszy, będzie to dusza Pisma; jeżeli zaś wniknie w rzeczy niebieskie 
i w tajemnice duchowe, będzie to duch Pisma”5.

W praktyce oznaczało to wyróżnienie trzech sensów: dosłowny (sar-
kikos) – dostępny dla początkujących; moralny (psychikos) – kształtujący 
życie chrześcijańskie; duchowy (pneumatikos) – prowadzący do kontem­
placji i zjednoczenia z Bogiem.

Orygenes nie był jedynym twórcą tego sposobu interpretacji Pisma, 
ale wyróżnił się jako wybitny myśliciel, który uporządkował wcześniejsze 
doświadczenia w  spójną metodę teologiczną. Jego podejście nie miało 
charakteru wyłącznie teoretycznego – tekst biblijny służył także praktyce 
duchowej, prowadząc do  refleksji i  przemiany życia wierzącego. Tak pi­
sał: „Pismo jest jak człowiek: posiada ciało, duszę i ducha. Ciało to sens 
dosłowny, dusza to pouczenie moralne, duch to tajemnica Boska”6.

2. Średniowiecze
W  średniowieczu sformułowano klasyczną teorię czterech sensów Pi­
sma Świętego: sens dosłowny (historia), alegoryczny (wiara), tropo­
logiczny (moralność) i  anagogiczny (eschatologia). Wyraża to  znany  
czterowiersz:

5	 Orygenes, O zasadach, IV, 2, 4, tłum. S. Kalinkowski, WAM, Kraków 1996, s. 306.
6	 Orygenes, Homilie o Księdze Kapłańskiej, V, 5, tłum. S. Kalinkowski, WAM, Kraków 

1998.



� 35 

2.  Biblijna metoda alegoryczno-egzystencjalna

Littera gesta docet, quid credas allegoria,

Moralis quid agas, quo tendas anagogia.

„Litera uczy, co się stało,

Alegoria – w co wierzyć trzeba,

Moralny sens – jak masz działać,

Anagogia – dokąd zmierzać należy”.

Tradycja wiąże ten wiersz z Anzelmem z Laonu (XI w.), jednak – jak 
zauważa Henri de Lubac – jego autorstwo pozostaje niepewne7. Najpraw­
dopodobniej był to anonimowy, dydaktyczny dystych, funkcjonujący jako 
szkolna reguła mnemotechniczna, streszczająca średniowieczną egzege­
zę czterech sensów. Niezależnie od kwestii autorstwa, formuła ta zyskała 
ogromną popularność i stała się punktem odniesienia dla późniejszych 
komentatorów Pisma Świętego.

W  tym okresie metoda alegoryczno-egzystencjalna stała się funda­
mentem praktyki duchowej mistrzów medytacji i kontemplacji.

3. Czasy nowożytne
W nowożytności metoda odczytywania Pisma w perspektywie duchowej 
była stosowana przez mistrzów duchowości w ramach praktyki kontem­
placji i ćwiczeń duchowych. Biblia stawała się nie tylko tekstem do inter­
pretacji, ale narzędziem przemiany życia, przewodnikiem ku  jedności 
z Bogiem.

Św. Teresa z Ávili († 1582) – w Księdze życia i Drodze doskonałości często 
wychodzi od krótkiego fragmentu biblijnego, aby przejść do osobistej re­
fleksji i modlitwy. Sama pisze: „Gdy czytam w Ewangelii, jak Pan mówi 

7	 Por. H. de Lubac, Exégèse médiévale: Les quatre sens de l’Écriture, t. 2: Histoire et théologie, 
Aubier, Paris 1961, s. 321. P. Roszak, Rola Pisma Świętego w średniowiecznej teologii, „Teo­
logia w Polsce” 12 (2018) nr 2, s. 71–84.



36

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

do uczniów, zdaje mi się, że i mnie mówi” (Księga życia, rozdz. 24)8. Litera 
Pisma była więc dla niej punktem wyjścia, a sens alegoryczny i tropolo­
giczny otwierał przestrzeń dla praktyki życia wewnętrznego i naśladowa­
nia Chrystusa.

Dzieła św.  Jan od  Krzyża (†  1591), zwłaszcza Noc ciemna i  Pieśń du-
chowa, są przesycone językiem biblijnym, interpretowanym symbolicznie. 
Fragmenty Pisma stają się obrazami drogi duszy. W Pieśni duchowej pisze: 

„Dusza, idąc za swym Oblubieńcem, powtarza słowa z Pisma: «W nocy 
szukałam umiłowanego mej duszy» (Pnp 3,  1). Noc ta oznacza oczysz­
czenie i wiarę, która prowadzi do zjednoczenia z Bogiem”9. Widać tu sens 
anagogiczny – prowadzenie ku ostatecznemu spełnieniu w Bogu.

Z kolei św. Ignacy Loyola († 1556) – w Ćwiczeniach duchownych daje 
metodę „rozmyślania nad sceną Ewangelii”. Zachęca, by wyobraźnią „wi­
dzieć miejsce”, słyszeć i wchodzić w dialog z Chrystusem, aby osobista 
decyzja moralna i duchowa wynikała z lektury Pisma. Na przykład w me­
dytacji o dwóch sztandarach wykorzystuje obrazy biblijne, aby prowadzić 
ćwiczącego do wyboru między drogą Chrystusa a drogą „świata”10. Tutaj 
sens tropologiczny (praktyczne wybory moralne) i anagogiczny (dokąd 
prowadzi dana droga) są szczególnie żywe.

4. Współczesność
Sobór Watykański II w konstytucji Dei verbum (1965) przypomniał o wie­
lości sensów Pisma i konieczności interpretacji w Duchu Świętym: „Ponie­
waż Pismo Święte powinno być czytane i wyjaśniane w tym samym Duchu, 

8	 Teresa z Ávili, Księga życia, tłum. H. P. Kossowski, [w:] Dzieła, t. 1, Wydawnictwo 
Karmelitów Bosych, Kraków 1987, rozdz. 24.

  9	 Jan od Krzyża, Pieśń duchowa, [w:] Dzieła, t. 2, tłum. B. Smyrak, Wydawnictwo Kar­
melitów Bosych, Kraków 1986, s. 73–76.

10	 Ignacy Loyola, Ćwiczenia duchowne, 136–148, tłum. J. Brożek, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 2002.



� 37 

2.  Biblijna metoda alegoryczno-egzystencjalna

w jakim zostało napisane, należy nie mniej pilnie uwzględniać treść i jed­
ność całego Pisma, żywą Tradycję Kościoła oraz analogię wiary”11.

Katechizm Kościoła katolickiego podkreśla, że sens dosłowny stanowi 
fundament, a sensy duchowe rozwijają się w oparciu o działanie Ducha 
Świętego12. Papieska Komisja Biblijna w dokumencie Interpretacja Pisma 
Świętego w Kościele (1993) wskazuje, że lektura Biblii ma prowadzić do spo­
tkania z Chrystusem i przemiany życia wierzącego13.

A zatem metoda alegoryczno-egzystencjalna pozostaje żywą tradycją, 
prowadzącą do duchowego i osobistego spotkania człowieka z Bogiem. 
Pismo Święte staje się miejscem refleksji, kontemplacji i przemiany życia, 
ukazując, w co wierzyć, jak żyć i dokąd zmierzać.

B. Zasady
Interpretacja Pisma Świętego nie jest wyłącznie ćwiczeniem intelektual­
nym ani historycznym. Wymaga osobistego, religijnego zaangażowania 
czytelnika, który staje się uczestnikiem Bożego działania. Metoda łączy 
dwa wymiary: egzystencjalny, dotyczący głębokiej relacji z Bogiem, oraz 
alegoryczny, odkrywający duchowy sens tekstu.

1. Zasady egzystencjalne
Pojawia się fundamentalne pytanie: w  jaki sposób zapisane słowa Ob­
jawienia stają się zaczynem i podstawą osobowego spotkania człowieka 
z Bogiem? Jak ten – po ludzku niejednorodny – zbiór pism może prowa­
dzić do poznania Boga i wejścia z Nim w dialog? Ks. Łukasz Kamykowski, 
analizując wybrane ujęcia Ojców Kościoła i teologów średniowiecznych, 

11	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o objawieniu Bożym Dei verbum, nr 12.
12	 Por. Katechizm Kościoła katolickiego, nr 115–119, Pallottinum, Poznań 1994.
13	 Por. Papieska Komisja Biblijna, Interpretacja Biblii w Kościele (1993); R. Rubinkiewicz 

(red., tłum.), Dokument Papieskiej Komisji Biblijnej z komentarzem biblistów polskich, Vo­
catio, Warszawa 1999.



38

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

wskazuje, że istotą lektury Pisma Świętego jest osobiste poszukiwanie sen­
su, możliwe dzięki działaniu Ducha Świętego14. To On sprawia, że czytel­
nik, wychodząc od litery tekstu, zaczyna słuchać samego Chrystusa. Jak 
pokazuje przykład Orygenesa, odkrywanie sensu duchowego jest owocne 
jedynie wtedy, gdy człowiek: ma świadomość uczestnictwa w Misterium 
Trójcy Świętej; przyjmuje właściwą wewnętrzną postawę zdobytą dzięki 
nawróceniu, wyzwolony spod panowania grzechu i jest wolny dzięki asce­
zie. Tak oto wyłaniają się trzy podstawowe egzystencjalne zasady lektury 
Pisma Świętego, które omawiam poniżej.

Świadomość uczestnictwa w misterium Trójcy Świętej
Chodzi o doświadczenie osobistego związku z Bogiem Trójjedynym: Oj­
cem, Synem i Duchem Świętym. Każdy tekst biblijny należy czytać z per­
spektywy osobistego uczestnictwa w życiu Bożym, nie tylko jako historię 
z przeszłości. Praktycznie oznacza to: modlitwę przed i po lekturze Pisma, 
próbę rozpoznawania obecności Boga w codziennym życiu, refleksję nad 
tym, jak dany fragment odnosi się do relacji z Trójcą.

Nawrócenie lub pragnienie nawrócenia
Interpretacja alegoryczna nie jest tylko intelektualnym ćwiczeniem, lecz 
narzędziem przemiany duchowej. Nawrócenie to świadoma decyzja od­
wrócenia się od grzechu i zwrócenia ku Bogu. Nawet samo pragnienie 
nawrócenia (intencja, otwartość na zmianę) jest kluczowe – tekst biblijny 
staje się wtedy lustrem własnej duchowej drogi.

14	 Por. Ł. Kamykowski, Biblia, słowo Boże, Chrystus – pełnia Objawienia. Pytanie o wzajemne 
relacje na kanwie wybranych tekstów, cz. 2a: Od czasów apostolskich do średniowiecza, Uni­
wersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie Wydawnictwo Naukowe, Kraków 2013, 
s. 151–153; por. także s. 6.



� 39 

2.  Biblijna metoda alegoryczno-egzystencjalna

Asceza – wolność od nadmiernych wpływów świata
Asceza nie oznacza jedynie wyrzeczeń fizycznych, ale odłączenie się 
od  przesadnego przywiązania do  dóbr materialnych, opinii ludzi czy 
egoistycznych pragnień. Taka postawa ułatwia dostrzeganie duchowe­
go sensu tekstu, bo  umysł i  serce nie są  przytłoczone zewnętrznymi  
bodźcami.

2. Zasady alegoryczne – odkrywanie sensu duchowego
Metoda alegoryczna w interpretacji tekstów biblijnych służy odkrywaniu 
głębszego, duchowego znaczenia Pisma, wykraczającego poza dosłow­
ny opis wydarzeń. Jej celem jest ukazanie, jak słowa i  historie biblijne 
mogą prowadzić człowieka do życia moralnego, duchowego i mistycznego. 
W praktyce alegorycznej wyróżnia się kilka etapów i zasad, które warto 
stosować niezależnie od tradycji interpretacyjnej.

Lektura literalna
Pierwszym krokiem jest uważne czytanie tekstu takim, jakim został 
napisany  – bez natychmiastowego nadawania mu  znaczenia ukrytego 
czy symbolicznego. Chodzi o zrozumienie słów, faktów, działań postaci 
i kontekstu historycznego. Lektura literalna stanowi fundament wszelkiej 
dalszej interpretacji, ponieważ bez poznania treści dosłownej nie sposób 
rzetelnie odkrywać sensu duchowego.

Odkrywanie sensu duchowego (alegoria)
Alegoria polega na dostrzeganiu w wydarzeniach i postaciach biblijnych 
głębszego, duchowego znaczenia. Tekst nie jest tylko opowieścią histo­
ryczną  – może symbolizować prawdy uniwersalne lub nauki duchowe, 
które odnoszą się do życia człowieka i wspólnoty. Alegoryzowanie oznacza 

„czytanie między wierszami” i poszukiwanie ukrytego przesłania, które 
może prowadzić do rozwoju duchowego.



40

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Sens moralny (identyfikacja z postacią)
Interpretacja alegoryczna powinna pozostawać zakorzeniona w doświad­
czeniu człowieka. Czytelnik odnajduje w  postaciach i  wydarzeniach 
opisanych w Piśmie Świętym własne dążenia, słabości i wybory moral­
ne. Takie podejście uczy, jak stosować przesłanie Pisma w życiu codzien­
nym, przekształcając wiedzę o nim w konkretne działania etyczne i du­
chowe. Sens moralny tworzy pomost między tekstem a praktyką życia 
chrześcijańskiego.

Sens sakramentalny i mistyczny
Alegoria pozwala również dostrzegać głębszy wymiar sakramentalny lub 
mistyczny. Tekst biblijny może wskazywać na działanie łaski Bożej w życiu 
człowieka lub wspólnoty. Symbolika chrystologiczna i kościelna – np. po­
stać Chrystusa jako Samarytanina czy Kościół jako gospoda przyjmująca 
zbłąkanych – pokazuje, że Pismo nie jest jedynie literaturą historyczną, 
lecz drogą do wewnętrznego zjednoczenia z Bogiem i życia duchowego.

Całościowa harmonizacja sensów
W interpretacji alegorycznej ważne jest łączenie wszystkich poziomów zna­
czenia – literalnego, duchowego, moralnego i sakramentalnego – w spójną 
całość. Żaden poziom nie funkcjonuje w izolacji: sens alegoryczny jest 
osadzony w literze, sens moralny wynika z historii, a duchowe przesłanie 
odsyła do życia sakramentalnego i mistycznego. Takie podejście tworzy 
integralną, wielowymiarową egzegezę, w której wszystkie elementy Pisma 
współgrają ze sobą, ukazując jego pełne znaczenie.



� 41 

2.  Biblijna metoda alegoryczno-egzystencjalna

C. Czytamy mistrza

Autor
Orygenes był jednym z najważniejszych teologów i uczonych wczesnego 
chrześcijaństwa, działającym głównie w Aleksandrii i Cezarei. Był wybit­
nym egzegetą, filozofem i autorem wielu dzieł teologicznych, z których 
najbardziej znane to De principiis (O zasadach) – pierwsza próba systema­
tycznego przedstawienia chrześcijańskiej teologii. Orygenes dążył do po­
godzenia wiary chrześcijańskiej z filozofią grecką, szczególnie z platoni­
zmem, a  jego metoda alegorycznej interpretacji Pisma Świętego miała 
ogromny wpływ na późniejszą egzegezę. Choć niektóre z jego poglądów – 
jak preegzystencja dusz czy apokatastaza (powszechne zbawienie) – zosta­
ły później uznane za heretyckie, jego myśl wywarła trwały wpływ na roz­
wój teologii chrześcijańskiej i duchowości wschodniej oraz zachodniej.

Analizowany tekst
Homilie o Ewangelii św. Łukasza zajmują szczególne miejsce w twórczości 
Orygenesa, ponieważ ukazują jego niezwykłą umiejętność łączenia eg­
zegezy biblijnej z głęboką refleksją duchową i teologiczną. Jest to  jedno 
z nielicznych zachowanych w całości dzieł homiletycznych autora, dzięki 
czemu stanowi cenne świadectwo jego stylu kaznodziejskiego i sposobu 
interpretowania Pisma Świętego w kontekście wspólnoty wiernych. Ho­
milie te pokazują, jak Orygenes stosował swoją metodę alegoryczną i du­
chową lekturę Biblii w praktyce duszpasterskiej, a nie tylko w traktatach 
teoretycznych. W całej jego twórczości mają one więc znaczenie podwójne: 
z  jednej strony ilustrują jego poglądy teologiczne w przystępnej, żywej 
formie, a z drugiej ukazują, jak głęboko zakorzeniona była jego teologia 
w medytacyjnej, modlitewnej lekturze Słowa Bożego. Dzięki nim można 
też lepiej zrozumieć duchowość Orygenesa, który widział w Ewangelii nie 
tylko źródło wiedzy, lecz przede wszystkim drogę do wewnętrznego na­
wrócenia i zjednoczenia z Bogiem.



42

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zadanie
Fragment dzieła zawiera homilię odnoszącą się do przypowieści o Miłosier­
nym Samarytaninie. Mieliśmy już okazję przyjrzeć się jej analizie za pomo­
cą metody krytyczno-gramatycznej. Teraz z kolei mamy okazję przyjrzeć 
się, w jaki sposób znaczenie tej samej przypowieści zostaje wydobyte dzięki 
metodzie alegorycznej; Orygenes, Homilie o Ewangelii św. Łukasza, tłum. 
S. Kalinkowski, Akademia Teologii Katolickiej, Warszawa 1986, s. 126–129.

Zasady metody Analizowany tekst

Zasada: lektura literalna
Fundament interpretacji – 
poznanie faktów i wyda­
rzeń pozwala na później­
sze odkrywanie znaczenia 
duchowego.

1. Wiele jest przykazań w Prawie, w Ewangelii jed­
nak Zbawiciel umieścił tylko to jedno przykazanie; 
ono jak gdyby skrótem prowadzi do życia wieczne­
go tych, którzy są mu posłuszni. Otóż w odczyta­
nej dziś lekcji z Ewangelii Łukasza uczony w Prawie 
zapytał Jezusa: „Nauczycielu, co mam czynić, aby 
osiągnąć życie wieczne?”; Jezus mu odpowiada: 

„Co jest napisane w Prawie? Jak czytasz? – Będziesz 
miłował Pana Boga twego z całego serca swe­
go, z całej duszy swojej, ze wszystkich sił swoich 
i całym umysłem swoim, a bliźniego swego, jak 
siebie samego”. I rzecze dalej: „Dobrze powiedzia­
łeś, to czyń, a będziesz żył”; nie ulega wątpliwości, 
że życiem wiecznym, bo o życie wieczne pytał 
uczony w Prawie i o nim mówił Zbawiciel. Również 
Prawo wyraźnie nas poucza, że mamy miłować 
Boga. Powiedziano w Księdze Powtórzonego Pra­
wa: „Słuchaj, Izraelu, Pan Bóg twój jest jedynym 
Bogiem”, oraz: „Będziesz miłował Pana Boga twego 
całym umysłem swoim” itd., „a bliźniego swego jak 
siebie samego”. A Zbawiciel potwierdza te słowa 
mówiąc: „Na tych dwóch prawach opiera się całe 
Prawo i prorocy”.

Zasada: sens duchowy 
(alegoria)
Tekst historyczny prze­
kształca się w naukę o Bo­
żym działaniu w świecie 
i duszy człowieka.

2. Skoro zaś uczony w Prawie chcąc się usprawiedli­
wić i wskazać, że nikt nie jest jego bliźnim, zapytał: 

„Któż jest moim bliźnim?”. Zbawiciel opowiedział 
przypowieść zaczynającą się od słów: „Pewien czło­
wiek schodził z Jerozolimy do Jerycha” itd. Poucza, 
że człowiek, który „schodził”, i przygotować się, aby 
być bliźnim człowieka, który potrzebuje pomocy. 
Taki wszak sens ma zakończenie przypowieści:



� 43 

2.  Biblijna metoda alegoryczno-egzystencjalna

Zasady metody Analizowany tekst

„Który z tych trzech jest twoim zdaniem bliźnim 
tego, który wpadł w ręce zbójców?” Albowiem 
ani kapłan, ani lewita nie byli jego bliźnimi, lecz, 
zgodnie ze stwierdzeniem samego uczonego 
w Prawie, bliźnim jego był „ten, który mu okazał 
miłosierdzie” Dlatego też Zbawiciel powiada: „Idź 
i ty czyń podobnie”.

Zasada: sens moralny
Czytelnik identyfikuje się 
z postaciami, ucząc się 
praktykowania miłosier­
dzia i odpowiedzialności 
etycznej.
Czytelnik odnajduje 
w postaciach Pisma swoje 
doświadczenie i uczy się, 
jak stosować przesłanie 
w życiu codziennym.
Orygenes zachęca słu­
chaczy do identyfikacji 
z ofiarą i potrzebujący­
mi pomocy – nakłania 
do praktykowania miło­
sierdzia w codziennym 
życiu. Moralny wymiar 
przypowieści pokazuje, 
że religia nie jest tylko na­
uką teoretyczną, ale drogą 
etycznego działania.

3. Któryś z dawnych komentatorów tej przypowie­
ści twierdził, że człowiekiem, który schodził, jest 
Adam, że Jerozolima symbolizuje raj, Jerycho świat, 
zbójcy oznaczają wrogie potęgi, kapłan – Prawo, 
lewita – proroków, Samarytanin – Chrystusa, 
rany – nieposłuszeństwo, juczne zwierzę – ciało 
Chrystusa, pandochium, to znaczy gospoda, która 
przyjmuje wszystkich, którzy chcą do niej wejść, 
oznacza Kościół, dalej dwa denary są symbolem 
Ojca i Syna, a gospodarz symbolizuje zwierzchnika 
Kościoła, któremu powierzono zarząd nad nim. 
Natomiast obietnica powrotu Samarytanina ozna­
czała powtórne przyjście Zbawiciela.

Zasada: sens sakramen-
talny i mistyczny
Tekst wskazuje na rzeczy­
wistość sakramentalną 
i duchowe uzdrowienie 
poprzez łaskę Bożą.

4. Wyjaśnienie to jest rozsądne i piękne, jednakże 
nie można uważać, iż odnosi się ono do każdego 
człowieka. Nie każdy człowiek bowiem schodzi 
z Jerozolimy do Jerycha i nie z tego powodu wszy­
scy przebywają na tym świecie, chciał Ten, który 
został posłany, przyszedł „z uwagi na owce, które 
poginęły z domu Izraela”.
A zatem człowiek, który schodził z Jerozolimy 
do Jerycha, dlatego wpadł w ręce zbójców, bo sam 
chciał „zejść”. Zbójcami zaś nie jest nikt inny, tylko 
ci, o których tak mówi Zbawiciel: „Wszyscy, którzy 
przyszli przede mną, byli złodziejami i zbójcami”. 
Ten jednak wpadł: nie w ręce złodziei, lecz w ręce 
zbójców, którzy są o wiele gorsi od złodziei. Skoro



44

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

ten, który schodził z Jerozolimy, wpadł w ich ręce, 
oni go obrabowali i razy mu zadali. Czym są ciosy, 
czym są rany, którymi człowiek zostaje zraniony? 
To występki i grzechy.

Zasada: całościowa har-
monizacja sensów
Wszystkie poziomy 
znaczenia współdziałają, 
tworząc integralną egze­
gezę, w której Pismo uczy, 
formuje i przemienia.

5. Zbójcy, którzy go obdarli i zranili, nie pozostają 
przy nagim, lecz zadawszy mu jeszcze ciosy zosta­
wiają go; dlatego napisano: „Obdarłszy go i zadawszy 
mu rany odchodzą i zostawiają go” nie martwego, lecz 

„na pół umarłego”. Przypadkiem zaś tą samą drogą 
schodził najpierw kapłan, a potem lewita; oni może 
uczynili coś dobrego innym ludziom, ale nie temu, 
który schodził z Jerozolimy do Jerycha. Zobaczył 
go kapłan – moim zdaniem symbolizował on Prawo; 
zobaczył go lewita, który moim zdaniem oznaczał 
naukę prorocką; a ujrzawszy minęli go i zostawili. 
Opatrzność bowiem zachowała na pół umarłego dla 
tego, który był potężniejszy od Prawa i proroków, 
mianowicie dla Samarytanina, którego nazwa znaczy: 

„stróż”. To on bowiem „nie śpi i nie zasypia strzegąc 
Izraela”. Ów Samarytanin udał się w drogę ze względu 
na półżywego człowieka; nie schodził On z Jerozoli­
my do Jerycha jak kapłan albo lewita; a jeśli schodził, 
to po to, aby ocalić umierającego i zaopiekować się 
nim; Żydzi mówili do Niego: „Jesteś Samarytaninem 
i masz złego ducha”. On zaś zaprzeczył, jakoby miał 
złego ducha, ale nie chciał przeczyć, iż jest Samaryta­
ninem”. Wiedział bowiem, że jest stróżem.

Zasada: lektura literalna 
+ sens duchowy
Dosłowny opis wzmacnia 
alegoryczne znaczenie – 
wydarzenia historyczne 
stają się wskazówką 
do duchowej refleksji.

6. Skoro więc przybył do umierającego i zoba­
czył, jak tarza się on we własnej krwi, ulitował 
się i podszedł do niego, aby stać się jego bliźnim; 

„przewiązał mu rany zalewając je oliwą i winem”, 
i nie powiedział słów, które czytamy u proroka: 

„Nie można przyłożyć piastra, oliwy ani opatrun­
ku”. Oto Samarytanin, którego opieki i pomocy 
potrzebują wszyscy, którzy się źle mają; a szczegól­
nie pomocy tego Samarytanina potrzebował ten, 
który schodząc z Jerozolimy wpadł w ręce zbójców 
oraz został przez nich zraniony i porzucony na pół 
umarły. Jeśli chcesz się dowiedzieć, że ów Samary­
tanin zszedł zgodnie z wolą Opatrzności Bożej, aby 
wyleczyć tego, który wpadł w ręce zbójów, przeko­
nasz się o tym wyraźnie stąd, iż miał przy sobie 
opatrunki, oliwę i wino, a wszystko to, jak sądzę,



� 45 

2.  Biblijna metoda alegoryczno-egzystencjalna

Zasady metody Analizowany tekst

Samarytanin niósł ze sobą nie ze względu na tego 
jednego, półżywego, lecz również ze względu na in­
nych, którzy z różnych powodów zostali zranieni 
i potrzebowali opatrunków, oliwy i wina.

Zasada: sens moralny 
i sens sakramentalny
Integracja nauki etycznej 
z wymiarem ducho­
wym ukazuje, że mo­
ralność i sakramenty 
są nierozłączne.

7. Miał oliwę, o której napisano: „Niechaj oliwa roz­
pogadza twarz”, mianowicie twarz tego, kto został 
uzdrowiony. Oczyszcza rany oliwą, aby złagodzić 
opuchliznę; zalewa je także winem: dodaje ostrzej­
szy środek. Potem wsadził rannego na swe juczne 
zwierzę, to znaczy na swe własne ciało: zechciał 
wszak przyjąć ludzką postać. Ów Samarytanin 

„nosi nasze grzechy” i cierpi za nas; niesie półżywe­
go, wprowadza do gospody, to znaczy do Kościoła, 
który wszystkich przyjmuje i nikomu nie odmawia 
swej pomocy i do którego Jezus wszystkich wzywa 
mówiąc: „Przyjdźcie do mnie wszyscy, którzy utru­
dzeni i obciążeni jesteście, a ja was pokrzepię”.

Zasada: całościowa har-
monizacja sensów
Uczymy się, jak odczyty­
wać Pismo w sposób wielo­
wymiarowy – historyczne 
wydarzenie, duchowe 
przesłanie i praktyka 
życia stają się jednym.

8. A skoro go tam wprowadził, nie odchodzi 
od razu, lecz przez jeden dzieli pozostaje przy cięż­
ko rannym, leczy jego rany nie tylko za dnia, lecz 
także w nocy, okazuje mu całą swą troskę i staranie. 
Chcąc zaś rano wyruszyć w dalszą drogę, ze swego 
wypróbowanego srebra, ze swych wypróbowanych 
pieniędzy „wyjmuje dwa denary”, wynagradza go­
spodarza zajazdu – oczywiście chodzi tu o anioła 
Kościoła – i poleca mu, aby starannie pielęgnował 
rannego i doprowadził do zdrowia tego, kogo sam 
przez krótki czas pielęgnował. Moim zdaniem dwa 
denary oznaczają poznanie Ojca i Syna oraz rozu­
mienie tajemnicy, w jaki sposób Ojciec jest w Synu, 
a Syn w Ojcu; taką zapłatę otrzymuje anioł, aby 
staranniej troszczył się o człowieka, który został 
mu powierzony. Obiecał mu poza tym, że gdyby 
wydał cokolwiek ze swoich zasobów na leczenie 
rannego, natychmiast mu zwróci.

Zasada: wszystkie zasady 
są tu obecne w formie 
duchowego zastosowania
Końcowy akapit pokazuje 
pełne zastosowanie.

9. Naprawdę bliższym człowiekowi aniżeli Prawo 
i prorocy jest ten stróż dusz, „który okazał miło­
sierdzie temu, kto wpadł w ręce zbójców”; okazał 
się jego bliźnim nie w słowach, lecz w uczynkach. 
Ponieważ więc zgodnie ze słowami: „Bądźcie 
moimi naśladowcami, tak jak ja jestem naśladowcą 
Chrystusa”, możemy naśladować Chrystusa, 



46

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

Pismo jest drogą do rozwoju 
moralnego, duchowego 
i mistycznego. Poziomy in­
terpretacji: literalny (histo­
ria człowieka napadniętego 
przez zbójców), alegoryczny 
(Chrystus jako Samary­
tanin), sakramentalny 
(Kościół, łaska, dwa dena­
ry) i moralny (wezwanie 
do czynienia miłosierdzia). 
Interpretacja alegoryczna, 
sakramentalna i moralna 
ma doprowadzić do real­
nych działań; jednocześnie 
wszystkie poziomy sensu – 
literalny, duchowy, moralny 
i sakramentalny – łączą się 
w integralną całość.

możemy okazać miłosierdzie tym, którzy wpadli 
w ręce zbójców, możemy zbliżyć się do nich, prze­
wiązać rany, zalać je oliwą i winem, wsadzić ich 
na swe juczne zwierzę i nosić ich ciężary, dlatego 
Syn Boży zachęcając nas do takiego postępowa­
nia nie tylko do uczonego w Prawie, lecz również 
do nas wszystkich mówi: „Idź i ty czyń podobnie”. 
Jeśli bowiem uczynimy podobnie, osiągniemy życie 
wieczne w Chrystusie Jezusie. „Jego jest chwała 
i władza na wieki wieków, amen”.

Warto także znać metodę alegoryczną Ignacego Loyoli. Przedstawił 
ją w Ćwiczeniach duchowych, które zostały napisane w  latach 1522–1523, 
a wydane drukiem w 1548 roku. Jest to praktyczny podręcznik do odpra­
wiania trzydziestodniowych rekolekcji. Zawiera on  m.in. metodyczne 
wskazówki dotyczące kontemplacji, które uczestnicy rekolekcji powinni 
praktykować. Do istotnych elementów każdej z nich należą: „kompozycja 
sceny”, czyli wyobrażenie sobie jakiegoś wydarzenia z  Ewangelii, a  na­
stępnie „zastosowanie zmysłów”, czyli próba zobaczenia i usłyszenia osób, 
które występują w medytowanym wydarzeniu mocą wyobraźni15. Ignacy 
zachęca, by dotykać miejsc, po których chodzą ewangeliczne postaci, a na­
wet radzi, by wprzęgnąć w ćwiczenie duchowe zmysły węchu i smaku16. 

15	 Por. np. pierwszą medytację rekolekcji o wcieleniu praktykowaną w drugim tygodniu: 
I. Loyola, Ćwiczenia duchowe, tłum. J. Ożóg, Kraków 2010, s. 51.

16	 Por. kontemplację piątą o zastosowaniu pięciu zmysłów (wzroku, słuchu, węchu, sma­
ku, dotyku) praktykowaną w drugim tygodniu rekolekcji: tamże, s. 55–56.



� 47 

2.  Biblijna metoda alegoryczno-egzystencjalna

Według jego zamysłu praktyki medytacyjne miały na celu uwypuklić ak­
tualność i niemal dotykalność chrześcijańskich misteriów, a medytujący 
mógł stać się zaangażowanym uczestnikiem ewangelicznej sceny. Praktyki 
medytacyjne były integralnym składnikiem formacji zakonnej, podob­
nie zresztą jak w seminariach diecezjalnych, tworzonych po Soborze Try­
denckim. Co więcej, medytację rozpowszechniano wśród szerokich rzesz 
wierzących. Opis praktyk medytacyjnych zawarty był nie tylko w bardzo 
licznych książkach o chrześcijańskiej duchowości, ale także w zwykłych 
modlitewnikach17.

Św. Ignacy w  Ćwiczeniach duchowych zachęca, aby podczas lektury 
angażować wszystkie zmysły: wzrok, słuch, dotyk, węch. Pozwala to wy­
obrazić sobie ewangeliczną scenę, wejść głębiej i doświadczać ją „tu i teraz”, 
a nie tylko traktować jako wspomnienie.

Zobaczmy to na przykładzie perykopy o Marii Magdalenie przy grobie 
i jej spotkaniu ze Zmartwychwstałym, który zwraca się do niej po imieniu: 

„Mario!” (J 20, 11–18).

Zaangażowanie zmysłów
Czytając Ewangelię Jana, możemy zobaczyć pusty grób, odsunięty kamień, 
ogród wokół; usłyszeć kroki, a potem głos wołający jej imię „Mario!”; do­
tknąć ziemi pod sandałami; poczuć chłód kamienia, zapach kwiatów i wil­
goć ogrodu.

Identyfikacja z postacią
Kolejnym krokiem jest utożsamienie się z postacią – wczucie w jej emocje, 
decyzje i przeżycia. Pomaga to odkrywać sens duchowy tekstu, czyli Boży 
plan i kondycję duszy człowieka.

17	 Niezwykłą popularnością cieszyła się Książka do modlitwy i medytacji dominikanina 
św. Ludwika z Granady.



48

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Maria Magdalena doświadcza żalu, tęsknoty i poczucia straty. Mo­
ment, gdy Jezus woła jej imię, jest przełomowy – odwraca się od przeszłości 
i otwiera na teraźniejszość. Alegorycznie pokazuje to, jak człowiek może 
otworzyć serce na Bożą obecność „tu i teraz”.

Odniesienie sensu do własnego życia
Sens duchowy tekstu odsłania się, gdy odniesiemy go do własnych do­
świadczeń, decyzji i  sytuacji życiowych. Ignacjańska praktyka polega 
na rozważeniu, jakie Boże przesłanie jest dla mnie w danej scenie i  jak 
mogę je zastosować w codziennym życiu.

Tak jak Maria Magdalena była początkowo skupiona na przeszłości, 
my również często trwamy w latach, doświadczeniach, które minęły. Być 
może te wspomnienia są przepełnione żalem, goryczą, poczuciem winy. 
Doświadczenie Bożej obecności „tu i teraz” zachęca do zmiany perspekty­
wy – dostrzeżenia nowych możliwości, przebaczenia, otwarcia się na bli­
skich i podejmowania odpowiedzialnych decyzji zgodnych z wiarą.

D. Zastosowanie

Liturgia
Liturgia to publiczny kult Kościoła, czyli wspólnotowe i uporządkowane 
oddawanie chwały Bogu poprzez modlitwy, obrzędy i  sakramenty. Naj­
pełniej wyraża się w  Eucharystii, ale obejmuje także inne sakramenty, 
liturgię godzin, błogosławieństwa i inne formy oficjalnej modlitwy wspól­
notowej. W  ujęciu teologicznym liturgia to  „dzieło Chrystusa i  Kościo­
ła”, w którym wierzący uczestniczą w misterium paschalnym – śmierci 
i zmartwychwstaniu Jezusa.

Słuchanie Pisma Świętego we wspólnocie podczas mszy świętej ma głę­
bokie znaczenie zarówno duchowe, jak i  wspólnotowe. Podczas mszy 
świętej nie słuchamy słowa Bożego w samotności, ale razem jako Kościół –  



� 49 

2.  Biblijna metoda alegoryczno-egzystencjalna

wspólnota wierzących. To znaczy, że słowo Boże kierowane jest nie tylko 
do każdego z nas osobiście, ale do całego zgromadzenia. Wspólne słucha­
nie ma budować jedność i pogłębiać naszą tożsamość jako Ludu Bożego. 
Uczymy się patrzeć w tym samym kierunku – ku Bogu. Jesteśmy wtedy 
formowani przez jedno słowo, które nas jednoczy, oczyszcza i prowadzi. 
To  nie tylko osobiste natchnienie, ale wspólnotowe formowanie ducha.

Rozmyślanie, lectio divina
Rozmyślanie (łac. meditatio) to  osobista modlitwa myślna, polegająca 
na świadomym i pogłębionym zastanawianiu się nad prawdami wiary, 
fragmentem Pisma Świętego, życiem Chrystusa lub własnym doświad­
czeniem duchowym. Celem rozmyślania jest spotkanie z Bogiem poprzez 
refleksję, budzenie uczuć religijnych (np. wdzięczności, skruchy, miłości) 
i pobudzanie woli do dobrych postanowień.

W kontekście metody egzystencjalno-alegorycznej rozmyślanie to od­
krywanie osobistego sensu symboli i wydarzeń opisanych w Biblii, tak aby 
stawały się one żywym słowem skierowanym do konkretnego człowieka

Lectio divina (łac. „święte czytanie”) to tradycyjna metoda modlitew­
nego czytania Pisma Świętego, praktykowana od starożytności w Kościele. 
Składa się z kilku etapów:

Lectio – uważne czytanie tekstu, aby uchwycić jego treść;
Meditatio – rozważanie, co ten tekst mówi do mnie i  jakie znaczenie 

ma dla mojego życia;
Oratio – modlitwa jako odpowiedź na usłyszane słowo;
Contemplatio  – trwanie w  obecności Boga, cisza i  wewnętrzne 

zjednoczenie.
Lectio divina uczy słuchania Boga w Jego słowie i pozwala, by tekst 

biblijny przekraczał literalny sens, otwierając się na wymiar alegoryczny 
i egzystencjalny – czyli na to, co oznacza tu i teraz w mojej codzienności.



Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

E. Ograniczenia

Subiektywność interpretacji
Metoda koncentruje się na osobistym przeżyciu tekstu i jego odniesieniu 
do duchowości czy moralności czytelnika. Alegoryczne i egzystencjalne 
odczytanie często zależy od indywidualnej wrażliwości, doświadczeń i sta­
nu duchowego czytelnika.

Brak krytycznego podejścia historyczno-kontekstowego
Metoda alegoryczna często pomija dokładną analizę historyczną, języ­
kową i  literacką tekstu. W nauce istotne jest, aby interpretacja opierała 
się na źródłach historycznych, analizie języka oryginalnego i kontekście 
kulturowym, a nie wyłącznie na duchowym sensie. Oznacza to, że metoda 
nie nadaje się jako główna metoda badawcza w pracy akademickiej, choć 
może być cennym uzupełnieniem refleksji teologicznej lub duchowej.

Brak precyzyjnej weryfikacji
Alegoryczne i egzystencjalne znaczenie tekstu nie jest jednoznaczne – róż­
ni czytelnicy mogą wyciągnąć odmienne wnioski. W nauce wymagana jest 
powtarzalność i możliwość sprawdzenia wniosków przez innych badaczy, 
co w tej metodzie jest trudne do osiągnięcia.

Ograniczenia w analizie literackiej i krytycznej
Metoda nie uwzględnia np. formy literackiej, stylu autora, gatunku literac­
kiego w takim stopniu jak metody historyczno-krytyczne. Dlatego nie jest 
odpowiednia jako punkt wyjścia do badań naukowych, które wymagają 
systematycznej, krytycznej analizy tekstu.



� 51 

3   
Metoda dialektyczna

Metoda dialektyczna, wywodząca się z filozofii greckiej, odegrała funda­
mentalną rolę w kształtowaniu średniowiecznej teologii scholastycznej, 
stając się jednym z głównych narzędzi intelektualnych epoki. Jej znaczenie 
nie ogranicza się jednak do średniowiecza – dialektyka wciąż znajduje 
zastosowanie we współczesnych dyskusjach i polemikach teologicznych, 
oferując model racjonalnego dialogu i krytycznej analizy.

A. Geneza
Przypatrzmy się najpierw rozumieniu dialektyki u Arystotelesa, dla któ­
rego była ona sztuką prowadzenia rozmowy opartej na prawdopodobnych 
przesłankach i  narzędziem dochodzenia do  prawdy poprzez konfron­
tację różnych opinii. To  właśnie Arystoteles nadał dialektyce wymiar 
metodyczny, odróżniając ją  od czysto retorycznych sporów. Na  gruncie 
chrześcijaństwa tradycja ta  znalazła nowe życie w  epoce scholastyki. 
Szczególne znaczenie miał tutaj Piotr Abelard, który w swoich dziełach 
twórczo przeniósł antyczną sztukę dyskusji do refleksji teologicznej. Po­
sługując się dialektyką, nie tylko porządkował i zestawiał autorytety, ale 
także otwierał przestrzeń dla krytycznego namysłu, wskazując, że  ro­
zum i wiara mogą współpracować w poszukiwaniu głębszego rozumienia 
Objawienia.



52

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Dialektyka Arystotelesa
Dialektyka u Arystotelesa była rozumiana jako sztuka prowadzenia dys­
kusji w oparciu o opinie powszechnie przyjęte (endoxa), a  jej celem było 
dochodzenie do wiedzy prawdopodobnej. W Topikach Stagiryta definiu­
je ją następująco: „Dialektycznymi są sylogizmy oparte na opiniach po­
wszechnie przyjętych”1.

Owe endoxa to twierdzenia, które „zdają się być przyjęte przez wszyst­
kich, przez większość lub przez mędrców, albo przez wszystkich, albo 
przez większość, albo przez najbardziej znanych i poważanych”2.

Metoda dialektyczna polegała na  zestawianiu ze  sobą twierdzeń 
sprzecznych. Sprzeczność nie była tu  traktowana jako błąd, lecz jako 
punkt wyjścia do dociekania. Dlatego Arystoteles podkreślał rolę wątpie­
nia i pytania: „Dla poznania rzeczy trzeba wiedzieć, jak można je proble­
matyzować, ponieważ dla tych, którzy mają przed sobą trudność, zaczyna 
się dociekanie i rozważanie”3.

Ważnym elementem dialektyki było również rozróżnianie znaczeń 
słów, by unikać pozornych sprzeczności. Arystoteles przestrzegał: „Naj­
częściej bowiem złudzenia powstają wskutek wieloznaczności słów”4.

Dialektyka nie prowadziła do wiedzy apodyktycznej (jak logika i de­
monstracja), ale rozwijała zdolność rozróżniania, oceniania i argumento­
wania. Była ćwiczeniem intelektu i szkołą krytycznego myślenia, kształ­
cącą sztukę stawiania pytań, podejmowania wątpliwości i prowadzenia 
dociekań.

1	 Arystoteles, Topica, I, 1, 100a18; ed. Bekker, [w:] Aristoteles Graece, t. 8.
2	 Tamże, 100b21–100b23.
3	 Tamże, I, 2, 101a34–101a36.
4	 Arystoteles, De sophisticis elenchis, 165a5, ed. Bekker, [w:] Aristoteles Graece, t. 8.



� 53 

3. Metoda dialektyczna

Dialektyka Piotra Abelarda
Piotr Abelard (1079–1142) znał Arystotelesa dzięki łacińskim przekładom 
i komentarzom Boecjusza. Inspirował się jego metodą zestawiania tez i an­
tytez, przenosząc ją na grunt teologii chrześcijańskiej w dziele Sic et non 
(Tak i nie) napisanym w latach 1121–1123. We wstępie Abelard przedstawia 
podstawowe reguły, jak należy korzystać z autorytetów i  jak rozumieć 
sprzeczności w Piśmie i u Ojców Kościoła: „Przez wątpienie dochodzimy 
do dociekania; przez dociekanie dostrzegamy prawdę”5.

To programowe zdanie ukazuje istotę metody Abelarda: uczeń nie 
ma przyjmować autorytetu bezrefleksyjnie, ale ma pytać, badać i dociekać. 
W jaki sposób? Oto zasada Abelarda: „Jeśli w słowach świętych spotkamy 
coś, co zdaje się sobie przeczyć, nie należy od razu wierzyć, że to ich własne 
zdanie, ani że to, co powiedziano, jest fałszywe, lecz raczej trzeba zbadać, 
co i w jaki sposób zostało powiedziane”6.

Ta zasada wprost nawiązuje do metody dialektycznej Arystotelesa: 
zderzenie sprzecznych twierdzeń nie oznacza błędu, lecz zaproszenie 
do głębszej analizy. Abelard pisze też o zasadzie rozróżniania sensów: 

„Trzeba także uważać na różne rodzaje znaczeń, aby to samo słowo, użyte 
w jednym sensie, nie wydawało się sprzeczne w innym”7.

Abelard uczy tu hermeneutyki: sprzeczności mogą wynikać z wielo­
znaczności słów i różnic kontekstowych.

Kluczowe cechy dialektyki arystotelesowskiej, które Abelard adaptu­
je, to: zestawianie sprzecznych argumentów, odwołanie do autorytetów 
i  wnioskowanie prawdopodobne zamiast absolutnie pewnego. Abelard 
stosuje dialektykę w  kontekście teologicznym, tworząc systematyczne 

5	 Abelardus, Sic et non. Prologus, [w:] Petri Abelardi  […] opera omnia, ed. J.-P. Migne, 
Parisiis 1855, kol. 1339 (Patrologiae Cursus Completus. Series Latina, 178).

6	 Tamże, 1340.
7	 Tamże, 1341.



54

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

zestawienie sprzecznych tez Ojców Kościoła i Pisma Świętego. Jego meto­
da opiera się na kilku zasadach:

Zestawianie sprzecznych tez. W  Sic et  non Abelard gromadzi oko­
ło 158 stwierdzeń teologicznych, które pozornie się wykluczają, zachęcając 
do analizy krytycznej. W Prologu pisze: „Gdy w tak wielkiej liczbie słów 
niektóre pisma świętych nie tylko różnią się między sobą, ale nawet sobie 
wzajemnie zaprzeczają, nie należy pochopnie wydawać sądu o tych, przez 
których sam świat ma być sądzony”8.

Odwołanie do autorytetów. Każda teza jest poprzedzona cytatami 
z Pisma Świętego lub Ojców Kościoła. Abelard podkreśla: „Nie należy 
pochopnie mówić, że są kłamcami lub że się mylili, o których Pan powie­
dział: Kto was słucha, mnie słucha; a kto was odrzuca, mnie odrzuca”9.

Samodzielna analiza sprzeczności. Abelard, podobnie jak Arystote­
les, używa dialektyki jako narzędzia poznania, ale w służbie wiary. Ana­
liza sprzeczności pozwala uczniom rozwijać myślenie krytyczne i głębsze 
rozumienie doktryny Kościoła.

Metoda Abelarda w Sic et non łączy klasyczną dialektykę Arystotelesa 
z średniowieczną scholastyką. Zestawianie kontradyktoryjnych tez, od­
woływanie się do autorytetów i samodzielna analiza sprzeczności umożli­
wiają uczniom krytyczne poznawanie teologii. Abelard pokazuje, że logika 
i wiara mogą współistnieć, a sprzeczności stają się narzędziem pogłębiania 
wiedzy. Dzięki temu jego metoda stanowi most między filozofią antyczną 
a średniowieczną myślą religijną, inspirując pokolenia uczonych do roz­
ważnego, analitycznego podejścia do nauki i wiary10.

Posłużmy się przykładem z dzieła Abelarda, pokazującym metodę 
dialektyczną w praktyce. Pierwsza znacząca kwestia postawiona w dziele 

  8	 Tamże, 1342.
  9	 Tamże, 1343.
10	 Por. tamże, passim.



� 55 

3. Metoda dialektyczna

brzmi następująco: „Czy wiara człowieka powinna mieć oparcie w rozu­
mie, czy nie”.

Aby uzasadnić, że tak, Abelard przytacza przede wszystkim fragment 
z dzieła św. Augustyna, w którym podkreślana jest komplementarność 
wiary i rozumu: „Zrozumienie jest nagrodą wiary. Wierz, abyś mógł zro­
zumieć”11. Dla Augustyna wiara i rozum nie wykluczają się: rozum poma­
ga pogłębiać wiarę, a wiara otwiera drogę do zrozumienia prawd boskich. 
To jest klasyczny przykład stanowiska sic.

Na przeciwko stanowiska Augustyna Abelard zestawia głos św. Hie­
ronima, który przestrzega przed zbytnim zaufaniem rozumowaniu filo­
zoficznemu: „Nie w  dialektyce spodobało się Bogu zbawić swój lud”12. 
Hieronim podkreśla, że zbawienie przychodzi z wiary i Objawienia, a nie 
z technik logicznego dowodzenia. To stanowisko reprezentuje stronę non.

Abelard celowo nie rozstrzyga, kto ma rację. Zadaniem ucznia – czytel­
nika jest przeprowadzenie analizy logicznej, pogodzenie autorytetów bądź 
wykazanie warunków, w jakich każde z twierdzeń może być uzasadnione.

Ten przykład ukazuje, jak Piotr Abelard świadomie nawiązuje do dia­
lektyki Arystotelesa. Tak jak Stagiryta w Topikach uczył zestawiania argu­
mentów „za” i „przeciw” w oparciu o powszechnie przyjęte opinie (endoxa), 
tak Abelard wykorzystuje sprzeczne wypowiedzi Ojców Kościoła, by po­
budzić rozumowanie ucznia: „Przez wątpienie dochodzimy do dociekania; 
przez dociekanie dostrzegamy prawdę”13.

Metoda dialektyczna, wypracowana przez Arystotelesa i  rozwinię­
ta przez Piotra Abelarda, ukazuje ciągłość między antyczną filozofią 

11	 Augustinus, Sermo 43, 7, [w:] Sancti Aurelii Augustini […] opera omnia, tomus 5, pars 1, 
ed.  J.-P. Migne, Parisiis 1865, kol. 260 (Patrologiae Cursus Completus. Series 
Latina, 38).

12	 Hieronimus, Commentarius in Epistulam ad Galatas, II, 3, [w:] S. Eusebii Hieronymi […] 
opera omnia, tomus 7, ed. J.-P. Migne, Parisiis 1845, kol. 365 (Patrologiae Cursus Com­
pletus. Series Latina, 26).

13	 Abelardus, Sic et non. Prologus, [w:] Petri Abelardi […] opera omnia, ed. J.-P. Migne, Pa­
risiis 1855, kol. 1339 (Patrologiae Cursus Completus. Series Latina, 178).



56

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

a średniowieczną teologią. U Stagiryty dialektyka była ćwiczeniem in­
telektu, sztuką dociekania prawdopodobnych rozwiązań poprzez ana­
lizę sprzeczności. Abelard przeniósł tę metodę na grunt chrześcijański, 
ukazując, że także w teologii wątpliwości i pozorne przeciwieństwa mogą 
stać się drogą do głębszego poznania prawdy. Dzięki niemu dialektyka 
stała się podstawowym narzędziem scholastyki, przygotowującym grunt 
pod wielkie syntezy św. Tomasz z Akwinu i innych teologów XIII wieku. 
W ten sposób krytyczne dociekanie i poszanowanie autorytetu zostały 
połączone w jednej metodzie, która na wiele stuleci ukształtowała sposób 
myślenia chrześcijańskiego Zachodu.

B. Zasady
Tomasz z Akwinu (ok. 1225–1274), dominikański teolog i filozof, czerpiąc 
z metody dialektycznej Piotra Abelarda, rozwinął ją, by tworzyć wielkie 
syntezy doktryny chrześcijańskiej. W Sumie teologicznej (ok. 1265–1274)14 
Tomasz wprowadza formalną strukturę pytań, w  której zestawia tezy 
(obiekcje) i antytezy (odpowiedzi), a następnie rozstrzyga problem, po­
sługując się zarówno rozumowaniem racjonalnym, jak i  odwołaniem 
do autorytetów.15

Postawienie problemu (utrum… – „czy…?”)
Każda kwestia zaczyna się od  jasno sformułowanego pytania w formie 
alternatywy. Zazwyczaj brzmi ono: „Czy jest tak, czy inaczej?”. Dzięki 
temu z góry wyznacza się ramy rozważań i pozwala uniknąć niejasności.

14	 Tomasz z Akwinu, Summa theologiae, Leonina, Romae 1888–1906; Tomasz z Akwinu, 
Suma teologiczna, tłum. P. Bełch, Veritas, London 1963–1986.

15	 G. R. Evans, The Language and Logic of Thomas Aquinas, London 1982, s. 45–67.



� 57 

3. Metoda dialektyczna

Argumenty za (videtur quod sic – „wydaje się, że tak”)
Następnie przytacza się racje i autorytety przemawiające za tym, że dane 
twierdzenie jest prawdziwe. Tomasz często cytował tutaj Pismo Święte, Oj­
ców Kościoła lub filozofów. Te argumenty stanowią punkt wyjścia do dal­
szej dyskusji.

Argumenty przeciw (videtur quod non – „wydaje się, że nie”)
Potem przedstawia się kontrargumenty – czyli racje wskazujące, że dane 
twierdzenie jest fałszywe lub wymaga korekty. W tym miejscu zderzają 
się różne autorytety i punkty widzenia, a czytelnik widzi, że problem nie 
jest banalny.

Odpowiedź mistrza (respondeo dicendum quod –  
„odpowiadam, że…”)
To najważniejsza część. Tomasz formułował tu własne stanowisko, stara­
jąc się pogodzić racje obu stron. Jego odpowiedzi były nie tylko rozstrzy­
gnięciem, ale też próbą uporządkowania zagadnienia w świetle rozumu 
i Objawienia.

Odpowiedzi mistrza, ciąg dalszy (ad obiecta – odpowiedzi 
na zarzuty)
Na końcu Tomasz powracał do argumentów przeciwnych i jeden po dru­
gim wyjaśniał, dlaczego – po uwzględnieniu jego rozstrzygnięcia – nie 
są one decydujące albo jak należy je poprawnie rozumieć.

Dzięki takiej metodzie dyskusja była uporządkowana, obiektywna 
i otwarta na różne stanowiska, a  jednocześnie prowadziła do konstruk­
tywnego rozwiązania problemu.

Podczas gdy Abelard skupiał się na krytycznej analizie sprzeczności, 
Tomasz dąży do syntezy prawd wiary. Dzięki temu uczniowie uczą się nie 
tylko krytycznej analizy, lecz także wypracowania syntezy wiedzy, w zgo­
dzie z wiarą.



58

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Tomasz zachowuje kluczowe elementy metody Abelarda – zestawia­
nie przeciwstawnych opinii i krytyczne dociekanie – jednocześnie nada­
jąc jej systematyczny charakter, dążąc do syntezy. Dialektyka Abelarda 
przekształca się dzięki niemu w narzędzie do budowania spójnej teologii 
scholastycznej, która stała się wzorem dla XIII wieku i przygotowała grunt 
pod tworzenie summ teologicznych w Europie.

C. Czytamy mistrza

Autor
Tomasz z Akwinu łączył filozofię Arystotelesa z doktryną chrześcijań­
ską, tworząc spójną syntezę rozumu i wiary. Jego prace wywarły ogromny 
wpływ na teologię scholastyczną i filozofię Zachodu.

Analizowane dzieło
Suma teologiczna, pisana w latach 1265–1274 jest dziełem centralnym w do­
robku Tomasza. Ukazuje jego zdolność do harmonizowania wiary i rozu­
mu, stanowiąc podstawę dla rozwoju scholastyki. Dzieło to miało ogromny 
wpływ na Kościół katolicki i do dziś jest jednym z kluczowych tekstów 
w teologii.

Dzieło podzielone jest na trzy główne części: 1) O Bogu i Jego istnieniu, 
naturze oraz działaniu; 2) O człowieku, jego kondycji, moralności i osta­
tecznym celu; 3) O Chrystusie jako Pośredniku oraz o sakramentach, które 
udzielają łaski. Każda część dzieli się na kwestie, czyli rozbudowane za­
gadnienia teologiczne. W ramach kwestii Tomasz rozpatruje szczegółowe 
problemy zwane artykułami. Każdy artykuł ma systematyczną strukturę, 
zawiera zawsze takie same zasady omówionej już metody scholastycznej. 
Dzięki tej przejrzystej budowie Suma teologiczna nie tylko porządkuje całą 
teologię chrześcijańską, ale także ukazuje sposób prowadzenia racjonalnej 
dyskusji nad wiarą.



� 59 

3. Metoda dialektyczna

Zadanie
Czytamy fragment: część I, kwestia 2: O Bogu, czy Bóg jest, artykuł 1: Czy 
istnienie Boga jest oczywiste – zobaczmy strukturę metody. Tekst: Tomasz 
z Akwinu, Traktat o Bogu. Summa teologii, kwestie 1–26, tłum. G. Kurylewicz, 
Z. Nerczuk, M. Olszewski, Wydawnictwo Znak, Kraków 1999, s. 35–37.

Struktura Tekst

Zasada: postawienie 
problemu (quaestio)
Pytanie, czy istnienie Boga 
jest oczywiste

Czy istnienie Boga jest oczywiste.

Pierwszy argument „za” 
(z natury wrodzonej)
Tomasz przytacza argu­
menty za tym, że istnie­
nie Boga jest oczywiste. 
W rzeczywistości w tym 
artykule podaje trzy obiek­
cje (czyli trzy argumenty).

Wydaje się, że istnienie Boga jest oczywiste.
1. Powiada się, że to jest dla nas oczywiste, czego 
poznanie tkwi w nas z natury, jak widać w przy­
padku pierwszych zasad, ale Jan z Damaszku 
powiada na początku I księgi traktatu O wierze 
prawdziwej: „poznanie istnienia Boga zostało 
wszystkim wszczepione z natury”. Istnienie Boga 
jest zatem oczywiste.

Drugi argument „za” 
(z definicji Boga)

2. To nazywamy oczywistym, co poznaje się 
wraz z poznaniem terminów. Filozof przypisał 
to pierwszym zasadom dowodzenia w I księdze 
Analityk wtórych. Skoro pozna się, czym jest całość 
i czym jest część, to wiadomo, że wszelka całość 
jest większa od części. Gdy jednak zrozumie 
się, co oznacza nazwa Bóg, to wiadomo od razu, 
że Bóg jest. Ta nazwa oznacza bowiem to, od czego 
niczego większego nie można oznaczyć. To zaś, 
co jest w rzeczywistości i w intelekcie, jest większe 
od tego, co jest tylko w intelekcie. Z faktu zatem, 
że jeśli zrozumie się nazwę Bóg, to jest On już 
w intelekcie, wynika również, że jest w rzeczywi­
stości. Istnienie Boga jest więc oczywiste.

Trzeci argument „za” 
(z prawdy)

3. Istnienie prawdy jest oczywiste, ponieważ ten, 
kto przeczy, że prawda istnieje, przyjmuje istnie­
nie prawdy. Jeśli bowiem nie ma prawdy, prawdzi­
we jest to, że prawdy nie ma. Jeśli jednak coś jest 
prawdziwe, to musi istnieć prawda. Bóg zaś jest 
samą prawdą, jak czytamy w Ewangelii Jana (14, 6): 

„jam jest droga, i prawda, i życie”. Zatem istnienie 
Boga jest oczywiste.



60

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Struktura Tekst

Obiekcja, 
przeciwstawienie
Ludzie mogą zaprzeczać 
istnieniu Boga.

Ale nikt nie może pomyśleć przeciwieństwa tego, 
co oczywiste, jak powiada Filozof w IV księdze 
Metafizyki i I księdze Analityk wtórych w odnie­
sieniu do pierwszych zasad dowodzenia. Można 
jednak pomyśleć coś przeciwnego istnieniu Boga, 
zgodnie z tym, co czytamy w Psalmie (51, 1): „rzekł 
głupi w sercu swoim: nie masz Boga”. Istnienie 
Boga nie jest więc oczywiste.

Odpowiedź – rozróż-
nienie dwóch rodzajów 
oczywistości
W logice klasycznej 
(wywodzącej się od Ary­
stotelesa) każde zdanie 
typu „A jest B” składa się 
z podmiotu i orzecznika 
(inaczej: predykatu).
Podmiot → to o kim, 
o czym mówimy.
W zdaniu „Człowiek jest 
zwierzęciem” podmiotem 
jest człowiek.
Orzecznik (predykat) → to, 
co orzekamy o podmiocie, 
czyli jaka cecha lub katego­
ria do niego należy.
W tym przykładzie orzecz­
nikiem jest zwierzę.
Zdanie jest oczywiste 
(samo przez się, per se no-
tum), gdy to, co orzekamy 
(orzecznik), już zawiera się 
w pojęciu podmiotu.
W definicji „człowie­
ka” mieści się to, że jest 
on „zwierzęciem rozum­
nym”. Skoro bycie zwierzę­
ciem należy do samej istoty 
człowieka, to gdy powiemy 

„człowiek jest zwierzęciem”, 
orzecznik („zwierzę”) 
znajduje się już w pojęciu 
podmiotu („człowiek”).

Odpowiadam, że coś może być oczywiste na dwa 
sposoby: albo samo w sobie, ale nie ze względu 
na nas; albo samo w sobie i ze względu na nas. 
Jakieś zdanie jest oczywiste wtedy, gdy orzecznik 
zawiera się w pojęciu podmiotu, na przykład „czło­
wiek jest zwierzęciem”, bo zwierzę należy do poję­
cia człowieka. Gdyby więc wszyscy wiedzieli, czym 
jest orzecznik i podmiot, to zdanie byłoby oczy­
wiste dla wszystkich, jak widać to w pierwszych 
zasadach dowodzenia, których terminy są pew­
nymi znanymi wszystkim pojęciami ogólnymi. 
Na przykład byt i niebyt, całość i część itp. Gdyby 
niektórzy nie wiedzieli, czym jest orzecznik i pod­
miot, to zdanie samo w sobie byłoby oczywiste, 
chociaż nie byłoby oczywiste dla tych, którzy nie 
znają orzecznika i podmiotu. Dlatego, jak powiada 
Boecjusz w księdze O hebdomadach, istnieją pewne 
ogólne pojęcia umysłu, które są oczywiste tylko 
dla uczonych. Na przykład to, że rzeczy nieciele­
sne nie znajdują się w żadnym miejscu.



� 61 

3. Metoda dialektyczna

Struktura Tekst

 Czyli: orzecznik = to, 
co stwierdzamy o pod­
miocie. Jeśli ta cecha jest 
już wpisana w definicję 
podmiotu, zdanie jest 
oczywiste.
Innymi słowy:

„Człowiek jest istotą 
rozumną” → też oczywi­
ste, bo rozumność należy 
do definicji człowieka.
Ale „Człowiek jest bia­
ły” → nie jest oczywiste, 
bo białość nie należy 
do istoty człowieka, tylko 
do jakiejś przypadłości 
(może być biały, ale nie 
musi).

Odpowiedź – zastoso
wanie do Boga
Tomasz daje własne 
stanowisko, że istnienie 
Boga jest oczywiste samo 
w sobie, ale nie dla nas.

Twierdzę więc, że zdanie „Bóg jest” samo w so­
bie jest oczywiste, ponieważ orzecznik jest tym 
samym, co podmiot. Bóg jest bowiem swoim 
istnieniem, jak zostanie pokazane poniżej (3, 4). 
Ponieważ jednak my nie wiemy o Bogu, czym jest, 
to zdanie „Bóg jest” nie jest dla nas oczywiste, ale 
wymaga udowodnienia za pomocą tego, co jest 
bardziej znane ze względu na nas, a mniej znane 
z natury, czyli przez dzieła.

Odpowiedzi na obiekcje
Tomasz wraca do każdej 
z trzech obiekcji z począt­
ku rozumowania i rozbija 
je punkt po punkcie.

Na pierwsze odpowiadam, że poznanie istnie­
nia Boga jest nam w jakiejś ogólności i niejasno 
wszczepione z natury dlatego, że Bóg jest szczę­
ściem człowieka. Człowiek bowiem z natury 
pragnie szczęścia; a to, czego pragnie z natury, 
z natury również poznaje. Nie jest to jednak po­
znanie zasadnicze istnienia Boga, tak jak poznanie 
nadchodzącego nie jest poznaniem Piotra, chociaż 
tym nadchodzącym jest Piotr. Wielu bowiem 
uważa, że doskonałym dobrem człowieka, czyli 
szczęściem, jest bogactwo, inni znowu, że rozkosz, 
a inni, że jeszcze coś innego.
Na drugie odpowiadam, że może się zdarzyć, 
że ten, kto słyszy nazwę „Bóg”, nie poznaje, 
że oznacza ona coś, nad co nie można pomyśleć



62

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Struktura Tekst

niczego większego, skoro niektórzy wierzyli, 
że Bóg jest ciałem. Gdyby nawet przyjąć, że ktoś 
poznaje, że nazwa „Bóg” oznacza to, o czym mowa, 
czyli to, od czego nie można pomyśleć niczego 
większego, to jednak z tego nie wynika, że ten 
ktoś poznałby, że to, co oznacza ta nazwa, istnieje 
w rzeczywistości, lecz poznałby, że istnieje tylko 
w ujęciu intelektu. Można też spierać się, że coś 
istnieje w rzeczywistości, tylko wówczas, gdy ktoś 
dopuszcza, że istnieje w rzeczywistości coś, od cze­
go nie można pomyśleć niczego większego, a tego 
nie uznają ci, którzy twierdzą, że Boga nie ma.
Na trzecie odpowiadam, że istnienie prawdy jest 
dla wszystkich oczywiste, lecz istnienie pierwszej 
prawdy, nie jest dla nas oczywiste.

Wniosek jest następujący:
Istnienie Boga samo w sobie jest oczywiste, ale nie jest oczywiste dla 

nas. Dlatego potrzebne są dowody na istnienie Boga oparte na tym, co bar­
dziej znane dla nas – czyli na dziełach świata stworzonego.

Czyli:
•	 Dla Boga samego – Jego istnienie jest tożsame z Jego istotą, więc zdanie 

„Bóg jest” jest zdaniem oczywistym samym w sobie.
•	 Dla ludzi – nie znamy istoty Boga wprost, dlatego zdanie, że Bóg ist­

nieje, nie jest dla nas oczywiste. Musimy dojść do tego drogą rozumo­
wania i dowodzenia (np. przez pięć dróg Tomasza).
Zobaczmy w tabeli z trzema kolumnami: obiekcje, argumenty „za”, 

odpowiedź Tomasza. To pozwoli w prosty sposób zobaczyć logikę całego 
artykułu.



� 63 

3. Metoda dialektyczna

Obiekcje, 
przeciwieństwa

Argumenty „za” oczy-
wistością istnienia 
Boga

Odpowiedź Tomasza

Ludzie mogą za­
przeczać istnieniu 
Boga (Psalm 51, 1: 

„rzekł głupi w sercu 
swoim: nie masz 
Boga”).

1. Z natury wrodzonej – 
Jan z Damaszku: pozna­
nie istnienia Boga jest 
wszczepione w człowieka 
z natury.

Istnienie Boga jest oczywiste 
samo w sobie, ale nie jest 
oczywiste dla nas, bo nie 
znamy pełni pojęcia Boga. 
Wymaga dowodu przez dzieła 
(świat stworzony).

Niektórzy nie 
pojmują znaczenia 
nazwy „Bóg” lub 
wierzą, że Bóg jest 
ciałem.

2. Z definicji Boga – zro­
zumienie, że Bóg to isto­
ta, od której nic większe­
go nie można pomyśleć, 
wskazuje, że istnieje.

Nie każdy, kto zna definicję 
Boga, zrozumie od razu, 
że istnieje w rzeczywisto­
ści; pozna tylko istnienie 
w intelekcie.

Trudność w pojęciu 
pierwszej prawdy.

3. Z prawdy – każdy, 
kto zaprzecza prawdzie, 
przyznaje jej istnienie; 
Bóg jest prawdą.

Istnienie prawdy jest oczy­
wiste dla wszystkich, lecz 
istnienie pierwszej prawdy 
(Boga) nie jest oczywiste dla 
nas i wymaga dowodu.

Ta tabela pokazuje, że Tomasz:
1.	 Najpierw wymienia argumenty, które wydają się oczywiste.
2.	Następnie przytacza obiekcje, które wskazują, dlaczego istnienie Boga 

nie jest oczywiste dla człowieka.
3.	 Na końcu przedstawia odpowiedź: istnienie Boga jest oczywiste samo 

w sobie, ale nie jest bezpośrednio oczywiste dla nas – wymaga dowodu 
z tego, co jest nam bardziej znane (świat i dzieła Boga).

D. Zastosowanie
Metoda dialektyczna w teologii jest wciąż stosowana, zwłaszcza w pracach 
polemicznych i porównawczych, ponieważ daje narzędzie do systematycz­
nej analizy i głębszego zrozumienia zagadnień religijnych. Jej zastosowanie 
można omówić w kilku wymiarach:



64

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Analizowanie argumentów za i przeciw
Metoda dialektyczna pozwala na dokładne zestawienie różnych stanowisk 
doktrynalnych. Dzięki temu możliwe jest nie tylko pokazanie, jakie poglą­
dy istnieją, ale też w jaki sposób są uzasadniane. Przykładowo, w kwestii 
natury sakramentów można przedstawić argumenty zarówno zwolenni­
ków konkretnej interpretacji, jak i jej krytyków, a następnie ocenić, które 
argumenty są najsilniejsze lub najbardziej spójne logicznie. To prowadzi 
do bardziej świadomego formułowania własnego stanowiska.

Prowadzenie dyskusji polemicznych
Dialektyka w teologii jest szczególnie przydatna w debatach i polemikach. 
Umożliwia wykazanie sprzeczności w argumentacji adwersarzy, czy też 
osób reprezentujących odmienne stanowisko, wskazanie potencjalnych 
luk w ich rozumowaniu i jednocześnie konstruktywne obronienie własne­
go stanowiska. Dzięki temu dyskusja nie ogranicza się do emocjonalnych 
sporów, lecz staje się narzędziem intelektualnego dialogu.

Porównywanie tradycji religijnych
Metoda dialektyczna pozwala zestawiać nauki różnych tradycji religijnych 
w sposób systematyczny. Można dzięki temu znaleźć elementy wspólne, 
podobieństwa w doktrynie czy moralności, a także jasno wyodrębnić róż­
nice doktrynalne. Takie podejście jest kluczowe np. w teologii porównaw­
czej, dialogu międzywyznaniowym czy badaniach nad religią w kontek­
ście kulturowym.

Pogłębianie rozumienia wiary
Zamiast jedynie powtarzać dogmaty, dialektyka skłania do refleksji kry­
tycznej i samodzielnego myślenia. Rozważanie sprzecznych argumentów, 
analizowanie ich logicznej spójności i  konsekwencji pozwala teologom 
rozwijać głębsze, bardziej świadome rozumienie własnej wiary. To także 
sprzyja kreatywności intelektualnej i otwartości na nowe interpretacje.



� 65 

3. Metoda dialektyczna

E. Ograniczenia
Obok swoich niezaprzeczalnych zalet, metoda dialektyczna posiada rów­
nież istotne ograniczenia, które ujawniają się zarówno na poziomie samego 
sposobu uprawiania teologii, jak i jej wpływu na życie Kościoła.

Redukcja teologii do nauki teoretycznej
Najpoważniejszym ograniczeniem metody dialektycznej jest uczynienie 
z teologii dyscypliny przede wszystkim akademickiej, nastawionej na lo­
giczną spójność i racjonalne dowodzenie. Z czasem jej głównym celem 
stało się porządkowanie prawd wiary w kategoriach filozoficznych, zwłasz­
cza arystotelesowskich. W ten sposób teologia, która zgodnie z definicją 
Anzelma miała być „wiarą szukającą zrozumienia”, zatracała swój wymiar 
praktyczny i mądrościowy. Zamiast prowadzić wierzących do spotkania 
z Bogiem i do życia Ewangelią, coraz częściej ograniczała się do abstrak­
cyjnych rozważań.

Oderwanie od Biblii i doświadczenia wiary
Metoda dialektyczna stopniowo przesunęła ciężar z duchowego czytania 
Pisma Świętego (lectio divina) na formalne dysputy (disputationes). Biblijne 
obrazy i narracje tłumaczono na język metafizyki: substancji, przyczyn 
czy nieskończoności. Takie podejście wzbogacało intelekt, ale równocze­
śnie osłabiało egzystencjalny i duchowy wymiar teologii. Słowo Boże, któ­
re miało być „duszą teologii” i prowadzić do pobożności, stawało się raczej 
punktem wyjścia dla spekulacji niż drogą do nawrócenia i modlitwy.

Elitaryzm języka i trudność w przekazie
Dialektyczna forma teologii posługiwała się językiem wysoce intelektu­
alnym i specjalistycznym. Był on zrozumiały dla uczonych, lecz coraz 
mniej dostępny dla zwykłych wierzących. W efekcie teologia oddalała się 
od wspólnoty Kościoła, stając się domeną profesorów i studentów, a nie 
narzędziem kształtowania życia duchowego. Język scholastyki był zdolny 



Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

oświecać rozum, lecz nie potrafił porwać serca ani wprowadzić w miste­
rium zbawienia.

Ryzyko jednostronności i absolutyzacji rozumu
Metoda dialektyczna opierała się w dużej mierze na filozofii, traktowanej 
jako „służebnica teologii”. Z czasem jednak narzędzia logiki i metafizyki 
zaczęły dominować nad innymi źródłami teologii, takimi jak Pismo, tra­
dycja czy doświadczenie wiary. Prowadziło to do jednostronności, w któ­
rej rozum i kategorie filozoficzne zyskiwały nadmierne znaczenie, a cała 
teologia była kształtowana według wzorca akademickiego. Tym samym 
zatracała swój wymiar całościowy, obejmujący rozum, wolę i uczucia.

Kontekst kulturowy i ograniczona uniwersalność
Choć w średniowieczu metoda dialektyczna uchodziła za narzędzie po­
nadczasowe, dziś coraz częściej postrzega się ją jako produkt konkretne­
go środowiska – zachodniego uniwersytetu. W świecie wielokulturowym 
okazuje się, że ten model teologii, choć skuteczny w Europie, bywa niezro­
zumiały lub obcy innym tradycjom chrześcijańskim. To, co miało być uni­
wersalnym językiem o Bogu, często okazuje się ograniczone do wąskiego 
kontekstu kulturowego i historycznego.

*
Metoda dialektyczna, mimo swoich wielkich osiągnięć, okazała się narzę­
dziem niepełnym. Zbyt łatwo redukuje teologię do dyscypliny teoretycznej, 
oderwanej od życia i doświadczenia wiary. Jej język, choć precyzyjny, nie 
potrafi oddać głębi biblijnego orędzia ani wzbudzić w sercach wierzących 
miłości do Boga. Dlatego współczesna refleksja teologiczna coraz moc­
niej podkreśla konieczność uzupełnienia, a czasem przezwyciężenia tej 
metody przez podejścia bardziej egzystencjalne, kontekstualne i duchowe. 
Teologia bowiem nie może być jedynie nauką o Bogu, ale musi pozostać 
drogą prowadzącą do spotkania z Nim i do życia w Jego obecności.



� 67 

4   
Metoda dogmatyczna

O  ile metoda dialektyczna polega na  konfrontacji różnych stanowisk 
i  argumentów, które w  drodze dyskusji i  krytycznych rozważań pro­
wadzą do  głębszego poznania prawdy, o  tyle metoda dogmatyczna 
opiera się na  prawdach uznanych przez Kościół za  objawione i  nie­
zmienne. Jej zasadniczą cechą jest systematyczne porządkowanie, wy­
jaśnianie oraz ukazywanie wewnętrznej spójności tych prawd. W  od­
różnieniu od  podejścia dialektycznego, metoda dogmatyczna służy 
pogłębionemu rozumieniu i interpretacji treści wiary w świetle autorytetu  
Objawienia.

A. Geneza metody dogmatycznej
Powstanie i rozwój metody dogmatycznej w teologii katolickiej nieroze­
rwalnie wiążą się z wydarzeniami XVI wieku.

1. Reformacja
Reformacja zapoczątkowana przez Marcina Lutra w 1517 roku doprowadzi­
ła do poważnych sporów doktrynalnych, które podważyły tradycyjne rozu­
mienie źródeł Objawienia. Zakwestionowano wiele prawd wiary i praktyk, 
m.in. autorytet papieża, znaczenie Tradycji czy rolę sakramentów.

Szczególnie istotne było odrzucenie autorytetu Kościoła. Luter w trak­
tacie De captivitate Babylonica ecclesiae (O niewoli babilońskiej Kościoła, 1520) 



68

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

pisał: „Twierdzenie, że papież jest głową Kościoła, nie znajduje żadnego 
poparcia w Piśmie Świętym. […] Chrystus jest jedyną i prawdziwą głową 
Kościoła”1.

Reformatorzy głosili, że każdy wierzący, kierując się Pismem Świę­
tym i własnym sumieniem, może samodzielnie rozstrzygać kwestie wia­
ry. W konsekwencji Tradycja została odrzucona jako źródło Objawienia, 
a centralnym kryterium stała się zasada sola Scriptura („tylko Pismo”). 
Myśl tę wyraźnie sformułowano w Artykułach szmalkaldzkich (1537).

Liga Szmalkaldzka była wojskowo-polityczną konfederacją protestanc­
kich księstw niemieckich, powołaną w celu obrony przed próbami narzuce­
nia katolicyzmu przez cesarza Karola V. Marcin Luter opracował Artykuły 
szmalkaldzkie jako wyraźne wyznanie wiary dla członków tej ligi, aby jedno­
znacznie określić zasady doktryny luterańskiej. W dokumencie zapisano: 

„Słowo Boże i Ewangelia Chrystusa są jedyną normą i zasadą, według któ­
rej należy osądzać wszystkie nauki i nauczycieli”2. Tym samym odrzucono 
przekaz apostolski i praktykę Tradycji jako równorzędne źródło Objawienia.

2. Polemika z teologią protestancką
Spór z reformatorami wymagał od teologii katolickiej uporządkowania 
metod refleksji. Stało się konieczne jasne wskazanie pewnych i normatyw­
nych źródeł wiary oraz określenie sposobu autorytatywnego rozstrzygania 
kwestii spornych. W odpowiedzi Sobór Trydencki (1545–1563) potwierdził 
nie tylko podstawowe treści dogmatyczne, lecz także zasady metodologicz­
ne, które stały się fundamentem metody dogmatycznej.

W Dekrecie o przyjęciu Ksiąg Świętych i Tradycji Apostolskiej Sobór jedno­
znacznie ogłosił, że Pismo Święte i Tradycja stanowią równorzędne źródła 

1	 M. Luter, De captivitate Babylonica ecclesiae (1520), [w:] Opera Latina, t. 5, Hermann 
Böhlau Verlag, Weimar 1883, s. 13.

2	 Artykuły szmalkaldzkie (1537), [w:] K. Karski (red.), Dokumenty reformacji, Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1980, s. 115.



� 69 

4. Metoda dogmatyczna

Objawienia, a  ich autentyczna interpretacja należy wyłącznie do Magi­
sterium Kościoła: „[Sobór] przyjmuje i czci z równą pobożnością i sza­
cunkiem wszystkie księgi Starego i Nowego Testamentu […] jak również 
tradycje ustne, które […] od samego Chrystusa Pana albo od Apostołów 
zostały przyjęte”3.

W kwestii interpretacji podkreślono: „Nikt, opierając się na własnym 
osądzie, nie ma prawa interpretować Pisma Świętego wbrew temu sensowi, 
jaki przyjmował i przyjmuje święta Matka Kościół, któremu należy do sę­
dziowania o prawdziwym znaczeniu i wykładzie Pism Świętych”4.

W praktyce oznacza to, że interpretacja Biblii nie jest dowolna. Tylko 
nauczający urząd Kościoła (papież i biskupi w jedności z nim) ma prawo 
decydować o  prawidłowym znaczeniu Pisma. Wierni mogą studiować 
i  rozważać teksty biblijne, ale nie mogą formułować własnych doktryn 
sprzecznych z  nauką Kościoła. Celem tego ograniczenia jest ochrona 
przed błędami i  herezjami oraz zachowanie jedności wiary. Kateche­
zy, homilie i  oficjalne komentarze teologiczne służą jako przewodnik 
w  interpretacji Pisma, podczas gdy prywatne nadinterpretacje nie mają 
autorytetu.

Sobór ustalił również ścisłą formę definiowania dogmatów, obejmu­
jącą zarówno pozytywne określenie prawdy, jak i odrzucenie błędnych 
poglądów. Stąd charakterystyczne dla orzeczeń trydenckich formuły za­
kończone zwrotem anathema sit („niech będzie wyklęty”). Wszystkie po­
stanowienia otrzymały przy tym charakter systematyczny i normatywny, 
obowiązujący cały Kościół: „[Święty Sobór] postanowił wykazać wszyst­
kim wiernym chrześcijanom prawdę i czystość nauki […] i odrzucić błędy”5.

3	 Sobór Trydencki, Dekret o przyjęciu Ksiąg Świętych i Tradycji Apostolskiej, 1546, [w:] Do-
kumenty soborów powszechnych, tłum. A. Baron, H. Pietras, t. 4, WAM, Kraków 2007, 
s. 172.

4	 Tamże.
5	 Sobór promulgował szereg dokumentów z formułą anathema sit; por. zwłaszcza Dekret 

o prawdziwej wierze.



70

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

W ten sposób ukształtowała się metoda dogmatyczna, której zasad­
niczymi filarami są: równorzędność Pisma i Tradycji, autorytet Magiste­
rium jako interpretatora Objawienia, ścisła forma definiowania prawd i od­
rzucania błędów oraz normatywny charakter orzeczeń. Od XVII wieku 
aż do Soboru Watykańskiego II metoda ta stanowiła podstawowy model 
refleksji teologicznej w Kościele katolickim.

Zasada 
metodyczna

Fragment nauki 
Soboru Trydenckiego

Znaczenie  
dla metody 
dogmatycznej

Pismo 
i Tradycja 
jako równo-
rzędne źródła 
Objawienia

„[Sobór] przyjmuje i czci z równą poboż­
nością i szacunkiem wszystkie księgi 
Starego i Nowego Testamentu […] jak 
również tradycje ustne, które […] od sa­
mego Chrystusa Pana albo od Aposto­
łów zostały przyjęte” (Sesja IV, 1546)

Ustalono dwa rów­
norzędne źródła 
Objawienia – funda­
ment dalszej teologii 
dogmatycznej.

Autorytet 
Magisterium 
w inter
pretacji 
Objawienia

„Nikt, opierając się na własnym 
osądzie, nie ma prawa interpretować 
Pisma Świętego wbrew temu sensowi, 
jaki przyjmował i przyjmuje świę­
ta Matka Kościół, któremu należy 
do sędziowania o prawdziwym 
znaczeniu i wykładzie Pism Świętych” 
(Sesja IV, 1546)

Prywatna interpretacja 
została wykluczona, 
a normą interpretacyj­
ną stał się autorytet 
Kościoła.

Forma kano-
nów i anate-
matyzmów

Kanony zakończone formułą: „Jeśli 
ktoś mówi…, niech będzie wyklę­
ty” (*np. Sesja VI, 1547 – Canones 
de iustificatione)

Ustalono metodę for­
mułowania dogmatów: 
pozytywny wykład 
+ odrzucenie błędu.

Systematy-
zacja i nor-
matywność 
orzeczeń

„[Święty Sobór] postanowił wykazać 
wszystkim wiernym chrześcijanom 
prawdę i czystość nauki […] i odrzu­
cić błędy” (Wstęp do dekretu o uspra-
wiedliwieniu, Sesja VI, 1547)

Definicje soborowe 
mają charakter obowią­
zujący i porządkujący, 
stając się punktem 
odniesienia dla teologii.

B. Zasady
Metoda teologii dogmatycznej opiera się na przekonaniu, że źródłem wszel­
kiej refleksji teologicznej jest objawienie Boże, przekazane przez Pismo 



� 71 

4. Metoda dogmatyczna

Święte i Tradycję oraz autorytatywnie interpretowane przez Magisterium 
Kościoła. Celem tej metody jest systematyczne i logiczne ujęcie prawd wiary, 
ukazanie ich wewnętrznej spójności oraz hierarchii pewności. Teolog, wy­
chodząc od dogmatów, formułuje wnioski teologiczne i hipotezy, poszukując 
ich uzasadnienia w źródłach Objawienia i nauczaniu Kościoła. Kluczowym 
elementem tej refleksji jest także kwalifikacja teologiczna twierdzeń – okre­
ślenie ich stopnia pewności i zgodności z wiarą katolicką, co pozwala od­
różnić prawdy objawione od opinii teologicznych i błędów doktrynalnych.

Punkt wyjścia
Podstawą refleksji teologicznej są prawdy objawione i definitywnie ogło-
szone przez Magisterium Kościoła (dogmaty). Stanowią one fundament 
wszelkiego rozumowania teologicznego i normę dla wszystkich twierdzeń 
pochodnych.

Zadanie teologa – systematyzacja
Zadaniem teologa jest zebranie dogmatów i uporządkowanie ich w spój-
ny system teologiczny. Celem jest pokazanie, jak poszczególne prawdy 
wiary są powiązane logicznie i hierarchicznie. Systematyzacja obejmu­
je nie tylko logiczne powiązania, ale także hierarchię ważności prawd, 
np. od dogmatów definitywnie objawionych po twierdzenia o mniejszej 
pewności.

Wyciąganie wniosków szczegółowych
Na podstawie dogmatów teolog formułuje konkluzje teologiczne – twier­
dzenia wynikające z dogmatów, które pomagają lepiej rozumieć Objawie­
nie i pozostawać w zgodzie z Magisterium Kościoła.

Konkluzje mogą mieć charakter:
•	 de fide credenda – konieczne do wiary, wynikające wprost z dogmatów,
•	 ad fidem pertinentes – ściśle związane z Objawieniem, ale nie bezpo­

średnio objawione.



72

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Poszukiwanie uzasadnień
Każda teologiczna konkluzja powinna być poparta dowodami teologicz­
nymi, którymi są:
•	 Biblia – źródło Objawienia, norma dla doktryny Kościoła,
•	 Tradycja – przekaz wiary obecny w nauczaniu Kościoła i praktyce sa­

kramentalnej,
•	 Magisterium – autorytatywna interpretacja Objawienia, w tym doku­

menty soborowe i encykliki,
•	 Logika teologiczna i konsekwencje dogmatów – analiza wewnętrznej 

spójności doktryny.

Zasady kwalifikacji i stopnia pewności zdań 
teologicznych
Teologiczne twierdzenia można klasyfikować według pewności i obowiąz­
ku przyjęcia.

Klasyfikacja zdań błędnych i heretyckich
Kościół odróżnia twierdzenia prawdziwe od błędnych lub sprzecznych 
z Objawieniem.

Poniżej zamieszczam tabelę klasyfikacji ocen pochodzącą z klasycz­
nego podręcznika Ludwiga Otta6.

6	 Por. L. Ott, Grundriß der Dogmatik, 10. neu bearbeitete Auflage, hrsg. von M. Schmaus, 
J. B. Umberg, F. Diekamp, Herder, Freiburg im Breisgau 1954, s. 11n.



� 73 

4. Metoda dogmatyczna

Kategoria Łacińska 
nazwa Charakterystyka Przykład

Dogmat 
wiary

De fide 
divina 
et catho-
lica

Prawda objawiona 
i zdefiniowana uro-
czyście przez Kościół; 
odrzucenie = herezja

Trójca Święta, 
Wniebowzięcie 
NMP

Prawda 
objawiona 
(jeszcze nie 
zdefiniowana)

De fide 
divina

Zawarta w Objawie­
niu, ale nie ogłoszona 
definitywnie

Wizja uszczęśli­
wiająca Chrystusa 
od poczęcia

Prawda 
definitywnie 
orzeczona 
przez Kościół 
(nieobjawiona)

De fide 
ecclesiastica

Nierozerwalnie związana 
z Objawieniem; definityw­
nie ogłoszona

Nieomyl­
ność papieża 
w kanonizacji

Bliska wierze Sententia 
fidei proxima

Bardzo prawdopodobnie 
objawiona, ale nie wprost 
zdefiniowana

Niepokalane 
Poczęcie – przed 
1854

Teologicznie 
pewna

Sententia 
certa

Wynika ściśle z Objawie­
nia lub dogmatów

Chrzest udzielony 
przez heretyka jest 
ważny

Powszech-
na opinia 
teologów

Sententia 
communis

Tradycyjnie przyjmowana, 
ale nieobowiązkowa

Anioł stróż każde­
go człowieka

Opinia praw-
dopodobna

Sententia 
probabilis

Rozsądnie uzasadniona, 
ale niepewna

Lokalizacja raju 
ziemskiego

Opinia 
dopuszczalna

Opinio 
tolerata

Dozwolona, lecz mało 
przyjmowana

Hipotezy 
egzegetyczne

Opinia 
prywatna, 
pobożna

Opinio pia, 
scholastica

Możliwe wyjaśnienia bez 
większego znaczenia dla 
wiary

Spekulacje o natu­
rze aniołów

Herezja Haeresis Uparte zaprzeczenie 
dogmatowi

Negacja Trójcy 
Świętej

Bliska herezji Sententia 
haeresi 
proxima

Prawdopodobnie sprzecz­
na z Objawieniem

Odrzucanie 
realnej obecności 
w Eucharystii 
przed definicją

Błąd 
teologiczny

Error theolo-
gicus, senten-
tia erronea

Sprzeczne z Objawieniem, 
ale nie formalna herezja

Twierdzenie 
o istnieniu wielu 
bogów



74

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Kategoria Łacińska 
nazwa Charakterystyka Przykład

Podejrzane 
o herezję

Sententia 
de haeresi 
suspecta

Budzi poważne podej­
rzenia sprzeczności 
z Objawieniem

Skrajne teorie 
chrystologiczne

Lekkomyślna Sententia 
temeraria

Sprzeczna z jednomyślno­
ścią teologów lub autory­
tetem Kościoła

Odrzucanie 
czyśćca

Raniąca po-
bożne uszy

Offensa piae 
aurium

Formalnie poprawna, ale 
niestosowna w wyrazie

Sformułowania 
trywializujące 
dogmat

Skandaliczna Sententia 
scandalosa

Prowadzi do zgorszenia 
i osłabienia wiary

Nauki zachęcające 
do grzechu

Bezbożna, 
bluźniercza

Sententia 
impia, 
blasphema

Obraża Boga, sakramenty, 
prawdy wiary

„Chrystus był 
grzesznikiem”

C. Czytamy mistrza

Autor
Ks. Ignacy Różycki (1911–1983) był wybitnym krakowskim teologiem, du­
chownym i wykładowcą akademickim. W czasie II wojny światowej, mimo 
trudnych warunków okupacyjnych, pracował nad swoją Dogmatyką, której 
tom pierwszy – Metodologia teologii dogmatycznej ukazał się w 1947 roku7. 
Pozostałe części Dogmatyki funkcjonowały w  środowisku akademickim 
jako skrypty, nigdy nie doczekawszy się oficjalnej publikacji. Różycki 
zasłynął także jako autor krytycznej oceny Dzienniczka św. Faustyny Ko­
walskiej, wydatnie przyczyniając się do popularyzacji kultu Miłosierdzia 
Bożego.

7	 I. Różycki, Dogmatyka, t. 1: Księga pierwsza. Metodologia teologii dogmatycznej, Wydaw­
nictwo Mariackie, Kraków 1947.



� 75 

4. Metoda dogmatyczna

Analizowany tekst
Podręcznik Podstawy sakramentologii powstawał dużo wcześniej, funkcjo­
nując jako skrypt dla studentów. Został jednak wydany dopiero w 1970 
roku i stanowi jedyne w pełni opublikowane opracowanie autora poświęco­
ne sakramentom. Treść książki pozostaje zakorzeniona w przedsoborowej 
tradycji teologicznej i nie odzwierciedla jeszcze zmian wprowadzonych 
przez Sobór Watykański II. Ks. Różycki przedstawił w niej systematyczne 
wprowadzenie do nauki o sakramentach, zachowując klasyczną metodo­
logię teologiczną.

Zadanie
Poniżej zamieszczony jest fragment rozdziału ogólnego o sakramentach, 
który dotyczący składników sakramentalnych znaków. Mamy okazję 
przyjrzeć się w jaki sposób zasady metody funkcjonują w podręczniku; 
I. Różycki, Podstawy sakramentologii, Polskie Towarzystwo Teologiczne, 
Kraków 1970, s. 204–210.

Zasady metody Analizowany tekst

Dogmat jako fundament 
refleksji teologicznej
Autor zaczyna od pewnej 
prawdy objawionej, klasy­
fikując składniki znaków 
sakramentalnych. To typowe 
zastosowanie metody: od dog­
matu do wniosków teolo­
gicznych, a nie od obserwacji 
do twierdzenia.

Analiza treści objawienia o siedmiu sakra­
mentach prowadzi drogą indukcji zupełnej 
do twierdzenia: zjawiskowe znaki sakramentów 
składają się z rzeczy, obrzędów i słów. Rzeczy, 
res, są to ciała materialne, dostrzegalne zmy­
słami: woda, oliwa, chleb, wino. Obrzędy są zaś 
czynami ludzkimi zewnętrznymi, actus humani 
externi, dostępnymi dla zmysłowego spostrze­
żenia, sensibile. Słowa będące składnikiem 
zjawiskowego znaku sakramentalnego są pojęte 
w znaczeniu właściwym tzn. wypowiedziane 
ustnie. Tylko w sakramencie małżeństwa 
do ważności sakramentalnego znaku wystar­
czają słowa w znaczeniu szerszym, różnorodza­
jowym: pisane albo wyrażone migami – przez 
niemowy. Zastąpienie słów mówionych pisany­
mi względnie wyrażonymi migami unieważnia 
wszystkie pozostałe sakramenty. Słowa są



76

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

zawsze zewnętrznym aktem człowieka; w wyli­
czeniu składników sakramentalnych są jednak 
odróżnione od obrzędów tak, że przez obrzędy 
należy rozumieć te zewnętrzne czyny ludzkie, 
które nie są wymawianymi słowami: a więc 
obmycie wodą, włożenie rąk, namaszczenie. 
Twierdzenie nie orzeka, że każdy sakramental­
ny znak składa się z wszystkich trzech wy­
mienionych składników, ale zjawiskowe znaki 
wszystkich sakramentów sprowadza do tych 
trzech rodzajów składników. Konkretna liczba 
tych składników jest bowiem różna w różnych 
sakramentach. Wszystkie trzy rodzaje skład­
ników są w chrzcie: woda, obmycie, słowa; 
w eucharystii są tylko dwa składniki – słowa 
konsekracji oraz rzeczy konsekrowane, to jest 
chleb i wino; w małżeństwie występują tylko 
słowa wyrażające umowę małżeńską.

Uzasadnienie w nauczaniu 
Magisterium
Autor dowodzi twierdzenia 
wyłącznie poprzez orzecze­
nia soborów Florenckiego 
i Trydenckiego, pokazując, 
że pewność teologiczna może 
być oparta na autorytatywnej 
interpretacji Kościoła, bez 
bezpośredniego powoływania 
się na Pismo Święte.

Twierdzenie jest istotnie objawioną, teologicz­
nie pewną nauką katolicką. Naprzód bowiem 
sobór florencki w dekrecie dla Ormian posta­
wił ogólną zasadę, że sakramenty składają się 
z rzeczy jako materii oraz z słów jako formy 
(D 1310); a na trzeci składnik sakramentalnych 
znaków, mianowicie na obrzędy, wskazał 
w tym samym dekrecie, gdy pouczał Ormian, 
że niejako materią pokuty są akty penitenta 
(D 1323). Pełną teologiczną pewność osiągnęło 
obecne twierdzenie przez to, że sobór try­
dencki, wykładając katolicką naukę o piątym 
sakramencie wyznawał i nauczał (D 1700), 
że materią sakramentalnego namaszczenia 
chorych jest oliwa – czyli rzecz – a formą słowa 
(D 1695) wymieniając przy tym wielokrotnie 
obrzęd namaszczenia sakramentalnego.

Klasyfikacja teologiczna – 
określenie stopnia pewności 
i obowiązku przyjęcia twier-
dzeń o sakramentach
Autor wskazuje, które elemen­
ty znaków sakramentalnych 
są konieczne (słowa ustnie

Jest także teologicznie pewne, że wyjąwszy 
małżeństwo, do ważności wszystkich sakra­
mentów konieczne są słowa ustnie wypo­
wiedziane: takie jest nie tylko powszechne 
i nieprzerwane przekonanie Ojców i teologów, 
ale także praktyka Kościoła wyrażona w prze­
pisach liturgicznych rytuału oraz jego nauka



� 77 

4. Metoda dogmatyczna

Zasady metody Analizowany tekst

wypowiedziane), a które 
fakultatywne (małżeństwo – 
dopuszczalne inne znaki).

wypowiedziana we wspomnianym już de­
krecie dla Ormian, który nie tylko, że słowa 
będące składnikiem sakramentalnych znaków 
rozumie w znaczeniu właściwym, ale ponadto 
o małżeństwie wyraźnie uczy: „przyczyną 
sprawczą małżeństwa jest zwyczajnie, re-
gulariter, wzajemna zgoda wyrażona słowa­
mi” (D 1327). Znaczenie tej wypowiedzi jest 
następujące: chociaż umowa małżeńska bywa 
zwyczajnie wyrażana ustnie, wypowiedziana 
słowami, to jednak są dopuszczalne inne rów­
noczesne znaki. Nie ulega bowiem najmniejszej 
wątpliwości, że umowa małżeńska stanowi 
istotę sakramentu małżeństwa i skutkiem 
tego występuje z koniecznością w każdym 
akcie ważnie zawieranego małżeństwa, a nie 
tylko zwyczajnie: czyli „zwyczajnie” odnosi 
się wyłącznie do ustnego wypowiadania słów 
wyrażających małżeńską umowę.

Odwołanie do autoryte-
tu Magisterium i historii 
Kościoła
Autor wykorzystuje dekrety 
papieskie (Klemens XIII, 
Św. Oficjum) i historię teo­
logiczną dla potwierdzenia 
prawdy. Przykład dowodu 
historyczno-dogmatycznego.

W szczególności jest także teologicznie pewne, 
że rozgrzeszenie sakramentalne nie może być 
ważnie udzielone ani na piśmie ani na migi, 
lecz musi być wypowiedziane. Niektórzy teolo­
gowie XVI w. powoływali się na to, że rozgrze­
szenie jest wydaniem sądowego wyroku przez 
przedstawiciela Kościoła; a w sądach świeckich 
nie tylko oskarżony może być nieobecny i wy­
stępować za pośrednictwem swego prawnego 
zastępcy, ale także sąd jest władny wydawać 
wyroki tylko pisemnie i na nieobecnych: dla­
tego sądzili, że również rozgrzeszenie sakra­
mentalne wydane na piśmie lub na migi – jest 
ważne. Takie przekonanie podzielał nie tylko 
św. Robert Bellarmin (1548–1621), ale było ono 
dość rozpowszechnione w Towarzystwie Jezu­
sowym, skoro jezuicka Ratio studiorum z r. 1586 
postanawiała: nie należy zobowiązywać 
naszych ojców do nauczania… że sakrament 
pokuty udzielany nieobecnemu przez posłańca 
czyli na piśmie nie jest ważny. A Franciszek 
Suárez (1548–1617) sądził, że kapłan niemowa 
może – w razie konieczności – na migi rozgrze­
szyć. W odpowiedzi na te teorie Klemens XIII, 



78

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

w dekrecie ogłoszonym przez Św. Oficjum 
20 VII 1602 (D 1994) potępił i zakazał – „fał­
szywe, lekkomyślne i gorszące… twierdzenie: 
że wolno, licere, spowiadać się wobec kapłana 
nieobecnego pisemnie lub przez zastępcę i od 
nieobecnego otrzymać rozgrzeszenie”. Kolejny 
dekret Św. Oficjum z 7 VI 1603 (D 1695) wyja­
śnił: że „można, licere”, w poprzednim dekrecie 
należy rozumieć o ważności a nie tylko o godzi­
wości takiego sposobu spowiadania się i roz­
grzeszenia; że powyższe orzeczenie zachowuje 
swą moc zarówno w łącznym, jak i rozłącznym 
rozumieniu spójnika „lub, seu”: czyli że rozgrze­
szenie udzielone nawet obecnemu, ale na piśmie, 
jest mocą powyższego dekretu nieważne.

Dowody z Pisma Świę-
tego jako wsparcie dla 
Magisterium
Autor używa Pisma Świętego 
jako podparcia dla autoryta­
tywnej nauki Kościoła, nie 
odwrotnie. Pismo uzupeł­
nia dowody magisterialne, 
potwierdzając składniki 
sakramentów.

Pismo Święte wymienia składniki sakramen­
talnych znaków, chrztu, bierzmowanie, Eu­
charystii, namaszczenia chorych i kapłaństwa. 
Wszystkie trzy składniki wylicza zaś w sa­
kramentach chrztu i namaszczenia chorych. 
W Ef 6, 26 mowa jest o chrzcie, w którym wystę­
puje rzecz, to jest woda, obrzęd – obmycie wodą. 
I towarzyszące słowa: „oczyściwszy go obmy­
ciem wodą, któremu towarzyszy słowo”. W na­
maszczeniu chorych, o którym pisze Jk 5, 14 
rzecz jest oliwą, obrzędem namaszczenia oliwa, 
a słowami jest modlitwa kapłanów nad chorym, 
chociaż nie można ustalić, czy w Jk 5, 14 chodzi 
o modlitwę wypowiedzianą ustnie czy myślnie. 
Dwa składniki, mianowicie słowa wypowiedzia­
ne przez Jezusa Chrystusa oraz rzeczy, to jest 
chleb i wino konsekrowane tymi, słowami, 
wskazane są we wszystkich czterech opisach 
ewangelicznych ustanowienia Eucharystii. 
Wszystkie miejsca Nowego Testamentu mówiące 
o święceniach episkopatu – względnie prezbite­
ratu – oraz diakonatu mówią wyraźnie, że prze­
kazywanie władzy kapłańskiej dokonuje się 
przez obrzęd włożenia rąk: Dz 6, 6; 13, 31; 14, 23 
wskazuje na to, że z włożeniem rąk związana 
była jakaś modlitwa; chociaż nie wiadomo jaka, 
ustna czy myślna odmawiana przed, w czasie 
czy po włożeniu rąk. Tylko jeden składnik



� 79 

4. Metoda dogmatyczna

Zasady metody Analizowany tekst

sakramentalnego znaku wskazany jest przez 
Dz 8, 17; 8, 20; 19, 7 oraz przez Hbr 6, 2 w sakra­
mentalnym udzielaniu Ducha Świętego, czyli 
bierzmowaniu: jest nim obrzęd wkładania rąk.

Dowody z tradycji Kościoła
Uzupełnia niedopowiedzenia 
biblijne poprzez praktykę 
liturgiczną. Pokazuje współ­
działanie Pisma i tradycji 
w metodzie dogmatycznej.

Tradycja dogmatyczna wyjaśnia zaznaczone 
wyżej niedopowiedzenia Pisma Świętego; hi­
storia sakramentu bierzmowania, namaszcze­
nia chorych i kapłaństwa wskazuje, że w litur­
gicznych księgach z obrzędami włożenia rąk 
i namaszczenia jest związana zawsze formuła 
słowna ustnie wypowiedziana, tak samo jak 
we wszystkich pozostałych sakramentach z wy­
jątkiem małżeństwa.

Wnioskowanie analo
giczne – rozumowe wy
prowadzenie wniosków 
z dogmatów
Autor wskazuje, że istota 
sakramentu małżeństwa 
polega na zgodzie wyrażonej 
w jakichkolwiek dostrzegal­
nych znakach, dlatego ustne 
słowa są fakultatywne.
Jest to przykład klasyfikacji 
teologicznej i wyprowadzenia 
wniosków z rozumienia natu­
ry sakramentu, a nie zwykła 
analogia.
Nauczanie to jest teologicznie 
pewne (sententia certa), bo wy­
nika z ogólnej definicji sakra­
mentu i praktyki Kościoła.

Ponieważ sakrament małżeństwa jest umową 
małżeńską, wszystko co wystarcza do ważno­
ści umowy małżeńskiej, wystarcza również 
do ważności sakramentu. A do ważności umo­
wy małżeńskiej konieczne jest tylko to, by była 
wyrażona jakimiś zewnętrznymi dostrzegalny­
mi i jednoznacznymi znakami, a jest obojętne, 
czy są to znaki ustnie wypowiedziane, pisane 
czy wyrażone gestami.

Analiza Pisma w świetle 
nauki Kościoła
Autor interpretuje Pismo 
w kontekście tradycji i prak­
tyki liturgicznej, pokazując 
granice ustanowienia Chry­
stusa i rolę Kościoła w dopre­
cyzowaniu formy.

Ze słów, którymi Chrystus ustanowił sakra­
ment pokuty – J 20, 23 – wynika tylko tyle, 
że akt sakramentalnego odpuszczenia grze­
chów winien być wyrażony jakimś znakiem 
dostrzegalnym i jednoznacznym; nie wynika 
zaś, że tym znakiem muszą być słowa ustnie 
wypowiedziane. Albowiem J 20, 23 wskazuje 
tylko na to, że odpuszczenie grzechów przez 
kapłanów jest aktem sądowym wydania wyro­
ku, a nie określa jakimi znakami ten wyrok



80

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

ma być penitentowi ogłoszony. Z istoty władzy 
sądowej wypływa zaś, że do ważności wyroku 
wystarcza wyrażenie go na piśmie. Czyli z usta­
nowienia Chrystusa słowa ustnie wypowiedzia­
ne nie są konieczne do ważności sakramentalnej 
pokuty; mogłyby wystarczyć pisane lub gestami 
wyrażone. Ale przepisy kanoniczne i liturgicz­
ne, określające sposób udzielania sakramentu 
pokuty, a zwłaszcza interwencja Klemensa VIII 
wskazuje na to, że Kościół, korzystając ze swej 
władzy nad sakramentami, od początku 
za znak sakramentalnego odpuszczenia grze­
chów obrał słowa ustnie wypowiedziane tak, 
że rozgrzeszenie dane na piśmie lub wyrażone 
na migi nie jest sakramentalnie ważne.

Zasada: określanie przyczyn 
konieczności formy sakra-
mentalnej – odróżnianie, 
co pochodzi z Objawienia, 
a co z woli Kościoła
Różycki odróżnia, co pocho­
dzi z Objawienia, a co wynika 
z woli Kościoła. Pokazuje 
zastosowanie zasady róż­
nicowania wniosków de fide 
i decyzji Kościoła w porządku 
dyscypliny sakramentalnej.

Przykład sakramentu pokuty poucza, że ko­
nieczność ustnego wypowiadania słów sakra­
mentalnej formuły może się wywodzić z woli 
Kościoła wówczas, gdy ustanowienie sakramen­
tu przez Chrystusa nie było integralne, tzn. jeśli 
Chrystus nie określił w szczegółach gatunku 
wszystkich części sakramentalnego znaku; czyli 
konieczność ta jest związana ze sposobem usta­
nowienia sakramentu przez Chrystusa. Dlatego 
tylko o Eucharystii można z pewnością powie­
dzieć, że ustne wypowiadanie słów jest koniecz­
ne z ustanowienia Chrystusowego: albowiem 
wiadomo, że Chrystus konsekrował Eucharystię, 
wymawiając słowa: „To jest ciało moje; to jest 
kielich krwi mojej”; wobec tego jest również 
oczywiste, że polecenie „to czyńcie na moją pa­
miątkę” znaczy: ponawiajcie te same czynności, 
które ja właśnie dokonałem; zatem: konsekruj­
cie, wypowiadając moje słowa. Dlatego – według 
świadectw najstarszych tradycji, św. Justyna, 
św. Ireneusza – Eucharystię konsekrowano za­
wsze, wypowiadając własne słowa Chrystusa.

Kwalifikacja teologiczna – 
określenie stopnia pewności 
twierdzeń
Różycki klasyfikuje twierdze­
nia: od teologicznie 

Natomiast brak jest nie tylko wystarczających 
dowodów na to, by z pewnością można było 
twierdzić, że konieczność wypowiadania słów 
sakramentalnej formuły chrztu, bierzmowania, 
namaszczenia chorych, kapłaństwa



� 81 

4. Metoda dogmatyczna

Zasady metody Analizowany tekst

pewnych (sententia certa) 
po prawdopodobne (sententia 
probabilis), stosując hierar­
chię pewności wniosków 
teologicznych.

pochodzi z ustanowienia Chrystusa, ale wydaje 
się bardzo prawdopodobne, że przynajmniej 
w niektórych z tych sakramentów pochodzi ona 
z woli Kościoła. Albowiem ewangelie nie prze­
kazały nam opisu ustanowienia bierzmowania, 
namaszczenia chorych, kapłaństwa. Wzmianki 
w innych księgach Nowego Testamentu nie 
wskazują na żadne słowa wypowiadane ustnie 
przy bierzmowaniu, a przy namaszczeniu 
chorych i kapłaństwie wspominają wprawdzie 
o modlitwie, lecz nie wskazują, że winna być 
ona ustna. Odnośnie Chrztu z Mat 28, 19, 
chrzcząc je w imię Ojca i Syna i Ducha Świę­
tego nic nie można wnosić z gatunku sakra­
mentalnej formuły słownej chrztu. Albowiem 
z Tradycji apostolskiej Hipolita Rzymskiego 
(† 235) wiadomo, że na początku III w. w Rzy­
mie chrzczony wypowiadał akt wiary w Ojca, 
w Syna, w Ducha Świętego. Powstaje pytanie 
w jaki sposób składał to wyznanie wiary przy 
chrzcie niemowa – na pewno nie ustną mową. 
Wprawdzie Ef 5, 26 mówi o słowach ustnie 
wypowiadanych podczas obrzędu chrztu, ale 
na tle przytoczonej właśnie historii sakramentu 
chrztu w starożytności można tę wypowiedź 
św. Pawła rozumieć tak, że przedstawia ona naj­
częstszy i normalny sposób udzielania chrztu, 
nie podnosząc go jednak do rzędu nienaruszal­
nej zasady. W świetle tych rozważań można 
postawić twierdzenie, że wola Kościoła jest 
bliską przyczyną konieczności ustnego wypo­
wiadania słów sakramentalnej formuły chrztu. 
Prawdopodobne wnioskowanie przez analogię 
uprawnia również do wniosku, iż koniecz­
ność ustnego wypowiadania sakramentalnej 
formuły bierzmowania, namaszczenia chorych, 
kapłaństwa pochodzi prawdopodobnie z woli 
Kościoła, a nie bezpośrednio z ustanowienia 
Chrystusa.



82

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

D. Zastosowanie
Metoda dogmatyczna ma dziś przede wszystkim znaczenie historyczne – 
współcześnie nie stanowi już podstawowego sposobu uprawiania teologii. 
Niemniej jednak pozostaje pożyteczna, a w pewnych sytuacjach wręcz 
konieczna, zwłaszcza przy rozróżnianiu tego, co w doktrynie wiary jest 
niezmienne, od tego, co może podlegać rozwojowi.

W określaniu tego, co niezmienne w doktrynie wiary
Nienaruszalne są prawdy stanowiące fundament wiary, czyli te, które Ko­
ściół uznaje za objawione przez Boga i ogłosił jako dogmaty. Przykładami 
takich prawd w chrześcijaństwie katolickim są: tajemnica Trójcy Świętej, 
Boskość Chrystusa, sakramentalność Eucharystii, nauka o grzechu pier­
worodnym oraz konieczność łaski dla zbawienia. Nienaruszalność tych 
prawd oznacza, że nie ulegają one zmianom pod wpływem czasu, kultury 
czy opinii społecznych, lecz stanowią trwały fundament jedności wiary 
i nauczania Kościoła.

W określaniu tematów dyskusyjnych
W kontekście współczesnych kontrowersji teologicznych metoda dogma­
tyczna pomaga wskazać, gdzie nauczanie Kościoła ma charakter niezmien­
ny, a gdzie istnieje przestrzeń dla dalszej refleksji, pogłębienia i rozwoju 
doktryny. Oznacza to nie zmianę istoty wiary, lecz jej organiczny rozwój 
w świetle nowych pytań i kontekstów historyczno-kulturowych.

E. Ograniczenia
Choć metoda dogmatyczna odegrała istotną rolę w  historii teologii, 
zwłaszcza w porządkowaniu i systematyzowaniu prawd wiary, jej stosowa­
nie wiąże się również z pewnymi ograniczeniami. Wynikają one z charak­
terystycznego dla niej sposobu ujmowania Objawienia oraz z podporząd­
kowania refleksji teologicznej autorytetowi Magisterium. W konsekwencji 



� 83 

4. Metoda dogmatyczna

metoda ta, mimo swoich zasług dla rozwoju doktryny, bywa postrzega­
na jako zbyt statyczna, zorientowana na utrwalanie istniejących formuł 
wiary, a nie na poszukiwanie jej głębszego sensu i aktualnego znaczenia. 
Spójrzmy na główne ograniczenia tej metody oraz na konsekwencje, jakie 
wynikają z jej stosowania w refleksji teologicznej.

Redukcja Objawienia do zbioru informacji
Przy zastosowaniu dogmatycznym objawienie Boże bywa traktowane 
głównie jako zbiór faktów lub twierdzeń zapisanych w Piśmie Świętym 
i Tradycji. Pomija się jego duchowy, dynamiczny i egzystencjalny wymiar 
oraz osobisty charakter relacji człowieka z Bogiem.

Efekt: teologia staje się nauką encyklopedyczną, nastawioną na po­
rządkowanie treści, a nie na poszukiwanie sensu i pogłębienie rozumienia 
wiary.

Podporządkowanie Pisma Świętego Magisterium Kościoła
Biblia w tej metodzie nie funkcjonuje jako samodzielne źródło Objawienia, 
lecz jest interpretowana niemal wyłącznie w świetle urzędowego nauczania 
Kościoła. Teolog nie analizuje tekstu wprost, ale przez pryzmat autorytetu 
Magisterium.

Efekt: ogranicza to swobodę badawczą i krytyczną analizę biblijną, 
a Pismo Święte staje się narzędziem potwierdzania doktryny, zamiast źró­
dłem odkrywania nowych aspektów prawdy objawionej.

Ograniczenie wolności teologicznej
Metoda dogmatyczna sprzyja postawie zachowawczej, w której teolog kon­
centruje się raczej na potwierdzaniu zgodności z nauczaniem Kościoła niż 
na twórczym poszukiwaniu prawdy. W efekcie unika pytań trudnych lub 
kontrowersyjnych, obawiając się przekroczenia granic ortodoksji.

Efekt: rozwój teologii ulega spowolnieniu, a jej refleksja staje się mniej 
otwarta na nowe pytania i doświadczenia współczesności.



Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Pokusa absolutyzacji aktualnego nauczania Magisterium
Nauczanie Kościoła bywa traktowane jako niezmienne w każdej formie, 
bez rozróżnienia między orzeczeniami nieomylnymi a tymi, które mają 
charakter pastoralny lub dyscyplinarny. Pomija się w ten sposób możli­
wość rozwoju i pogłębienia interpretacji doktryny w odpowiedzi na nowe 
uwarunkowania historyczne i kulturowe.

Efekt: utrwala to obraz doktryny jako zbyt sztywnej i utrudnia dialog 
z kulturą współczesną.

Redukcja zmysłu wiary do autorytetu Magisterium
Wiara bywa rozumiana przede wszystkim jako posłuszeństwo wobec in­
stytucjonalnego autorytetu Kościoła. Zmysł wiary (sensus fidei) wiernych – 
rozumiany jako duchowe uczestnictwo całego Ludu Bożego w poznaniu 
prawdy – zostaje w praktyce pomniejszony lub podporządkowany decy­
zjom hierarchii.

Efekt: osłabia to wymiar osobistego doświadczenia wiary i zaangażo­
wania wspólnotowego.

Hamowanie poszukiwań teologicznych
Silne podporządkowanie Magisterium zniechęca teologów do proponowa­
nia nowych interpretacji czy metodologii, co ogranicza kreatywność i dy­
namikę rozwoju dyscyplin teologicznych, zwłaszcza teologii pastoralnej, 
moralnej i liturgicznej.

Język hermetyczny i sformalizowany
Styl literatury dogmatycznej często cechuje zawiłość, formalizm i herme­
tyczność terminologiczna.

Efekt: teksty te stają się trudne do zrozumienia dla osób spoza środo­
wiska teologicznego, co ogranicza ich oddziaływanie duchowe i pastoralne.



� 85 

5   
Metoda  
historyczno-genetyczna

Metoda ta, zwana również genetyczno-historyczną, stanowi jeden z naj­
ważniejszych zwrotów w refleksji teologicznej XIX i XX wieku. Jej istotą 
jest uwzględnienie rozwoju doktryny w dziejach, a więc spojrzenie na wiarę 
chrześcijańską nie jako na statyczny zbiór twierdzeń, lecz jako na żywy 
organizm, który w  historii przechodzi proces dojrzewania, adaptacji 
i reinterpretacji.

A. Geneza
Metoda ta była odpowiedzią zarówno na wyzwania nowożytnej kryty­
ki historycznej, jak i na tendencję do absolutyzacji form scholastycz­
nych w Kościele katolickim, traktowanych jako niezmienne i ponad­
czasowe.

1. Adolf von Harnack i perspektywa protestancka
Adolf von Harnack (1851–1930), teolog luterański, uchodzi za  jednego 
z pionierów historycznego podejścia do dogmatu. W monumentalnym 
Lehrbuch der Dogmengeschichte (Podręcznik historii dogmatu) wydanym w la­
tach 1886–1889, wskazał, że rozwój dogmatyki chrześcijańskiej jest proce­
sem historycznym, silnie uwarunkowanym kulturowo. Według Harnacka 



86

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

dogmaty nie są czystym wyrazem Objawienia, lecz „rezultatem procesu 
hellenizacji orędzia chrześcijańskiego”1.

W innym, szeroko dyskutowanym dziele – Das Wesen des Christentums 
(Istota chrześcijaństwa, 1900) – teolog berliński podkreślał, że sednem prze­
słania Jezusa nie są systematyczne dogmaty, lecz proste orędzie o Bogu 
Ojcu i etyka miłości bliźniego: „Królestwo Boże i jego przyjście, Bóg jako 
Ojciec i  nieskończona wartość duszy ludzkiej, wyższa sprawiedliwość 
i przykazanie miłości – oto istota chrześcijaństwa”2.

Harnack wyraźnie oddzielał to, co ponadczasowe w chrześcijaństwie, 
od historycznych formuł dogmatycznych, które były – jego zdaniem – wy­
nikiem adaptacji do kategorii filozoficznych epoki.

2. Pierwsze „jaskółki” w katolicyzmie: Newman i Möhler
W katolicyzmie myśl historyczna rozwijała się początkowo wbrew tenden­
cjom scholastycznym. Kluczowe znaczenie miało dzieło Johna Henry’ego 
Newmana An  Essay on  the Development of  Christian Doctrine (O  rozwoju 
doktryny chrześcijańskiej, 1845). Newman, jeszcze przed swoim przejściem 
na  katolicyzm, podkreślał, że  rozwój doktryny należy rozumieć analo­
gicznie do wzrostu żywego organizmu: „W idei religijnej, jak i w każdym 
innym żywym bycie, istnieje zasada rozwoju, a  ten rozwój jest natural­
nym procesem zachodzącym w czasie”3.

Podobne intuicje wyrażał Johann Adam Möhler w  dziele Die Ein
heit in  der Kirche (Jedność w  Kościele, 1825). Widząc Kościół jako „żywy 
organizm”, Möhler wskazywał, że rozwój jego nauczania i struktur jest 

1	 A. von Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, t. 1, J. C. Mohr (Paul Siebeck), Freiburg 
i. Br. 1886, s. 17–18.

2	 A.  von Harnack, Das Wesen des Christentums, J.  C. Hinrichs’sche Buchhandlung, 
Leipzig 1900, s. 75.

3	 J. H. Newman, An Essay on the Development of Christian Doctrine, Longmans, Green, 
and Co., London 1878, s. 29.



� 87 

5. Metoda historyczno-genetyczna

nieuniknionym procesem historycznym, zakorzenionym w działaniu Du­
cha Świętego4.

3. Leon XIII i neoscholastyczna reakcja
Papież Leon XIII (1810–1903) w  encyklice Aeterni Patris (1879) wskazał 
św. Tomasza z Akwinu jako wzór i  fundament teologii katolickiej. Do­
kument ten rozpoczął okres tzw. neoscholastyki, w której dominowała 
absolutyzacja systemu tomistycznego. Tomasz był wówczas opisywany 
jako ten, który „odziedziczył inteligencję wszystkich” i pozostawił „skarby, 
z których czerpać można wszystkie argumenty”5.

Problemem tego nurtu było to, że scholastyka została potraktowana 
jako system o charakterze niemal ponadczasowym, nieuwzględniającym 
dynamiki rozwoju doktryny. Formuły wiary traktowano w sposób statycz­
ny, co prowadziło do teologii ahistorycznej.

4. Dominikańska szkoła Le Saulchoir  
i otwarcie na historię
Nową perspektywę w katolicyzmie otworzyła dominikańska szkoła teo­
logiczna Le  Saulchoir, powstała na  początku XX  wieku. Jej wybitnym 
przedstawicielem był Marie-Dominique Chenu, jeden z najważniejszych 
teologów XX wieku, który w swoim dziele Une école de théologie: Le Saulchoir 
(1937) poddał krytyce dominujący wówczas system scholastyczny, trakto­
wany jako struktura oderwana od dziejowości i konkretnego doświadcze­
nia ludzkiego. Chenu wskazywał, że teologia nie może być pojmowana 
jako zamknięty, ahistoryczny system pojęć, lecz musi pozostawać w ży­
wym dialogu z historią i kulturą. System teologiczny oderwany od historii 

4	 Por. J. A. Möhler, Die Einheit in der Kirche oder das Princip des Katholicismus, dargestellt 
im Geiste der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte, oprac. J. R. Geiselmann, J. Heg­
ner, Köln i Olten 1956; T. Dzidek, Mistrzowie teologii, Wydawnictwo M, Kraków 1998, 
s. 475–494.

5	 Leon XIII, Aeterni Patris, 1879.



88

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

staje się martwy, ponieważ nie ukazuje znaczenia orędzia dla człowieka 
żyjącego w dziejach6.

Szkoła Le  Saulchoir postulowała zatem powrót do  źródeł  – Pisma 
Świętego i Ojców Kościoła – oraz otwartość na historię jako kluczową ka­
tegorię hermeneutyczną w teologii. Ujęcie to stanowiło istotne odejście 
od statycznego rozumienia doktryny, otwierając teologię na dynamiczny 
wymiar Objawienia i  na proces jego recepcji w  dziejach. Myśl Le  Saul­
choir wywarła znaczący wpływ na odnowę teologii w XX wieku, a jej idee 
znalazły swoje odbicie w dokumentach Soboru Watykańskiego II, który 
przyniósł oficjalne uznanie dla metody historycznej w refleksji teologicz­
nej i biblijnej.

W nurcie odnowy teologicznej szczególne miejsce zajmowali teologo­
wie, którzy rozwijali eklezjologię opartą na historycznym i wspólnotowym 
rozumieniu Kościoła. Yves Congar akcentował historyczny rozwój Kościo­
ła i znaczenie tradycji w jej żywej formie, podkreślając, że reformy Kościoła 
muszą być rozumiane w kontekście dziejowym, a nie jako jednorazowe, 
abstrakcyjne wydarzenia7. Henri de Lubac wskazywał na nierozerwalny 
związek między Pismem Świętym, Tradycją a doświadczeniem Kościoła, 
pokazując, że teologia musi respektować kontekst historyczny i społeczny, 
w którym doktryna się rozwija8. Karl Rahner natomiast wniósł refleksję 
nad historycznym wymiarem doświadczenia wiary człowieka i jego spo­
tkania z Objawieniem, formułując koncepcję teologii jako dialogu między 
Bogiem a człowiekiem w konkretnym kontekście historycznym9.

6	 Por. M.-D. Chenu, Une école de  théologie: Le Saulchoir, Éditions du Cerf, Paris 1985, 
s. 146–147.

7	 Por. Y. Congar, Vraie et fausse réforme dans l’Église, Éditions du Cerf, Paris 1950.
8	 H. de Lubac, Catholicisme. Les aspects sociaux du dogme, Éditions du Cerf, Paris 1938; 

H. de Lubac, Katolicyzm. Społeczne aspekty dogmatu, tłum. M. Stokowska, Znak, Kraków 
1988.

9	 Por. K. Rahner, Hörer des Wortes, Kösel-Verlag, München 1941; K. Rahner, Słuchacz 
słowa. Ugruntowanie filozofii religii, tłum. R. Samek, Marek Derewiecki, Kęty 2008.



� 89 

5. Metoda historyczno-genetyczna

Dzięki tym różnym, ale komplementarnym podejściom, paradygmat 
teologii w XX wieku uległ istotnej zmianie – od statycznego, abstrakcyjne­
go systemu neoscholastycznego do dynamicznego rozumienia Objawienia 
i jego recepcji w dziejach. Teologowie ci przygotowali grunt pod wprowa­
dzenie metody historyczno-genetycznej, którą oficjalnie uznano w doku­
mentach Soboru Watykańskiego II, zwłaszcza w Dei verbum i Gaudium 
et spes.

5. Sobór Watykański II
Sobór Watykański II (1962–1965) uwypuklił wymiar historyczny i dyna­
miczny objawienia Bożego. W Konstytucji dogmatycznej o objawieniu 
Bożym Dei verbum podkreślono, że Tradycja nie jest statycznym zbiorem 
nauk, lecz procesem rozwijającym się w czasie pod opieką Ducha Świętego: 

„Tradycja, pochodząca od Apostołów, rozwija się w Kościele pod opieką 
Ducha Świętego. Z biegiem wieków Kościół stale zmierza ku pełni prawdy 
Bożej, aż w nim samym dopełnią się słowa Boże”10.

Rozwój ten dokonuje się dzięki współdziałaniu wspólnoty wierzących, 
pasterzy oraz osobistemu zaangażowaniu w kontemplację i studium Pisma 
Świętego: „Rozumienie rzeczy przekazanych i słów wzrasta tak dzięki kon­
templacji i studium wierzących, którzy rozważają je w sercu, jak dzięki we­
wnętrznemu pojmowaniu spraw duchowych, którego doświadczają, oraz 
dzięki przepowiadaniu tych, którzy wraz z sukcesją biskupią otrzymali 
niezawodny charyzmat prawdy”11.

Dokument ukazuje rozwój doktryny jako naturalny proces historyczny, 
w którym współdziałają działanie Ducha Świętego, refleksja wspólnoty 
i posłannictwo pasterzy.

Nie ograniczono się przy tym wyłącznie do teologicznego wymiaru 
Objawienia. W konstytucji duszpasterskiej Gaudium et spes przedstawiono 

10	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o objawieniu Bożym Dei verbum, nr 2.
11	 Tamże, 8.



90

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

wspólnotę chrześcijańską jako rzeczywistość historyczną, nierozerwalnie 
związaną z dziejami ludzkości: „Kościół, pielgrzymujący wraz z całą ludz­
kością, doświadcza tego samego losu ziemskiego, co świat, i jest powołany, 
aby być zaczynem i niejako duszą ludzkiej społeczności, która ma się od­
nowić w Chrystusie i przemienić w rodzinę Bożą”12.

Podkreślono w ten sposób, że  instytucja ta nie funkcjonuje w izola­
cji, lecz uczestniczy w historii świata, powołana do przemiany społecznej 
i duchowej człowieka.

Ponadto Sobór stosuje otwartą hermeneutykę Pisma Świętego, wska­
zując na  konieczność uwzględniania kontekstu historycznego i  literac­
kiego tekstów biblijnych. W Dei verbum czytamy: „Ponieważ Bóg w Piś­
mie Świętym przemawiał przez ludzi na  sposób ludzki, interpretator 
Pisma Świętego, chcąc dobrze poznać to, co Bóg chciał nam przekazać, 
powinien uważnie badać, co rzeczywiście autorzy natchnieni zamierzali 
powiedzieć i co Bóg ich słowami chciał ujawnić”13.

Sobór zaleca również uwzględnianie różnorodnych gatunków literac­
kich, ponieważ prawda Boża wyraża się w tekstach historycznych, pro­
rockich, poetyckich i innych w odmienny sposób: „Aby odnaleźć intencję 
świętych autorów, należy między innymi zwrócić uwagę na rodzaje literac­
kie, bowiem prawda przedstawia się i wyraża w różny sposób w tekstach 
historycznych, prorockich, poetyckich czy innych”14.

Takie podejście odrzuca ahistoryczną interpretację Pisma i  traktu­
je Objawienie jako rzeczywistość dynamiczną, rozwijającą się w historii 
wspólnoty chrześcijańskiej i świata, a jednocześnie przekazaną ludziom 
w formach adekwatnych do ich doświadczenia i języka.

12	 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 
Gaudium et spes, 1965, nr 40.

13	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o objawieniu Bożym Dei verbum, nr 12.
14	 Tamże.



� 91 

5. Metoda historyczno-genetyczna

Sobór Watykański II wyraźnie zatwierdza metodę historyczno-gene­
tyczną w uprawianiu teologii. Poznanie Objawienia wymaga badań tek­
stów biblijnych w ich historycznym i literackim kontekście, aby właściwie 
uchwycić intencję autorów natchnionych oraz zamysł Boży. Dzięki temu 
teologia respektuje zarówno wymiar historyczny, jak i duchowy Objawie­
nia, traktując je  jako proces rozwijający się w historii Kościoła i świata.

B. Zasady
Metoda historyczno-genetyczna stanowi jedno z  kluczowych narzędzi 
współczesnej refleksji teologicznej. Jej istotą jest badanie tekstów, doktryn 
i zagadnień teologicznych w kontekście ich powstania, rozwoju oraz wpły­
wu na kolejne pokolenia wiernych i teologów. Nie jest to jedynie technika 
badawcza, lecz sposób rozumienia i uprawiania teologii, zgodny z jej na­
turą – dynamicznej i zakorzenionej w historii.

1. Interpretacja tekstów teologicznych w kontekście 
historycznym
Podstawowym założeniem metody jest traktowanie tekstów teologicz­
nych nie jako abstrakcyjnych formuł, lecz jako dokumentów powstałych 
w określonych okolicznościach historycznych i kulturowych. W praktyce 
wymaga to:
•	 analizy kontekstu kulturowego – zrozumienia środowiska intelektual­

nego, religijnego i społecznego, w którym powstał tekst lub doktryna;
•	 badania wpływów na autora – rozpoznania myśli, tradycji i doświad­

czeń kształtujących jego spojrzenie;
•	 śledzenia wpływu tekstu na rozwój doktryny – obserwowania, w jaki 

sposób sformułowania teologiczne oddziaływały na kolejne pokolenia 
i rozwój refleksji teologicznej.
Yves Congar podkreślał, że tradycja nie jest muzeum gotowych formuł, 

ale żywym nurtem, który rozwija się i przystosowuje, pozostając wiernym 



92

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

temu samemu źródłu15. Takie podejście pozwala dostrzec dynamikę dog­
matów i tekstów w ich historycznym kontekście, zamiast traktować je jako 
niezmienne sformułowania.

2. Analiza zagadnień w perspektywie historii doktryny
Metoda historyczno-genetyczna zakłada, że każde zagadnienie teologicz­
ne powinno być badane w kontekście całej historii jego rozwoju. Dogmaty 
i formuły wiary nie powstały w próżni, lecz są wynikiem długotrwałego 
procesu refleksji, dialogu z tradycją Kościoła i odpowiedzi na konkretne 
wyzwania kolejnych epok.

Zrozumienie genezy doktryn pozwala uchwycić ich pełny sens teolo­
giczny oraz zobaczyć, w jaki sposób refleksja Kościoła nad Objawieniem 
rozwijała się w czasie. Historia doktryny ukazuje, że  rozwój wiary nie 
przebiega liniowo ani automatycznie – każda epoka wnosiła nowe pytania 
i perspektywy, a sformułowania doktrynalne były odpowiedzią na potrze­
by intelektualne, duchowe i społeczne wspólnoty wierzących.

Perspektywa historyczna umożliwia również dostrzeżenie, że Objawie­
nie nie jest przekazywane w formie gotowych, niezmiennych formuł, lecz 
ujawnia się w dialogu Kościoła z jego tradycją oraz z wyzwaniami, jakie 
stawia historia. Dzięki temu możliwe jest nie tylko poznanie przeszłości, 
lecz także głębsze zrozumienie aktualnego znaczenia doktryn dla współ­
czesnej wiary.

3. Dogmaty jako formuły historyczne
Trzecią zasadą metody historyczno-genetycznej jest przekonanie, że dog­
maty nie są ponadczasowymi, statycznymi formułami, lecz historycznymi 
wyrazami wiary Kościoła, które powstały w określonych okolicznościach 
i języku epoki. Każdy dogmat stanowi rezultat żywego procesu refleksji 

15	 Por. Y. Congar, Tradycja i tradycje, t. 2: Esej teologiczny, tłum. A. Ziernicki, W drodze, 
Poznań 2022.



� 93 

5. Metoda historyczno-genetyczna

teologicznej, w którym wspólnota wierzących starała się wyrazić doświad­
czenie Objawienia w sposób zrozumiały dla swojego czasu.

Zrozumienie dogmatu wymaga interpretacji jego genezy, czyli analizy 
kontekstu, w  jakim powstał, oraz sposobu, w  jaki był rozumiany i  roz­
wijany w kolejnych epokach. Tylko w ten sposób możliwe jest uchwyce­
nie jego prawdziwego sensu teologicznego i znaczenia dla współczesnego 
życia wiary.

Tę perspektywę rozwijał Joseph Ratzinger, który w  Wprowadzeniu 
w chrześcijaństwo podkreślał, że dogmaty są formułami, w których życie 
wiary znajduje swój wyraz w danym czasie, dlatego wymagają interpre­
tacji w świetle ich historycznego rozwoju16. Z kolei Edward Schillebeeckx 
zaznaczał, że historia dogmatu nie jest dodatkiem do teologii systema­
tycznej, lecz jej warunkiem17.

W konsekwencji teologia dogmatyczna pozbawiona perspektywy histo­
rycznej staje się abstrakcyjna i trudna do zrozumienia. Natomiast metoda 
historyczno-genetyczna pozwala odkrywać zarówno genezę doktryn, jak 
i ich aktualne znaczenie dla wiary i duchowości współczesnego człowieka.

C. Czytamy mistrza

Autor
Bernard Sesboüé (1929–2021) – francuski jezuita, wybitny teolog dogma­
tyczny i ekumenista. Wykładał w Centre Sèvres w Paryżu, uczestniczył 
w  dialogach międzywyznaniowych, szczególnie katolicko-prawosław­
nych. Autor cenionych opracowań z zakresu historii dogmatów, w których 

16	 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie w chrześcijaństwo, tłum. Z. Włodkowa, Wydawnictwo 
Znak, Kraków 1996.

17	 Por. E. Schillebeeckx, Church: The Human Story of God, tłum. J. Bowden, Crossroad, 
New York 1990.



94

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

ukazywał dynamiczny rozwój doktryny w kontekście historycznym i kul­
turowym. Sesboüé analizował dzieje nauczania Kościoła, podkreślając, 
że prawda wiary nie jest zbiorem niezmiennych formuł, lecz owocem pro­
cesu historyczno-genetycznego, w którym autorytet i wolność współtwo­
rzą drogę rozwoju doktryny.

Analizowany tekst
Książka pt. Władza w Kościele. Autorytet, prawda i wolność to zbiór artykułów 
publikowanych wcześniej we Francji. Autor pyta w nich o naturę i granice 
władzy w Kościele, zestawiając problem autorytetu z wymogami prawdy 
i sumienia. Książka jest ważnym głosem w debatach eklezjologicznych 
przełomu XX i XXI wieku.

Zadanie
W zamieszczonym fragmencie – Rola Denzingera od XIX wieku do naszych 
czasów, możemy zobaczyć, jak Sesboüé stosuje metodę historyczno-gene­
tyczną, ukazując Enchiridion symbolorum Henriego Denzingera nie tylko 
jako zbiór dokumentów, ale także jako świadectwo i narzędzie rozwoju dok­
tryny. Początkowo „Denzinger” miał funkcję apologetyczną – bronił inte­
gralności wiary wobec błędów. Z czasem stał się podstawowym narzędziem 
hermeneutycznym, które pozwalało historycznie interpretować definicje 
dogmatyczne. Sesboüé wskazuje jednak na ryzyko redukowania go do „ko­
deksu formuł”, bez uwzględnienia kontekstu ich powstania. Sobór Waty­
kański II otworzył nowe podejście: „Denzinger” zaczął być używany jako 
punkt wyjścia do refleksji nad rozwojem doktryny, a nie jako zamknięty 
kanon. Spójrzmy na genezę i okoliczności powstania dzieła, jego rozwój 
na przestrzeni kolejnych wydań, na czym polegał rozwój, ahistoryczność 
i absurdy z tym związane; B. Sesboüé, Władza w Kościele. Autorytet, praw-
da i wolność, tłum. P. Rak, Wydawnictwo M, Kraków 2003, s. 54–60.



� 95 

5. Metoda historyczno-genetyczna

Zasady metody Analizowany tekst

Interpretacja tekstów 
teologicznych w kontek-
ście historycznym
Pokazuje ewolucję formy 
publikacji i dostępności 
kulturowej, co wymaga 
uwzględnienia kontekstu 
historycznego.

Ukazanie się 37 wydania słynnego Enchiridionu 
Denzingera w 1996 roku we Francji było wielkim 
wydarzeniem wydawniczym po prostu dlate­
go, że było to pierwsze wydanie dwujęzyczne, 
łacińsko-(lub grecko)-francuskie. Za wzór ma ono 
wydanie Denzingera-Hünermanna, które ukazało 
się w 1991 roku w Niemczech i które zawierało 
tłumaczenie niemieckie.

Interpretacja tekstów 
teologicznych w kontek-
ście historycznym
Tekst ilustruje, że doku­
menty były wybierane 
zgodnie z potrzebami 
dydaktycznymi i epoką 
autora.

1. Zadziwiający los pewnej książki
Aby odpowiednio umiejscowić to ostatnie wydanie, 
nie bez znaczenia będzie przywołanie zdumie­
wających losów książki, która w swym punkcie 
wyjścia była zaledwie pedagogicznym narzędziem 
pewnego profesora. Dla Heinricha Denzingera, 
profesora dogmatyki w Würzburgu, dzieło to było 
praktycznym podręcznikiem szkolnym, zawiera­
jącym wybór dokumentów Magisterium, ocenia­
nych jako najbardziej użyteczne przy studiowaniu 
teologii. Zamysłem autora było zatem ułatwienie 
dostępu do tekstów, które komentował na swych 
wykładach. Jego podręcznik zbierał dokumen­
ty soborowe, papieskie i biskupie, porządkując 
je w ramach sekwencji chronologicznej mającej 
punkt wyjścia w Symbolach wiary i sięgającej cza­
sów współczesnych poprzez cytaty z encyklik i róż­
nych dokumentów rzymskich. Dzieło udostępniło 
bardzo bogatą dokumentację, z wydania na wyda­
nie udoskonalaną z punktu widzenia naukowego, 
szczególnie zaś w przypadku ostatniej wersji.

Dogmaty jako formuły 
historyczne
Układ chronologiczny 
pozwala śledzić rozwój 
doktryny i zmiany znaczeń 
pojęć.

Pierwsze wydanie datowane jest na 1845 rok. 
W XIX wieku było osiem wydań, z których sześć 
pierwszych było samego Denzingera (1854–1888). 
Siódme wydanie i ósme było Denzingera-Stahla 
(1894–1900). W XX wieku pojawiały się kolejno wy­
dania Denzingera-Bannawarta od 1908–1913 roku 
(10–12), które przez dłuższy czas nadały książce 
jej klasyczne oblicze i nieco „ukierunkowały” – we­
dług Y. Congara – wybór tekstów „na podkreślanie 
autorytetu i magisterium  papieża”18. 

18	 Y. Congar, Situation et tâches présentes de la théologie, Cerf, Paris 1967, s. 115. 



96

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

Widzimy zresztą, jak w kolejnych wydaniach 
niektóre teksty są dodawane, a inne eliminowane. 
Później, w latach 1921–1951 ukazuje się Denzinger­

-Umberg (wyd. 13–27). Następnie pojawia się Den­
zinger-Rahner, od 1952 do 1957 roku (wyd. 28–31). 
Ten rys nie jest banalny, gdyż K. Rahner wielo­
krotnie zabierał głos przeciwko temu, co nazywał 

„Denzinger-Theologie”.

Analiza zagadnień 
w perspektywie historii 
doktryny
Pokazuje, jak zmieniały się 
selekcje tekstów, co od­
zwierciedla ewolucję teolo­
gii i praktyki Magisterium.

Słuszne wydaje się przypomnienie w tej serii 
wydania książki, którą moglibyśmy określić jako 

„Nie-Denzinger-Dumeige”, zatytułowanej La foi 
catholique, która ukazała się w 1961 roku i miała 
jeszcze dwa późniejsze wydania. Gervais Dumeige 
jest pierwszym, który pokusił się o francuski 
przekład Denzingera. Ale w tamtych czasach 
wydawnictwo Herder odmawiało zgody na tłu­
maczenia tego dzieła. Przeto Dumeige zmuszony 
był, aby wystarczająco wyraźnie odróżnić się 
od Denzingera – przyjąć porządek tematyczny 
(oczywiście mniej poręczny ze względu na wielkie 
rozdrobnienie dokumentów, do jakiego nie­
uchronnie prowadzi, za sprawą różnorodności 
podejmowanych tematów) zamiast porządku 
chronologicznego. Dumeige nie jest zatem tłuma­
czeniem Denzingera, jest jego bratem bliźniakiem 
w porządku literackim i zaczął funkcjonować 
podobnie jak on, odkąd studenci teologii zaczęli 
coraz słabiej rozumieć łacinę.

Interpretacja tekstów 
teologicznych w kontek-
ście historycznym
Wskazuje na wpływ współ­
czesnej krytyki i potrzeby 
naukowej aktualizacji 
tekstów, co wymaga analizy 
zmian redakcyjnych w kon­
tekście historycznym.

Denzinger-Schönmetzer ukazywał się od 1963 
do 1976 roku (wyd. 32–36). Adolf Schönmetzer 
przerobił dzieło zgodnie z wymaganiami współ­
czesnej krytyki: usunięto dokumenty wątpliwe, 
zrewidowano tendencyjne tytuły, notki histo­
ryczne pozwalają usytuować autorytet tekstu, 
wprowadzono liczne dokumenty, a co za tym 
idzie, także nową numerację. Denzinger- 

-Hünermann jest trzydziestym siódmym wyda­
niem, które nie zmienia wyboru tekstów doko­
nanego przez Schönmetzera i zachowuje jego nu­
merację, ale poprawia go i poszerza, gdyż po raz 
pierwszy staje się dwujęzyczne (język oryginalny 
i niemiecki).



� 97 

5. Metoda historyczno-genetyczna

Zasady metody Analizowany tekst

Interpretacja tekstów 
teologicznych w kontek-
ście historycznym
Wskazuje na wpływ współ­
czesnej krytyki i potrzeby 
naukowej aktualizacji 
tekstów, co wymaga analizy 
zmian redakcyjnych w kon­
tekście historycznym.

2. Denzinger znakiem ewolucji w teologii
Na podstawie sukcesu książki, którego nie sposób 
było przewidzieć w 1854 roku, oraz wydarzenia, 
jakim jest jej trzydzieste siódme wydanie, winni­
śmy zastanowić się nad znaczeniem Denzingera 
w praktyce teologii. Nie będziemy powracać do jej 
wartości jako praktycznego narzędzia, które jest 
powszechnie uznawane. Podkreślimy jedynie jej 
znaczenie jako znaku ewolucji w teologii.

Interpretacja tekstów 
teologicznych w kontek-
ście historycznym
Zmiany wydawnicze poka­
zują rozwój recepcji tekstów 
i potrzeby dostosowania 
ich do nowych kontekstów 
kulturowych.

Publikacja w 1854 roku i szybki sukces, jaki odnio­
sło dzieło H. Denzingera, to podwójny znak nie­
ustannie rosnącego znaczenia nadawanego inter­
wencjom Magisterium w nauczaniu teologicznym 
i ewolucji teologii instytucjonalnej w seminariach 
i na uniwersytetach. Znaczenie Denzingera dla 
epoki, w której powstał oraz jego ewolucja poprzez 
kolejne wydania, zostały przestudiowane w książ­
ce Josepha Schumachera, która analizuje jego tło 
historyczne w chwili odnowy teologii katolickiej 
w pierwszej połowie XIX wieku i przypomina też 
o istnieniu „prekursorów” Denzingera począwszy 
od XVII wieku. Albowiem już teologia kontrower­
sji potrzebowała wyborów tekstów.

Analiza zagadnień 
w perspektywie historii 
doktryny
Podkreśla wpływ dzieła 
na rozwój teologii instytu­
cjonalnej i nauczania Magi­
sterium w seminariach i na 
uniwersytetach.

Rok 1854 to początek pontyfikatu Piusa IX. 
To również rok definicji Niepokalanego Poczęcia: 
temat przez pewien czas zaprzątał debaty teolo­
giczne co do kwestii swej możliwej „dogmatyzacji”. 
Została postawiona kwestia relacji istniejących 
między elementem dokumentacyjnym i orzecze­
niem Magisterium, tradycją historyczną i tradycją 
dogmatyczną”. Znaczenie Denzingera wykracza 
zatem poza ramy nauczania. Dzieło jest współcze­
sne pewnym nowościom w praktyce magisterium 
teologii, które wpływają nań w tej samej mierze, 
co ono oddziałuje na ową praktykę. Mamy tutaj 
na myśli nowe zainteresowanie, jakie wzbudza 
termin „dogmat” i uwzględnienie jego nowej 
definicji, wyprowadzonej od François Vérona 
(XVII w.), a przede wszystkim Philippa Neriego 
Chrismanna (XVIII w.), wraz z precyzyjnym zna­
czeniem, jakie zostanie mu nadane na Soborze 
Watykańskim I. To również pojawienie się pojęcia



98

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

„magisterium”, we współczesnym znaczeniu tego 
słowa od czasów Grzegorza XVI, pojęcia, które – 
zdaniem Y. Congara – zostanie przez współcze­
sną teologię wprowadzone do pojęcia tradycji. 
To niedawne narodziny współczesnych encyklik 
papieskich wraz z Mirari vos Grzegorza XVI 
w 1832 roku, gatunku literackiego, z którego 
obficie będzie korzystać Pius IX i który zajmie 
poczesne miejsce w kolejnych wydaniach Den­
zingera. To utworzenie nowych uniwersytetów 
papieskich, na których wydziały teologii będą 
poddane znacznie ściślejszej kontroli przez Rzym 
niż te, które istniały przed rewolucją francuską. 
To rozwój użycia not teologicznych, pedagogiczne 
przełożenie w nauczaniu not i cenzur używanych 
w XVII i XVIII wieku na różnorodne kwalifikacje 
tekstów uważanych za podejrzane.

Analiza zagadnień 
w perspektywie historii 
doktryny
Pokazuje interakcję 
doktryny z wydarzeniami 
historycznymi i debatami 
teologicznymi epoki.

Przesłanki te zostały podkreślone zarazem przez 
Y. Congara i J. Schumachera, którzy sytuują Hein­
richa Denzingera wśród teologów sprzeciwiają­
cych się tendencjom racjonalistycznym Hermesa, 
Froschammera, Günthera i pragnących powrotu 
do precyzyjnego poznania „źródeł świadomości 
wiary” oraz tekstów cieszących się autorytetem. 
Sam Denzinger żałował, że „quod a multis positiva, 
ut dicunt, credendi agendique documenta, publica Ecc-
lesiae auctoritate sancita, vel ignorentur vel negligan-
tur”, czyli „My mamy przekonanie, że fundamen­
tem całej budowli, jaką jest teologia, są Ecclesiae 
praescripta”.

Interpretacja tekstów 
teologicznych w kontek-
ście historycznym
Wskazuje, jak zmiany 
instytucjonalne i termino­
logiczne wpływały na po­
wstawanie i interpretację 
doktryny.

Nigdy odniesienie do oficjalnych tekstów Kościoła 
nie było równie brzemienne w skutki dla pracy 
i nauczania teologicznego. W przeszłości oczywi­
ście również sięgano do wielkich soborów, ale ich 
teksty, niezbyt obszerne, były łatwiejsze do ogar­
nięcia. Wiemy, że u św. Tomasza odniesienie 
do magisterium pozostaje dyskretne. W czasach 
nowożytnych przybrało ono na sile wraz z posłu­
giwaniem się spuścizną Soboru Trydenckiego, 
która jest już znacznie bardziej obszerna. Między 
Soborem Trydenckim a Watykańskim I nie było 
innego zgromadzenia soborowego. To papież



� 99 

5. Metoda historyczno-genetyczna

Zasady metody Analizowany tekst

interweniuje odtąd w sferze stałej regulacji dok­
tryny wiary. Z tego względu dokumenty wydawa­
ne przez papieża lub przez kurię rzymską zaczęły 
pojawiać się coraz częściej, a tym samym postawi­
ły problem zebrania ich w jakimś repertorium lub 
praktycznym Enchiridionie.

Analiza zagadnień 
w perspektywie historii 
doktryny
Pokazuje wpływ tradycji 
i intelektualnej debaty 
na wybory teologiczne 
Denzingera.

W tym kontekście odwołanie się do norma 
proxima fidei niosło z sobą ryzyko przecenienia 
znaczenia takich zbiorów w stosunku do innych 
norm i potrzeba było korekcji, jaką wniósł Sobór 
Watykański II, aby na nowo zapanowała świado­
mość, że Pismo Święte nie jest tylko norma remota, 
ale norma normans. Jedna z form posługiwania się 
Denzingerem po części przyczyniła się do upra­
wiania teologii nazbyt jurydycznej, która przez 
K. Rahnera została – z odcieniem pejoratywnym – 
nazwana „Denzinger-Theologie”.

Analiza zagadnień 
w perspektywie historii 
doktryny
Ilustruje ewolucję znacze­
nia magisterium w teologii 
i potrzebę uwzględnienia 
kontekstu historycznego.

3. Warunki prawidłowego korzystania 
z Denzingera
Powróćmy na chwilę do tytułu cytowanego artyku­
łu Y. Congara, O dobrym korzystaniu z Denzingera, 
by zwrócić uwagę na kilka środków ostrożności, 
jakie należy zachować w tej dziedzinie. Albowiem 
dzieło to, aby odpowiednio z niego skorzystać, wy­
maga dobrego rozeznania a także kilku uwag.

Interpretacja tekstów 
teologicznych w kontek-
ście historycznym
Pokazuje, że sposób uży­
wania Denzingera może 
prowadzić do błędnej inter­
pretacji bez uwzględnienia 
kontekstu historycznego 
i tradycji.

Przede wszystkim książka ta nie ma nic wspólne­
go z jakimś „dziennikiem urzędowym” Kościoła: 
jest ona nieoficjalnym zbiorem oficjalnych doku­
mentów. Za doborem tekstów stoją jedynie ich 
autorzy; należałoby też uwypuklić pewne braki 
w pierwszych wydaniach, jak również sposób 
wybierania cytatów. Do niektórych dokumentów 
zwracano się anachronicznie i ich sens wiązano 
ze współczesnymi kwestiami. Akt wyboru jest ak­
tem osądu ważności tekstu, a zatem aktem inter­
pretacji. Poszczególne wydania Denzingera dają 
dość dokładne wyobrażenie o tym, jak postrzegali 
teologię jego kolejni redaktorzy. Na tym polu 
przyjrzenie się następnym wydaniom okazuje się 
użyteczne, gdyż przynoszą one nie tylko pewne 
poprawki, ale także uwypuklają różnorodność 
sukcesywnie dokonywanych wyborów.



100

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

Interpretacja tekstów 
teologicznych w kontek-
ście historycznym
Podkreśla konieczność 
świadomej analizy genezy 
tekstów i decyzji redakcyj­
nych, aby uniknąć uprosz­
czonej interpretacji.

Zauważmy również, że pomimo niezamieszczania 
tekstu łacińskiego w dokumentach powstałych 
po roku 1872 w ostatnim wydaniu, dziewiętnastu 
pierwszym stuleciom poświęcono 736 stron, a sam 
XX wiek obejmuje 300 stron. A trzeba podwoić 
tę objętość, bo w tej części figuruje już tylko tekst 
francuski, daje to 600 stron. A zatem 736 stron 
dla dziewiętnastu stuleci obok 600 dla jednego! 
Wydanie trzydzieste drugie (w 1963 roku, na po­
czątku Soboru Watykańskiego II) liczyło 3930 
numerów, w wydaniu zaś trzydziestym siódmym 
jest ich 5041. Te fakty empiryczne pokazują 
nieustannie rosnący (i zaborczy?) rozwój inter­
wencji Magisterium i nie mogą nie wywoływać 
poważnych pytań. Jeśli tak dalej pójdzie, za sto 
lat pięćdziesiąte wydanie Denzingera składać 
się będzie z co najmniej dwóch tomów równych 
dzisiejszemu. Argument ten można z pewnością 
odwrócić: Denzinger zawiera prawdopodobnie 
zbyt wiele niedawnych lub współczesnych doku­
mentów, w przypadku których nie mogło jeszcze 
dojść do procesu dekantacji. Przyszłe wydania 
na pewno pominą niektóre teksty. Obecne nie po­
winny zatem wcale zastępować koniecznej pracy 
związanej z kryteriami i hermeneutyką dokumen­
tów dogmatycznych.

Dogmaty jako formuły 
historyczne
Uświadamia, że dokumen­
ty mają różny autorytet 
i należy je interpretować 
w kontekście ich powstania 
i znaczenia historycznego.

Y. Congar podkreślał także, iż omawiane dzieło 
mogło wprowadzać do umysłu czytelnika ideę 
wyrównania autorytetu wszystkich przytacza­
nych dokumentów. Wpisuje oto bowiem w tę 
samą linię i tę samą prezentację typograficzną 
dokumenty, których autorytet jest niejedna­
kowy i wymaga rozstrzygnięcia osobnego dla 
każdego przypadku. Z jednej strony Enchi-
ridion zbiera praktycznie tylko wypowiedzi 
Magisterium (sobory powszechne i papieże) 
oraz magisterium papieskiego, autentycznego 
i bez wątpienia bardzo znaczącego, ale które 
nie pokrywa się z „magisterium zwyczajnym 
i powszechnym”, jak rozumiano je począwszy 
od Soboru Watykańskiego I po nasze czasy. 
Należało w tym względzie szerzej uwzględnić 
magisterium biskupów i synodów lokalnych.



� 101 

5. Metoda historyczno-genetyczna

Zasady metody Analizowany tekst

Ze swej strony Denzinger przyczynia się zatem 
do utrzymania idei, zgodnie z którą autentyczne 
magisterium papieża jest faktycznie „magiste­
rium zwyczajnym” i być może jedynym, które 
należy brać pod uwagę.

Analiza zagadnień 
w perspektywie historii 
doktryny
Obserwacja zwiększania 
liczby dokumentów po­
kazuje dynamikę rozwoju 
doktryny i jej historyczne 
uwarunkowania.

4. Dogmat jest konstrukcją historii
Wszelako wybór Denzingera pozwala również 
wyciągnąć nauki teologiczne w najwyższym stop­
niu pozytywne. Pierwszą z owych oczywistych 
nauk jest ta, że istnieje relacja między historią 
a dogmatem. Enchiridion dokonuje drobiazgowej 
demonstracji faktu, że dogmat jest konstruk­
cją historyczną i podaje najważniejszy dowód 
rozwoju dogmatu. Właśnie dlatego chronologicz­
ny układ dokumentów jest tak ważny. Ciekawy 
i uważny czytelnik nie może nie uzmysłowić 
sobie kolejnych zmian w dyskursie Kościoła 
od Symboli wiary i pierwszych definicji soboro­
wych, po deklaracje średniowieczne, ulepione 
ze słownictwa scholastycznego, i po coraz bar­
dziej precyzyjne i złożone orzeczenia czasów no­
wożytnych, nie mówiąc nawet o masowym poja­
wieniu się dokumentów odnoszących się do sfery 
etyki. Dostrzega ewolucję podejmowanych treści 
i stopniowe wysubtelnienie tematów. Dostrzega 
również ewolucję języka i koncepcji, jak również 
semantyczne opracowanie słów: widzi, że ter­
min współistotny nie ma tego samego znaczenia 
w Nicei i w Chalcedonie oraz że terminy dogmat 
i definicja nie mają tej samej doniosłości na Sobo­
rze Trydenckim i Watykańskim I. Widzi ponadto, 
do jakiego stopnia wypowiedź dogmatyczna jest 
solidarna z kulturą kolejnych epok. Dostrzega 
w końcu ewolucję punktów widzenia, z jakich 
traktuje się ten sam temat. Stwierdza istnienie 
elementów korekcji doktrynalnej, wykorzystywa­
nych dyskretnie, ale realnie na soborach. Krótko 
mówiąc, odnotowuje całą ludzką cząstkę w stałej 
i nigdy nieukończonej interpretacji słowa Bożego. 
Nie powinno go to poruszać, gdyż ma do czy­
nienia z nieuniknioną konsekwencją wcielenia 
tegoż słowa.



102

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

Dogmaty jako formuły 
historyczne
Chronologiczny układ 
dokumentów pozwala do­
strzec historyczne uwarun­
kowania dogmatów, zmiany 
znaczeń terminów i korekty 
doktrynalne w kontekście 
kultury i epoki.

Denzinger nie mówi tego wszystkiego, ale poka­
zuje w sposób najoczywistszy. Owa solidarność 
między historią a dogmatem stawia zatem pytanie 
o przyszłość. Aż do tej pory Denzinger zakłada, 
że język dogmatyczny może być powszechny. Od­
krycie różnic kulturowych przynosi w tej dziedzi­
nie nowe trudności. Czy w przyszłości prezentacje 
kolejnych Denzingerów nie powinny zawierać 
różnych tekstów doktrynalnych na te same tematy, 
ocenianych jako równoważne co do istotnych 
twierdzeń i wyrażających wzajemne uznanie mię­
dzy wykładami pochodzącymi z różnych kultur? 
Inny aspekt tego samego problemu: czy w chwili, 
gdy liczne dokumenty powstałe w dialogu eku­
menicznym staną się konkluzjami przyjętymi 
przez Kościoły, otóż czy wtedy Denzinger nie 
powinien włączyć dokumentów nie wywodzących 
się z samego tylko Kościoła katolickiego, w świetle 
których należałoby zinterpretować wcześniejsze 
dokumenty? Jak widzimy, Denzinger pozostanie 
zawsze wyrazem historycznej ewolucji słowa 
dogmatycznego. Ale czy wtedy będzie to jeszcze 
Denzinger?

D. Zastosowanie

W pracach w zakresie historii teologii, patrologii
Metoda ta pozwala odtworzyć rozwój myśli teologicznej na przestrzeni 
wieków – np. ewolucję doktryny Trójcy Świętej, rozumienia sakramentów 
czy nauk o zbawieniu.

Umożliwia zrozumienie kontekstu historycznego powstawania konkret­
nych idei – np. wpływu filozofii greckiej na teologię wczesnochrześcijańską.

Pomaga śledzić historię sporów teologicznych, reform i ruchów religij­
nych oraz ich wpływ na kształtowanie doktryn.



� 103 

5. Metoda historyczno-genetyczna

W interpretacji danego tekstu
Stosując tę metodę, można odtworzyć okoliczności powstania tekstu (np. 
Ewangelii, Listów Apostolskich, pism Ojców Kościoła).

Pozwala zrozumieć, jakie problemy i pytania nurtowały autorów i ich 
wspólnoty, co ułatwia właściwą interpretację treści.

Pomaga analizować proces redakcji i tradycji tekstu, czyli jak zmienia­
ły się jego fragmenty lub jak interpretowano je w różnych epokach.

Dzięki temu unika się anachronicznego rozumienia tekstu i lepiej ro­
zumie jego pierwotne znaczenie. Chodzi tu o pierwotne znaczenie tekstu 
w kontekście historycznym i kulturowym, czyli to, jakie znaczenie miał 
dany tekst w momencie jego powstania, dla jego pierwotnych autorów i od­
biorców, zanim został „przefiltrowany” przez późniejsze interpretacje czy 
tradycję.

Przykładowo jeśli czytamy listy Pawła, anachroniczne podejście 
mogłoby polegać na  interpretowaniu ich tak, jakby były odpowiedzią 
na współczesne problemy Kościoła albo jakby wyrażały w pełni ukształ­
towane dogmaty, które powstały dopiero dekady później. Metoda pozwala 
badać, jak pierwotni adresaci rozumieli te słowa? Jakie problemy i kulturę 
mieli na myśli autorzy? Czyli „pierwotne znaczenie” to  to, co  tekst na­
prawdę znaczył w swoim czasie, zanim został zinterpretowany w świetle 
późniejszych doktryn lub tradycji. Weźmy przykład dogmatu Trójcy Świę­
tej. W I–II wieku chrześcijanie formułowali swoje myśli o Bogu w kon­
tekście judaizmu i kultury hellenistycznej. Teksty Nowego Testamentu, 
np. listy Pawła, mówią o Jezusie i Duchu Świętym w relacji do Boga Ojca, 
ale nie w pełni sformalizowanym językiem teologicznym, jaki znamy z Ni­
cei (325 r.) czy Konstantynopola (381 r.). Gdybyśmy czytali te listy z per­
spektywy późniejszych doktryn, moglibyśmy myśleć, że Paweł już jasno 
naucza o Trójcy tak, jak została sformułowana w IV wieku. To byłoby 
anachronizmem  – nakładaniem późniejszej teologii na  wcześniejszy 
tekst. Analiza historyczna pokazuje, że Paweł i pierwotni chrześcijanie 
mówili o relacji Jezusa do Boga w języku przyjaznym ich czasom i kulturze, 



104

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

np. w kategoriach misji Mesjasza, pojęć żydowskich o Bogu, a nie abstrak­
cyjnych greckich terminów teologicznych. Dzięki temu rozumiemy, jak 
pierwsi chrześcijanie sami pojmowali Bożą naturę, zanim powstały póź­
niejsze dogmaty. Podsumowując: historyczne podejście pozwala zobaczyć 
tekst takim, jakim był dla swoich pierwotnych odbiorców, zamiast czytać 
go przez pryzmat późniejszych systemów doktrynalnych.

W interpretacji danego problemu teologicznego
Umożliwia prześledzenie ewolucji konkretnej kwestii teologicznej, np. po­
jęcia grzechu, łaski czy natury Chrystusa, od czasów wczesnochrześcijań­
skich po współczesność.

Pozwala rozpoznać wpływ różnych tradycji i kontekstów kulturowych 
na sposób, w jaki problem był rozumiany w różnych epokach.

Dzięki temu można wyjaśnić różnice w interpretacjach i uzasadnić 
współczesne stanowiska w oparciu o historyczny rozwój problemu.

E. Ograniczenia

Zawodne założenie, że jest możliwe obiektywne,  
„czyste” rozumienie tekstu
Metoda historyczno-genetyczna zakłada, że możliwe jest pełne i obiek­
tywne odtworzenie intencji autora oraz pierwotnego znaczenia tekstu. 
W  praktyce jest to  jednak bardzo trudne, jeśli nie niemożliwe. Każdy 
badacz interpretuje tekst przez własne doświadczenia, wiedzę i kontekst 
kulturowy, co sprawia, że „czyste” rozumienie jest iluzoryczne. Ponadto, 
teksty historyczne powstawały w określonym kontekście społecznym, po­
litycznym i religijnym, który współcześnie jest w dużej mierze nie do od­
tworzenia w pełni – zawsze istnieje ryzyko, że współczesny badacz projek­
tuje swoje własne pojęcia i wartości na tekst.



5. Metoda historyczno-genetyczna

Metoda pozwala ukazać znaczenie tekstu w konkretnym 
czasie historii, ale nie nam współczesnym
Analiza historyczno-genetyczna daje wgląd w to, jak tekst był rozumiany 
i stosowany w momencie powstania. Możemy dzięki temu odczytać pier­
wotny sens, intencje autora czy reakcje odbiorców w danym okresie. Jednak 
metoda ta nie odpowiada na pytanie, jak treści te powinny być interpreto­
wane i stosowane w dzisiejszym świecie. Znaczenie tekstu ewoluuje wraz 
z kulturą i doświadczeniem współczesnego człowieka, więc skupienie się 
wyłącznie na jego historycznych uwarunkowaniach ogranicza praktyczne 
zastosowanie orędzia chrześcijańskiego dla współczesnego życia ducho­
wego i moralnego.

Prawdziwe zrozumienie Objawienia oznacza wiedzieć, jak je realizo­
wać tu i teraz, a nie tylko, co znaczyło lub jak stosowało się w przeszłości.





� 107 

6   
Metoda  
antropologiczno- 
-transcendentalna

Metoda antropologiczno-transcendentalna Karla Rahnera stanowi inno­
wacyjne połączenie filozofii i teologii, odpowiadające współczesnej świado­
mości człowieka. Jej centralnym założeniem jest przekonanie, że poznanie 
Boga nie może być oderwane od poznania człowieka; to właśnie struktura 
ludzkiego ducha, jego zdolność do transcendencji, otwiera możliwość do­
świadczenia Boga.

A. Geneza
Rahner stara się połączyć tradycyjną teologię chrześcijańską, opartą 
na  myśli św.  Tomasza z  Akwinu (tomizm), z  nowoczesną filozofią po­
znania, reprezentowaną przez Kanta. Innymi słowy: używa klasycznych 
koncepcji teologicznych, ale interpretuje je w świetle współczesnych teorii 
o tym, jak człowiek poznaje rzeczywistość.

1. Zwrot kopernikański Kanta
W Krytyce czystego rozumu (1781) Kant dokonał tzw. kopernikańskiego zwro­
tu: to nie poznanie dostosowuje się do przedmiotów, lecz umysł kształtuje 



108

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

przedmioty poznania dla nas. Doświadczenie świata nie jest pasywnym 
odbiciem rzeczywistości, lecz aktywnym procesem, w którym podmiot 
współtworzy obiekt poznania. Kant pisze, że wszelka wiedza zaczyna się 
od doświadczenia, wynika stąd, że przedmioty wiedzy muszą na nas od­
działywać. Ale że nie wszystkie wynikają z doświadczenia, wynika stąd, 
że poznanie musi w pewien sposób ukształtować przedmiot, aby mógł 
być poznany.

Poznanie wymaga aktywnego udziału podmiotu, który porządkuje 
i interpretuje doświadczenie za pomocą struktur poznawczych, takich jak 
rozum, kategorie i pojęcia. Dla Kanta człowiek jest współtwórcą sposobu, 
w jaki rzeczywistość jest mu dana.

2. Wpływ Kanta na Rahnera
Metoda Rahnera rozwija kantowskie podejście do poznania, przenosząc 
je na grunt teologiczny. Tak jak Kant podkreślał aktywną rolę podmio­
tu w poznawaniu świata, tak Rahner akcentuje aktywną rolę człowieka 
w doświadczeniu Boga. Człowiek jako istota skończona może otworzyć się 
na nieskończonego Boga dzięki wrodzonej transcendentalnej otwartości – 
zdolności do przekraczania siebie w poznaniu i miłości.

Rahner reinterpretował myśl Tomasza z Akwinu w świetle kantow­
skiego transcendentalizmu, m.in. w Hörer des Wortes (Słuchacz słowa, 1941) 
i Geist in Welt (Duch w świecie, 1939), wskazując, że człowiek jako duch jest 

„warunkiem możliwości” Objawienia się Boga w świecie.

3. Karl Rahner: człowiek, transcendencja i doświadczenie 
religijne
Karl Rahner wychodził z założenia, że współczesny człowiek jest ukształ­
towany przez tradycję filozoficzną, zwłaszcza przez myśl Kartezjusza 
i Kanta. Oznacza to, że każde pytanie o rzeczywistość zewnętrzną staje się 
równocześnie pytaniem o sam podmiot poznający – kim jest człowiek, 
który poznaje, i w jaki sposób poznaje świat. Tym samym każde pytanie 



� 109 

6.  Metoda antropologiczno-transcendentalna

o byt jest równocześnie pytaniem o warunki ludzkiego poznania oraz sens 
egzystencji.

Rahner podkreślał, że teologia, jeśli ma być wiarygodna w epoce no­
wożytnej, musi uwzględniać tę antropologiczną świadomość i traktować 
człowieka jako „słuchacza słowa” – istotę zdolną do przyjęcia objawienia 
Bożego. Tradycyjne formuły dogmatyczne często brzmią dla człowieka 
współczesnego abstrakcyjnie lub „mitycznie”, dlatego Rahner proponował 
tzw. antropologiczny zwrot w teologii – ukazanie, że objawienie Boga za­
wsze realizuje się w człowieku i przez człowieka, a nie obok niego.

Centralnym punktem jego myśli jest teologiczny antropocentryzm 
zawarty w tajemnicy Wcielenia: skoro Bóg stał się człowiekiem, człowie­
czeństwo staje się miejscem objawienia Boga. Objawienie nie istnieje w ode­
rwaniu od ludzkiego doświadczenia, lecz dokonuje się w relacji między 
Bogiem a osobą ludzką. Wcielenie sprawia, że pytanie o Boga i pytanie 
o człowieka stają się nierozerwalne: aby zrozumieć objawienie i zbawienie, 
należy równocześnie rozumieć, kim jest człowiek, który je przyjmuje.

Rahner wyróżnił trzy fundamentalne założenia dotyczące człowieka 
i jego relacji z transcendencją:

1.	 Człowiek jest bytem otwartym na transcendencję – w jego naturze 
tkwi zdolność do przekraczania siebie i dążenia ku Absolutowi.

2.	Doświadczenie religijne jest nieuniknione – każda egzystencja czło­
wieka niesie w sobie relację z Bogiem, nawet jeśli pozostaje ona nie­
uświadomiona.

3.	 Relacja z Bogiem jest związana z relacjami interpersonalnymi – czło­
wiek poznaje miłość, zaufanie i oddanie w doświadczeniach z innymi 
ludźmi1.

1	 Por. K. Rahner, Słuchacz słowa. Ugruntowanie filozofii religii, tłum. P. Rak, Wyd. Marek 
Derewiecki, Kęty 2008; Podstawowy wykład wiary. Wprowadzenie do pojęcia chrześci-
jaństwa, tłum. T. Mieszkowski, Pax, Warszawa 1987; Über den Begriff des Geheimnisses 
in der katholischen Theologie, w: Schriften zur Teologie, Bd. IV, Benzinger Verlag, Ein­
siedeln-Zürich-Köln 1960, s. 51–99; Die Herausvorderung der Theologie durch das zweite 



110

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Jak pisał Rahner w Podstawowym wykładzie wiary, człowiek w swojej głę­
bi jest już zawsze skierowany ku nieskończonemu – nawet jeśli nie uświa­
damia sobie, że to, ku czemu dąży, jest Bogiem. To pokazuje, że otwar­
tość na transcendencję jest wrodzoną cechą ludzkiej egzystencji i stanowi 
punkt wyjścia dla doświadczenia religijnego.

Rahner konsekwentnie dążył więc do ukazania jedności antropologii 
i teologii. Człowiek – jego świadomość, wolność, zdolność do miłości – jest 
nie tylko adresatem Objawienia, ale również jego „miejscem”. Jak pisał 
w Podstawowym wykładzie wiary, człowiek w swojej głębi jest już zawsze 
skierowany ku nieskończonemu, nawet jeśli nie uświadamia sobie, że to, 
ku czemu dąży, jest Bogiem2.

B. Zasady i fazy
Metoda antropologiczno-transcendentalna Rahnera opiera się na dwóch 
fundamentalnych elementach: zasadach i fazach.

1. Zasady
Zasady określają, na czym opiera się metoda – jakie przyjmujemy zało­
żenia o człowieku i Bogu oraz jakie reguły rządzą refleksją teologiczną. 
Pomagają systematycznie badać doświadczenie religijne, zachowując spój­
ność w analizie filozoficznej i teologicznej.

Jedność poznania Boga i poznania człowieka
Oznacza, że doświadczenie Boga nie jest oderwane od doświadczenia czło­
wieka. Aby zrozumieć Boga, trzeba najpierw zrozumieć, kim jest człowiek 

Vatikanische Konzil, w: Schriften zur Teologie, Bd. VIII, Benzinger Verlag, Einsiedeln–
Zürich–Köln 1967, s. 13–43; Theologie und Atropologie, tamże, s. 43–65; wyd, polskie: 
Teologia i antropologia, tłum. G. Bubel, w: K. Rahner, Pisma wybrane, t. 1, Wyd. WAM, 
Kraków 2005, s. 46–67; Zur Geschichtlichkeit der Theologie, tamże, s. 89-110.

2	 Por. K. Rahner, Podstawowy wykład wiary, s. 109–114.



� 111 

6.  Metoda antropologiczno-transcendentalna

i jakie są jego zdolności poznawcze oraz duchowe. Poznanie Boga i pozna­
nie człowieka są nierozerwalnie ze sobą związane.

Transcendentalny wymiar doświadczenia religijnego
Każde doświadczenie religijne jest wyrazem wrodzonej zdolności człowieka 
do przekraczania samego siebie i otwierania się na Absolut. Innymi słowy, 
ludzkie doświadczenia – nawet codzienne i prozaiczne – mogą ujawniać 
obecność Boga, jeśli spojrzymy na nie w wymiarze transcendentalnym.

Antropocentryzm objawienia
Człowiek staje się punktem wyjścia refleksji teologicznej. Objawienie Boga 
nie istnieje w oderwaniu od człowieka – pojawia się w ludzkiej egzystencji, 
doświadczeniach i relacjach. To człowiek „odbiera” Objawienie i staje się 
jego „miejscem”.

Teologia jako refleksja filozoficzna i praktyczna
Teologia nie ogranicza się do abstrakcyjnych definicji. Łączy analizę treści 
wiary z tym, jak człowiek je poznaje i przeżywa w swoim życiu. W praktyce 
oznacza to, że teologiczne wnioski muszą mieć odniesienie do ludzkiego 
doświadczenia.

Kryterium pełnej teologii
Teologia jest kompletna wtedy, gdy uwzględnia zarówno podmiot pozna­
jący (człowieka), jak i przedmiot poznania (Boga, Objawienie). Tylko taka 
teologia łączy refleksję filozoficzną z duchowym doświadczeniem człowie­
ka i nie pomija żadnego z tych wymiarów.

2. Fazy metody
Fazy to kolejne etapy pracy metodą Rahnera – sposób praktycznego stoso­
wania zasad do badania doświadczenia religijnego. Każda faza odpowiada 
innemu poziomowi refleksji: najpierw opisujemy doświadczenie, potem 



112

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

analizujemy je pod kątem jego otwarcia na Absolut (redukcja transcen­
dentalna), a na końcu wyciągamy wnioski teologiczne (dedukcja trans­
cendentalna). Fazy pozwalają przejść od osobistego doświadczenia czło­
wieka do szerszych, uniwersalnych wniosków o Bogu.

Faza pierwsza – fenomenologiczny opis doświadczenia
Cel: uchwycenie doświadczenia religijnego w jego naturalnej formie, za­
nim zostanie teologicznie zinterpretowane.

Przykłady: doświadczenie zaufania wobec innych ludzi w codzien­
nych sytuacjach (autobus, bank, lekarz); doświadczenie pełnego, bez­
warunkowego zawierzenia w  relacjach interpersonalnych (przyjaźń, 
miłość).

Związek z zasadami: ukazuje antropocentryzm i transcendentalny 
wymiar doświadczenia religijnego.

Faza druga – redukcja transcendentalna
Cel: ujawnienie, że doświadczenie ludzkie jest jednocześnie ograniczone 
i otwarte na Absolut.

Przykłady: nawet jeśli inni zawodzą nasze zaufanie, pojawia się świa­
domość wrodzonej zdolności do prawdziwej miłości i pełnego zawierzenia; 
refleksja nad tym doświadczeniem pozwala dostrzec obecność Boga w su­
biektywnych sytuacjach życia codziennego.

Związek z zasadami: realizuje jedność poznania Boga i człowieka; 
podkreśla transcendentalny wymiar doświadczenia; teologia jako reflek­
sja nad ludzką kondycją i otwarciem na Absolut.

Faza trzecia – dedukcja transcendentalna
Cel: wydedukowanie obiektywnych warunków rzeczywistości z  subiek­
tywnego doświadczenia, prowadząc do interpretacji teologicznej.

Przykłady: pragnienie absolutnej miłości i  pełnego zaufania wska­
zuje na możliwość doświadczenia doskonałej miłości w relacji z Bogiem; 



� 113 

6.  Metoda antropologiczno-transcendentalna

w miłości do drugiego człowieka odnajdujemy Jezusa, a codzienne dzia­
łania, takie jak pomoc, zaufanie i troska, stają się teologiczne i egzysten­
cjalnie znaczące.

Związek z zasadami: spełnia kryterium pełnej teologii – odnosi do­
świadczenie człowieka do rzeczywistości Boga; pokazuje jedność poznania 
Boga i człowieka oraz praktyczny wymiar teologii.

Zasady metody podkreślają jedność poznania człowieka i Boga, tran­
scendentalny wymiar doświadczenia religijnego oraz antropocentryczny 
charakter Objawienia. Fazy metody – fenomenologiczny opis doświadcze­
nia, redukcja transcendentalna i dedukcja transcendentalna – pokazują, 
jak z  subiektywnego doświadczenia wyprowadzić obiektywne wnioski 
teologiczne. Dzięki temu podejściu Rahner pozwala teologii przemawiać 
do współczesnego człowieka w sposób egzystencjalnie znaczący, łącząc 
refleksję filozoficzną z praktycznym życiem wiary.

C. Czytamy mistrza

Autor
Karl Rahner (1904–1984) był jednym z najwybitniejszych teologów XX wie­
ku. W jego twórczości możemy wyróżnić tak wielkie dzieła jak Słuchacz 
słowa czy Podstawowy wykład wiary, a także niezwykle liczne artykuły i ese­
je teologiczne, które wniosły znaczący wkład w rozwój teologii katolickiej 
i duszpasterstwa.

Analizowany tekst
Książka Mały rok kościelny powstała w 1954 roku. Nie jest to dzieło wiel­
kiej teologii systematycznej – Rahner pisał je z myślą o duszpasterstwie 
i codziennej praktyce wiary. Celem było wsparcie wiernych w zrozumie­
niu i przeżywaniu świąt oraz uroczystości kościelnych w kontekście życia 
duchowego.



114

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zadanie
Fragment książki dotyczy uroczystości Bożego Narodzenia. Zazwyczaj 
autor kojarzy się nam z trudnym, hermetycznym językiem. Okazuje się, 
że potrafił pisać również w stylu literackim, niemal poetyckim. Ta przy­
stępna forma sprawia, że łatwiej będzie nam wniknąć w zasady jego meto­
dy; K. Rahner, Mały rok kościelny, WAM, Kraków 1986, s. 13–22.

Zasady i fazy metody Analizowany tekst

Zasady:
Antropocentryzm Objawienia: Rahner 
wychodzi od doświadczenia człowieka – 
opisuje, jak ludzie przeżywają święta 
w sposób ludzki, emocjonalny.
Transcendentalny wymiar doświad-
czenia religijnego: nawet to banalne 
doświadczenie „świątecznego nastroju” 
staje się punktem wyjścia do głębszego 
otwarcia na Boga.
Teologia jako refleksja praktyczna: 
Rahner analizuje codzienne przeżycie 
człowieka, nie teoretyzuje.

Faza 1 – fenomenologiczny opis do-
świadczenia: opis świąt jako ludzkiego 
zjawiska psychologicznego i społecznego.
Rahner jeszcze nie interpretuje teologicz­
nie, tylko ukazuje, jak jest – jak człowiek 
przeżywa to święto.

Obchodzimy dzisiaj Boże Narodze­
nie. No cóż, to taki pobożny zwyczaj. 
Choinka ze świeczkami i kilka mi­
łych prezentów, podniecenie dzieci 
i trochę kolęd – wszystko to ładne 
i wzruszające. A jeśli dla podnie­
sienia nastroju dołączymy jeszcze 
element religijny, robi się szczegól­
nie ładnie i wzruszająco. Przecież 
my wszyscy – a któż by nam to mógł 
wziąć za złe – w skrytości ducha 
litujemy się nieco nad sobą i dlatego 
chętnie pozwalamy sobie na chwilę 
pogodnego nastroju. Podobnie jak 
głaszczemy po płowej główce zapła­
kane dziecko, mówiąc: Nie martw 
się, wszystko będzie dobrze.

Zasady:
Jedność poznania Boga i człowieka: 
aby zrozumieć sens święta, trzeba 
wejść w głąb własnego doświadczenia 
duchowego.
Transcendentalny wymiar doświad
czenia: Rahner sugeruje, że za emocjo­
nalnym nastrojem kryje się coś realnego – 
spotkanie Boga z człowiekiem.
Kryterium pełnej teologii: zestawia 
subiektywne przeżycie z obiektywnym 
wydarzeniem Wcielenia.

Czy to jest wszystko, co się kryje 
pod nazwą Bożego Narodzenia? Czy 
to w nim najważniejsze? A może 
to, co ładne i nastrojowe, spokojne 
i swojskie, jest tylko miłym, łagod­
nym echem wydarzenia, którego 
pamięć w tym dniu obchodzimy, 
a które dokonało się zupełnie gdzieś 
indziej, o wiele wyżej, bo w niebio­
sach, o wiele niżej, bo w otchłaniach, 
i o wiele głębiej, bo w duszy? Czy 
bożonarodzeniowa radość i pokój 
są tylko nastrojem, w który



� 115 

6.  Metoda antropologiczno-transcendentalna

Zasady i fazy metody Analizowany tekst

Faza 2 – redukcja transcendentalna: 
Rahner analizuje ludzkie doświadczenie 
świąt i wskazuje na jego otwarcie na coś 
więcej – na Boga, który działa w głębi 
serca.

uciekamy jak w jakąś złudę, czy 
też wyrazem, świętym znakiem 
rzeczywistego wydarzenia, ku któ­
remu zmierzamy z wielką odwagą 
serca, aby dokonało się ono także 
na nas i przez nas, bo przecież jest 
ono prawdą i rzeczywistością, choć­
byśmy go nawet nie chcieli za takie 
uznać, choćbyśmy nie widzieli 
w nim nic więcej jak tylko nieco 
dziecięcej romantyki i drobnomiesz­
czańskiego duchowego komfortu?

Zasady:
Jedność poznania Boga i człowieka: 
poznanie tajemnicy Boga dokonuje się 
poprzez wydarzenie ludzkie – narodziny 
Dziecka.
Transcendentalny wymiar doświad-
czenia: to, co historyczne (narodziny 
w Betlejem), ma wymiar ponadczasowy 
i dokonuje się w głębi człowieka.
Antropocentryzm Objawienia: wydarze­
nie Boże ma sens tylko o tyle, o ile dotyka 
człowieka i jego serca.

Faza 2 – redukcja transcendentalna: 
Rahner pokazuje, że konkretne wyda­
rzenie historyczne (narodzenie Jezusa) 
ujawnia uniwersalne otwarcie człowieka 
na Boga – że to, co dokonało się w Betle­
jem, może dokonywać się w duszy każdego.

Ale Boże Narodzenie to coś więcej niż 
trochę krzepiącego nastroju. W ten 
dzień, w tę świętą noc chodzi o jedno 
konkretne Dziecko. O Syna Bożego, 
który stał się człowiekiem, o Jego 
narodziny. Wszystko inne w tym dniu 
z tego właśnie czerpie swoje życie – 
albo też umiera i staje się iluzją. „Boże 
Narodzenie” oznacza, że On przyszedł, 
że uczynił noc jasną. Że noc naszych 
ciemności, naszego niezrozumienia, 
okrutną noc naszych lęków i poczucia 
beznadziejności uczynił nocą świętą. 
To właśnie oznacza „Boże Narodze­
nie”. Chwila, w której to się dokonało, 
rzeczywiście i dla wszech czasów, 
powinna poprzez to święto pozostać 
rzeczywistością również w naszym 
sercu i naszej duszy.

Zasady:
Antropocentryzm Objawienia: autor 
wychodzi od ludzkiego doświadczenia 
cierpienia i skończoności.
Jedność poznania Boga i człowieka: aby 
zrozumieć potrzebę Objawienia, trzeba 
zrozumieć głębię ludzkiego doświadcze­
nia bez Boga.
Teologia jako refleksja praktyczna: Rah­
ner nie spekuluje, lecz opisuje konkretny 
dramat egzystencji.

Gdybyśmy zawierzyli – my, lu­
dzie – potocznemu odczuciu swojej 
krótkowzrocznej codzienności, 
musielibyśmy dojść do straszli­
wego i rozpaczliwego wniosku, 
że w świecie nie dzieje się nic, że jest 
tu wprawdzie jakieś odwieczne 
falowanie dziejów, losów narodów 
i jednostek, ale że wszystko to osta­
tecznie porusza się w zamkniętym 
kręgu bez celu i kierunku, że samo



116

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady i fazy metody Analizowany tekst

Faza 1 – fenomenologiczny opis 
doświadczenia: opis bezsensu życia bez 
Bożego Narodzenia.

To punkt wyjścia: ukazanie kondycji 
człowieka, która potrzebuje zbawienia.

siebie na ślepo i nieuchronnie po­
chłania, że ludziom dlatego tylko 
udaje się taić przed sobą bezsens 
i bezcelowość toku dziejów, bo się 
trwożliwie wystrzegają sięgania 
myślą poza najbliższy dzień. Sami 
z siebie i dla siebie jesteśmy zagad­
ką – na wieki straszliwą zagadką, 
która jest śmiertelna. Gdybyśmy 
na narodziny tego Dziecka z dzi­
siejszego święta patrzyli jedynie 
z perspektywy siebie samych, 
moglibyśmy o Nim, a i o sobie, 
powiedzieć ze smutkiem i goryczą 
to tylko, co czytamy w 14 rozdziale 
Księgi Hioba: „Człowiek z kobiety 
zrodzony krótkich jest dni i pełen 
troski. Jak kwiat wyrasta i więd­
nie, jak cień umyka i nie ostaje 
się”. Sami z siebie bylibyśmy tylko 
punkcikiem światła w bezbrzeż­
nej ciemności, który co najwyżej 
może uczynić tę ciemność jeszcze 
straszliwszą. Bylibyśmy rachun­
kiem, co się nigdy nie zgadza: 
wtrąceni w czas, w którym wszyst­
ko się rozpływa, bez własnej zgody 
wtłoczeni w egzystencję, obarczeni 
mozołem i ryzykiem ciągłych zawo­
dów, będący sami dla siebie udręką 
i karą za własną winę, naznaczeni 
piętnem śmierci w momencie 
urodzenia, niepewni i zaszczuci, 
ale zamykający na to wszystko oczy 
i łudzący siebie po dziecinnemu 
tym, co bywa nazywane dobrymi 
stronami życia, a co w rzeczywi­
stości nie jest niczym innym jak 
tylko wyrafinowanym środkiem 
służącym do tego, by męczeństwo 
i tortura życia nie za szybko się 
skończyły.



� 117 

6.  Metoda antropologiczno-transcendentalna

Zasady i fazy metody Analizowany tekst

Zasady:
Transcendentalny wymiar doświad
czenia: doświadczenie wiary ujawnia 
nowy wymiar świata.
Jedność poznania Boga i człowieka: 
Bóg przemienia czas, ale przez ludzkie 
doświadczenie i w człowieku.
Kryterium pełnej teologii: teologia łączy 
ludzką historię z Bożym działaniem.

Faza 3 – dedukcja transcendental
na: Rahner wyprowadza z ludzkiego 
doświadczenia wiarę we Wcielenie jako 
obiektywną prawdę teologiczną.

Ale kiedy z wiarą, ze zdecydowa­
ną, trzeźwą i ponad wszystko inne 
odważną wiarą mówimy: jest Boże 
Narodzenie, to mówimy przez to za­
razem: W świat i w moje życie we­
szło wydarzenie, które przemieniło 
to wszystko, co nazywamy światem 
i naszym życiem, które wszystkiemu 
nadało cel i sens, które skończyło 
z maksymą starożytnego mędrca 

„Nic nowego pod słońcem” i z prze­
rażającą tezą nowożytnego filozofa 
o wiecznym nawrocie. Wydarzenie, 
przez które nasza noc, nasza straszli­
wa, zimna i pusta noc, kiedy to ciału 
i duchowi grozi skostnienie, stała 
się nocą świętą. Bo oto Pan jest tutaj. 
Pan stworzenia i mego życia. Nie 
spogląda już tylko z wyżyn swego 
przedwiecznego „wszystko w jednym 
i naraz” na nieustający kalejdoskop 
mego upływającego życia głęboko 
w dole. Ten, który jest wieczny, stał 
się czasem, Syn stał się człowiekiem, 
odwieczny Rozum świata, wszech­
ogarniający Sens wszelkiej rzeczywi­
stości stał się ciałem.

Zasady:
Jedność poznania Boga i człowieka: 
wcielenie jest jednością Boga i ludzkiej 
kondycji.
Antropocentryzm Objawienia: Bóg obja­
wia się przez człowieka, nie poza nim.
Transcendentalny wymiar doświadcze-
nia: nawet noc i cierpienie są miejscem 
obecności Boga.

Faza 3 – dedukcja transcendentalna: 
z ludzkiego doświadczenia ciemności 
i skończoności Rahner wyprowadza 
teologiczny wniosek o obecności Boga 
w człowieku.

I przez to przemieniły się czas 
i ludzkie życie. Przez to, że sam Bóg 
stał się człowiekiem. Nie dlatego, 
jakoby przestał być sobą samym, 
odwiecznym Słowem samego Boga 
z całą swoją chwałą i niewyobra­
żalną szczęśliwością. Ale dlatego, 
że stał się prawdziwie człowiekiem. 
I teraz ten świat i jego los obchodzi 
Go osobiście. Teraz jest on nie tylko 
Jego dziełem, lecz cząstką Jego 
samego. Teraz nie przygląda On się 
już tylko jego biegowi, lecz sam jest 
w nim, sam czuje się tak, jak my się 
czujemy; teraz spada na Niego



118

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady i fazy metody Analizowany tekst

nasz los, nasza ziemska radość 
i nasza własna nędza. Teraz nie 
potrzebujemy Go już szukać 
w bezkresie niebios, w którym 
nasza dusza i nasze serce mogą się 
zagubić; teraz On sam jest na naszej 
ziemi, na której wiedzie Mu się nie 
lepiej niż nam, na której przypada 
Mu nie jakiś szczególny status, lecz 
dola nas wszystkich: głód, znu­
żenie, ludzka wrogość, lęk przed 
śmiercią i marny zgon. To, że Boża 
nieskończoność przyjęła ludzką 
ciasnotę, szczęśliwość – śmiertel­
ny smutek ziemi, a życie – śmierć, 
jest prawdą w najwyższym stopniu 
nieprawdopodobną. 
Ale właśnie tylko ta prawda – 
to mroczne tajemnicą światło wia­
ry – czyni nasze noce jasnymi, tylko 
ona sprawia święte noce.

Zasady:
Jedność poznania Boga i człowieka: 
poznanie Boga dokonuje się w akcie spo­
tkania, w relacji miłości.
Transcendentalny wymiar doświad
czenia: ludzkie doświadczenie miłości 
staje się przestrzenią objawienia Boga.
Kryterium pełnej teologii: teologia 
osiąga pełnię, gdy odnosi relację Boga 
do doświadczenia miłości człowieka.

Faza 3 – dedukcja transcendental
na: z doświadczenia miłości człowieka 
Rahner dedukuje miłość Boga wcieloną 
w Chrystusie.

Bóg przyszedł do nas. I jest tutaj. 
I dlatego wszystko jest inne, niż 
sądzimy. Czas przemienił się 
z wiecznego upływu w proces, który 
z milczącą, jednoznaczną konse­
kwencją zmierza ku całkowicie 
określonemu kresowi, u którego 
my i świat staniemy przed odsłonię­
tym obliczem Boga. Kiedy mówimy: 
jest Boże Narodzenie, to mówimy 
zarazem: W Słowie Wcielonym 
Bóg wyrzekł w świat swoje ostatnie, 
swoje najgłębsze, swoje najpięk­
niejsze słowo – słowo, którego już 
nie można cofnąć, bo jest on osta­
tecznym czynem Boga, bo jest ono 
samym Bogiem w świecie. A słowo 
to brzmi: Kocham ciebie, świecie, 
i ciebie, człowiecze. Jest to słowo 
całkiem nieoczekiwane, całkiem 
nieprawdopodobne. Bo jak można 
wypowiedzieć takie słowo, jeśli



� 119 

6.  Metoda antropologiczno-transcendentalna

Zasady i fazy metody Analizowany tekst

się zna człowieka i świat oraz ich 
straszne i puste otchłanie? Bóg 
zaś zna je lepiej niż my. A jednak 
wyrzekł to słowo, przychodząc sam 
na świat jako stworzenie. To wcielo­
ne słowo miłości mówi, że między 
przedwiecznym Bogiem a nami 
ma istnieć wspólnota oko w oko, 
serce w serce, a nawet że już istnieje 
(możemy się najwyżej jeszcze bronić 
przed pocałunkiem miłości, który 
jest już odciśnięty na naszych 
wargach).

Zasady:
Antropocentryzm Objawienia: Bóg 
czeka na ludzką odpowiedź; człowiek jest 
partnerem dialogu.
Teologia jako refleksja praktyczna: sens 
Objawienia ujawnia się w egzystencjalnej 
odpowiedzi człowieka.
Jedność poznania Boga i człowie-
ka: Boże słowo wymaga ludzkiego 
słowa – to współzależność.

Faza 2 – redukcja transcendental-
na: analiza ludzkiej odpowiedzi jako 
otwarcia się na Boga w historii; ukazanie, 
że człowiek jest zdolny do tej odpowiedzi, 
bo ma w sobie wymiar transcendentalny.

To słowo wyrzekł Bóg w narodzi­
nach swego Syna. A teraz nastała 
w świecie chwila zupełnej ciszy, zaś 
cały hałas, który nazywamy dumnie 
dziejami świata albo własnym ży­
ciem, jest jedynie fortelem odwiecz­
nej miłości, która pragnie umożliwić 
człowiekowi swobodną odpowiedź 
na swoje ostatnie słowo. I w tej 
długiej, a przecież krótkiej chwili 
milczenia Boga, która się zwie hi­
storią post Christum natum, człowiek 
ma raz jeszcze dojść na tym świecie 
do słowa i w drżeniu swego porażo­
nego Bożą miłością serca ma powie­
dzieć Bogu, który jako Człowiek stoi 
obok niego w niemym oczekiwaniu – 
nie, nic Mu nie ma mówić; ma tylko 
poddać się milcząco Bożej miłości, 
która tutaj jest, bo narodził się Syn.

Zasady:
Transcendentalny wymiar doświad
czenia: każdy wymiar ludzkiego życia 
jest objęty obecnością Boga.
Jedność poznania Boga i człowieka: świat 
i Bóg są zjednoczeni przez Wcielenie.
Kryterium pełnej teologii: ukazu­
je całkowite przenikanie się teologii 
i antropologii.

„Boże Narodzenie” znaczy tyle co: 
Bóg przyszedł do nas – przyszedł 
tak, że powrócić do swojej własnej 
straszliwie wspaniałej chwały może 
już tylko razem ze światem i z nami. 
Przez narodzenie tego Dziecka 
wszystko się zmieniło. Od centrum 
rzeczywistości, którym jest Wcielo­
ne Słowo, wszystko zmierza pod



120

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady i fazy metody Analizowany tekst

Faza 3 – dedukcja transcendentalna: 
Rahner formułuje ostateczne teologiczne 
wnioski – że Boże Narodzenie jest ontolo­
gicznym faktem przemiany świata.

nieubłaganym naporem miłości 
przed Boże oblicze, gdzie jednak 
świat wcale nie musi doszczętnie 
spłonąć od ognia świętości i spra­
wiedliwości. Wszelki czas jest już 
objęty wiecznością, która sama stała 
się czasem. Wszystkie łzy wyschły 
już u źródła, bowiem płakał nimi 
również sam Bóg i już je ze swych 
oczu otarł. Wszelka nadzieja jest 
już właściwie posiadaniem, bowiem 
świat posiadł już Boga. Noc świata 
stała się już jasna. Nasze uparte 
i słabe serce, co się wzdraga pozwo­
lić Bogu być większym, niż jest ono 
samo, i dlatego nie chce Go mieć tak 
małym jak małe dziecko, które się 
rodzi i leży w żłobie – to nasze serce 
nie chce też przyznać, że północ już 
minęła i że poprzez mrok prześwi­
tuje już dzień, co nigdy nie zajdzie. 
Wszelka gorycz jest tylko przypo­
mnieniem, że jeszcze nie stało się 
jawne, iż nastała jedna święta noc 
świata, a wszelkie szczęście tej ziemi 
jest tylko tajemnym potwierdze­
niem, które przeważnie samo siebie 
nie pojmuje: że już nastało Boże 
Narodzenie.

Zasady:
Teologia jako refleksja praktyczna: 
wiarę trzeba przeżyć, nie tylko o niej 
mówić.
Antropocentryzm Objawienia: Bóg rodzi 
się w sercu człowieka.
Jedność poznania Boga i człowieka: 
Boże Narodzenie dokonuje się, gdy czło­
wiek przyjmuje Boga w sobie.

Faza 3 – dedukcja transcendentalna: 
człowiek, doświadczając łaski, odkrywa 
w sobie realne narodziny Boga.

Dlatego święto Bożego Narodzenia 
nie jest jedynie chwilą podniosłego 
nastroju i dziecięcą romantyką, lecz 
wyznaniem i wiarą – która jedna 
tylko człowieka usprawiedliwia – 
że Bóg powstał i przemówił już 
swoje ostatnie słowo w dramacie 
dziejów; świat może sobie jeszcze 
gadać i krzyczeć, ale niczego to już 
nie zmieni. Świętowanie Bożego 
Narodzenia może być tylko echem 
owego słowa w głębi naszej istoty – 
echem, którym wypowiadamy pełne 
wiary „amen” na słowo Boga, co



� 121 

6.  Metoda antropologiczno-transcendentalna

Zasady i fazy metody Analizowany tekst

przyszło i dalekiej Bożej wieczno­
ści w ciasnotę tego świata, ale nie 
przestało być słowem Jego prawdy 
i Jego błogosławionej miłości. Jeśli 
to „amen” na słowo Bożej miłości 
wypowie nie tylko blask świeczek, 
radość dzieci i zapach jedliny, lecz 
samo serce, wtedy dokona się 
rzeczywiście Boże Narodzenie – nie 
tylko w nastroju, lecz w najczystszej 
prawdzie.

Zasady:
Jedność poznania Boga i człowieka: po­
znanie Boga jest doświadczeniem siebie 
w Jego obecności.
Transcendentalny wymiar doświad-
czenia: Bóg objawia się w codzienności, 
w ciemności, w łzach, w radości.
Kryterium pełnej teologii: zjednoczenie 
teologii z życiem; Bóg i człowiek są już 
nierozerwalni.
Teologia jako refleksja praktyczna: 
wszystko odnosi się do konkretnego życia 
człowieka.

Faza 3 – dedukcja transcendentalna: 
pełnia refleksji – doświadczenie ludzkie 
staje się miejscem bezpośredniego spo­
tkania z Bogiem.

Bo to słowo serca wypłynie wtedy 
prawdziwie ze świętej łaski Bo­
żej; słowo Boga narodzi się wtedy 
również w naszym sercu. Jak 
mówią dawni mistrzowie: sam Bóg 
przychodzi do naszego serca, tak 
jak w Betlejem przyszedł na świat, 
w sposób tak samo prawdziwy 
i rzeczywisty, jeszcze bardziej niż 
tam, jeszcze głębiej niż tam. Wtedy 
rzeczywiście otworzymy na oścież 
drzwi naszego serca i Bóg przyjdzie 
do swej własności, tak jak w pierw­
szą noc Bożego Narodzenia przy­
szedł do własności swej wszechmocy, 
którą jest świat.

Zasady:
Jedność poznania Boga i człowieka: 
Bóg mówi z wnętrza ludzkiego doświad­
czenia, a człowiek poznaje Go poprzez 
własne istnienie.
Transcendentalny wymiar doświad
czenia religijnego: każde ludzkie przeży­
cie (cierpienie, radość, śmierć) może być 
spotkaniem z Bogiem.
Kryterium pełnej teologii: teologia 
osiąga pełnię, gdy ukazuje Boga realnie 
obecnego w konkretnym ludzkim życiu, 
nie w oderwaniu od niego.

A wtedy powie nam to, co przez 
swoje z łaski płynące narodzenie 
powiedział już całemu światu: Oto 
jestem – jestem przy tobie. Jestem 
twoim życiem, twoim czasem. To ja 
jestem posępnym mrokiem twojej 
codzienności; czemu nie chcesz 
go znosić? Ja płaczę twoimi łzami; 
płacz nimi wraz ze mną, moje dziec­
ko. Ja jestem twoją radością; nie 
lękaj się być radosny, bo od chwili 
mego płaczu radość jest postawą 
życiową bardziej stosowną wobec



122

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady i fazy metody Analizowany tekst

Teologia jako refleksja praktyczna: 
cała ta część ma wymiar egzystencjalny – 
wzywa do przyjęcia Boga w codzienności.

Faza 3 – dedukcja transcendentalna: 
Rahner wyprowadza z doświadczenia 
człowieka teologiczny wniosek o osta­
tecznej jedności Boga i człowieka – 
o Bogu, który jest w człowieku, w jego 
historii, w jego życiu.

To najwyższy moment metody Rahnera: 
doświadczenie ludzkie staje się bezpo­
średnim miejscem objawienia Boga.

rzeczywistości niż lęk i smutek tych, 
którzy sądzą, że nie mają żadnej na­
dziei. To ja jestem ślepym rozdrożem 
twoich dróg, bo w chwili, kiedy nie 
wiesz, dokąd iść, doszedłeś właśnie, 
niemądry dzieciaku, do mnie i nie 
dostrzegasz tego. Jestem w twoim 
lęku, bo go też przeżywałem i też nie 
byłem przy tym heroiczny na spo­
sób ziemski. Jestem w więzieniu 
twojej skończoności, bo moja miłość 
uczyniła mnie twym więźniem. Jeśli 
rachunek twoich myśli i twoich ży­
ciowych doświadczeń nie zgadza się, 
to właśnie ja jestem ową brakującą 
resztą i wiem, że ona – ta reszta, 
która cię przywodzi do rozpaczy – 
jest w istocie rzeczy moją miłością, 
której jeszcze nie pojmujesz. Jestem 
w twojej udręce, bo sam ją cierpia­
łem, a teraz jest ona przemieniona, 
ale nie wymazana z mego ludzkiego 
serca. Jestem w twoich najgłębszych 
upadkach, bo dziś zacząłem zstę­
pować do piekieł. Jestem w twojej 
śmierci, bo dzisiaj, w momencie swo­
ich narodzin, zacząłem wraz z tobą 
umierać i zaprawdę nic z tej śmierci 
nie chciałem sobie oszczędzić. Nie 
współczuj tym, którzy się rodzą, 
jak to czynił Hiob, bowiem wszy­
scy, co przyjmują moje zbawienie, 
są narodzeni w świętą noc, bowiem 
święta noc mego narodzenia zawiera 
w sobie wszystkie wasze dni i noce. 
Ja sam, naprawdę całkiem sam i cał­
kiem osobiście, wdałem się w strasz­
liwą przygodę, jaka się rozpoczyna 
z chwilą waszych narodzin; zapraw­
dę powiadam wam, że moja nie była 
ani łatwiejsza, ani mniej niebez­
pieczna niż wasza; i zapewniam 
was, że zakończyła się



� 123 

6.  Metoda antropologiczno-transcendentalna

Zasady i fazy metody Analizowany tekst

szczęśliwie. Od kiedy stałem się 
waszym bratem, jesteście mi tak 
bliscy, jak ja sam sobie. Skoro 
zatem ja jako stworzenie pragnę 
dowieść na sobie i na was, mo­
ich braciach i siostrach, że jako 
stwórca nie podjąłem z ludźmi 
próby beznadziejnej, to któż może 
was wyrwać z mojej dłoni? Biorąc 
na siebie człowiecze życie, przyją­
łem w siebie was; jako jeden z was, 
jako nowy początek, zwyciężyłem 
w swoich klęskach. Jeśli będziecie 
oceniać przyszłość tylko według 
siebie, musicie popaść w skrajny 
pesymizm. Ale nie zapominajcie, 
że waszą prawdziwą przyszłością jest 
moja teraźniejszość, która dzisiaj 
się zaczęła i nigdy już nie stanie się 
przeszłością. Dlatego postąpicie 
bardziej realistycznie, wzorując się 
na moim optymizmie, który nie jest 
utopią, lecz pełną rzeczywistością 
Bożą, jaką – oto niepojęty cud mojej 
wszechmocnej miłości – nienaru­
szoną i całą umieściłem w zimnej 
stajni waszego świata. Jestem tutaj. 
Nie odejdę już z tego świata, chociaż 
mnie w tej chwili nie widzicie. Kiedy, 
biedny człowiecze, obchodzisz Boże 
Narodzenie, powiedz o wszystkim, 
co tu jest i czym ty jesteś, tylko 
to jedno – powiedz mi: Jesteś tutaj. 
Przyszedłeś. Przyszedłeś do wszyst­
kiego. Nawet do mojej duszy. Nawet 
na przekór mojej złości, która się 
broni przed przebaczeniem. Po­
wiedz tylko to jedno, a wtedy i dla 
ciebie nastanie Boże Narodzenie. 
Powiedz tylko: Jesteś tutaj. Zresztą 
nie, nie mów nic. Ja jestem tutaj. 
I moja miłość jest od tej chwili 
niezwyciężona.



124

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady i fazy metody Analizowany tekst

Jestem tutaj. Jest Boże Narodzenie. 
Zapalcie świece. One mają w sobie 
więcej prawdy niż wszelka ciemność. 
Jest bożonarodzeniowa święta noc, 
która pozostanie na wieki.

Etap refleksji Fazy metody Główne 
akapity Charakterystyka

1. Punkt wyjścia: 
człowiek i jego 
doświadczenie

Faza 1 – feno­
menologiczny 
opis

1–2 Rahner opisuje ludzkie 
świętowanie Bożego Na­
rodzenia, pokazując jego 
emocjonalny i społeczny 
wymiar.

2. Odkrycie 
transcendencji 
w immanencji

Faza 2 – reduk­
cja transcen­
dentalna

3–7 Przechodzi od opisu 
zewnętrznego do doświad­
czenia wewnętrznego: 
Boże Narodzenie dzieje 
się w duszy człowieka. 
Wcielenie staje się kluczem 
do zrozumienia siebie.

3. Wnioski 
teologiczne 
i egzystencjalne

Faza 3 – deduk­
cja transcen­
dentalna

8–10 Z ludzkiego doświadcze­
nia Rahner wydobywa 
teologiczną prawdę: Bóg 
jest obecny w każdym 
wymiarze istnienia. Boże 
Narodzenie to nie wspo­
mnienie, ale rzeczywistość 
egzystencjalna.

D. Zastosowanie

Analiza relacji człowieka z Bogiem w teologii 
systematycznej.
Pozwala badać doświadczenie transcendencji w perspektywie egzysten­
cjalnej, łącząc refleksję filozoficzną i teologiczną.



� 125 

6.  Metoda antropologiczno-transcendentalna

Teologia pastoralna – zrozumienie doświadczeń wiernych
Ułatwia praktyczne podejście do duszpasterstwa, pokazując, jak ludzie 
realnie przeżywają wiarę i otwierają się na Boga.

Dialog z innymi dyscyplinami naukowymi
Dialog jest dwukierunkowy – metoda korzysta z opisów doświadczenia 
człowieka dostarczanych przez filozofię, psychologię, socjologię, literaturę 
i sztukę, a jednocześnie daje tym dyscyplinom ramy do analizy człowieka 
jako bytu świadomego i zorientowanego na transcendentne.

Dialog z niewierzącymi i wątpiącymi
Metoda Rahnera unika hermetycznego języka teologicznego i koncentruje 
się na uniwersalnym doświadczeniu człowieka, co sprawia, że jest wprost 
przystosowana do teologii skierowanej do osób niewierzących lub wątpią­
cych. Pozwala prowadzić otwarty dialog, pokazując sens życia i duchowość 
w formie zrozumiałej także dla tych, którzy nie przyjmują tradycyjnych 
form religijności.

Antropologia religijna i filozofia religii
Pozwala badać sens życia, wartości i relacje człowieka ze światem i Bogiem, 
integrując wymiar ontologiczny i transcendentalny.

E. Ograniczenia

Ryzyko redukcji Objawienia
Skupienie uwagi na doświadczeniu człowieka i jego uniwersalnych struk­
turach może prowadzić do ograniczenia Objawienia tylko do tych prawd, 
które łatwo można wyprowadzić z ludzkiego doświadczenia, przy pomi­
nięciu innych treści teologicznych.



Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Trudność w stosowaniu metody
Metoda wymaga jednoczesnego opisywania konkretnych doświadczeń 
człowieka – jego przeżyć, decyzji, relacji z innymi i światem – oraz ana­
lizowania, jak człowiek w ogóle doświadcza świata i otwiera się na Boga. 
Połączenie tych dwóch poziomów – empirycznego i filozoficzno-transcen­
dentalnego – jest skomplikowane i wymaga dużej precyzji oraz znajomości 
filozofii i fenomenologii.

Subiektywność interpretacyjna
Skupienie na wewnętrznym doświadczeniu może prowadzić do indywi­
dualistycznych interpretacji, trudnych do zweryfikowania w badaniach 
empirycznych.

Ograniczona praktyczność
Metoda daje wgląd w  strukturę świadomości i  doświadczenia człowie­
ka, ale rzadko przekłada się bezpośrednio na  działania lub programy 
pastoralne.

Ryzyko spekulatywności
Istnieje pokusa nadmiernego filozofowania nad naturą człowieka i  jego 
relacją do  Boga, zamiast skupienia się na  konkretnym doświadczeniu 
religijnym.

Ograniczona generalizacja wyników
Analizy są zwykle indywidualne i kontekstowe, co utrudnia uogólnianie 
wniosków na większą populację.



� 127 

7   
Metoda hermeneutyczna 
w teologii

Hermeneutyka teologiczna to metoda interpretacji, która traktuje rozu­
mienie Pisma Świętego nie tylko jako analizę tekstu, lecz jako dialogiczne 
spotkanie człowieka z objawiającym się Bogiem. Jej celem nie jest odczy­
tanie „czystego” znaczenia, lecz uchwycenie sensu żywego i aktualnego – 
tego, w jaki sposób słowo Boże przemawia dziś do wspólnoty wierzących1.

A. Geneza
Hermeneutyka wywodzi się od greckiego słowa hermēneía („wyjaśnienie, 
interpretacja”) oraz łacińskiego ars interpretandi („sztuka interpretacji”). 
W odróżnieniu od metod dogmatycznych (koncentrujących się na treści 
tekstu) czy historycznych (skupionych na autorze i kontekście), herme­
neutyka stawia w centrum akt rozumienia – dialog pomiędzy tekstem 
a czytelnikiem.

1	 Por. W. G. Jeanrond, Hermeneutyka teologiczna. Rozwój i znaczenie, tłum. M. Borowska, 
WAM, Kraków 1999.



128

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

1. Filozoficzne fundamenty hermeneutyki
Początki nowoczesnej hermeneutyki wywodzą się z filozofii. Przed Heideg­
gerem hermeneutyka była traktowana głównie jako metoda interpretacji 
tekstów – narzędzie do zrozumienia dzieł literackich, filozoficznych czy 
religijnych. Martin Heidegger (1889–1976) wprowadził radykalną zmianę: 
uczynił z hermeneutyki filozofię rozumienia samego bycia człowieka.

W Byciu i czasie (Sein und Zeit, 1927) autor wprowadza pojęcie Dasein, 
które można tłumaczyć jako „bycie-tu” lub „obecność”. Chodzi tu o spe­
cyficzny sposób istnienia człowieka, który nie jest obiektywnym „bytowa­
niem” jak np. przedmiot, lecz byciem, które zdaje sobie sprawę ze swojego 
istnienia. Istniejemy zawsze w kontekście świata, w którym żyjemy – w re­
lacjach z innymi ludźmi, kulturą, językiem i przedmiotami codzienności. 
Nikt nie jest więc izolowanym podmiotem. Nasza egzystencja nierozerwal­
nie związana jest z otoczeniem.

Człowiek jest zdolny do  refleksji nad sobą i  swoim byciem  – może 
rozważać sens swojego życia, wybory, wartości i  śmierć. Heidegger pod­
kreśla, że człowiek zawsze już interpretuje swoje własne bycie. Oznacza 
to, że  nawet jeśli nie analizujemy świadomie swojego życia, nasze do­
świadczenia, działania i  decyzje są  przefiltrowane przez wcześniejsze 
doświadczenia, przekonania i praktyki kulturowe. Człowiek często funk­
cjonuje w  świecie w  sposób „przeciętny”, przyjmując przyjęte schematy 
i  rutyny – i w  tym sensie jego bycie jest już interpretowane, nawet jeśli 
nie w sposób refleksyjny.

Rozumienie nie polega jedynie na poznawaniu faktów czy analizie tek­
stów. Jest sposobem bycia – sposobem, w jaki człowiek wchodzi w świat, 
uczestniczy w nim i nadaje mu sens. Heidegger przekształca tradycyjną 
hermeneutykę – dawniej rozumianą głównie jako sztukę interpretacji tek­
stów – w ontologię rozumienia, czyli filozofię zajmującą się samym sposo­
bem bycia człowieka. Interpretacja staje się integralną częścią ludzkiego 
istnienia. Każde działanie, doświadczenie i rozważanie są interpretacją 
świata i  siebie samego. W  tym ujęciu hermeneutyka nie ogranicza  się 



� 129 

7. Metoda hermeneutyczna w teologii

do  lektury tekstów literackich czy religijnych, lecz obejmuje całe życie 
człowieka – od codziennych wyborów po głęboką refleksję nad sensem 
istnienia2.

Uczeń Heideggera, Hans-Georg Gadamer (1900–2002), nadał herme­
neutyce bardziej dialogowy charakter. W Prawdzie i metodzie (Wahrheit und 
Methode, 1960) pokazał, że rozumienie dokonuje się w spotkaniu świata 
tekstu i świata czytelnika: następuje fuzja horyzontów. Tradycyjna herme­
neutyka koncentrowała się głównie na odczytaniu znaczenia tekstu w ode­
rwaniu od czytelnika – interpretacja była jednostronna. Gadamer zmienił 
ten sposób myślenia, twierdząc, że rozumienie jest procesem dialogu: tekst 
i czytelnik wchodzą w interakcję, wpływając na siebie nawzajem.

Każdy tekst powstaje w określonym kontekście historycznym, z włas­
nym językiem, pojęciami i tradycją. Czytelnik posiada swój horyzont – ze­
staw przekonań, wartości, doświadczeń i uprzedzeń, z którymi przystę­
puje do lektury. Uprzedzenia (Vorurteile) nie są przeszkodą, lecz punktem 
wyjścia rozumienia.

Dialogowy charakter hermeneutyki oznacza, że interpretacja nie po­
lega na  podporządkowaniu się tekstowi ani całkowitym „wchłonięciu” 
perspektywy autora. Chodzi o spotkanie, w którym zarówno czytelnik, 
jak i tekst kształtują się nawzajem. Wyobraźmy sobie np. czytanie staro­
żytnego tekstu filozoficznego: Ty, współczesny czytelnik, wnosisz własne 
doświadczenia i przekonania; tekst powstał w odmiennym czasie i kon­
tekście. W procesie dialogu interpretujesz tekst, ale tekst jednocześnie 
wywołuje w Tobie nowe refleksje i zmienia Twoje rozumienie, a Ty nadajesz 
mu sens adekwatny do swojego życia.

Zadaniem hermeneutyki w tym ujęciu nie jest więc dążenie do obiek­
tywnego odczytania tekstu, lecz spotkanie i  dialog, w  którym zarów­
no czytelnik, jak i  tekst ulegają przemianie. Ta  koncepcja wprowadza 

2	 Por. M. Heidegger, Bycie i czas, tłum. B. Baran, PWN, Warszawa 1994.



130

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

fundamentalną zmianę w sposobie myślenia o  interpretacji – z herme­
neutyki traktującej tekst jako przedmiot badań do hermeneutyki dialo­
gicznej, w której interpretacja staje się procesem żywym, dynamicznym 
i współtworzonym3.

Dialogowy charakter hermeneutyki Gadamera stał się punktem wyj­
ścia dla Umberto Eco (1932–2016), który przeniósł te  idee na  grunt se­
miotyki i teorii literatury. Eco rozwija koncepcję interpretacji, pokazując, 
że proces rozumienia jest wielowarstwowy i nie może ograniczać się ani 
do intencji autora, ani do struktury tekstu, ani do odbiorcy. W ten sposób 
tworzy praktyczny i analityczny most między filozoficzną hermeneutyką 
egzystencjalną a  literacko-semiotyczną refleksją nad tekstem. Eco pod­
kreśla, że akt interpretacji jest dynamiczny i złożony, obejmuje zarówno 
to, co tekst ma do powiedzenia, intencję autora, jak i wkład czytelnika, 
który nadaje tekstowi nowe znaczenia w aktualnym kontekście kulturo­
wym i osobistym4.

A zatem najpierw wyróżnia intencję (intentio auctoris) autora. To próba 
zrozumienia, co autor chciał przekazać. Eco zaznacza, że pełne uchwy­
cenie intencji autora jest niemożliwe, ponieważ autor pozostaje hipotezą 
stworzoną przez czytelnika. Nadmierne skupienie na autorze prowadzi 
do psychologizmu – interpretowania tekstu wyłącznie przez pryzmat ży­
cia i doświadczeń autora.

Następnie włoski filozof wylicza intencję tekstu (intentio operis). Tekst 
posiada własną strukturę, formę i wewnętrzną logikę znaczeń, które ogra­
niczają dowolność interpretacji. Koncentracja wyłącznie na tekście pozwa­
la uchwycić jego spójność i mechanizmy budowania sensu, ale nadmierne 
poleganie na nim prowadzi do formalizmu – interpretowania dzieła wy­
łącznie w ramach jego struktury, bez uwzględnienia kontekstu historycz­
nego, kulturowego i odbiorcy.

3	 Por. H.-G. Gadamer, Prawda i metoda, tłum. M. Baran, Inter Esse, Kraków 1993.
4	 Por. U. Eco, Interpretacja i nadinterpretacja, tłum. T. Bieroń, Znak, Kraków 1996.



� 131 

7. Metoda hermeneutyczna w teologii

Na koniec w grę wchodzi intencja czytelnika (intentio lectoris). Odbior­
ca wnosi własne doświadczenia, wiedzę i wyobraźnię, odkrywając nowe 
znaczenia i sensy, które mogą wykraczać poza pierwotny zamysł autora. 
Tekst staje się żywy dopiero w interakcji z odbiorcą. Nadmierne skupienie 
się wyłącznie na czytelniku prowadzi do nadinterpretacji – wymyślania 
znaczeń nieobecnych ani w tekście, ani w intencji autora.

Eco podkreśla, że  dobra interpretacja wymaga równowagi między 
trzema intencjami, łącząc szacunek dla autora, analizę struktury tekstu 
i uwzględnienie doświadczenia czytelnika. Dzięki temu tekst staje się miej­
scem żywego dialogu, który jest naturalnym rozwinięciem idei Gadamera: 
interpretacja jest procesem twórczym, w którym sens powstaje w interakcji 
między tekstem, odbiorcą i historycznym kontekstem, a jednocześnie po­
zostaje zakorzeniony w strukturze dzieła.

2. Hermeneutyka w teologii protestanckiej
Filozofia hermeneutyki miała znaczący wpływ na teologię protestancką 
XX wieku, szczególnie w Niemczech. W tym nurcie Ernst Fuchs (1903–
1983), niemiecki teolog luterański, wprowadził pojęcie Sprachereignis – „wy­
darzenia językowego”. Według Fuchsa słowo Boże nie jest przedmiotem 
badania ani obiektem wiedzy, który można by analizować w oderwaniu 
od życia wierzącego. Przeciwnie – jest to wydarzenie, które dokonuje się 
w egzystencji człowieka, w jego osobistym i wspólnotowym doświadczeniu 
wiary. W kazaniu, modlitwie czy liturgii słowo Boże nie tylko informuje, 
lecz oddziałuje na życie odbiorcy, kształtuje jego egzystencję i wywołuje 
reakcję wiary5.

W podobnym duchu działał Gerhard Ebeling (1912–2001), uczeń Fuchsa, 
który rozwijał tę myśl w kierunku teologii języka. Ebeling podkreślał, że ję­
zyk jest formą istnienia człowieka, a objawienie Boże staje się zrozumiałe 

5	 Por. E. Fuchs, Hermeneutik, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1970.



132

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

wyłącznie poprzez jego przeżywanie w konkretnych sytuacjach języko­
wych – w kazaniu, modlitwie, liturgii i w życiu wspólnoty wierzących6.

W praktyce oznacza to, że interpretacja Pisma nie jest jedynie obiek­
tywnym odczytaniem treści, lecz uczestnictwem w Słowie, które wchodzi 
w dialog z odbiorcą i przemienia jego życie. Zarówno Fuchs, jak i Ebeling 
przesuwają więc akcent z suchej analizy tekstu na egzystencjalne spotka­
nie z Bogiem, podkreślając, że słowo Boże jest dynamiczne i aktualne 
w każdej chwili wiary.

3. Recepcja w teologii katolickiej
Po Soborze Watykańskim II hermeneutyka teologiczna w Kościele kato­
lickim znalazła nowy impuls. Konstytucja Dei verbum (1965) ukazała Ob­
jawienie jako dialog Boga z człowiekiem, wskazując, że słowo Boże nie jest 
martwym tekstem, lecz żywym głosem, który przemawia do wierzącego 
w jego konkretnym życiu: „Kościół zawsze otaczał czcią Boże Pisma, po­
dobnie jak i samo Ciało Pańskie”7.

Słowo Boże staje się obecne w wydarzeniach wiary, liturgii, modlitwie 
i  przepowiadaniu, angażując całego człowieka  – jego rozum, wolę i  ser­
ce – i stając się źródłem życia duchowego. Soborowy dokument podkreś­
la, że w  interpretacji Pisma należy zachować świadomość zarówno jego 
historycznego pochodzenia, jak i aktualności w życiu Kościoła.

W  duchu tych założeń Papieska Komisja Biblijna w  dokumencie 
Interpretacja Pisma Świętego w  Kościele (1993) zwróciła uwagę, że  rozu­
mienie Biblii dokonuje się w  żywej wspólnocie Kościoła, w  której tekst 
biblijny aktualizuje się poprzez modlitwę, liturgię i kazanie. Dokument 
podkreśla, że  interpretacja wymaga uwzględnienia zarówno kontekstu 

6	 Por. G. Ebeling, Einführung in theologische Sprachlehre, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 
Tübingen 1971.

7	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o objawieniu Bożym Dei verbum, nr 21.



� 133 

7. Metoda hermeneutyczna w teologii

historycznego, jak i  egzystencjalnego oddziaływania Pisma na  współ­
czesnego odbiorcę8.

Papież Benedykt XVI w adhortacji apostolskiej Verbum Domini (2010) 
rozwija tę myśl, podkreślając, że Chrystus jest obecny w swoim Słowie, 
które przemawia w Kościele i dokonuje spotkania człowieka z Bogiem. 
Interpretacja Pisma powinna łączyć wymiar historyczny z teologicznym 
i duchowym, pozwalając odkrywać sens słowa Bożego w kontekście życia 
wspólnoty oraz osobistej wiary: „Całe dzieje zbawienia ukazują nam stop­
niowo ścisły związek między słowem Bożym a wiarą, który urzeczywistnia 
się w spotkaniu z Chrystusem”9.

Hermeneutyka wyrosła z filozofii. W teologii przekształciła się w in­
terpretację egzystencjalną, w której słowo Boże jest wydarzeniem dokonu­
jącym się w życiu wierzącego, a interpretacja angażuje całego człowieka – 
jego rozum, wolę i doświadczenie. Słowo Boże jawi się jako dialog Boga 
z człowiekiem, które staje się żywą rzeczywistością w liturgii, modlitwie, 
przepowiadaniu i wspólnocie wiary.

B. Zasady
W  klasycznych ujęciach hermeneutyki teologicznej  – obejmujących za­
równo hermeneutykę filozoficzną (Gadamer, Ricœur), jak i  tradycyjne 
podejścia egzegetyczne rozwinięte w ramach teologii biblijnej – spotyka 
się liczne próby formułowania zasad interpretacyjnych.

W odniesieniu do tradycji patrystycznej należy zauważyć, że ojcowie 
Kościoła nie posługiwali się „metodą” w nowoczesnym sensie tego słowa. 
Ich egzegeza była raczej hermeneutyką duchową, zakorzenioną w liturgii, 

8	 Por. Papieska Komisja Biblijna, Interpretacja Biblii w Kościele (1993); R. Rubinkiewicz 
(red., tłum.), Dokument Papieskiej Komisji Biblijnej z komentarzem biblistów polskich, Vo­
catio, Warszawa 1999.

9	 Benedykt XVI, Adhortacja apostolska Verbum Domini, 2010, nr 25.



134

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

modlitwie i życiu wspólnoty, niż zbiorem reguł analitycznych. Współcze­
śnie mówi się więc o  patrystycznym paradygmacie hermeneutycznym, 
który wnosi do teologii przekonanie o duchowym i wspólnotowym cha­
rakterze interpretacji.

Wszystkie tradycje interpretacyjne pokazują, że zasady takie jak dialog, 
aktualizacja, wspólnotowe odczytanie czy ciągłość z tradycją nie są odręb­
nymi etapami, lecz aspektami jednej rzeczywistości – żywego spotkania 
człowieka z objawiającym się Bogiem. Dlatego adekwatne jest zintegrowa­
ne ujęcie czterech zasad:

Zasada dialogiczno-aktualizacyjna
Interpretacja Pisma jest wydarzeniem spotkania między Bogiem a człowie­
kiem w konkretnym kontekście historycznym. W tym dialogu słowo Boże 
nieustannie się aktualizuje, odpowiadając na sytuację wierzącego i wspól­
noty. Tekst biblijny nie jest reliktem przeszłości, lecz żywym słowem, któ­
re „tu i teraz” domaga się odpowiedzi wiary. Hermeneutyka teologiczna, 
inspirowana myślą Gadamera, podkreśla, że  zrozumienie nie polega 
na mechanicznym odczytaniu, lecz na uczestnictwie w wydarzeniu sensu.

Zasada fuzji horyzontów
Proces rozumienia zakłada spotkanie dwóch horyzontów: historyczne­
go – właściwego autorowi i  jego epoce – oraz współczesnego, w którym 
żyje interpretator. „Fuzja horyzontów” nie oznacza zatarcia różnic między 
nimi, lecz ich twórcze zjednoczenie. W teologicznym kontekście prowa­
dzi to do odczytania sensu Pisma w świetle żywej tradycji i aktualnych 
pytań wiary. Dzięki temu hermeneutyka teologiczna łączy wymiar histo­
ryczny z egzystencjalnym, pozwalając, by słowo Boże wciąż przemawiało 
do współczesnego człowieka.



� 135 

7. Metoda hermeneutyczna w teologii

Zasada potrójnej intencji (autor – tekst – wspólnota)
Interpretacja teologiczna musi zachować równowagę między trzema wy­
miarami sensu: intencją autora natchnionego, samym tekstem (jako struk­
turą znaczeń) i  intencją czytelnika we wspólnocie Kościoła. Zasada ta, 
inspirowana refleksją Umberta Eco nad relacją między autorem, tekstem 
i odbiorcą, podkreśla, że sens nie należy wyłącznie do żadnego z tych bie­
gunów. W teologii oznacza to, że właściwa interpretacja Pisma dokonuje 
się we wspólnocie wiary, która odczytuje tekst w świetle Ducha Świętego 
i w ciągłości z Tradycją. Wspólnota Kościoła jest przestrzenią autentycz­
nego rozumienia i gwarantem hermeneutycznej spójności.

Zasada wiary i transcendencji
Rozumienie tekstu biblijnego przekracza czysto intelektualny akt po­
znawczy. Pełne zrozumienie Pisma dokonuje się tylko w przestrzeni wia­
ry, w której interpretator otwiera się na działanie Ducha Świętego. Sens 
biblijny ma charakter duchowy i zbawczy, dlatego hermeneutyka teolo­
giczna zakłada nie tylko analizę, ale również kontemplację i modlitewne 
przyjęcie Słowa. Jak przypomina Paul Ricœur, rozumienie ostatecznie 
prowadzi do samorozumienia, w teologii zaś – do spotkania z Bogiem, 
który przemawia przez tekst.

Zredukowanie liczby zasad hermeneutycznych nie oznacza uproszcze­
nia metody, lecz jej pogłębienie. Zabieg ten pozwala ukazać hermeneutykę 
teologiczną jako proces żywy, organiczny i zintegrowany, w którym słowo 
Boże jest nieustannie słyszane, interpretowane i aktualizowane w Kościele. 
Tak rozumiana hermeneutyka wpisuje się w nurt teologii Słowa, rozwinię­
ty po Soborze Watykańskim II, i odpowiada na potrzebę odczytywania 
Pisma w kontekście współczesnych wyzwań kulturowych i duchowych. 
W ten sposób hermeneutyka teologiczna nie jest jedynie teorią interpreta­
cji, ale dynamiką wiary i spotkania, w której człowiek otwiera się na dzia­
łanie Boga w historii i w swoim życiu.



136

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

C. Czytamy mistrza

Autor
Tomáš Halík (ur. 1948) – czeski ksiądz katolicki, teolog, filozof i socjolog 
religii, laureat wielu nagród międzynarodowych, w tym Templeton Pri­
ze. Znany jest z głębokich refleksji nad współczesnym chrześcijaństwem, 
dialogiem między wiarą a nauką oraz problematyką religijną w społeczeń­
stwach postsekularnych. Jest cenionym wykładowcą i autorem licznych 
książek oraz artykułów naukowych, w których łączy filozofię, teologię 
i socjologię religii.

Analizowany tekst
Książka Wzywany czy niewzywany, Bóg się tutaj zjawi. Europejskie wykłady 
z  filozofii i  socjologii dziejów chrześcijaństwa powstała w  oparciu o  wybór 
wykładów Halíka wygłoszonych w  latach 1997–2004 na  europejskich 
uczelniach i  w  instytucjach akademickich. Autor analizuje w  niej rolę 
chrześcijaństwa w historii Europy, jego przemiany oraz znaczenie religii 
w kontekście współczesnych przemian społecznych i kulturowych.

Publikacja ma duże znaczenie w dorobku Halíka, ponieważ pokazuje 
jego umiejętność łączenia refleksji teologicznej z perspektywą socjologicz­
ną i filozoficzną. Książka jest także świadectwem dialogu między tradycją 
chrześcijańską a współczesnym światem, a także głosem w debacie o miej­
scu religii w świecie.

Zadanie
Zamieszczony fragment pochodzi z wykładu Eschatologia chrześcijańska 
i nadzieja dnia dzisiejszego i stanowi jego ostatnią część. Autor podkreśla, 
że podstawowe prawdy wiary mają charakter eschatologiczny; T. Halík, 
Wzywany czy niewzywany, Bóg się tutaj zjawi. Europejskie wykłady z filozofii 
i socjologii dziejów chrześcijaństwa, tłum. A. Babuchowski, WAM, Kraków 
2006, s. 113–125.



� 137 

7. Metoda hermeneutyczna w teologii

Zasady metody Analizowany tekst

Zasada wiary i transcendencji – Halík 
wskazuje, że wiara dotyczy rzeczywistości, 
której nie możemy dostrzec ani opisać czysto 
zmysłowo czy intelektualnie; w Hbr 11, 1 
podkreśla się, że sednem wiary jest nadzieja 
na dobra, których jeszcze nie posiadamy, 
oraz ufność w prawdy niewidzialne, co wy­
maga duchowego otwarcia interpretatora.

Zasada dialogiczno-aktualizacyjna – 
tekst staje się aktualny dla współczesnego 
wierzącego, gdyż interpretacja Hbr 11, 1 
w kontekście dzisiejszego życia pozwala od­
kryć w nim znaczenie nadziei i perspektywę 
orientacji życiowej opartej na wierze; tekst 
przestaje być reliktem przeszłości, a staje się 
żywym wezwaniem do praktycznej nadziei.

Zapuśćmy jednak sondę jeszcze 
głębiej. Zastanówmy się nad 
jednym bardzo istotnym okre­
śleniem wiary w Nowym Testa­
mencie, w Liście do Hebrajczy­
ków: „Wiara zaś jest poręką tych 
dóbr, których się spodziewamy, 
dowodem tych rzeczywistości, 
których nie widzimy” (Hbr 11, 1).

Zasada fuzji horyzontów – współczesne 
rozumienie nadziei eschatologicznej spo­
tyka się z historycznym kontekstem nauki 
o „sprawach ostatecznych”, co pozwala 
widzieć głębszy sens wiary jako orientacji 
życiowej.

Zasada dialogiczno-aktualizacyjna – in­
terpretacja pozwala współczesnemu czło­
wiekowi zrozumieć, że wiara to nie tylko 
abstrakcyjna doktryna, lecz praktyczne 
przewodnictwo w życiu codziennym.

Jeśli dobrze rozumiem ten tekst, 
to „eschatologiczny wymiar 
wiary” nie oznacza jedynie, 
że częścią nauczania wiary 
jesttakże nauka o „sprawach 
ostatecznych”, ale że najistot­
niejszym rdzeniem wiary jako 
orientacji życiowej jest nadzieja 
eschatologiczna.

Zasada fuzji horyzontów – konfrontacja 
tego, co widzimy w świecie, z treścią Credo 
pozwala na twórcze połączenie historyczne­
go i współczesnego horyzontu, dzięki czemu 
prawdy wiary stają się zrozumiałe.

Zasada potrójnej intencji – sens Credo 
powstaje w relacji między intencją autorów 
(Kościoła), treścią wyznania a doświadcze­
niem współczesnej wspólnoty wierzących.

Jeśli potraktujemy tę rzeczywi­
stość poważnie, wtedy w nowym 
świetle ujrzymy wiele podstawo­
wych prawd wiary – na przykład 
te, które recytujemy w Apostol­
skim Wyznaniu wiary – i które 
w innym wypadku musiałyby 
nam się wydawać całkowicie 
absurdalne. Mówimy o Bogu – 
a mamy przed oczami świat, 
który wydaje się pozbawionyBo­
ga. Mówimy o jedności i katolic­
kości (powszechności) Kościoła – 



138

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

a mamy przed oczami jego 
rozdrobnienie, mówimy o jego 
świętości i apostolskości – a nie 
możemy nie dostrzegać jego 
grzeszności i oddalenia od apo­
stolskiego sposobu życia.

Zasada wiary i transcendencji – Credo 
dotyczy rzeczywistości dostępnej jedynie 
duchowo, pokazując, że wiara wykracza poza 
czysty opis świata.

Zasada dialogiczno-aktualizacyjna – wy­
znanie wiary staje się wydarzeniem aktual­
nym dla współczesnego człowieka, kształtu­
jąc jego duchową percepcję i decyzje życiowe.

Trzeba sobie uświadomić, 
że język Credo nie jest językiem 
nie- zaangażowanego opisu rze­
czywistości, która jest „oczywi­
sta”, dostępna naszym zmysłom 
i rozumowym kalkulacjom, 
lecz obejmuje on także to, w co 
wierzymy – co zawsze będzie dla 
nas „osiągalne” tylko na gruncie 
nadziei, wiary i miłości.

Zasada potrójnej intencji – tekst, intencja 
autora i doświadczenie wspólnoty współtwo­
rzą pełny sens wyznania, czyniąc je ży­
wym punktem odniesienia dla wspólnoty 
wierzących.

Zasada wiary i transcendencji – wiara od­
nosi się do tego, co „radykalnie wymyka się 
możliwościom naszej manipulacji”, wymaga­
jąc duchowego otwarcia i przyjęcia działania 
Boga.

W wyznaniu wiary dotykamy 
z nadzieją tego, z czym w pełni 
spotkamy się dopiero poza hory­
zontem tego świata. Chciałbym 
jednak podkreślić, że mówienie 
o tym, co jest poza horyzon­
tem tego świata, co przekracza 

„saeculum”, nie należy od razu 
i w pełni utożsamiać z tradycyj­
nymi wyobrażeniami o „życiu 
po śmierci”, „Sądzie Ostatecz­
nym” itd. – chodzi po prostu 
o to, co radykalnie wymyka się 
możliwościom naszej mani­
pulacji, o to, „czego nie mamy 
do dyspozycji”. (Niemiecki 
filozof Heinrich Lübbe zde­
finiował religię jako „kulturę 
naszego stosunku do tego, 
co nierozporządzalne”).

Zasada dialogiczno-aktualizacyjna – ro­
zumienie wiary w jej eschatologicznym wy­
miarze pozwala współczesnemu człowiekowi 
spotkać świat takim, jaki jest, i odpowiedzieć 
na niego postawą „a mimo to”.

Jeśli uświadomimy sobie w pełni 
taki charakter wiary i uwolnimy 
się od rozpaczliwych prób har­
monizowania „tego, co widzimy”, 
z tym, „czemu z wiarą ufamy”, 
wtedy dopiero



� 139 

7. Metoda hermeneutyczna w teologii

Zasady metody Analizowany tekst

Zasada wiary i transcendencji – wiara 
daje możliwość przekroczenia ograniczeń 
codziennego doświadczenia i przemiany 
rzeczywistości dzięki nadziei i miłości.

zdobędziemy odwagę postrzega­
nia i przyjmowania tego, pośród 
czego na co dzień żyjemy, bez 
upiększeń, bez projekcji naszych 
pragnień i bez wewnętrznej 
cenzury. Akceptujemy rzeczywi­
stość, którą „widzimy” – a mimo 
to możemy ją przekroczyć i prze­
mienić siłą wiary, nadziei i mi­
łości. Wiara obejmuje owo 

„a mimo to” – co można wyrazić 
jeszcze mocniej: wiara jako taka 
ma charakter owego „a mimo to”, 

„na przekór”, „jeszcze raz”.

Zasada fuzji horyzontów – historyczny 
kontekst wezwania apostołów spotyka się 
ze współczesnym doświadczeniem wierzące­
go, pokazując uniwersalność postawy wiary 
i nadziei.

Zasada dialogiczno-aktualizacyjna – tekst 
staje się wzorem codziennego życia w wierze, 
gdzie nadzieja wyraża się w działaniu mimo 
widocznych trudności.

Kiedy Jezus pozyskuje pierw­
szych apostołów, przychodzi 
do nich w chwili, gdy po cało­
nocnym połowie ryb mają pustą 
sieć i zachęca ich, żeby się nie 
poddawali – ich pierwsze słowa 
wiary – zaufania (wypowie­
dziane przez Piotra) brzmią: 

„na Twoje słowo zarzucę sieci”. 
Wiara ma w sobie wymiar 
nadziei: a jednak, jeszcze raz, 
znowu, na przekór wszystkiemu. 

„Wbrew nadziei uwierzyć na­
dziei” – mówi o takiej postawie 
apostoł Paweł.

Zasada fuzji horyzontów – stare pojęcie 
religii reinterpretowane jest w świetle współ­
czesnej nadziei i wiary, pozwalając dostrzec 
nowe znaczenia w pozornie beznadziejnych 
sytuacjach.

Zasada potrójnej intencji – sens powstaje 
w relacji między historycznym znaczeniem 
religii, tekstem biblijnym a doświadczeniem 
współczesnej wspólnoty wierzących.

Przypomnijmy sobie próby 
wyprowadzenia słowa „religio” 
od relegere, odczytać-na-nowo. 
Wiara oznacza „re-lecture” sy­
tuacji, która wydaje się bezna­
dziejna. Widzimy bezbożny 
świat, a mimo to wierzymy 
w Ojca Stworzyciela, widzimy 
człowieka Jezusa, a jednak 
przez Niego dostrzegamy „Boga 
z Boga, światłość ze światłości”, 
widzimy krzyż i śmierć, a mimo 
to widzimy Żywego, widzimy



140

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Zasady metody Analizowany tekst

rozproszonych i grzesznych 
chrześcijan, a mimo to dostrze­
gamy przez nich święty Kościół. 
Z nadzieją, oczami wiary sięgamy 
ku czemuś, czego doświadczamy, 
nie musząc w żaden sposób nego­
wać czegoś, co widzimy i z czym 
mamy do czynienia. Na nowo 
interpretujemy świat, ponieważ 
zaproponowano nam nową per­
spektywę, z której możemy go wi­
dzieć w nowym świetle: z niepo­
wtarzalnego miejsca, ze szczytu 
góry imieniem Nadzieja.

Zasada wiary i transcendencji – wiara, 
nadzieja i miłość mają moc przemiany świata 
i otwierania go na Boże działanie, nie negu­
jąc realnej rzeczywistości.

Zasada dialogiczno-aktualizacyjna – spo­
tkanie z tekstem zmienia sposób postrzega­
nia rzeczywistości i kształtuje praktyczne 
życie wierzącego.

Nie znaczy to, że w ten sposób 
odnosimy się do czegoś, co ist­
nieje tylko w sferze naszych 
życzeń i pragnień, a w ogóle nie 
dotyka codziennej rzeczywisto­
ści. Przeciwnie: wraz z takim 
spojrzeniem zmienia się cały 
nasz stosunek do rzeczywistości 
i ona sama także się zmienia. 
Przypomina mi się opowieść 
o świętym mającym dar pro­
roctwa, który odwiedził kiedyś 
zgromadzenie wiernych i pu­
blicznie, z wielkim szacunkiem 
ucałował rękę człowieka znane­
go jako wielki grzesznik i pijak. 
Zgorszonej tym gestem wspól­
nocie powiedział: Składam hołd 
świętemu biskupowi, którym 
ten człowiek zostanie. Ten 
człowiek nawrócił się – w końcu 
został biskupem i rzeczywiście 
zmarł w opinii świętości. Czy 
prorok ów odczytał tylko już 
z góry rozstrzygniętą przy­
szłość, czy też swoim zaufaniem 
aktywnie zmienił życie tamtego 
człowieka, rozbudziwszy w nim 
potencjał, który w inny sposób



� 141 

7. Metoda hermeneutyczna w teologii

Zasady metody Analizowany tekst

nie doszedłby do głosu? Czy 
zatem, jeśli wierzymy i wyznaje­
my swoją wiarę, to odczytujemy 
tylko głębszy i ukryty sens 
rzeczy, który jest niedostępny 
na pierwszy rzut oka, czy zara­
zem swoją ufnością wyzwalamy 
też w sobie i w świecie ukrytą 
potencjalność? Jestem przekona­
ny, że wiara – i jej niezbywalna 
część, nadzieja eschatologiczna – 
nie jest jedynie czymś, co „od 
zewnątrz” podchodzi do gotowej 
już rzeczywistości. Wiara – 
a także nadzieja i miłość – wedle 
słów Jezusa uzdrawia, a więc 
przemienia świat, otwiera go na 
moc Bożego działania i daje 
nam udział w tej mocy. Wiara – 
oraz nadzieja i miłość – z pew­
nością przemienia nas i świat, 
pozwala nam doświadczyć, jak 
nasze istnienie, istnienie Boga 
i istnienie świata w tajemniczy 
sposób przenikają się nawzajem, 
choć nadal pozostaje nienaru­
szona ich całkowita odrębność.

D. Zastosowanie
Metoda hermeneutyczna w teologii pozwala interpretować teksty biblijne 
i klasyczne pisma teologiczne w sposób, który ukazuje ich znaczenie w kon­
tekście współczesnych badań i refleksji teologicznej. Dzięki niej teologia 
może:

Odsłaniać współczesne znaczenie dawnych tekstów
Pozwala reinterpretować starożytne pisma w świetle dzisiejszych pytań 
teologicznych.



142

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Analizować działanie Boga w historii
W teologii hermeneutycznej bada się, jak wydarzenia stworzenia, wcielenia 
i wylania Ducha Świętego kształtują ramy refleksji nad Bożym działaniem.

Budować ciągłość między tekstem a teologią 
systematyczną
Umożliwia powiązanie nauk o Bogu z realiami odnowionego stworzenia 
i człowieka w Chrystusie.

Tworzyć krytyczne i refleksyjne podejście
Pozwala na ponowne odczytanie Pisma Świętego i innych tekstów w kon­
tekście teologicznym, wskazując podstawy dla dalszych badań i dyskusji 
akademickiej.

Ułatwiać dialog między tradycją a współczesnością
Hermeneutyka umożliwia zrozumienie, jak dawni autorzy myśleli o Bogu 
i świecie, co pozwala na twórczy dialog między tradycją a współczesnymi 
pytaniami teologicznymi.

Wspomagać ekumeniczne i międzyreligijne refleksje
Poprzez głębokie rozumienie tekstów, możliwe jest porównywanie i dialog 
różnych tradycji teologicznych i religijnych.

Metoda hermeneutyczna w  teologii jest więc narzędziem nie tylko 
interpretacyjnym, ale także analitycznym  – pomaga formułować teo­
logiczne wnioski i  rozumieć relację między działaniem Boga a refleksją 
teologiczną.

E. Ograniczenia
Metoda hermeneutyczna ma swoje ograniczenia i wymaga ostrożności 
w stosowaniu:



7. Metoda hermeneutyczna w teologii

Nadużycie tekstów w celu potwierdzenia własnych 
poglądów
Hermeneutyka, jeśli nie jest stosowana w sposób krytyczny i rzetelny, może 
prowadzić do „naciągania” znaczenia dawnych tekstów, dopasowując je do 
współczesnych idei lub osobistych przekonań interpretatora. Teksty tracą 
wówczas swoją historyczną i teologiczną integralność, a wnioski stają się 
subiektywne i często mylące.

Selektywne czytanie w kontekście historycznym lub 
politycznym
Historia teologii pokazuje przypadki, gdy Biblia była wykorzystywana 
do legitymizacji doktryn lub interesów politycznych, bez uwzględnienia 
kontekstu historycznego, kulturowego czy literackiego.

Ryzyko nadinterpretacji
Hermeneutyka może prowadzić do nadmiernego wyciągania wniosków 
z  pojedynczych fragmentów tekstu, co  może zniekształcać pierwotne 
przesłanie.

Potrzeba krytycznego dystansu
Interpretator musi zachować świadomość, że  jego własne przekonania 
i kontekst kulturowy mogą nieświadomie wpływać na interpretację tekstu.

Złożoność i czasochłonność
Pełne zastosowanie hermeneutyki wymaga systematycznej pracy, analizy 
kontekstów i porównania różnych źródeł, co sprawia, że proces interpre­
tacyjny bywa czasochłonny.

Tylko stosując hermeneutykę w sposób systematyczny i odpowiedzial­
ny, teologia może w pełni korzystać z jej potencjału, unikając manipulacji 
tekstem i zachowując wierność przesłaniu Pisma Świętego oraz tradycji 
teologicznej.





� 145 

Zakończenie

Niniejsza książka była próbą odpowiedzi na pytanie, w jaki sposób teo­
ria spotyka się z praktyką w teologii. Przeprowadzone analizy pokazały, 
że metody teologiczne nie są jedynie narzędziami porządkującymi myśle­
nie, lecz stanowią także sposoby uczestnictwa w poznawaniu, głoszeniu 
i życiu prawdą objawioną.

Pokazałem, jak teoretyczne założenia poszczególnych metod znajdują 
zastosowanie w praktyce – zarówno w badaniu Pisma Świętego, jak i w re­
fleksji doktrynalnej oraz duchowej. Cel pracy został osiągnięty: teologia 
ukazuje się jako przestrzeń, w której myślenie i życie, rozum i wiara, two­
rzą nierozerwalną jedność.

W świetle przeprowadzonych analiz można zauważyć, że spośród wie­
lu metod szczególne znaczenie ma podejście hermeneutyczne. Ta metoda 
łączy w sobie elementy obydwu metod biblijnych – historyczno-krytycznej 
i alegoryczno-egzystencjalnej – a jednocześnie uwzględnia zasady metody 
historyczno-genetycznej. Dzięki temu stanowi pomost między badaniem 
tekstu a doświadczeniem wiary, między analizą historyczną a aktualnym 
odczytywaniem Objawienia.

Hermeneutyka, łącząc wymiar teoretyczny z egzystencjalnym, umoż­
liwia pełniejsze spotkanie rozumu i wiary. Dzięki niej teologia nie tylko 
interpretuje Objawienie, lecz także uczestniczy w jego aktualizacji w życiu 
wspólnoty wierzących. Przyszłość teologii zdaje się więc leżeć w dalszym 
rozwijaniu hermeneutycznego sposobu myślenia – takiego, który nie roz­
dziela teorii i praktyki, lecz pozwala im wzajemnie się przenikać. W tym 



Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

sensie teologia pozostaje nie tyle zbiorem metod, ile przestrzenią dialogu 
między Słowem a życiem, między Bogiem a człowiekiem.

Natomiast metoda antropologiczno-transcendentalna wydaje się być 
niezastąpiona w ukazywaniu Objawienia adresatom spoza kręgu chrześci­
jańskiego, albo znajdującym się na granicy wiary i niewiary.

Na tle pozostałych metod najmniej przydatna okazuje się metoda dog­
matyczna, która ma dziś głównie wartość historyczną. Jej znaczenie polega 
przede wszystkim na wyznaczaniu granic – wskazuje ona, gdzie możliwa 
jest teologiczna dyskusja, a gdzie dotykamy rdzenia doktryny, którego nie 
można naruszyć. W tym sensie metoda dogmatyczna pełni rolę porząd­
kującą i ochronną wobec depozytu wiary, pozostając jednak mniej owocną 
w aspekcie twórczego dialogu między wiarą a współczesnością.

Powstanie niniejszej publikacji nie oznacza jednak końca dalszych 
poszukiwań. W  przyszłości warto rozszerzyć zakres analiz o  metody 
teologiczne powstające na styku teologii z naukami humanistycznymi 
i społecznymi. Warto także badać, jak wybór konkretnej metody wpływa 
na rezultaty badań teologicznych – czy różne podejścia prowadzą do od­
miennych interpretacji Pisma Świętego, inaczej kształtują refleksję dok­
trynalną lub wpływają na życie wspólnoty wiernych. To fascynująca per­
spektywa, ponieważ pokazuje, że metoda nie jest neutralnym narzędziem, 
lecz współtworzy samą treść teologii.



� 147 

Bibliografia

Abelardus, Sic et non. Prologus, [w:] Petri Abelardi […] opera omnia, ed. J.-P. Migne, 
Parisiis 1855 (Patrologiae Cursus Completus. Series Latina, 178).

Arystoteles, Topica, ed. Bekker, Aristoteles Graece, t. 8.
Arystoteles, De sophisticis elenchis, ed. Bekker, Aristoteles Graece, t. 8.
Augustyn św., O znaczeniu dosłownym Księgi Rodzaju, tłum. J. Sulowski, [w:] Pis

ma egzegetyczne, ATK, Warszawa 1986 (Biblioteka Ojców Kościoła, 13).
Augustyn św., O nauce chrześcijańskiej, tłum. J. Sulowski, ATK, Warszawa 1979 

(Biblioteka Ojców Kościoła, 2).
Augustyn św., Wyznania, tłum. Z. Kubiak, Pax, Warszawa 1987.
Benedykt XVI, Adhortacja apostolska Verbum Domini, 2010.
Congar Y., Situation et tâches présentes de la théologie, Cerf, Paris 1967.
Congar Y., Tradycja i tradycje, t. 2: Esej teologiczny, tłum. A. Ziernicki, W drodze, 

Poznań 2022.
Congar Y., Vraie et fausse réforme dans l’Église, Éditions du Cerf, Paris 1950.
Dzidek T., Sikora P., Metody, [w:] T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkow­

ski (red.), Teologia fundamentalna, t. 5: Poznanie teologiczne, Uniwersytet 
Papieski Jana Pawła II w Krakowie Wydawnictwo Naukowe, Kraków 2018, 
s. 151–176.

Dzidek T., Mistrzowie teologii, Wydawnictwo M, Kraków 1998.
Ebeling G., Einführung in theologische Sprachlehre, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 

Tübingen 1971.
Eco U., Interpretacja i nadinterpretacja, tłum. T. Bieroń, Znak, Kraków 1996.



148

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Evans G. R., The Language and Logic of Thomas Aquinas, London 1982.
Fuchs E., Hermeneutik, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1970.
Gadamer H.-G., Prawda i metoda, tłum. M. Baran, Inter Esse, Kraków 1993.
Jeanrond W. G., Hermeneutyka teologiczna. Rozwój i znaczenie, tłum. M. Borowska, 

WAM, Kraków 1999.
Harnack A. von, Das Wesen des Christentums, J. C. Hinrichs’sche Buchhandlung, 

Leipzig 1900.
Harnack A. von, Lehrbuch der Dogmengeschichte, t. 1, J. C. Mohr (Paul Siebeck), 

Freiburg i. Br. 1886.
Heidegger M., Bycie i czas, tłum. B. Baran, PWN, Warszawa 1994.
Hieronim, Komentarz do Księgi Izajasza, Prolog, [w:] Komentarze do proroków, tłum. 

J. Czuj, Pax, Warszawa 1973.
Hieronimus, Commentarius in Epistulam ad Galatas, II, [w:] S. Eusebii Hierony-

mi […] opera omnia, tomus 7, ed. J.-P. Migne, Parisiis 1845.
Ignacy Loyola, Ćwiczenia duchowne, tłum. J. Brożek, Wydawnictwo WAM, Kra­

ków 2002.
Jan od Krzyża, Pieśń duchowa, [w:] Dzieła, t. 2, tłum. B. Smyrak, Wydawnictwo 

Karmelitów Bosych, Kraków 1986.
Kalwin J., Istota religii chrześcijańskiej, księga I, tłum. J. Kucharczyk, R. Lesz­

czyński, J. Wietrzykowski, P. Gola, Towarzystwo Upowszechniania Myśli 
Reformowanej HORN, Świętochłowice 2020.

Cassiodorus, Institutiones divinarum litterarum, [w:] Magni Aurelii Casisiodori […] 
opera omnia, ed. J.-P. Migne, Parisiis 1865 (Patrologiae Cursus Completus. 
Series Latina, 70).

Katechizm Kościoła katolickiego, Pallottinum, Poznań 1994.
Kamykowski Ł., Biblia, słowo Boże, Chrystus – pełnia Objawienia. Pytanie o wza-

jemne relacje na kanwie wybranych tekstów, cz. 2a: Od czasów apostolskich do śre-
dniowiecza, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie Wydawnictwo 
Naukowe, Kraków 2013.

Klein H., Die historisch-kritische Methode der Bibelauslegpung. Eine kritische Würdi-
gung, „Review of Ecumenical Studies” 6 (2014) nr 3, s. 336–353.



� 149 

Bibliografia

Klemens Aleksandryjski, Kobierce zapisków filozoficznych dotyczących prawdziwej 
wiedzy, tłum. J. Niemirska-Pliszczyńska, Instytut Wydawniczy PAX, Aka­
demia Teologii Katolickiej, Warszawa 1994.

Królikowski J., Niektóre wyzwania pod adresem metody teologii, „Poznańskie Studia 
Teologiczne” 30 (2016).

Lubac H. de, Catholicisme. Les aspects sociaux du dogme, Éditions du Cerf, Paris 
1938.

Lubac H. de, Katolicyzm. Społeczne aspekty dogmatu, tłum. Maria Stokowska, 
Znak, Kraków 1988.

Lubac H. de, Exégèse médiévale: Les quatre sens de l’Écriture, t. 2: Histoire et théologie, 
Aubier, Paris 1961.

Leon XIII, Encyklika Aeterni Patris, 1879.
Leon XIII, Encyklika Providentissimus Deus, 1893.
Leśniewski K., Man in Metanoiacal Dialogue with God: The Biblical and Hesychastic 

Message of the Great Canon of St. Andrew, Wydawnictwo KUL, Lublin 2022.
Machinek M. (red.), Teologia w świecie ludzkiego poznania, Wydawnictwo KUL, 

Lublin 2022.
Mastej J., Kaucha K., Rusecki M. (red.), Metodologia teologii fundamentalnej, To­

warzystwo Naukowe KUL, Lublin 2019.
Moskałyk J., The Significance of the Method in Theology, „Poznańskie Studia Teo­

logiczne” 32 (2018), s. 55–72.
Möhler J. A., Die Einheit in der Kirche oder das Princip des Katholicismus, dargestellt 

im Geiste der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte, oprac. J. R. Geiselmann, 
Jakob Hegner, Köln i Olten 1956.

Naselli A. D., Theological Method, „The Gospel Coalition”, https://www.thegos­
pelcoalition.org/essay/theological-method/ (20.10.2025).

Orygenes, O zasadach, tłum. S. Kalinkowski, WAM, Kraków 1996.
Orygenes, Homilie o Księdze Kapłańskiej, tłum. S. Kalinkowski, WAM, Kraków 

1998.
Ott L., Grundriß der Dogmatik, 10. neu bearbeitete Auflage, hrsg. von M. Schmaus, 

J. B. Umberg, F. Diekamp, Herder, Freiburg im Breisgau 1954.



150

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

Papieska Komisja Biblijna, Interpretacja Biblii w Kościele, 1993.
Pius XII, Encyklika Divino afflante Spiritu, 1943.
Rahner K., Słuchacz słowa. Ugruntowanie filozofii religii, tłum. P. Rak, Marek De­

rewiecki, Kęty 2008.
Rahner K., Podstawowy wykład wiary. Wprowadzenie do pojęcia chrześcijaństwa, 

tłum. T. Mieszkowski, Pax, Warszawa 1987.
Rahner K., Schriften zur Teologie, bd. 4, Benzinger Verlag, Einsiedeln–Zürich–

Köln 1960.
Rahner K., Schriften zur Teologie, bd. 8, Benzinger Verlag, Einsiedeln–Zürich–

Köln 1967.
Rubinkiewicz R. (red., tłum.), Dokument Papieskiej Komisji Biblijnej z komentarzem 

biblistów polskich, Vocatio, Warszawa 1999 (Rozprawy i Studia Biblijne, 4).
Sailhamer J. H., Johann August Ernesti: The role of history in Biblical interpretation, 

„Journal of the Evangelical Theological Society” 44 (2001) nr 2, s. 193–206; 
https://etsjets.org/wp-content/uploads/2010/06/files_JETS-PDFs_44_
44-2_44-2-PP193-206_JETS.pdf.

Schillebeeckx E., Church: The Human Story of God, tłum. J. Bowden, Crossroad, 
New York 1990.

Seweryniak H., Metodyka pisania prac magisterskich i dyplomowych z teologii, Płocki 
Instytut Wydawniczy, Płock 1997.

Simonetti M., Między dosłownością a alegorią. Przyczynek do historii egzegezy patry-
stycznej, tłum. T. Skibiński, WAM, Kraków 2000.

Sobór Trydencki, Dekret o przyjęciu Ksiąg Świętych i Tradycji Apostolskiej, 1546.
Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o objawieniu Bożym Dei verbum, 

1965.
Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współcze­

snym Gaudium et spes, 1965.
Sobór Watykański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje, tekst łacińsko-polski, Pallot­

tinum, Poznań 1967–1968.
Teresa z Ávili, Księga życia, tłum. H. P. Kossowski, [w:] Dzieła, t. 1, Wydawnictwo 

Karmelitów Bosych, Kraków 1987.



Bibliografia

Suma teologiczna. Bogu, tłum. P. Bełch, Veritas, Londyn 1975.
Teksty o kulturze i piśmiennictwie chrześcijańskim, oprac. S. Kalinkowski, Pax, War­

szawa 1982.
Tomasz z Akwinu, Summa theologiae, wyd. Leonina, Romae 1888–1906.
Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna, tłum. P. Bełch, Veritas, Londyn 1963–1986.
Tomasz z Akwinu, Traktat o Bogu. Summa teologii, tłum. G. Kurylewicz, Z. Ner­

czuk, M. Olszewski, Wydawnictwo Znak, Kraków 1999.
Węcławski, T., Metodologia teologii, „Nauka” 2004 nr 3, s. 101–120.





� 153 

Abstrakt

ks. Tadeusz Dzidek
https://orcid.org/0000-0001-8874-0094
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
https://ror.org/0583g9182

Główne metody teologiczne w teorii i praktyce
Niniejsza książka stanowi refleksję nad sposobami uprawiania teologii 
chrześcijańskiej, rozumianej jako nauka o Bogu i całej rzeczywistości 
w relacji do Niego, zakorzeniona w Objawieniu i rozwijana w życiu Kościo­
ła. Punktem wyjścia jest napięcie między wiarą a rozumem, duchowym 
doświadczeniem a precyzją myślenia, które czyni każdą próbę mówie­
nia o Bogu zadaniem wymagającym zarówno pokory, jak i intelektualnej 
odwagi. Teologia zostaje ukazana nie tylko jako dyscyplina akademicka, 
lecz także jako droga mądrości prowadząca do jedności z Trójcą Świętą. 
Głównym celem publikacji jest przezwyciężenie rozdźwięku między teorią 
metod teologicznych a ich praktycznym zastosowaniem. W odpowiedzi 
na dominację opracowań czysto teoretycznych lub technicznych podręcz­
ników metodyki książka proponuje integralne ujęcie metod jako narzędzi 
kształtujących zarówno proces poznawczy, jak i postawę teologa. Metoda 
zostaje tu przedstawiona jako „droga” poszukiwania prawdy, nierozerwal­
nie związana z określoną wizją poznania, wiary i doświadczenia. Publi­
kacja zawiera prezentację siedmiu głównych metod teologicznych, które 
tworzą podstawowy warsztat każdego teologa. Zgodnie z nauczaniem 
Soboru Watykańskiego II pierwszeństwo przyznano metodom biblijnym: 



Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

historyczno-gramatycznej oraz alegoryczno-egzystencjalnej. Następnie, 
w porządku historycznym, omówione zostały metody: dialektyczna, dog­
matyczna, historyczno-genetyczna, antropologiczno-transcendentalna 
oraz hermeneutyczna. Każda z metod zaprezentowana jest według jedno­
litego schematu: geneza, podstawowe zasady, analiza klasycznego tekstu 
(„Czytamy mistrza”) oraz wskazania dotyczące praktycznego zastosowa­
nia i ograniczeń. Książka ma charakter zarówno poznawczy, jak i forma­
cyjny. Zaprasza czytelnika do świadomego i krytycznego posługiwania się 
metodami teologicznymi w badaniu Pisma Świętego, refleksji doktrynal­
nej oraz działalności duszpasterskiej, ukazując teologię jako dynamiczną 
jedność teorii i praktyki, myślenia i życia wiary.

Słowa kluczowe: metody teologiczne, metoda dogmatyczna, metoda 
historyczno-genetyczna, hermeneutyka teologiczna, rozwój doktryny



� 155 

Abstract

ks. Tadeusz Dzidek
https://orcid.org/0000-0001-8874-0094
The Pontifical University of John Paul II in Krakow
https://ror.org/0583g9182

Main theological methods in theory and practice
This book offers a reflection on the ways of practicing Christian theology, 
understood as the science of God and of all reality in relation to Him, 
rooted in Revelation and developed within the life of the Church. Its point 
of departure is the tension between faith and reason, spiritual experience 
and intellectual precision, which makes every attempt to speak about God 
a task requiring both humility and intellectual courage. Theology is pre­
sented not only as an academic discipline, but also as a path of wisdom 
leading to unity with the Holy Trinity. The main aim of the publication is 
to overcome the gap between the theory of theological methods and their 
practical application. In response to the predominance of purely theo­
retical studies or technical manuals of methodology, the book proposes 
an integral approach to methods as tools that shape both the cognitive 
process and the personal stance of the theologian. Method is presented 
here as a “path” in the search for truth, inseparably linked to a particular 
vision of knowledge, faith, and experience. The publication presents seven 
principal theological methods that constitute the basic toolkit of every 
theologian. In accordance with the teaching of the Second Vatican Council, 



Główne metody teologiczne w teorii i praktyce

priority is given to biblical methods: the historical-grammatical and the 
allegorical-existential. Next, in historical order, the following methods are 
discussed: dialectical, dogmatic, historical-genetic, anthropological-tran­
scendental, and hermeneutical. Each method is presented according to 
a uniform structure: its origins, fundamental principles, an analysis of 
a classical text (“Reading the Master”), and guidelines for practical ap­
plication and limitations. The book is both cognitive and formative in 
character. It invites the reader to make conscious and critical use of theo­
logical methods in the study of Sacred Scripture, doctrinal reflection, and 
pastoral activity, presenting theology as a dynamic unity of theory and 
practice, thought and the life of faith.

Keywords: theological methods, dogmatic method, historical-genetic 
method, theological hermeneutics, development of doctrine



Spis treści

	 Wstęp .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                      5

1.	 Biblijna metoda historyczno-krytyczna  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  11
A. Geneza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    11

1.	 Początki w starożytności  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      12
2.	 Średniowieczna synteza .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       13
3.	 Reformacja i prymat sensu dosłownego .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            14
4.	 Humanizm i Oświecenie .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  14
5.	 XIX wiek – dojrzałość metody .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   15
6.	 Recepcja katolicka .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          16

B. Zasady .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                  18
1.	 Zasady literackie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           18
2.	 Zasady teologiczne .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         19
3.	 Wzajemne uzupełnianie zasad –  

praktyczne zastosowanie interpretacji  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  20
C. Czytamy mistrza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   21
D. Zastosowanie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              27
E. Ograniczenia .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              28

2.	 Biblijna metoda alegoryczno-egzystencjalna .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              31
A. Geneza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   32

1.	 Początki .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                32
2.	 Średniowiecze .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  34
3.	 Czasy nowożytne .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          35
4.	 Współczesność .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            36



B. Zasady .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                  37
1.	 Zasady egzystencjalne .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       37
2.	 Zasady alegoryczne – odkrywanie sensu duchowego  .  .  .  .  .      39

C. Czytamy mistrza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   41
D. Zastosowanie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             48
E. Ograniczenia .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              50

3.	 Metoda dialektyczna  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            51
A. Geneza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   51
B. Zasady .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                  56
C. Czytamy mistrza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   58
D. Zastosowanie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              63
E. Ograniczenia .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               65

4.	 Metoda dogmatyczna .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           67
A. Geneza metody dogmatycznej  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     67

1.	 Reformacja  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              67
2.	 Polemika z teologią protestancką .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   68

B. Zasady .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 70
C. Czytamy mistrza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   74
D. Zastosowanie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              82
E. Ograniczenia .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               82

5.	 Metoda historyczno-genetyczna .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    85
A. Geneza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   85

1.	 Adolf von Harnack i perspektywa protestancka .  .  .  .  .  .  .  .         85
2.	 Pierwsze „jaskółki” w katolicyzmie: Newman i Möhler .  .  .  .     86
3.	 Leon XIII i neoscholastyczna reakcja  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               87
4.	 Dominikańska szkoła Le Saulchoir  

i otwarcie na historię  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   87
5.	 Sobór Watykański II .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       89



B. Zasady .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                  91
1.	 Interpretacja tekstów teologicznych  

w kontekście historycznym .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     91
2.	 Analiza zagadnień w perspektywie historii doktryny .  .  .  .  .      92
3.	 Dogmaty jako formuły historyczne  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                92

C. Czytamy mistrza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   93
D. Zastosowanie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              102
E. Ograniczenia .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              104

6.	 Metoda antropologiczno-transcendentalna  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              107
A. Geneza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 107

1.	 Zwrot kopernikański Kanta .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 107
2.	 Wpływ Kanta na Rahnera  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 108
3.	 Karl Rahner: człowiek, transcendencja  

i doświadczenie religijne .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 108
B. Zasady i fazy  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              110

1.	 Zasady .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                110
2.	 Fazy metody .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 111

C. Czytamy mistrza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  113
D. Zastosowanie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              124
E. Ograniczenia .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              125

7.	 Metoda hermeneutyczna w teologii .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   127
A. Geneza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 127

1.	 Filozoficzne fundamenty hermeneutyki .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 128
2.	 Hermeneutyka w teologii protestanckiej .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 131
3.	 Recepcja w teologii katolickiej  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  132

B. Zasady .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 133
C. Czytamy mistrza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 136
D. Zastosowanie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              141
E. Ograniczenia .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              142



Zakończenie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                  145

Bibliografia .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                   147

Abstrakt  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                    153

Abstract  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                    155





ks. Tadeusz Dzidek 
• 

Głów
ne m

etody teologiczne w
 teorii i praktyce

Jak mówić o Bogu, nie gubiąc ani głębi wiary, ani rzetelno-
ści myślenia? Ta książka proponuje nowatorskie spojrzenie 
na metody teologiczne, ukazując je nie tylko jako narzędzia 
analizy, lecz jako drogi prowadzące do prawdy i duchowe-
go wzrostu. Jej oryginalność polega na połączeniu reflek-
sji teoretycznej z konkretną praktyką. Autor przedstawia 
siedem głównych metod teologicznych – od klasycznych 
po współczesne – pokazując, jak rzeczywiście z nich ko-
rzystać w pracy naukowej i duszpasterskiej. To książka dla 
tych, którzy chcą uprawiać teologię świadomie i uczciwie: 
jako żywą refleksję nad Objawieniem, która łączy myśle-
nie, wiarę i życie.


	Wstęp
	1. Biblijna metoda historyczno-krytyczna
	A. Geneza
	1. Początki w starożytności
	2. Średniowieczna synteza
	3. Reformacja i prymat sensu dosłownego
	4. Humanizm i Oświecenie
	5. XIX wiek – dojrzałość metody
	6. Recepcja katolicka

	B. Zasady
	1. Zasady literackie
	2. Zasady teologiczne
	3. Wzajemne uzupełnianie zasad – 
praktyczne zastosowanie interpretacji

	C. Czytamy mistrza
	D. Zastosowanie
	E. Ograniczenia

	2. Biblijna metoda alegoryczno-egzystencjalna
	A. Geneza
	1. Początki
	2. Średniowiecze
	3. Czasy nowożytne
	4. Współczesność

	B. Zasady
	1. Zasady egzystencjalne
	2. Zasady alegoryczne – odkrywanie sensu duchowego

	C. Czytamy mistrza
	D. Zastosowanie
	E. Ograniczenia

	3. Metoda dialektyczna
	A. Geneza
	B. Zasady
	C. Czytamy mistrza
	D. Zastosowanie
	E. Ograniczenia

	4. Metoda dogmatyczna
	A. Geneza metody dogmatycznej
	1. Reformacja
	2. Polemika z teologią protestancką

	B. Zasady
	C. Czytamy mistrza
	D. Zastosowanie
	E. Ograniczenia

	5. Metoda historyczno-genetyczna
	A. Geneza
	1. Adolf von Harnack i perspektywa protestancka
	2. Pierwsze „jaskółki” w katolicyzmie: Newman i Möhler
	3. Leon XIII i neoscholastyczna reakcja
	4. Dominikańska szkoła Le Saulchoir 
i otwarcie na historię
	5. Sobór Watykański II

	B. Zasady
	1. Interpretacja tekstów teologicznych w kontekście historycznym
	2. Analiza zagadnień w perspektywie historii doktryny
	3. Dogmaty jako formuły historyczne

	C. Czytamy mistrza
	D. Zastosowanie
	E. Ograniczenia

	6. Metoda antropologiczno-transcendentalna
	A. Geneza
	1. Zwrot kopernikański Kanta
	2. Wpływ Kanta na Rahnera
	3. Karl Rahner: człowiek, transcendencja i doświadczenie religijne

	B. Zasady i fazy
	1. Zasady
	2. Fazy metody

	C. Czytamy mistrza
	D. Zastosowanie
	E. Ograniczenia

	7. Metoda hermeneutyczna w teologii
	A. Geneza
	1. Filozoficzne fundamenty hermeneutyki
	2. Hermeneutyka w teologii protestanckiej
	3. Recepcja w teologii katolickiej

	B. Zasady
	C. Czytamy mistrza
	D. Zastosowanie
	E. Ograniczenia

	Zakończenie
	Bibliografia
	Abstrakt
	Abstract
	Spis treści

