
	m Philip Goodchild1

	K https://orcid.org/0000-0002-8236-6721

University of Nottingham

Zmiany paradygmatów metafizyki
	' https://doi.org/10.15633/9788383701073.04

Jak możemy myśleć łącznie o osobowości i relacyjności? Fundament współ-
czesnej metafizyki w postaci kartezjańskiego cogito ergo sum („Myślę, więc 
jestem”) stanowi celowe zawężenie uwagi. Jeśli, jak Kartezjusz, myślę i wątpię, 
są to jedynie oznaki, że jestem, czyli skutki mojego istnienia. Nie przestaję ist-
nieć w czasie snu, choć ani wówczas nie myślę, ani nie wątpię. Ani myśl, w którą 
nie mogę wątpić, ani ekstensja, w którą mogę wątpić, nie wyraża w pełni tego, 
co oznacza dla mnie bycie jako osoba i w relacji. Równie dobrze mogę powie-
dzieć, że jestem, ponieważ istnieje Bóg, jestem z powodu wyboru moich rodzi-
ców, jestem, bo gotuję i jem, jestem z powodu gospodarki międzynarodowej, 
swojej fizjologii, placówek medycznych, rezultatów minionych wojen, znacznej 
części historii ludzkości, praw natury i tymczasowej stabilności klimatu. Kiedy 
klimat przestanie wspierać współczesną gospodarkę, mnie nie będzie; klimat 

„uziemia” mnie w tym sensie, że stanowi faktyczny warunek mojej możliwo-
ści, nieodłącznie związany z moim sposobem istnienia – moje miejsce życia 

1	 Profesor religii i filozofii University of Nottingham, wcześniej studiował matematykę i teo-
logię (Cambridge) oraz religioznawstwo (Lancaster), obecne jego badania dotyczą kredytu 
i wiary, łącząc ekonomię i teologię.



26� Philip Goodchild

wyraża wymiar tego, co znaczy dla mnie istnienie. Niebezpieczeństwo zawęże-
nia uwagi do oznak i skutków wynika tu z projekcji nawykowego wyobrażenia – 
w drodze ostrych podziałów – na rzeczywistość jako jej nieodłącznej struktury. 
W szczególności współczesna osoba może postrzegać się jako:

•	 odrębną jednostkę,
•	 angażującą się w zewnętrzne relacje z innymi istotami,
•	 znaną dzięki swojej sprawczości – jej wpływ na świat dowodzi, że jest 

czymś więcej niż mechanicznym odruchem.
To zapewnia model postrzegania istnienia, obecności i władzy. W takim 

modelu nie uwzględnia się podstawowych wymiarów istnienia:
•	 Tymczasowości istnienia: Jestem procesem indywidualizacji w równym 

stopniu, co skończoną jednostką – świat usiłuje uczynić ze mnie osobę 
coraz bardziej odrębną, idiosynkratyczną nawet, a także stara się ogra-
niczyć długość mojego życia.

•	 Relacyjności istnienia: Z natury rzeczy składają się na mnie, na to, kim 
jestem, inni ludzie, z którymi dzieliłem życie, wykonywane przeze mnie 
czynności, książki, które wziąłem sobie do serca, a także względny stan 
zdrowia, dysfunkcje i niestabilności mojego ciała, instytucja, w której 
pracuję, gospodarka, w której uczestniczę, środowisko, w którym miesz-
kam, a także sposoby kierowania, komunikacji i orientacji uwagi, rozu-
mowania i myślenia w życiu zbiorowości.

•	 Inwestycji w istnienie: Jestem odrębnym węzłem istnienia w wyniku 
wspomnień o przeszłości, uwagi poświęcanej teraźniejszości i inwesty-
cji w przyszłość. Tam, gdzie sprawczość wymaga działania w natych-
miastowej teraźniejszości, świadomość łączy przeszłość, teraźniejszość 
i przyszłość. Dokładniej rzecz ujmując, nie daję sobie życia w drodze 
sprawczości lub myślenia; dostaję życie. Dostaję jednak swoje życie wy-
łącznie w tym, jak je wykorzystuję; jedyne życie, które mam, to życie, 
które już się wydarzyło, życie, którego już nie mam. Struktura istnienia 
to uznanie lub łaska: istnieję jedynie dzięki inwestowaniu czasu, uwagi, 
troski, współpracy i zaufania, podobnie jak istnieję wyłącznie przez czas, 
uwagę, troskę i zaufanie zainwestowane we mnie.

Tym samym potrzebna jest zasadnicza zmiana paradygmatu metafizyki – 
sposobu myślenia o istnieniu, obecności i władzy w całej ich pełni, nie zaś jako 
o pustych koncepcjach pozbawionych faktycznej natury życia.

Kryzys ekologiczny przynosi koniec współczesnego świata z  jego zało-
żeniami w kwestii odrębnych jednostek, relacji zewnętrznych i czynników 



Zmiany paradygmatów metafizyki� 27

sprawczych. Jednym z problemów metafizycznych, jakie stwarza kryzys kli-
matyczny, jest pytanie: co należy zachować dla niego samego? Oczywiście nie 
możemy zachować wszystkich osób i relacji, bo to nigdy nie jest naturalny 
porządek życia: osoby i relacje przychodzą i odchodzą – szczególnie na kon-
ferencjach. Konferencja ma na celu dążenie do zachowania pewnej prawdy 
dla niej samej, a nasze tymczasowe wzajemne relacje nabierają sensu dzięki 
współpracy nad tym problemem. Postawmy ten problem w ten sposób: jako 
osoby pokazujemy się sobie nawzajem, ale najważniejszym elementem takiego 
tymczasowego pokazywania jest pewna istota, osobowość, która składa się 
na nasze istnienie, obecność i władzę. Wiadomo, że tak jak charakteru nie 
wyraża w pełni wizerunek prezentowany w mediach społecznościowych, oso-
bowości nie sposób wyrazić w kilku koncepcjach lub twierdzeniach – każdy 
z nas ma pełnię i świętość znaczenia, która znacznie wykracza poza przed-
miot chwilowej myśli. To sprawia, że wracamy do problemu wynikającego 
z kryzysu klimatycznego: jak możemy ciągle uczestniczyć w tworzeniu peł-
nych, uświęconych znaczeń, nie sprowadzając tego do przedstawień, narzędzi, 
symboli lub wartości pieniężnych, którymi można manipulować do własnych 
celów? Ten problem nie polega na tym, co myśleć o naszym rzeczywistym 
istnieniu, obecności i władzy, ale na tym, jak o nich myśleć.

Ponieważ ten problem zajmuje mnie od wielu dziesiątków lat, podzielę się 
tutaj swoim spojrzeniem na ten temat, posługując się trzema problemami 
i trzema tendencjami2. Co należy zachować dla niego samego?

•	 Istnieć – w kontekście postrzeganym przez pryzmat osobowości i rela-
cyjności – to znaczyć, tj. prezentować, przekazywać i zachowywać pe-
wien sens, wartość i przekonującą siłę. Problem, co rzeczywiście istnieje, 
można ująć jako problem, co naprawdę ma znaczenie.

•	 Być obecnym – w kontekście postrzeganym przez pryzmat osobowości 
i relacyjności – to być szczerym, tj. wiernie prezentować, przekazywać 
i zachowywać pewien sens, wartość i przekonującą siłę. Świadomość re-
fleksyjna to nie jest samoświadomość odrębnej jednostki, ale samowie-
dza – wierność jakiemuś sensowi, który coś znaczy.

•	 Wyrażać władzę – w kontekście postrzeganym przez pryzmat osobowo-
ści i relacyjności – to być godnym zaufania, ponieważ prawdziwa władza 

2	 Zostaną one w pełni rozwinięte w książce: P. Goodchild, Rethinking the existence of God: 
Renewing metaphysics after the critical turn, Oxford 2026.



28� Philip Goodchild

wiąże się z łączeniem władzy z innymi, a takie połączenia trwają jedynie 
tak długo, jak długo istnieją stosowne podstawy zaufania.

Zastanówmy się przez chwilę nad wagą tej zmiany paradygmatu:
•	 Wyobraźmy sobie, co by było, gdybyśmy we wszystkich naszych stara-

niach kierowali się tym, co jest naprawdę znaczące, a nie co jest wydaj-
ne, rentowne, dopuszczalne lub co robi wrażenie. Wówczas klimat oraz 
wszelkie inne rzeczy „uziemiające” nasze istnienie miałyby znaczenie 
jako coś, o co warto zadbać.

•	 Wyobraźmy sobie, co by się stało, gdyby wszystkie nasze rozmowy kształ-
towało to, co  jest naprawdę szczere, nie zaś stymulujące, wykonalne, 
pocieszające lub podporządkowane własnej korzyści. Wówczas wzgląd 
na to, co znaczące, wyrażony przez troskę, współczucie, miłosierdzie, 
przebaczenie i zaufanie, kierowałby wszystkie nasze myśli ku sprawie-
dliwości.

•	 Wyobraźmy sobie, co by było, gdyby nasze decyzje polityczne, gospodar-
cze i społeczne zależały od tego, co jest naprawdę godne zaufania, a nie 
od tego, co korzystne, wzbogacające, umacniające lub manipulacyjne. 
Wówczas przemyślana inwestycja zaufania dawałaby podstawę do znacz-
nie większej współpracy, znacznie większego kolektywnego tworzenia 
bogactwa niż mechanizmy odpowiedzialności, u których podłoża leży 
brak zaufania.

Gdyby sprawiedliwość postrzegać jako zachowanie tego, co  znaczące, 
szczere i godne zaufania samo w sobie, ogromna większość obecnych zacho-
wań ludzi zostałaby uznana za niesprawiedliwe.

Ta zmiana paradygmatu ma  znaczenie, ponieważ ukryta metafizyka 
określa i odtwarza to, co zauważone, czemu poświęcono uwagę, co zareje-
strowano, uznano za realne, w co zainwestowano i czemu zaufano. Jeśli taka 
ukryta metafizyka nie wynika z rozwagi i umiłowania sprawiedliwości, będą 
ją kształtować nieświadomie i automatycznie instytucje oraz zwyczaje określa-
jące przeżywane doświadczenia: systemy handlu, finansowe, biurokratyczne, 
kontroli, reprezentacji publicznej, mediów społecznościowych oraz algoryt-
my; we współczesnym życiu to nasze systemy, maszyny i pieniądze wyrażają 
tendencję samozachowawczą kosztem naszego charakteru. Jednakże dostrze-
ganie, zwracanie uwagi, rejestrowanie, uznawanie za realne, inwestowanie 
i ufanie to codzienne praktyki składające się na miłość. Metafizyka powinna 
nie tylko czynić świat zrozumiałym, ale także, odsłaniając jego rzeczywisty 
sens, wartość i siłę przekonywania, czynić go godnym miłości.



Zmiany paradygmatów metafizyki� 29

W roku 2023 perspektywa katastrofy ekologicznej stała się znacznie bar-
dziej realna ze względu na wyraźne różnice temperatury powierzchni oce-
anów i lądów względem wszystkich ostatnich lat, zmniejszenie powierzchni 
lodowca na Antarktydzie i uwalnianie dwutlenku węgla w wyniku pożarów 
lasów. To stawia przed nami drugie pytanie metafizyczne: w jaki sposób ciągłe 
tworzenie mogło istnieć przed człowiekiem, jak może być nieodłącznie z czło-
wiekiem związane i istnieć po człowieku? Co robi Bóg na świecie pod naszą 
nieobecność? Co oddziela rzeczywiste istnienie, obecność i władzę od ludz-
kiej osobowości? Takie pytanie może naświetlić także, co Bóg robi na świecie 
w naszej obecności. Pozwólcie, że podzielę się z Wami własnym podejściem 
do tego problemu. Możemy objąć umysłem nieskończoną niezwykłość Boga, 
jako tą, dla której nie sposób wyobrazić sobie nic bardziej znaczącego, szczer-
szego i bardziej godnego zaufania.

•	 Obecność Boga można ująć jako rzeczywistą jedność tego, co ma zna-
czenie, jest szczere i godne zaufania.

•	 Obecność Boga można ująć jako problem sprawiedliwości, dotykający 
wszystkich stworzeń, jako to, co należy zachować dla niego samego.

•	 Potęgę Boga można ująć jako rzeczywistą ciężką pracę i poświęcany jej 
czas, co aktualizuje, uwalnia i ogranicza stworzenia – tworząc je, zba-
wiając i osądzając.

Pomimo postępów entropii i niestabilności klimatu, czas nie jest tym, 
co rejestrują zegary – ma on orientację kategoryczną, nieodwracalną i asy-
metryczną:

•	 Od przeszłości do przyszłości.
•	 Od braku do obecności informacji.
•	 Od ograniczeń do przyczyn, od długów do umorzenia.
•	 Od braku celu po wyraz celu – tego, co znaczy, jest szczere i godne za-

ufania dla niego samego.
Oznacza to, że wszystkie istoty doczesne wyrażają wrodzone tendencje, 

choć w bardzo ograniczonych, skończonych formach, które, jako przyrodzone 
samemu czasowi, są równie nieuniknione jak upływ czasu:

•	 Tendencja do indywidualizacji zastępująca paradygmat odrębnych jed-
nostek.

•	 Tendencja do kontaktów z  innymi zastępująca paradygmat relacji ze-
wnętrznych.

•	 Tendencja do  wyrażania sprawiedliwości lub Boga zastępująca para-
dygmat poszukiwania istnienia przez władzę nad innymi.



30� Philip Goodchild

Jeśli stworzenia niezdolne wyrazić obecnie Bożej sprawiedliwości nie prze-
trwają długo, ich zniknięcie będzie kolejnym wyrazem tej sprawiedliwości. 
Wynika to z faktu, że nawet katastrofa ekologiczna na ziemi nie zdoła zapobiec 
przybyciu bożego królestwa.

n


