
	m Chantal Delsol1

Institut de France

Ethique et politique :  
les questions modernes 
et post-modernes

	' https://doi.org/10.15633/9788383701073.03

Relation et signification de la morale et de la politique : 
d’Aristote à Machiavel et Hobbes, la rupture moderne

Chez Aristote la morale et la politique sont corrélées : la morale cherche le bien 
particulier, la politique cherche le bien commun. Elles ont donc le même 
but et marchent du même pas. Le bien c’est le lien : la morale et la politique 
cherchent le lien, dans des sociétés hiérarchisées.

La séparation de la politique et de la morale se produit avec Machiavel puis 
Hobbes. La politique cesse d’être la sœur cadette de la morale pour devenir 
une lutte, une guerre. En politique, le  lien est remplacé par la  lutte. Nous 
sommes bien loin d’Aristote. C’est la Modernité.

1	 Professeur émérite de philosophie universitaire, membre de l’Institut de France.



22� Chantal Delsol

La pensée politique moderne reste structurée par Machiavel et Hobbes. 
Elle a tourné définitivement la page de l’aristotélisme et du thomisme (malgré 
des tentatives avortées d’y retourner avec la philosophie chrétienne du début 
du XX° siècle). Elle est dominée par l’idée du conflit. Alors la saison révolu-
tionnaire donne un sens et un but à cette lutte : elle veut l’égalité entre les in-
dividus. La politique qui est lutte, sert une morale d’égalité. La politique et la 
morale renouent une alliance nouvelle, qui s’épanouit dans la théorie marxiste. 
La guerre est partout parce que les sociétés sont inégales, partout existent des 
dominations cachées, il faut des combats internes pour abolir les dominations 
et conquérir l’égalité qui est le chiffre du bien.

Nous vivons actuellement, avec le courant décolonial dit encore woke, 
la suite du marxisme, ou si l’on veut, une version désespérée du marxisme. 
Aujourd’hui encore, comme c’était le cas chez les communistes, il faut des 
guerres partout dans le but d’obtenir l’égalité partout. Cependant le marxisme 
couronnait cette guerre totale d’un espoir immense: des lendemains paci-
fiés entièrement et pour toujours, grâce à l’éradication des coupables. Avec 
cette utopie moderne, il s’agissait bien, entr’autres, d’éradiquer l’État. En re-
vanche le post-moderne est anti-utopique et ne caresse plus d’espoirs gran-
dioses. Aussi l’existence se résume-t-elle désormaisà la guerre perpétuelle 
contre les dominations polymorphes. La lutte n’est plus un moyen pour par-
venir au paradis, mais elle est l’existence même – parce qu’il n’y a plus de pa-
radis. Elle vise de petites victoires égalitaires au jour le jour, mais n’attend pas 
une société qui rendrait inutile la lutte elle-même. La guerre représente pour 
ainsi dire l’état des lieux, le pays natal et le pays pour toujours. Elle ne voit 
pas d’avenir qui signifierait sa résolution. La lutte contre les dominations res-
semble à celle de Marx, mais elle est devenue permanente. La lutte des classes 
attendait de façonner l’avenir radieux. La lutte des races au contraire considère 
qu’il n’y a pas de petite victoire, et semble s’employer à vider éternellement 
la mer.

On le voit, la politique de la modernité est asservie à la morale moderne. 
Elle sert moins les intérêt du pays (ce qui est pourtant sa finalité intrinsèque) 
que la morale de l’égalité.

D’hier à aujourd’hui : la question du prescripteur de la morale

Par ailleurs, le moment présent, dit post-moderne, ouvre un nouvel épisode 
concernant le prescripteur de la morale. Il y a encore un siècle, dans les pays 



Ethique et politique : les questions modernes et post-modernes� 23

d’Occident c’étaient les Églises qui prescrivaient la morale commune. Au-
jourd’hui, ce sont les États. La substitution est significative, et lourde de consé-
quences.

Certains pensent que nous sommes dans une période relativiste, où l’on 
ne saurait plus ce qu’est le bien et le mal. Mais il me semble que c’est tout à fait 
faux. Ce qui se passe : il y a eu un retournement moral. Du point de vue des 
mœurs, ce qui était permis ou admis, est défendu (la torture, la pédophilie, 
la guerre), et inversement, ce qui était défendu est permis (le divorce, l’avorte-
ment, l’homosexualité). Mais qui s’occupe de proclamer et de faire appliquer 
ces nouvelles normes? Comme il n’y a plus de religion dominante ni d’Église 
influente, les seules élites sont celles du pouvoir. Les gouvernements, aidés 
par des intellectuels autorisés, font voter des lois de transformation radicale 
du permis et du défendu, et les font appliquer.

L’effacement des religions traditionnelles, qui n’ont plus assez de force pour 
imposer une morale, a laissé la morale commune entre les mains de la seule 
instance qui reste : l’État.

Il faut préciser que ce n’est pas là une véritable nouveauté. Mais plutôt 
un retour à  l’âge des paganismes. Dans les civilisations anciennes quelles 
qu’elles soient, la morale est toujours aux mains des gouvernants, pendant 
que la religion qui ne concerne que les rites, est assumée par les prêtres. C’est 
le judaïsme qui pour la première fois enlève la morale des mains de l’État 
pour la confier à la religion – les Tables de la loi. Ainsi, pendant presque deux 
millénaires de l’âge chrétien, la morale est issue de la religion et elle inspire 
la politique sans se confondre avec elle. Ce sont les prêtres qui décrètent les 
principes moraux de la société.

Cet âge est aujourd’hui révolu. La prescription morale est passée des mains 
des prêtres aux mains des politiques. Et plus encore, la plupart de nos poli-
tiques s’imaginent que leur action doit être morale davantage que politique. 
Nos politiques sont devenus des prédicateurs, des prêtres. Cela est vrai aussi 
bien sur le plan extérieur que sur le plan intérieur. A l’intérieur, le politique 
pense que son rôle consiste à mettre en œuvre l’égalité et la solidarité bien 
avant l’intérêt du pays (alors que c’est l’intérêt du pays qui est le but propre-
ment politique). A l’extérieur, le politique tient pour ennemis, en priorité, les 
pays qui contreviennent à l’éthique des droits de l’homme. Toutes nos guerres 
sont entreprises pour des raisons morales. Par ailleurs, nous sommes bien 
souvent prêts à subvertir l’histoire pour faire triompher la morale : tout est 
légitime pour grandir la légende du Bien et taire les turpitudes, comme lorsque 



24� Chantal Delsol

la France « oublie » les génocides de sa révolution. L’amalgame incestueux de la 
politique et de la morale permet tous les mensonges.

A ce point que la démocratie est en train de changer de définition : elle 
signifie de moins en moins « souveraineté du peuple » pour signifier « accep-
tation des normes morales post-modernes » (lorsque la Hongrie inscrit dans 
sa constitution que le mariage est un contrat entre un homme et une femme, 
les instances de Bruxelles dénoncent ce pays comme non-démocratique).

L’éthique inspire tous les domaines de la vie, elle est une atmosphère gé-
nérale.

Les relations entre morale et politique, et leur rôle respectif, ont été brouil-
lés et perdus. Il faudrait dénoncer leur identification, les séparer, les spécifier 
chacune, et donc revoir leurs relations.

n


