
	m bp Michał Janocha1

	K https://orcid.org/0000-0002-4983-1767

Archidiecezja Warszawska

Słowo wstępne
	' https://doi.org/10.15633/9788383701073.01

W tym słowie spróbuję dokonać projekcji tematów, które będą nas zajmować 
na wielki ekran nieba i ziemi rozpięty pomiędzy Stworzeniem a Paruzją.

Zacznę od Psalmu 8: „Gdy patrzę na Twe Niebo, dzieło palców Twoich, 
księżyc i gwiazdy, któreś Ty utwierdził. Czym jest człowiek, że o nim pamię-
tasz? I czym Syn Człowieczy, że się Nim zajmujesz? Uczyniłeś go niewiele 
mniejszym od aniołów. Chwałą i czcią go uwieńczyłeś. Obdarzyłeś go władzą 
nad dziełami rąk Twoich. Wszystko złożyłeś pod jego stopy. Ptactwo powietrz-
ne i ryby morskie. I wszystko, co szlaki mórz przemierza” (Ps 8, 4–9).

W tym psalmie człowiek jest usytuowany pomiędzy aniołami i zwierzę-
tami. Z aniołami łączy człowieka duchowa natura i powołanie do wielbienia 
Boga. Ze zwierzętami łączy człowieka cielesność, powołanie do przedłużania 
gatunku. Ale istnieje powołanie specyficznie człowiecze, wynikające z jego 
cielesno-duchowej struktury, którego nie są w stanie wypełnić ani aniołowie, 
pozbawieni ciała, ani zwierzęta, pozbawione nieśmiertelnej duszy i wolności. 

1	 Biskup pomocniczy warszawski, historyk sztuki, znawca sztuki i tradycji bizantyńskiej, 
profesor Uniwersytetu Warszawskiego i Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego.



14� bp Michał Janocha

A jest to powołanie do twórczości, rozumianej jak najszerzej, jako creatio con­
tinua właśnie. Jako przedłużanie dzieła stworzenia. Ta intuicja jest obecna 
chyba we wszystkich religiach. Przytoczę Gandhiego, który medytując nad 
miejscem człowieka w świecie, zauważa, że 

ryby żyją w głębinach wód i milczą. Ptaki żyją w przestrzeni nieba i śpiewają. 
Zwierzęta żyją na powierzchni ziemi i krzyczą. A człowiek łączy w sobie wszystkie 
te żywioły. I milczenie głębin. I śpiew ptaków. I krzyk zwierzęcia2.

W tej refleksji, w tym krzyku zwierzęcia intuicyjnie pojawia się grzech, 
który zniszczył pierwotną relację i pierwotne powołanie człowieka, czyli po-
wołanie do tworzenia kultury, która przecież rodzi się z kultu. I która najści-
ślej łączy się z relacją do natury. Grzech wprowadza dysharmonię. Pojawia się 
tragizm. Pozwólcie Państwo, że zacytuję wiersz pt. Sztuka ks. Janusza Pasierba, 
wybitnego humanisty, poety, który odwołując się do twórczości, a konkretnie 
sztuki rozumianej tutaj jako pars pro toto całej działalności człowieka, mia-
nowicie sztuki, pisze tak:

grając, dotykam pożółkłych kości i trumiennego hebanu.
malując używam sierści nieżyjących zwierząt.
rzeźbiąc, wstępuję, jak w wąwóz, w śmiertelny chłód kamienia.
pisząc, pokrywam czarnymi znakami całun, w którym szeleszczą zabite drzewa.
Gdy gram, maluję, rzeźbię, piszę,
spod moich drętwiejących palców
wytryska życie3.

Widzę w tym wierszu jakąś głęboką intuicję Paschy, tej tajemnicy, która 
jest sercem chrześcijaństwa. Że ze śmierci Chrystusa rodzi się życie. Patrząc 
historycznie, rewolucja francuska odrywa kulturę od kultu. Rewolucja prze-
mysłowa odrywa kulturę od natury. Następuje zachwianie równowagi. Kul-
tura, która odpada od kultu, staje się odpadkiem, to Goethe. Jesteśmy produ-
centami odpadków.

2	 Por. J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana. Wiara w Chrystusa a liturgia dzisiaj, przeł. J. Zycho-
wicz, Kraków 2005, s. 200.

3	 J. S. Pasierb, Wiersze wybrane, opr. J. Sochoń, Warszawa 1988, s. 62.



Słowo wstępne� 15

Tutaj nawiążę do refleksji Gandhiego, którą w bardzo ciekawy sposób kon-
tynuuje Joseph Ratzinger, nawiązując do tej metafory człowieka, który nosi 
w sobie i ciszę ryb żyjących w głębinach, i śpiew ptaków żyjących w niebie, 
i krzyk zwierzęcia żyjącego na ziemi4.

Papież prowadzi swoją refleksję w kontekście analizy mainstreamowych 
nurtów muzyki popularnej. To są lata sześćdziesiąte, absolutnie profetyczna 
wypowiedź. Ratzinger zauważa, że współczesna kultura, która programo-
wo odcina się od głębin medytacji, zatraca sztukę milczenia. Kultura, która 
programowo odcina się od nieba, zatraca sztukę śpiewu. Pozostaje jej krzyk 
zwierzęcia.

Przeżywamy Adwent, czas oczekiwania na Paruzję. Pozwólcie, że zakończę 
natchnionym tekstem papieża Franciszka z Laudato si’. Swoje wystąpienie za-
cząłem od stworzenia świata; niech zakończą je ostatnie słowa, pochodzące 
z ostatniego rozdziału tej encykliki, mówiące o tym, co będzie ostatnie:

U kresu naszego życia – pisze Franciszek – spotkamy się twarzą w twarz z Nie-
skończonym Pięknem Boga. I będziemy mogli z radosnym podziwem odczytywać 
tajemnice wszechświata, który razem z nami będzie uczestniczył w pełni, bez 
końca. Tak, jesteśmy w drodze do Szabatu Wieczności. Do Nowego Jeruzalem. 
Do wspólnego pokoju w niebie. Jezus mówi nam: Oto czynię wszystko nowe. Ży-
cie wieczne będzie wspólnym zadziwieniem, gdzie każde stworzenie świetliście 
przemienione zajmie swoje miejsce i będzie miało coś, czym obdarzy ubogich, 
ostatecznie wyzwolonych5.

„Oczekując, zjednoczymy się, aby zająć się tym domem, który został nam 
powierzony. Wiedząc, że wszystko, co  jest w nim dobre zostanie zebrane 
na  niebiańskiej uczcie. Wraz ze  wszystkimi stworzeniami pielgrzymuje-
my na tej ziemi szukając Boga, ponieważ” – tutaj cytat z Bazylego Wielkiego6.

Jeśli świat ma początek i został stworzony, to poszukuję Tego, co go stworzył. Tego, 
który dał mu początek. Tego, który jest Stwórcą. Pielgrzymujmy śpiewając. Niech 

4	 Por. J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana…, dz. cyt., s. 200.
5	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 243.
6	 Bazyli Wielki, Homilie na Hexameron, 1, 2, 6, [w:] Basile de Césarée, Homélies sur l ’Hexae­

méron, text grec, introduction et traduction de S. Giet, ed. 2, Paris 1968 (Sources Chré
tiennes, 26 bis).



16� bp Michał Janocha

nasze zmaganie i nasz niepokój o tę planetę nie odbierają nam radości nadziei. 
I wszystko kończy modlitwa: Panie Boże, w Trójcy Jedyny, piękna wspólnoto nie-
skończonej miłości, naucz nas kontemplowania Ciebie w pięknie wszechświata, 
gdzie wszystko mówi o Tobie. Rozbudź nasze uwielbienie i wdzięczność za każdą 
istotę, którą stworzyłeś. Obdarz nas łaską poczucia się wewnętrznie zjednoczo-
nymi ze wszystkim, co istnieje7.

n

7	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 243.


