
	m Renata Chrzanowska
	K https://orcid.org/0000-0002-0901-1043

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Wprowadzenie
	' https://doi.org/10.15633/9788383701073.00

Creatio, destructio, renovatio. Solidarność. Znaki harmonii – Laudato si’ (Cre-
atio Continua, 4) stanowi kontynuację i pogłębienie idei Creatio continua 
opartej na współpracy Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie 
i Światowego Ruchu Katolików na Rzecz Środowiska z Centrum Teologii 
i Filozofii Uniwersytetu w Nottingham podejmującej tym razem zagadnie-
nia dotyczące solidarności i znaków harmonii. Temat odwołuje się nie tylko 
do zagadnienia harmonii i solidarności, ale również pogłębia treści związane 
ze zrozumieniem idei znaku. Porusza trzy bardzo ważne zagadnienia: creatio, 
destructio, renovatio.

Patrząc na harmonię z perspektywy creatio, widzimy, że została ona wpi-
sana w istnienie człowieka od początku jego istnienia. Już w dziele stworze-
nia uwidacznia się harmonia między Bogiem a stworzeniami. Bóg widział, 
że wszystko, co uczynił, było bardzo dobre (Rdz 1, 1–31).

Ukoronowaniem dzieła Stwórcy stał się człowiek, którego Bóg ukształto-
wał na swój obraz, dając mu szczególne miejsce wśród stworzeń.

W Katechizmie Kościoła katolickiego czytamy, iż Bóg obdarzając ludzi 
rozumem i wolną wolą, zaprosił ich do aktywnego uczestnictwa w proce-
sie twórczym, w doskonałej harmonii dla dobra własnego i dobra innych1. 

1	 Por. Katechizm Kościoła katolickiego, 307.



6� Renata Chrzanowska

Harmonia zatem w tym kontekście oznacza takie działania człowieka, któ-
re są zgodne z Bożym planem ukierunkowanym na dobro całego stworze-
nia, a przejawia się ona w pięknie wszechświata, różnorodności bytów oraz 
związków między nimi, stanowiąc odbicie nieskończonego piękna Stwórcy2. 
Człowiek, będąc powołanym przez Boga do współpracy z Nim, został zapro-
szony do relacji ze Stwórcą, z ludźmi oraz ze stworzeniem, stając się współod-
powiedzialnym za powierzony mu świat. Idea znaku wypływająca z creatio 
odwołuje się zatem do piękna stworzenia, porządku we wszechświecie a także 
do ludzkiego działania ukierunkowanego na Boga i stworzenie, które winno 
stanowić odpowiedź na miłość, jaką został obdarzony człowiek poprzez wej-
ście w relację ze Stwórcą.

Niestety ustalona dzięki pierwotnej sprawiedliwości harmonia zosta-
ła zniszczona poprzez nieposłuszeństwo człowieka – i tu pojawia się drugi 
aspekt: destructio.

Papież Franciszek w Encyklice Laudato si’ zwraca uwagę, iż ludzka egzy-
stencja opierająca się na trzech podstawowych relacjach: z Bogiem, ludźmi 
i ziemią, została zniszczona wskutek ludzkiego działania3. Zerwano pano-
wanie duchowych władz duszy nad ciałem oraz harmonię z  całym stwo-
rzeniem4, nie tylko zewnętrznie, ale także w każdym z nas. Doprowadziło 
to do konfliktu między człowiekiem a naturą5. Została naruszona pierwotna 
sprawiedliwość, która utrzymywała się dzięki głębokiej zażyłości człowieka 
z Bogiem. Z powodu człowieka – jak czytamy w Katechizmie Kościoła kato-
lickiego – stworzenie „zostało poddane marności” (Rz 8, 20)6. Konsekwencje 
ludzkiego działania towarzyszą człowiekowi i uwidaczniają się na wielu płasz-
czyznach, m.in.: teologicznych, społecznych, ekonomicznych, ekologicznych 
czy geopolitycznych. Są obecne w codziennym życiu. Człowiek, wykorzystując 
swój potencjał intelektualny, potrafi odkrywać coraz doskonalsze technologie 
m.in. w dziedzinie biotechnologii, sztucznej inteligencji, świata wirtualnego. 
Jednocześnie nie potrafi on budować właściwych relacji z Bogiem, innymi 
ludźmi i stworzeniami. Papież Franciszek zauważa, iż współcześnie ludzie 

2	 Por. tamże, 341.
3	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’ (2015), 66.
4	 Por. Katechizm…, 400.
5	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 66.
6	 Por. Katechizm…, 400.



Wprowadzenie� 7

doświadczają bezmiernej niestabilności, która sprawia, że żyjąc w ciągłym 
pośpiechu, niszczą świat wokół siebie.

Patrząc na harmonię w świecie stworzonym przez Boga przez pryzmat de-
structio, widzimy konkretne znaki działań podejmowanych przez człowieka. 
Winno się je odczytywać w kontekście wiary, historii zbawienia, ale również 
własnego życia, by stanowiły one podstawę do odkrywania trzeciej płaszczy-
zny renovatio, jako „łaski, która objawia się namacalnie” w Chrystusie, łaski 
pomagającej wrócić człowiekowi do źródła, jakim jest głęboka więź z Bogiem, 
łaski pozwalającej na odzyskanie harmonii ze stworzeniem, odbudowanie re-
lacji z drugim człowiekiem, na kontemplację Stwórcy prowadzącej do ekologii 
integralnej7. Człowiek bowiem, jak podkreśla papież Franciszek, jest stworzo-
ny do „miłości, pośród swych ograniczeń, jest nieustannie zdolny do gestów 
wielkoduszności, solidarności i troski”8.

Podobnie jak w poprzednich edycjach Creatio continua, obecny zbiór tek-
stów pod wspólnym tytułem Creatio, destructio, renovatio. Solidarność. Znaki 
harmonii – Laudato si’ (Creatio Continua, 4), jest owocem dyskusji, prze-
myśleń, polemik filozofów, teologów, ekonomistów, socjologów, analityków 
różnych dziedzin zarówno z Polski, jak i reszty Europy, które miały miej-
sce w Krakowie na Uniwersytecie Papieskim Jana Pawła II w grudniu 2022 
i 2023 roku.

Niniejsze opracowanie stanowi zbiór najciekawszych wypowiedzi (obco-
języcznych w oryginale oraz w tłumaczeniu na język polski). Stwarzają one 
przestrzeń do dyskusji nad zagadnieniami dotyczącymi solidarności oraz zna-
ków harmonii w dzisiejszym świecie m.in. na płaszczyźnie ekologii, polityki, 
filozofii, teologii, metafizyki, katechetyki.

Wstęp do rozważań przygotował ksiądz biskup Michał Janocha, który od-
nosząc się do Bazylego Wielkiego, podkreślił, że „jeśli świat ma początek i zo-
stał stworzony, to poszukuję Tego, co go stworzył. Tego, który dał mu początek. 
Tego, który jest Stwórcą. Pielgrzymujmy śpiewając. Niech nasze zmaganie 
i nasz niepokój o tę planetę nie odbierają nam radości nadziei”.

W publikacji będą przeplatać się zagadnienia dotyczące solidarności i zna-
ków harmonii, odwołując się do Boskiej harmonii. Osoby Boskie są bowiem 

7	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 225, 236.
8	 Tamże, 58.



8� Renata Chrzanowska

istniejącym relacjami, a świat stworzony przez Boga stanowi sieć relacji, w któ-
rych każde stworzenie nosi w sobie specyficznie trynitarną strukturę9.

Cykl rozpoczyna profesor Chantal Delsol, która w krótkiej wypowiedzi 
„Etyka i polityka: zagadnienia nowoczesne i ponowoczesne”, przedstawia zwią-
zek i znaczenie moralności i polityki na przestrzeni wieków, ukazując podej-
ście Arystotelesa, Machiavellego i Hobbesa. Zwraca również uwagę, iż wraz 
odejściem polityki od moralności, polityka stała się płaszczyzną do walki. No-
woczesna polityka została podporządkowana nowoczesnej moralności. Służy 
ona mniej interesom kraju (co jest jej nieodłącznym celem) niż moralności 
równości. Zauważa, iż demokracja zaczyna zmieniać swoje znaczenie: oznacza 
coraz mniej „suwerenność ludu”, a coraz bardziej „akceptację postmoderni-
stycznych norm moralnych”.

Następnie będzie można popatrzeć na znaki harmonii z perspektywy me-
tafizycznej, dzięki wykładowi „Paradigms Shifts for Metaphysics” – profeso-
ra Philipa Goodchilda z Uniwersytetu w Nottingham, w którym podkreśla, 
iż metafizyka winna czynić świat zrozumiałym, godny miłości, poprzez eks-
ponowanie jego wewnętrznego sensu, wartości, siły przekonującej do budowa-
nia relacji z Bogiem. Zauważa, iż obecność Boga stanowi podstawę sprawiedli-
wości, a moc Boga opiera się na Jego rzeczywistym działaniu, wyzwalającym 
stworzenia. Ukazuje, że wyrażanie władzy rozumianej w kontekście osobo-
wości i relacji oznacza bycie godnym zaufania – prawdziwa władza bowiem 
wiąże się z łączeniem władzy z innymi, a takie połączenia trwają tak długo, 
jak długo istnieją odpowiednie podstawy do zaufania.

Adam Morton z Uniwersytetu w Nottingham w wykładzie „Every Creature 
Your Sacrifice and your Idol: Personality, Relationality, and Forgiveness” zwra-
ca uwagę natomiast na osobowość, relacyjność i przebaczenie jako podstawę 
harmonii, w której winien funkcjonować człowiek w oparciu o teorie przed-
stawione przez Johanna Georga Hamanna, niemieckiego filozofa i teologa 
drugiej połowy osiemnastego wieku.

Następnie publikacja prezentuje rozważania Sebastiana Milbanka „The 
West at war: civil strife and reconciliation in the time of the culture war”. 
Autor porusza kwestię niepokojów społecznych, które stanowią nie tylko 
rzeczywistość polityczną, ale także metafizyczną. Odwołując się do papieża 
Franciszka w Laudato si’, zachęca do demokratycznej odnowy „obywatelstwa 

9	 Por. tamże, 239–240.



Wprowadzenie� 9

ekologicznego”, które powiązane jest z odrodzeniem społecznej i duchowej 
harmonii. Zauważa, iż wyzwaniu naszej obecnej cywilizacyjnej stagnacji moż-
na sprostać jedynie poprzez powolną walkę duchową, budowanie cnoty; two-
rzenie chrześcijańskich obywateli i mężów stanu zdolnych do wyprowadzenia 
spójności z otaczającego nas chaosu.

Kwestię naturalności omawia profesor Conor Cunningham, kierow-
nik Centrum Teologii i Filozofii Uniwersytetu w Nottingham, w wykładzie 

„Science at the Critical Point: What Comes after Naturalness?”. Odwołuje się 
m.in. do filozofa fizyki Davida Wallace’a, omawiając zagadnienia dotyczące 
kosmologii i fizyki cząstek elementarnych.

Profesor John Milbank z Uniwersytetu w Nottingham, w wykładzie „Na-
ture and machines”, zwraca uwagę, iż w dzisiejszym świecie należy bronić 
integralności człowieka zarówno przed naturalizmem, jak i robotyzacją. Pod-
kreśla, iż ochronie podlega również ludzka wolność, a społeczeństwo potrze-
buje polityki duszy, opartej na polityce ciągłości między tym, co naturalne 
a tym, co paranormalne.

Kolejne zagadnienie omawiane w Creatio Continua 4 porusza treści do-
tyczące solidarności. Ariana Lewańska z École des hautes études en sciences 
sociales, Ośrodka Kultury Francuskiej Uniwersytetu Warszawskiego w wy-
kładzie „Dwa źródła «Solidarności»: od Bergsona do Tischnera”, prezentuje 
poglądy Bergsona w tradycji francuskiego solidaryzmu oraz porównuje je do 
solidarności sumień zdefiniowanych przez J. Tischnera.

W nurcie zagadnień społecznych creatio continua wpisuje się tekst profeso-
ra Marka Rymszy: „Inkluzja społeczna przez pracę – dwa modele”, w którym 
Autor udowadnia znaczenie modelu empowerment w aktywizacji „do sensow-
nej, godnie wynagradzanej, inkluzyjnej pracy [jako] elementu eko-systemu 
proponowanego w ramach nurtu ekologii integralnej”.

Zagadnienie edukacji ekologicznej zostało omówione przez Renatę Chrza-
nowską z Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie w artykule „«Je-
steśmy odpowiedzialni za innych i za świat» – czyli ekologia z perspektywy 
nauczania religii w szkole, współpracy ze środowiskiem rodzinnym i parafial-
nym”. Autorka, odwołując się do wybranych dokumentów kościelnych, ukazu-
je sposób, w jaki przedstawiane są kwestie ekologiczne w wychowaniu religij-
nym młodego człowieka. Podkreśla, iż właściwa edukacja ekologiczna winna 
prowadzić katechizowanych do wzrastania w świecie wartości, pobudzając ich 
do troski o własny, wielopłaszczyznowy rozwój, a także dbania o dobro wspól-
ne, poszanowanie oraz odpowiedzialność za świat powierzony im przez Boga.



10� Renata Chrzanowska

Esmé Partridge z Uniwersytetu w Cambridge przedstawia konceptuali-
zację różnorodności w kontekście harmonii w wykładzie „The Music of the 
One and the Many: Conceptualising ‘Diversity’ in the Context of Harmony”. 
Zwraca uwagę, iż różnorodność jest niezbędna do tworzenia harmonii – po-
nieważ harmonia może powstać tylko ze zjednoczenia wielu odrębnych części 
w jedną złożoną całość. Jako taka, wymaga pewnego stopnia zróżnicowania. 
Podkreśla, że w dzisiejszym świecie wielu nie docenia potencjału różnorod-
ności w budowaniu jakiejkolwiek jedności – zamiast tego idealizują albo jej 
bluźnierczą, wydrążoną formę, albo całkowicie ją odrzucają. Różnorodność 
nie jest bowiem banałem liberalnego indywidualizmu, ale uznaniem relacji 
między wielością a jednością, czy to w naszych społeczeństwach, czy w świecie 
przyrody. Winna być ona zakorzeniona oraz celebrowana w wierze i tradycji.

Podsumowanie tomu stanowi artykuł „Biblijna tęsknota za utraconą har-
monią” dr inż. Anny Wajdy z Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Kra-
kowie. Autorka zwraca uwagę, iż biblijna narracja na temat harmonii opiera 
się na dwuetapowości. Punkt wyjścia stanowi biblijny ogród w Eden (obraz 
utraconego raju), punktem dojścia natomiast jest raj odzyskany ukazany 
w Apokalipsie św. Jana i odnoszący się do wizji nowego nieba i nowej ziemi.

Publikacja Creatio, destructio, renovatio. Solidarność. Znaki harmonii – 
Laudato si’ porusza wiele trudnych tematów, a co się z tym wiąże stawia dużo 
pytań m.in. w jaki sposób myślenie ekosystemowe może pomóc uniknąć nie-
bezpieczeństwa zredukowania osoby do „minimalnego ja” jednorazowego 
użytku, poświęconego na ołtarzu większego dobra przetrwania i większej har-
monii (algorytmicznie zarządzanej) całości? Jak myśleć o boskich, ludzkich 
i stworzonych relacjach, nie pozbywając się wyjątkowości „osoby”, odkrytej 
w polemice na temat natury Trójcy Świętej? W jaki sposób przywrócić bar-
dziej stabilną równowagę sił między elitami a ludem w społeczeństwach eu-
ropejskich, między państwami członkowskimi UE z otoczeniem Europy? Czy 
istnieją drogi wyjścia z naturalizmu, które nie oddzielają ludzkiego umysłu 
od rozumu-logosu? Jak można traktować znaki materii i ciała – czy można 
zrekonstruować technologię i przemyśleć wspólnotę w świetle sakramental-
nego podejścia do rzeczywistości, w którym: „stworzenie jest projektowa-
ne ku przebóstwieniu, ku świętej uczcie weselnej, ku zjednoczeniu z samym 
Stwórcą”10? W jaki sposób należy myśleć o pracy, która gromadzi i kultywuje 

10	 Benedykt XVI cytowany w Laudato si’, 236.



Wprowadzenie� 11

oznaki harmonii w swoim naturalnym i ludzkim otoczeniu oraz o instytu-
cjach, które taka praca mogłaby budować i zamieszkiwać?

Autorzy publikacji nie udzielają odpowiedzi na wszystkie pytania, stara-
ją się jednak pomóc człowiekowi w odkrywaniu wartości solidarności i har-
monii wypływającej z relacji z Bogiem, drugim człowiekiem i stworzeniem. 
Bóg bowiem, jak mówi papież Franciszek w Laudato si’: „wzywa nas do wspa-
niałomyślnego poświęcenia i całkowitego oddania, daje nam siłę i światło, ja-
kich potrzebujemy, by iść do przodu. W centrum tego świata stale obecny jest 
Pan życia, który tak bardzo nas kocha. On nas nie opuszcza, nie zostawia nas 
samymi, bo definitywnie zjednoczył się z naszą ziemią, a Jego miłość zawsze 
prowadzi nas do znalezienia nowych dróg”11. Dróg, które mogą pomóc nam 
wzrastać w harmonii i solidarności.

n

11	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 245.




