
	m Anna Maria Wajda1

	K https://orcid.org/0000-0002-0005-0652

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Biblijna tęsknota za utraconą harmonią
	' https://doi.org/10.15633/9788383701073.19

Cały zamysł rozumienia biblijnej harmonii, jej wzór i budujące się wokół tego 
słowa doświadczenia, mają swój początek w obrazie stworzenia świata i czło-
wieka (por. Rdz 1, 1–2, 25). Otwierający Biblię tekst Rdz 1, 1–2, 3 to wspaniały 
hymn uwielbienia ku czci Boga Stworzyciela, eksponujący wolę Bożą („i stało 
się tak”), piękno tego, co zostało powołane do istnienia („a Bóg widział, że były 
dobre”) oraz następstwo czasowe („i tak upłynął wieczór i poranek”). Stwarza-
nie przez sześć dni świata i człowieka oraz końcowa faza – odpoczynek siód-
mego dnia, to bardzo dokładne przemyślana kompozycja, która ma ukazać 
chcianą przez Stwórcę harmonijną relację pomiędzy Bogiem a człowiekiem, 
stworzeniem i światem. Opisy te zawierają ciągle aktualne przesłanie niosące 

1	 Dr inż. nauk rolniczych w zakresie sztuki ogrodowej i dr nauk teologicznych w zakresie 
teologii biblijnej. Wykładowca przedmiotów biblijnych w Uniwersytecie Papieskim Jana 
Pawła II w Krakowie. Kierownik kierunku teologia na Wydziale Teologicznym Uniwersy-
tetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie. Zajmuje się zagadnieniami związanymi z przy-
rodą w Biblii, zwłaszcza fauną, a także życiem codziennym w czasach biblijnych. Autorka 
Szkiców z biblijnego zwierzyńca (2016) oraz Zoomorficznych aspektów obrazu Boga w Biblii 
(2023). Jest członkiem zwyczajnym Stowarzyszenia Biblistów Polskich, Sekcji Biblijnej Pol-
skiego Towarzystwa Teologicznego.



172� Anna Maria Wajda

prawdę o Bogu i człowieku, który został stworzony na obraz i podobieństwo 
Boże jako istota bezgrzeszna, wewnętrznie zintegrowana. Dlatego Katechizm 
Kościoła katolickiego zawiera stwierdzenie: „Pierwszy człowiek nie tylko zo-
stał stworzony jako dobry, lecz także ukonstytuowany w przyjaźni ze swoim 
Stwórcą oraz w harmonii z sobą samym i otaczającym go stworzeniem. Stan 
ten przewyższy jedynie chwała nowego stworzenia w Chrystusie”2. Księga 
Rodzaju, podejmując się charakterystyki tej modelowej relacji, posługuje się 
m.in. bogatym w treści obrazem ogrodu, w którym Bóg umieszcza człowieka.

Ogród rajski jako biblijny symbol doskonałej harmonii

W zamyśle Stwórcy człowiek miał pozostawać w idealnej harmonii z sobą sa-
mym, z drugim i ze światem, w którym przyszło mu żyć. We właściwy sobie 
sposób ten temat podejmuje opowiadanie biblijne zawarte w Księdze Rodza-
ju 2, 4b–3, 24. Cechuje je prostota i plastyczność oraz liczne antropomorfi-
zmy. Autor natchniony, posługując się językiem mitu, poprzez to opowiadanie 
wprowadza swoich odbiorców w zagadnienia dotyczące stworzenia świata, 
człowieka, istot żywych, a także instytucji małżeństwa, którą również uka-
zuje jako stan harmonii, będący odwzorowaniem przymierza Boga z ludźmi 
(Rdz 2, 4b–24). W kontekście tych zagadnień nie bez powodu przywoływany 
jest w omawianym fragmencie ogród w Eden opisany w Rdz 2, 8–153.

We wszystkich miejscach w Biblii Eden oznacza niezwykle bogaty i uro-
dzajny teren obfitujący w źródła wody i roślinność (Iz 51, 3; Ez 31, 9. 16. 18; 
36, 35). Co więcej, jego walory nierzadko zestawiane są na zasadzie kontrastu 
z pustynią. W ten sposób autor natchniony wskazuje, że ogród w Eden na-
leży postrzegać jako krainę szczęścia i rozkoszy, jako symbol optymalnych 
warunków do życia. Równocześnie opowiadanie o raju zawarte w Księdze 
Rodzaju przyjmuje specyficzny zakres znaczeń symbolicznych przypisanych 
do tej formy użytkowania terenu. Ogrody, zwłaszcza te, które powstawały 

2	 Katechizm Kościoła katolickiego, Poznań 1994, 374 (dalej: KKK). 
3	 Pierwsza informacja na temat ogrodu w Eden w Księdze Rodzaju jest następująca: „A za-

sadziwszy ogród w Eden na wschodzie, Pan Bóg umieścił tam człowieka, którego ulepił” 
(Rdz 2, 8). Natomiast ostatnią wzmiankę na jego temat w tym bloku tekstu znajdujemy 
w Rdz 3,  24, gdzie czytamy: „Wygnawszy zaś człowieka, Bóg postawił przed ogrodem 
Eden cherubów i połyskujące ostrze miecza, aby strzec drogi do drzewa życia”. Odnie-
sienia do Edenu umieszczone na początku i na końcu tekstu tworzą inkluzję wskazującą 
na jedność tej narracji. 



Biblijna tęsknota za utraconą harmonią� 173

w trudnych warunkach terenów półpustynnych, od zawsze budziły w ludziach 
poczucie piękna, zachwyt nad bujną wegetacją, zmysłową przyjemność i za-
dowolenie płynące z przebywania w tak urządzonym miejscu. Zaowocowało 
to tym, że przypisano im wyraźne znaczenie metafizyczne, czyniąc z nich 
symbol harmonijnego i w pełni szczęśliwego życia4. Pozabiblijne potwier-
dzenie takiego sposobu postrzegania ogrodu znaleźć można w wielu mitach 
i wierzeniach religijnych Bliskiego Wschodu.

Opis bujnego ogrodu, obficie nawadnianego, w którym człowiek znajduje 
schronienie i odpoczynek charakterystyczny jest dla mitologii mezopotam-
skich, począwszy od Sumeru przez Akad, Babilonię, Asyrię i Chaldeę. Pewne 
podobieństwa pomiędzy biblijną narracją o raju zauważyć można zwłaszcza 
w odniesieniu do mitów sumeryjsko-akadyjskich, do których należy sumeryj-
ski utwór literacki, datowany na początek 2 tys. p.n.e. i opowiadający o Enkim 
i Ninhursag. Wzmiankuje się w nim o Dilmun, miejscu, w którym panuje 
harmonia świata zwierzęcego, nie ma trosk, chorób, starości, śmierci, okru-
cieństwa i rozpaczy. Jest to kraj obfitych plonów, dzięki dostępowi do słodkiej 
wody. Dilmun jest więc w pewnym sensie prototypem tego, co później będzie 
nazywane rajem5. Jest to miejsce, w którym panuje idealna harmonia, gdzie 
nie ma ani śmierci i chorób, ani złości i bólu:

W Dilmun kruk nie kracze,
kania nie krzyczy głosem kani,
lew nie zabija,
wilk nie porywa jagnięcia,
nie znany jest dziki pies pożerający koźlę,
nie znany jest dzik pożerający zboże.
Ptak niebieski nie zna sideł,
gołąb nie osiedla się koło człowieka6.

4	 Więcej na ten temat: A. M. Wajda, Biblia o raju, pokusie i grzechu pierworodnym, „Studia 
Teologii Dogmatycznej” 7 (2021), s. 180–205.

5	 Na takie pochodzenie tej idei wskazuje określenie „Eden”, nawiązujące do sumeryjskiego 
edin, oznaczającego „równinę” „krainę równinną”, „step” – por. P. C. Bosak, Leksykon 
wszystkich miejsc biblijnych, Kraków 2016, s. 260.

6	 K. Łyczkowska, K. Szarzyńska, Mitologia Mezopotamii, Warszawa 1981, s. 100.



174� Anna Maria Wajda

Warto też zauważyć, że to swoiste zapożyczenie pokazuje, jak sugestywny 
i mocno zadomowiony w bliskowschodniej kulturze musiał być mit o Dil-
mun, skoro przetrwał przez tak długi czas i zainspirował autorów biblijnych 
odpowiedzialnych za treść Księgi Rodzaju. Nie powinno to być zaskoczeniem, 
gdyż rozumienie rzeczywistości ogrodu w języku mitu służyło ukazaniu idei 
obfitości, pełni, nieśmiertelności i szczęścia, a także uniwersalnej tęsknoty 
człowieka za szczęściem i nieśmiertelnością. W ten sposób wyrażano prze-
konanie, że człowiek został powołany do życia w harmonii z bogami. Kiedy 
jednak ludzie utracili stan pierwotnej szczęśliwości na skutek gniewu bogów, 
stali się istotami śmiertelnymi, a bogowie przestali być widzialni. Starożytne 
mity pokazują jednak, że człowiek żył odtąd nie tylko wspomnieniem utra-
conej harmonii, ale wzrastał w wierze, że ma szansę odzyskania utraconego 
szczęścia w przyszłości7.

Biblijny opis ogrodu w Eden jest zatem w pierwszej kolejności nośnikiem 
treści religijnych i próby dokładnego zlokalizowania jego ewentualnego po-
łożenia nie mają sensu. Zgodnie z przekazem biblijnym Bóg po stworzeniu 
świata i człowieka umieścił w nim pierwszą parę ludzką (Rdz 2, 8) i dlatego 
interpretacja teologiczna każe w nim widzieć przede wszystkim stan harmonii 
człowieka z sobą samym, z drugą osobą, ze światem stworzonym, a przede 
wszystkim z jego Stwórcą.

Stan szczęśliwego życia w raju mężczyzny i kobiety przed grzechem był 
wynikiem ich przyjaźni z Bogiem. Owa zażyłość sprawiła, że pozostawał 
on w harmonii z samym sobą i z całym stworzeniem. Myśl ta w Katechizmie 
Kościoła katolickiego została ujęta następująco: „Promieniowanie tej łaski 
umacniało wszystkie wymiary życia człowieka. Dopóki człowiek pozostawał 
w zażyłości z Bogiem, nie miał ani umierać, ani cierpieć. Wewnętrzna harmo-
nia osoby ludzkiej, harmonia między mężczyzną i kobietą, wreszcie harmonia 
między pierwszą parą i całym stworzeniem konstytuowała stan nazywany 
«pierwotną sprawiedliwością»” (KKK 376).

Ponieważ pierwsi rodzice pozostawali w stanie łaski Bożej, ich ciało było 
harmonijnie podległe duszy. Byli z natury co do swego ciała śmiertelni (por. 
Rdz 2, 7; 3, 19), lecz śmierć nie miała nad nim władzy.

7	 Por. N. Mojżyn, Rajski ogród jako topos szczęścia w chrześcijańskiej komunikacji kulturowej, 
„Kultura – Media – Teologia” 34 (2018), s. 40–41.



Biblijna tęsknota za utraconą harmonią� 175

Z zażyłości z Bogiem, jak poucza autor natchniony, wynikało także pa-
nowanie człowieka nad dziełem stworzenia. Ludzie nie byli postrachem dla 
zwierząt (Rdz 9, 2), nie żywili się zwierzętami (Rdz 9, 3), lecz owocami z ogro-
du (Rdz 1, 29; 2, 16). Ziemia była dla pierwszych rodziców ogrodem (Rdz 2, 8), 
mieli go „uprawiać i doglądać” (Rdz 2, 15), czynić ją sobie poddaną (Rdz 1, 28). 
Poprzez swą pracę człowiek miał tworzyć kulturę i obejmować w posiadanie 
ziemię zgodnie z Bożą intencją (Rdz 1, 28). Nie było to obarczone trudem i do-
tkliwą uciążliwością (Rdz 3, 17–19), lecz naznaczone „współpracą mężczyzny 
i kobiety z Bogiem w doskonaleniu stworzenia widzialnego” (KKK 378).

Człowiek otrzymał od Boga władzę nad światem roślin i zwierząt, stwo-
rzonych po to, by były pożyteczne człowiekowi, jak interpretuje to mędrzec 
Syrach: „Wyznaczył ludziom czas i dni życia oraz dał władzę nad tym, co jest 
na ziemi. Przyodział ich mocą, jak siebie samego i stworzył ich na swój obraz” 
(Syr 17, 2–3). Władza nad światem dana przez Boga człowiekowi świadczy 
o wyjątkowym zaufaniu, jakim został on obdarzony.

Utracona harmonia

Narracja biblijna ukazuje człowieka jako istotę społeczną i  przeznaczoną 
do życia w społeczności (Rdz 2, 18–24). Podkreśleniu, że jest to sytuacja proto-
typowa i chciana przez Boga służy informacja o harmonii panującej w Bożym 
stworzeniu, wyrażona przez autora natchnionego w następujących słowach: 

„Chociaż mężczyzna i jego żona byli nadzy, nie odczuwali wobec siebie wstydu” 
(Rdz 2, 25)8. Ponieważ w naturze ludzkiej panował porządek, niepotrzebny 
był wstyd, chroniący wartości ludzkie, a przede wszystkim płciowe, przed 
znieważeniem. W człowieku wszystko było dobre i harmonijne, mógł stanąć 
przed drugim w całej swej nagiej prawdzie, w naturalnej otwartości i wzajem-
nym zaufaniu, co skutkowało brakiem nieuporządkowanych relacji. Owa har-
monia między mężczyzną i kobietą była odblaskiem ich zażyłości z Bogiem.

Jednakże w  tę rzeczywistość wkradła się pokusa, która doprowadzi-
ła do występku i w konsekwencji zaowocowała utratą harmonii i człowiek 
zaczął postrzegać swoją nagość jako coś wstydliwego: „Wtedy otworzyły się 
im obojgu oczy i spostrzegli, że są nadzy. Spletli więc liście figowe i zrobili 

8	 Jeśli nie zaznaczono inaczej wszystkie cytaty biblijne podano za: Pismo Święte Starego i No-
wego Testamentu w przekładzie z języków oryginalnych (Biblia Tysiąclecia), opracował ze-
spół biblistów polskich z inicjatywy Benedyktynów Tynieckich, wyd. 5, Poznań 2000.



176� Anna Maria Wajda

sobie przepaski” (Rdz 3, 7). Autor natchniony wskaże, że człowiek w nieudolny 
sposób chce zaradzić tej utracie harmonii, gdyż pisze, że Adam i Ewa przygo-
towują sobie przepaski z liści figowca. Jest to także krok w kierunku zmiany 
harmonijnej rzeczywistości ustanowionej przez Stwórcę, bo już nie owoce, 
lecz liście są tym, czego człowiek potrzebuje, przebywając w ogrodzie w Eden9. 
Współczesny człowiek także odczuwa ten stan zaburzonej wewnętrznej har-
monii. Nie zawsze stara się go łagodzić i wręcz przeciwnie eskaluje. Na przy-
kład nie potrafi zaakceptować swojego wyglądu i sięga po coraz bardziej nie-
bezpieczne dla jego zdrowia zabiegi kosmetyczne czy chirurgię plastyczną, 
która nierzadko deformuje jego naturalne piękno.

Występek pierwszych rodziców, jak odnotowuje autor natchniony, dopro-
wadził także do tego, że powstała skaza na zaplanowanej przez Boga pierwot-
nej, partnerskiej miłości mężczyzny i kobiety (Rdz 2, 23–24). Wyrok, który 
usłyszała kobieta po popełnionym grzechu (Rdz 3, 16), wymownie świadczy 
o tym, jak bardzo równowaga i harmonia pary ludzkiej, a więc we wzajemnych 
stosunkach międzyludzkich, uległa zniszczeniu. Autor biblijny ukazuje ten 
fakt, przywołując dwie rzeczywistości. Pierwszym znakiem dysharmonii jest 
według niego poród, który od tej pory dokonuje się w wielkich cierpieniach. 
Drugim jest napięcie rządzące pożądaniem seksualnym, któremu towarzyszy 
jeszcze pragnienie posiadania i jest to rzeczywistość bezpośrednio dotykająca 
relacji kobiety i mężczyzny. W efekcie dysharmonii zachodzącej w relacjach 
międzyludzkich dochodzi m.in. do wzajemnego wykorzystywania się przez 
ludzi, czy instrumentalizowania drugiego człowieka.

Z kolei na zaburzenie harmonii pomiędzy człowiekiem i światem wskazują 
słowa sądu nad mężczyzną: 

Do mężczyzny zaś Bóg rzekł: „Ponieważ posłuchałeś swej żony i zjadłeś z drzewa, 
co do którego dałem ci rozkaz w słowach: Nie będziesz z niego jeść – przeklęta 
niech będzie ziemia z twego powodu: w trudzie będziesz zdobywał od niej poży-
wienie dla siebie po wszystkie dni twego życia. Cierń i oset będzie ci ona rodziła, 
a przecież pokarmem twym są płody roli. W pocie więc oblicza twego będziesz 
musiał zdobywać pożywienie, póki nie wrócisz do ziemi, z której zostałeś wzięty; 
bo prochem jesteś i w proch się obrócisz!” (Rdz 3, 17–19). 

9	 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju, rozdziały 1–11. Wstęp, przekład z oryginału, komentarz, 
Częstochowa 2013, s. 247.



Biblijna tęsknota za utraconą harmonią� 177

Sytuacja ta utrwaliła się jeszcze bardziej po potopie, zwłaszcza w odnie-
sieniu do świata zwierząt: „Wszelkie zaś zwierzę na ziemi i wszelkie ptac-
two powietrzne niechaj się was boi i  lęka. Wszystko, co się porusza na zie-
mi i wszystkie ryby morskie zostały oddane wam we władanie” (Rdz 9, 2). 
Od tego momentu według autora biblijnego człowiek zaczyna zabijać zwierzę-
ta i jeść ich mięso. Ma jednak w sposób świadomy i odpowiedzialny obcho-
dzić się z tym przywilejem, na co wskazuje bezwzględny zakaz spożywania 
krwi (Rdz 9, 4), która jest „siedliskiem” życia. W ten sposób Biblia podkreśla, 
że każde życie jest darem Boga, dlatego zabijanie i spożywanie mięsa zwierząt 
jest swoistym uzurpowaniem w tym, co stanowi Jego własność.

Również znakiem oddalenia się człowieka od pierwotnej rzeczywistości, 
a także określenia jego nowej sytuacji jest informacja o tym, że „Pan Bóg 
zrobił ubranie ze skóry dla Adama i dla jego żony i odział ich” (Rdz 3, 21). 
W ten sposób ludzie stali się swego rodzaju beneficjentami śmierci zwierząt, 
gdyż oczywistym jest, że aby sporządzić ubranie ze skóry, najpierw trzeba 
zabić zwierzę.

Przenosząc na  dzisiejszą rzeczywistość podejmowaną przez autora na-
tchnionego kwestię zerwanej harmonii pomiędzy człowiekiem a otaczają-
cym go światem, należy zauważyć, że w pierwszej kolejności ludzie powinni 
dbać o świat. Nie mogą zachowywać się jak jego panowie, bo ten przestanie 
im służyć i wystąpi przeciw nim. Po drugie, człowiek, składając się dokładnie 
z tych samych pierwiastków co zwierzęta, musi okazać im należyty szacunek 
i roztaczać nad nimi opiekę, gdy takiej wymagają. Zabijanie zwierząt, aby 
zabezpieczyć sobie odpowiednią ilość białka w diecie, nie upoważnia ludzi 
do robienia tego w bestialski sposób.

Omawiając zagadnienie biblijnej tęsknoty za utraconą harmonią wyraź-
nie trzeba podkreślić, że opowiadanie zawarte w Rdz 3, 1–24 odtwarza fakt 
grzechu i odejścia człowieka od Boga i ukazuje je jako fakt dziejowy. Zaistniał 
on bezdyskusyjnie i w sposób adekwatny tłumaczy obecny stan człowieka. 
Autor bądź autorzy natchnieni nie odtworzyli tego faktu dziejowego na pod-
stawie historycznej interpretacji źródeł, ale uciekając się do religijnej refleksji 
i dlatego opowiadanie biblijne przedstawia tę dziejową rzeczywistość za po-
średnictwem symboli literackich takich jak wąż, czy drzewo poznania dobra 
i zła. Niewątpliwie biorą one swe źródło ze środowiska, w którym żyli autorzy 
natchnieni i które na nich oddziaływało. Kierowani przez natchnienie Boże 
nadali jednak temu opowiadaniu głęboką i oryginalną myśl teologiczną, bę-
dącą zgłębieniem smutnego stanu grzesznej ludzkości i dobroci Stwórcy oraz 



178� Anna Maria Wajda

ukazali poczwórny wymiaru zerwanej przez człowieka harmonii – z samym 
sobą, z drugim człowiekiem, ze światem i ze Stwórcą. Warto o w tym miejscu 
też zaznaczyć, że z tych czterech wymiarów naruszonej harmonii tylko jeden 
ma charakter ściśle religijny. Pozostałe mają wymiar ogólnoludzki. Niezależ-
nie od tego, czy jesteśmy ludźmi wierzącymi czy też nie, musimy przyznać, 
że współczesny człowiek żyje w stanie zachwianej harmonii w  trzech wy-
miarach: wewnętrznym, wobec drugiego człowieka i wobec otaczającego nas 
świata. Jeśli jeszcze do tego dołożymy wymiar wiary, zaobserwujemy, że stwo-
rzenie, czyli świat w ogólności, a człowiek w szczególności pozbawiony jest 
życia w harmonii ze swoim Stwórcą.

W kontekście poszukiwania pozabiblijnych źródeł pozwalających lepiej 
zrozumieć temat grzechu rajskiego warto przywołać babiloński poemat epicki 
Enuma Elisz, który wyraża wspólny z biblijnym pogląd, że wszechświat zo-
stał stworzony przez osobowe bóstwo, a człowiek zajmuje w nim szczególne 
miejsce, żyjąc w uprzywilejowanej relacji z boskością. Podobnie jak w Biblii, 
w Enuma Elisz człowiek nie jest zdolny zachować się odpowiednio do wyzna-
czonych mu ideałów, co sprowadza na niego nieszczęście i śmierć. Jednak jak 
wskazuje dokument Papieskiej Komisji Biblijnej Biblia a moralność. Biblijne 
korzenie postępowania chrześcijańskiego dla tekstów z Księgi Rodzaju 1–3 zna-
mienne są „dwa biblijne elementy, których brak w mitach mezopotamskich. 
Chodzi o Bożą troskę o ludzkość i ludzką odpowiedzialność za kontynuowa-
nie stworzenia”10.

Izajaszowa wizja harmonijnego królestwa mesjańskiego

Przywrócenie pierwotnej harmonii i pokoju, według autora biblijnego będą 
jednym ze znamion mesjańskiego królestwa11. Najbardziej znanym, a zara-
zem bardzo wymownym starotestamentowym tekstem, mówiącym o tak od-
nowionej rzeczywistości, jest fragment poematu mesjańskiego z Księgi Iza-
jasza 11, 6–9: „Wtedy wilk zamieszka wraz z barankiem, pantera z koźlęciem 

10	 Por. Papieska Komisja Biblijna, Biblia a  moralność. Biblijne korzenie postępowania 
chrześcijańskiego, Kielce 2009, nr 106.

11	 Por. W. Chrostowski, Dobroć wobec zwierząt w świetle Biblii, [w:] „Pieśniami dla mnie 
Twoje przykazania”. Księga pamiątkowa dla Księdza Profesora Janusza Frankowskiego w 50. 
rocznicę święceń kapłańskich i 75. rocznicę urodzin, red. W. Chrostowski, Warszawa 2003, 
s. 103–105.



Biblijna tęsknota za utraconą harmonią� 179

razem leżeć będą, cielę i  lew paść się będą społem i mały chłopiec będzie 
je poganiał. Krowa i niedźwiedzica przestawać będą przyjaźnie, młode ich 
razem będą legały. Lew też jak wół będzie jadał słomę. Niemowlę igrać będzie 
na norze kobry, dziecko włoży swą rękę do kryjówki żmii. Zła czynić nie będą 
ani zgubnie działać po całej świętej mej górze, bo kraj się napełni znajomością 
Pana, na kształt wód, które przepełniają morze”.

Wszyscy przedstawiciele świata stworzeń wzmiankowani w powyższym 
fragmencie tworzą kontrastowe pary, wskazujące z jednej strony na aspekt 
drapieżności, a z drugiej łagodności: wilk – baranek (Iz 11, 6a), pantera – koźlę 
(Iz 11, 6b), cielę – lew (Iz 11, 6c), krowa – niedźwiedzica (Iz 11, 7a), lew – wół 
(Iz 11, 7b), niemowlę – kobra (Iz 11, 8a) i dziecko – żmija (Iz 11, 8b). Łącznie 
występuje tu sześć gatunków dzikich ssaków takich jak wilk, lampart, lew, 
niedźwiedź i dwa gatunki gadów reprezentowane przez węże jadowite – ko-
brę i żmiję, trzy gatunki zwierząt udomowionych – owca, koza i bydło domo-
we, a także przywoływany jest człowiek jako niemowę i małe dziecko, czyli 
w stanie największej bezbronności. Co więcej, w omawianym fragmencie 
autor biblijny wymienia najgroźniejsze i największe drapieżniki wchodzące 
w jego czasach skład fauny Ziemi Świętej i jest to: wilk (Canis lupus), lampart 
(Panthera pardus), lew (Panthera leo) oraz niedźwiedź (Ursus arctos). Dobór 
tych gatunków odzwierciedla specyfikę geograficzno-przyrodniczą obszaru, 
na którym krzyżują się drogi ludzi i zwierząt z trzech kontynentów: Euro-
py, Azji i Afryki. Jest to obraz typowy dla terenów pogranicza stref i wpły-
wów, charakteryzujący się dużym zróżnicowaniem gatunkowym12. Izajasz 
przywołuje zatem w omawianym fragmencie biblijnym przedstawicieli fauny 
azjatycko-europejskiej jakimi są wilk i niedźwiedź, afrykańskiej – lampart 
i afrykańsko-azjatyckiej, reprezentowanej przez lwa.

Opisy biblijne traktujące o wilku zazwyczaj mają charakter przenośni i naj-
częściej mówią o tym zwierzęciu negatywnie. Co ciekawe, mędrzec Syrach, 
podobnie jak autor Księgi Izajasza, zestawia wilka i owcę, ale stosuje ten zabieg 
literacki zasadniczo w tym celu, aby wyrazić nieprawdopodobieństwo: „Czy 
współżyć będzie wilk z jagnięciem? Podobnie grzesznik ze sprawiedliwym?” 
(Syr 13, 21)13. Izajasz też je zakłada, ale służy ono innemu celowi, wskazuje 
na przywrócenie pierwotnej harmonii.

12	 Por. W. W. Ferguson, The mammals of Israel, Jerusalem–New York 2002, s. 22–23.
13	 Por. S. Kobielus, Bestiarium chrześcijańskie, Warszawa 2002, s. 335.



180� Anna Maria Wajda

Z kolei biblijnym potwierdzeniem występowania niedźwiedzi na terenach 
zamieszkiwanych przez starożytnych Izraelitów i stanowiących realne zagroże-
nie dla hodowanych przez nich zwierząt są słowa zapisane w Pierwszej Księdze 
Samuela (17, 34–35. 37). Jest to tekst mówiący o podważaniu gotowość Dawida 
do stoczenia walki z wojownikiem filistyńskim Goliatem przez Saula. Młody pa-
sterz przekonuje króla, powołując się na fakt stawania w obronie trzód swego ojca: 

Odrzekł Dawid Saulowi: „Kiedy sługa twój pasał owce u swojego ojca, a przyszedł 
lew lub niedźwiedź i porwał owcę ze stada, wtedy biegłem za nim, uderzałem 
na niego i wyrywałem mu ją z paszczęki, a kiedy on na mnie napadał, chwytałem 
go za szczękę, biłem i uśmiercałem”. […] Powiedział jeszcze Dawid: „Pan, który 
wyrwał mnie z łap lwów i niedźwiedzi, wybawi mnie również z ręki tego Filistyna”. 
Rzekł więc Saul do Dawida: „Idź, niech Pan będzie z tobą!” (1 Sm 17, 34–35. 37)14. 

Ciekawą interpretację tego starotestamentowego fragmentu zawdzięcza-
my autorowi Księgi Syracha, który pisząc o dzielności Dawida, przyrównuje 
te walki do zabawy: „Z lwami igrał jakby z koźlętami i z niedźwiedziami jak 
z jagniętami owiec” (Syr 4, 3)15.

Bezdyskusyjnie do zwierząt drapieżnych należą wielkie koty wzmianko-
wane w omawianym fragmencie z Księgi Izajasza. W Biblii pantera pojawia 
się zwłaszcza w wypowiedziach proroków, gdzie symbolizuje krwiożerczego 
i niepostrzeżenie skradającego się napastnika (Jr 5, 6; Dn 7, 8; Ap 13, 2). Na-
tomiast liczne biblijne wzmianki o  lwach zazwyczaj mają charakter meta-
for lub dosłownych relacji, mówiących o napaściach tych drapieżnych kotów 
na hodowane zwierzęta lub ludzi, a także traktują o sposobach obrony przed 
tymi atakami. Zwierzę to w Biblii często jest metaforą grozy, krwiożerczości 
i śmiertelnego zagrożenia (Ps 17, 12; Ps 22, 14. 22), ale też podziwia się jego 
siłę i majestat. W związku z czym biblijna symbolika lwa nacechowana jest 
swoistą ambiwalencją. Podobne podejście autorów natchnionych rysuje się 
w stosunku do węży. Jednak większość biblijnych wzmianek przywołujących 

14	 Por. S. Kobielus, Bestiarium chrześcijańskie, dz. cyt., s. 222–223.
15	 Por. B. Szczepanowicz, A. Mrozek, Atlas zwierząt biblijnych. Miejsce w Biblii i symbolika, 

Kraków 2007, s. 43.



Biblijna tęsknota za utraconą harmonią� 181

te gady ma wydźwięk negatywny i wiąże się z postrzeganiem ich jako stworzeń 
niebezpiecznych, zdradliwych i przebiegłych16.

W związku z powyższym dosłowne odczytanie proroctwa Izajasza 11, 6–9 
pozwala stwierdzić, że zasadniczą cechą zapowiadanego przez niego króle-
stwa będzie powszechna harmonia i pokój. Dlatego reprezentowane przez 
wymienione gatunki dzikie i domowe wszystkie zwierzęta, od chwili jego 
nastania, będą zgodnie żyć jako jedno stado powierzone opiece niedoświad-
czonego i słabego chłopca. Poprzez wskazanie na tak pozornie nieodpowied-
niego opiekuna stad dodatkowo podkreśla się harmonię panującą w nowym 
królestwie, w którym niepotrzebny będzie doświadczony i gotowy na wszel-
kie poświecenia pasterz, bo dzikie zwierzęta nie będą już stanowić zagro-
żenia. Warto również w tym miejscu wyjaśnić, że z teologicznego punktu 
widzenia istnienie zwierząt dzikich i domowych jest wyrazem buntu natury 
przeciwko człowiekowi oraz nieporządku, który zaistniał w świecie wskutek 
grzechu pierwszych rodziców. W rzeczywistości rajskiej, przed aktem nie-
posłuszeństwa Adama, jak czytamy w pierwszych dwóch rozdziałach Księgi 
Rodzaju, wszystkie zwierzęta, zarówno te oswojone, jak i dzikie, były uległe 
człowiekowi, a on ponadawał im nazwy. Jednak grzeszna kondycja człowie-
ka ma wpływ na całe stworzenie, a więc i na świat zwierząt, i sprawia, że on 
także znajduje się w niewoli zepsucia: „Stworzenie bowiem zostało poddane 
marności – nie z własnej chęci, ale ze względu na Tego, który je poddał – w na-
dziei, że również i ono zostanie wyzwolone z niewoli zepsucia, by uczestni-
czyć w wolności i chwale dzieci Bożych. Wiemy przecież, że całe stworzenie 
aż dotąd jęczy i wzdycha w bólach rodzenia” (Rz 8, 20–22). Co więcej, odno-
wiony porządek stworzenia nie pozostanie bez wpływu na zwierzęta, bo gdy 
wszystko będzie już całkowicie oczyszczone z grzechu, zwierzęta przestaną 
być drapieżne (Oz 2, 20; Iz 11, 6–9; 65, 25) i powrócą do stanu uległości, jaki 
miał miejsce w początkach świata (Ps 91, 13; Dn 6, 17–25; 14, 31–42; Mk 1, 13; 
16, 18; Dz 28, 3–6). Również wszystko to, co zwierzęce w człowieku, ma stać 
się całkowicie uległe i będzie przemienione (1 Kor 15, 44–49)17.

16	 Zagadnienie znaczenia węża w tradycji biblijnej i rabinicznej obszernie omawia J. Tabick. 
Tematykę tę rozpatruje w trzech aspektach: (a) węża jako sługi Bożego; (b) węża jako sym-
bol buntu przeciwko Bogu oraz (c) węża jako stworzenia Bożego – por. J. Tabick, The Snake 
in the Grass. Problems of Interpreting a Symbol in the Hebrew Bible and Rabinic Writings, 

„Religion” 16 (1986), s. 155–167.
17	 X. Leon-Dufour, Słownik teologii biblijnej, tłum. K. Romaniuk, Poznań 1994, s. 1149–1150.



182� Anna Maria Wajda

Co więcej analizowany fragment (Iz 11, 6–9) nie tylko korzysta z dorobku 
literatury pozabiblijnej, ale sam staje się inspiracją dla wielu form i wątków 
literackich18. Przykładem takiej stylizacji, a więc naśladowania stylu Izajaszo-
wego poematu mesjańskiego jest poniższy cytat pochodzący z dzieła J. Mil-
tona Raj utracony:

Wokół igrały wesoło zwierzęta
Świata całego, wszystkie, które odtąd
Zdziczały, stając się przedmiotem łowów
W lesie lub głuszy, w borze lub w swych norach.
Igrając stawał lew na łapach tylnych,
W pazurach mając rozhuśtane jagnię;
Niedźwiedź, pantera i żbik wraz z lampartem
Baraszkowały przed nimi; niezdarny
Słoń, by uciechę im sprawić, używał
Całej swej mocy i giął trąbę gibka;
Opodal zręczny wąż się prześlizgiwał,
Wiążąc w gordyjski węzeł ogon długi,
I nie proszony składał dowód zgubnej
Swej przebiegłości; inne pośród trawy
Spoczęły syte zielonego jadła
I spoglądały przed siebie lub senne
Żuły swój pokarm; gdyż Słońce zbiegało
Chyląc się spiesznie ku Oceanicznym
Wyspom, a gwiazdy wieczoru wschodziły19.

Powyższy cytat pokazuje, jak mocno zakorzeniona jest w człowieku tę-
sknota za utraconą harmonią – pierwotną szczęśliwością. Dopóki człowiek 
pozostawał w harmonii ze Stwórcą, z otaczającym światem, z drugim czło-
wiekiem i z samym sobą, nie musiał znosić konsekwencji swojego złego po-
stępowania. Kiedy jednak ta czterowymiarowa harmonia została zaburzona, 
wówczas pojawiły się negatywne konsekwencje. Co więcej, mówiąc o tym 

18	 Por. T. Jelonek, Biblia w kulturze świata, Kraków 2007, s. 105–107.
19	 J. Milton, Raj utracony, Księga IV, nr 440–458, tłum. M. Słomczyński, Warszawa 1974, 

s. 94–95.



Biblijna tęsknota za utraconą harmonią� 183

czterowymiarowym braku harmonii, zaledwie jeden ewidentnie dotyczy lu-
dzi wierzących, pozostałe trzy mają charakter ponadreligijny.

Podsumowanie

W biblijnej narracji na temat harmonii wyraźnie rysuje się dwuetapowość 
wyznaczana dwoma punktami: punktem wyjścia, którym jest biblijny ogród 
w Eden, stanowiący raj utracony i punkt dojścia – raj odzyskany, który za-
powiadany jest już w tzw. Protoewangelii. Właśnie poprzez słowa: „Wpro-
wadzam nieprzyjaźń między ciebie i niewiastę, pomiędzy potomstwo twoje 
i potomstwo jej: ono zmiażdży ci głowę, a ty zmiażdżysz mu piętę” (Rdz 3, 15) 
obraz rajskich początków będzie stale w Biblii rzutował na nadzieję eschatolo-
gicznego końca przygotowanego przez Boga. Zostanie to m.in. podjęte w jede-
nastym rozdziale Księgi Izajasza – obraz mesjańskiego królestwa (Iz 11, 1–10), 
czy w Ezechielowej wizji nowej świątyni i nowej ziemi (Ez 40, 1–48, 35). Zwień-
czenie biblijnego namysłu na temat harmonii stanowi z kolei wspaniała wi-
zja nowego nieba i nowej ziemi, którą przywołuje autor Apokalipsy św. Jana 
(Ap 21, 1–22, 5).




