
	m Esmé Partridge 1

Royal Society of Arts

Muzyka jednostki i grupy – 
konceptualizacja „różnorodności” 
w kontekście harmonii
	' https://doi.org/10.15633/9788383701073.17

„Znaki harmonii” to harmonia głównego motywu filozofii, występującego 
już w VI wieku p.n.e. Podobną teorię harmonii, która uwzględniała nie tylko 
muzykę, ale także każdy porządek kosmosu, wymyślił Pitagoras, usłyszaw-
szy w pobliżu kuźni przyjemny dźwięk uderzających metalowych młotów. 
W jednym z dialogów platońskich, zatytułowanym Timajos sam wszechświat 
przyrównano do wielkiego zbioru elementów ułożonych w doskonale dobra-
nych proporcjach, co doprowadziło do stworzenia zjawiska, które w renesan-
sie spopularyzowano jako „musica universalis”, czyli muzykę uniwersalną. 

1	 Badaczka i pisarka pracująca na styku religii, filozofii i polityki. Absolwentka filozofii religii 
na Clare College Uniwersytetu Cambridge. Zainteresowania akademickie: platonizm, myśl 
renesansowa i filozofia wieczysta. Prace Esmé Partridge ukazały się m.in. w „Temenos Aca-
demy Review” oraz „Journal of the Muhyiddin Ibn Arabi Society”, publicystka m.in. „The 
Critic”, „The European Conservative”, „First Things”, „Renovatio”, „Royal Society of Arts”, 
Theos Think Tank, Times Literary Supplement oraz UnHerd. Obecnie pracuje jako badacz-
ka w Izbie Gmin Wielkiej Brytanii.



156� Esmé Partridge 

Harmonia jest prawem, które wszystko spaja, co przywołuje William Blake 
w wierszu pt. Love and harmony:

Love and harmony combine,
And round our souls entwine
While thy branches mix with mine,
And our roots together join

Miłość łączy się z harmonią,
otaczając nasze dusze
Ty gałęzie splatasz z mymi,
a ja me korzenie z twymi.

Zgodnie z neoplatońską ideą podobieństwa między makro- a mikroko-
smosem, większa harmonia wszechświata powinna znajdować odbicie w na-
szych społeczeństwach i środowisku. Brak takiego odbicia stanowi przyczynę 
kryzysów, z jakimi mierzymy się obecnie w obu tych sferach, co – jak mówił 
papież Franciszek w encyklice Laudato si’ – tak naprawdę stanowi część tego 
samego kryzysu systemowego. Pragnę się bardziej zagłębić w charakter na-
szego obecnego braku harmonii, myśląc przede wszystkim o jednym z jego 
aspektów, którym moim zdaniem jest istotny dla naszych czasów – naszej 
niełatwej relacji z koncepcją różnorodności. Różnorodność ma istotne zna-
czenie dla powstania harmonii – harmonia może powstać jedynie w wyniku 
połączenia wielu odrębnych części w jedną spójną całość. Tym samym wyma-
ga ona pewnego rozróżnienia. Dziś jednak wiele osób nie docenia potencjału 
różnorodności w zakresie zapewnienia jakiejkolwiek jedności, lecz albo otacza 
bałwochwalczą czcią to, co świeckie, pustą formę, albo całkowicie to odrzuca.

Nic dziwnego, że współcześni postępowcy mają obsesję na punkcie „różno-
rodności”. Dla nich jednak ten termin oznacza prawo każdej osoby do tożsa-
mości opartej na pochodzeniu rasowym, płci lub orientacji seksualnej – tożsa-
mości ostatecznie samolubnych i oderwanych od jakiejkolwiek wizji ludzkości 
jako całości. Oprócz płytkich, post-chrześcijańskich idei „empatii” i „życzli-
wości”, nie są one zorientowane na pozytywne, wspólne pojęcie dobra. Wyni-
ka to z faktu, że są one postmodernistycznie nieufne wobec wielkich narracji 
i prawd, w tym wobec samej idei dobra. Według nich sama sugestia istnienia 
uniwersalnego standardu rozkwitu musi „wyrażać istotę” i być „wykluczają-
ca”. Tym samym pogląd współczesnej lewicy na różnorodność nierozerwalnie 



Muzyka jednostki i grupy – konceptualizacja…� 157

łączy się z relatywizmem, zgodnie z którym każdej jednostce należy pozwolić 
grać na własną nutę. Ostateczny rezultat tak naprawdę stanowi pewną formę 
anarchii, a posługując się terminologią muzyczną – kakofonii.

Zarazem jednak, najwyraźniej w odpowiedzi na to, u części prawicy po-
jawiło się uczulenie na  koncepcję różnorodności jako taką. Ich zdaniem 

„różnorodność” to nowoczesny termin wymyślony przez wielokulturowych 
ideologów pod koniec XX i na początku XXI wieku. Termin, który zagraża 
spójności społecznej i przyszłości Zachodu. Zamiast niej preferują kulturę, 
a nawet rasę, homogeniczną, najczęściej całkowicie pomijając wkład innych 
cywilizacji i tradycji – na przykład islamu – i ich potencjał do uczestnictwa 
we wspólnej prawdzie. Dla nich idealnym społeczeństwem jest społeczeństwo 
wykluczenia, w którym występują jedynie minimalne różnice – w terminolo-
gii muzycznej takie społeczeństwo stanowi monotonię.

Tym samym ani współczesna lewica, ani prawica, nie mają aspiracji do har-
monii w klasycznym sensie tworzenia jedności z mnogości. Wynika to z fak-
tu, że oba te podejścia, będące wytworem świeckiej współczesności, straciły 
z oczu przednowożytną wizję prawdy jako zjawiska uniwersalnego, a zarazem 
realizowanego przy użyciu szczególnych środków. W tym rozumieniu można 
utrzymać poczucie absolutu, ceniąc przy tym różnice i różnorodność – a tym 
samym wyjść poza relatywizm i wykluczenie. Moim zdaniem, ten złoty środek 
możemy odnaleźć w metafizyce harmonii.

Aby to zrozumieć, najpierw powinniśmy przypomnieć sobie wynikające 
z naszych tradycji nauki o naturze samej prawdy oraz relacji między uni-
wersalnym i konkretnym. Zgodnie z wizją Platona i chrześcijaństwa, prawda 
jest transcendentna, jej źródło znajduje się poza naszym umysłem. Ta wiedza 
stanowi pewną formę oświecenia z zewnątrz, klarownie wyjaśnionego przez 
św. Augustyna, który pisał: „Jeśli obaj przekonani jesteśmy, że to jest prawdą, 
co mówisz, i obaj przekonani jesteśmy, że to jest prawdą, co ja powiadam, 
skądże, proszę, przekonania tego nabyliśmy! Ani ja od ciebie, ani ty ode mnie, 
ale od tej przewyższającej pojęcie nasze niezmiennej Prawdy”2. Tym samym, 
kiedy zdajemy sobie sprawę z prawdy, tak naprawdę dostrzegamy światło ist-
niejące poza naszymi konkretnymi, cielesnymi istotami.

Ale interpretacja tej prawdy przez nas jako konkretne, cielesne istoty, 
w  pewnym stopniu wynikać będzie z  naszych subiektywnych warunków. 

2	 Augustyn, Wyznania, tłum. M. B. Szyszko, Wilno 1912, s. 283.



158� Esmé Partridge 

W związku z tym jest ona zawsze stronnicza, światło jest zawsze przefiltro-
wane. W tym życiu widzimy, jak uczy święty Paweł, „jakby w zwierciadle, 
niejasno”, ponieważ naszą percepcję przyćmił upadek, który nie pozwala nam 
bezpośrednio patrzeć na rzeczywistość. To prowadzi do poczucia, obecnego 
zarówno w naukach platońskich, jak i chrześcijańskich, pokory poznawczej. 
Choć ostatecznie ze światła nad nami emanuje jedna prawda, nie potrafimy 
jej jeszcze zrozumieć w jej oślepiającej całości.

Według Mikołaja z Kuzy w następstwie naszego upośledzonego, stronni-
czego postrzegania powinniśmy cenić różnorodne punkty widzenia innych. 
Ponieważ w kwestii boskości wszyscy jesteśmy ignorantami – co stanowi pod-
stawę jego docta ignorantia – nasze rozumienie ma jedynie charakter przy-
bliżony. Tym niemniej, ponieważ istnieje tylko jedna prawda, różne przybli-
żenia z konieczności dzielą ten sam przedmiot. Zdaniem Mikołaja z Kuzy 
wynika to z tego, że różne religie stanowią przybliżenia jednej prawdziwej 
wiary. Tę teorię pluralizmu przedstawia w pochodzącym z 1453 roku traktacie 
pt. De Pace Fidei, czyli O pokoju wiary, dialogu przedstawicieli ponad tuzina 
różnych narodów, w tym m.in. Turka, Żyda, Czecha i Tatara, którzy oma-
wiają naturę wiary ze Słowem i Świętym Piotrem. Dochodzą oni do wniosku, 
że choć niektóre wiary mylą się bardziej od innych, a żadna nie jest tak bliska 
prawdy jak chrześcijaństwo, to wszystkie w dalszym ciągu szukają tego sa-
mego ukrytego Boga – podobnie jak wszyscy mądrzy ludzie szukają tej samej 
mądrości. Choć wiara i mądrość mogą się objawiać w wielości form, osta-
tecznie są pojedyncze. „Ponieważ prawda jest jedna” – mówi – „i ponieważ 
nie można jej objąć każdym wolnym intelektem, wszystkie odmienne religie 
zostaną sprowadzone do jednej, ortodoksyjnej wiary”3.

Podkreślić należy, że Mikołaj z Kuzy nie namawia tu do relatywizmu. 
Współcześni uczeni Scott F. Aikin i Jason Aleksander określili jego podejście 
mianem „meta-wykluczenia”: utrzymuje on, że istnieje tylko jedna prawda, 
która może jednak przybierać różny wyraz. Tym samym więc różne odłamy 
mogą podzielać tę samą wiarę i mądrość, zachowując różnice zewnętrzne 
(choć wskazać należy, że nie przeszkadza to próbom wyperswadowania in-
nym błędów doktrynalnych). Jak mówi Mikołaj z Kuzy, kiedy to przyjmiemy, 
powstanie harmonia. Również w De Pace Fidei pisze, że 

3	 Mikołaj z Kuzy, De Pace Fidei, tłum. J. Hopkins [w:] Nicholas of Cusa’s De Pace Fidei and 
Cribratio Alkorani: Translation and analysis, Banning Press, 1994, s. 3–8.



Muzyka jednostki i grupy – konceptualizacja…� 159

garść mądrych mężów, bogatych w opartą na doświadczeniu znajomość wszyst-
kich różnic obserwowanych na całym świecie w [różnych] religiach może znaleźć 
jedną, łatwo dostępną harmonię. Dzięki tej harmonii można ustanowić, właści-
wymi, prawdziwymi środkami, wieczny pokój4.

Takie rozumienie harmonii kwitło w renesansie, szczególnie po Reforma-
cji, kiedy Europę spustoszyły konflikty między różnymi odłamami i przemoc. 
Na tym tle francuski filozof polityczny Jean Bodin, który przeżył masakrę 
Nocy Świętego Bartłomieja w roku 1572, twierdził, że musimy przyjąć mno-
gość przekonań i dążyć do zapewnienia harmonii między nimi. Nie tylko 
w interesie stabilności społecznej, ale dlatego, że jego zdaniem sam wszech-
świat składa się z takiej harmonii, będącej ogromnym zbiorem wielu odręb-
nych części, które współpracują ze sobą jako jedna całość. Podobnie jak wiele 
nut może się połączyć w prosty akord, różne odłamy mogą się połączyć, by od-
dawać cześć Bogu.

Bodin przedstawił ten pogląd w swym fascynującym dziele pt. Colloquium 
of the Seven about Secrets of the Sublime. Praca ta, prawdopodobnie napisana 
w latach 80. XVI wieku, ma postać dialogu prowadzonego przez siedmiu roz-
mówców: katolika, luteranina, kalwinistę, żyda, muzułmanina, deistę i scep-
tyka – w którym omawiają wszelkie aspekty religii, od sakramentów i ikon 
po zbawienie i Trójcę Świętą. Co do tych kwestii doktrynalnych często posta-
nawiają się nie zgadzać, utrzymując jednak, że wszyscy (z wyjątkiem sceptyka) 
pragną wielbić Stwórcę i przestrzegać tych samych cnót. I tym razem znajdu-
jemy tu neoplatoński pogląd, że prawda jest jedna, ale postrzegana na wiele 
sposobów, co Bodin wyjaśnia, posługując się teorią Galena, zgodnie z którą 
różny klimat w różnych rejonach powoduje u ich mieszkańców odmienne 
cechy temperamentu, a tym samym różne rodzaje kultu.

Choć ostatecznie istnieje jedna prawda, Bodin sugeruje, że ludzka różno-
rodność jest niezbędna, ponieważ odzwierciedla różnorodność samego świa-
ta. Jeśli spróbujemy wszystkim kazać się dostosować, zostanie nam monoto-
nia. Zaś natura, jak mówi – przywołując na dowód bardzo urozmaiconą florę 
i faunę ziemi – brzydzi się monotonią. Jeśli jednak porzucimy poszukiwanie 
prawdy i wykorzenimy tradycje, które je umożliwiają, zostanie nam kakofo-
nia. Jego zdaniem oba te stany ostatecznie prowadzą do ateizmu. Posuwa się 

4	 Mikołaj z Kuzy, De Pace Fidei…, dz. cyt., s. 1.



160� Esmé Partridge 

nawet do uznawania wszelkiego braku harmonii za demoniczny. Tym samym 
według Bodina w kontekście różnorodności powinniśmy unikać zarówno 
relatywizmu, jak i wykluczenia, dążąc do tego harmonijnego złotego środka. 
Na koniec zauważa ustami katolika:

Jakże dobre i przyjemne jest dla braci życie w jedności, uporządkowane nie w po-
wszechne diatoniki lub chromatyki, lecz w harmonię o pewnej bardziej boskiej 
modulacji5.

Znakomitym (delikatnie mówiąc) współczesnym orędownikiem tego neo-
platońskiego rozumienia różnorodności jest – moim zdaniem – Jego Wyso-
kość król Karol III. Nowy władca Wielkiej Brytanii, ukoronowany w 2023 roku, 
wywołał kontrowersje swym wspaniałomyślnym podejściem do innych religii. 
Podczas koronacji przedstawicielom społeczności brytyjskich żydów, muzuł-
manów, sikhów i hindusów powierzono funkcję przekazywania mu insygniów 
królewskich, co stanowiło odważne oświadczenie międzywyznaniowe, które 
wywołało negatywną reakcje wielu brytyjskich konserwatystów uznających 
to za pusty gest świeckiej „różnorodności” i „włączenia”. Ta reakcja nie wydaje 
mi się jednak uzasadniona, ponieważ jak widzieliśmy, pluralizm nie musi być 
równoznaczny z relatywizmem. Szczególnie jeśli wziąć pod uwagę fakt, że sam 
król doskonale zna myśl platońską, ponieważ od dawna sponsoruje Temenos 
Academy – szkołę wiecznej filozofii, skupioną przede wszystkim na Platonie 
i tradycjach mądrości Wschodu i Zachodu – staje się prawdopodobne, że sym-
patyzuje z przednowożytnym, harmonijnym paradygmatem różnorodności.

Jako Książę Walii, Jego Wysokość przy współpracy z Tonym Juniperem 
i Ianem Skellym napisał książkę pt. Harmony: A new way of looking at our 
world. Wprowadza ona harmonię jako uniwersalną zasadą artystyczną, ma-
tematyczną i ekologiczną, cytując jako jej orędowników m.in. Pitagorasa, Pla-
tona, Ficino i Blake’a. Jak twierdzi, wszyscy ci myśliciele „bardzo wyraźnie 
wskazywali, że istnieje harmonia świata, którą trzeba utrzymać”6. Ta wizja jed-
ności złożonej z wielości może stanowić podstawę podejścia Jego Wysokości 

5	 J. Bodin, Colloquium of the Seven about secrets of the sublime, tłum. K. M. Leathers, New 
Jersey: Princeton University Press 2008, s. 358.

6	 The Prince of Wales, T. Juniper, I. Skelly, Harmony: A new way of looking at our world, Blue 
Door 2010, s. 150.



Muzyka jednostki i grupy – konceptualizacja…� 161

do innych wyznań, a niemal na pewno stanowi podstawę innego aspektu, 
który go zajmuje, czyli środowiska.

Jego Wysokość od dawna wsławia się popieraniem podejścia ekologiczne-
go. W swej książce wyjaśnia, że przemysłowa współczesność krzywdzi naturę 
właśnie dlatego, że narzuca światu przyrody monotonię, zagrażając tym sa-
mym bioróżnorodności niezbędnej do rozkwitu życia. Tym samym odsuwa 
harmonijną równowagę przyrody ustanowioną przez Stwórcę, dążąc do de-
strukcji. Jak pisze:

Natura przyjmuje różnorodność. Zdrowie każdego elementu wzrasta dzięki 
większej różnorodności, czyli – jak się to zwykle dziś nazywa – „różnorodno-
ści biologicznej”, w skrócie „bioróżnorodności”. Rezultatem jest skomplikowana 
sieć złożona z wielu form życia. Aby mogła ona najlepiej działać, istnieje ten-
dencja do różnorodności, odejście od jednorodności oraz, co najważniejsze, nie-
możność długotrwałego przetrwania jednego elementu w oddzieleniu. Istnieje 
głęboka współzależność w tym systemie, aktywnym na wszystkich poziomach, 
podtrzymująca poszczególne składniki, aby większa różnorodność życia mogła 
kwitnąć w kontrolujących limitach całości. W ten sposób natura zakorzeniona 
jest w całości7.

W tym fragmencie dzieła Jego Wysokości – w języku przywołującym pla-
tońską wizję świata przedstawioną w Timajosie – zawiera się przypomnienie 
o potrzebie różnorodności, która pozwala rozkwitać. „Różnorodność” nie 
stanowi frazesu liberalnego indywidualizmu, lecz uznanie związku między 
wielością a jednością zarówno w społeczeństwach, jak i w świecie przyrody. 
To właśnie to pojęcie różnorodności, zakorzenione w wierze i tradycji, powin-
niśmy, moim zdaniem, realizować i celebrować.

n

7	 The Prince of Wales, T. Juniper, I. Skelly, Harmony…, dz. cyt., s. 22.




