
	m Ariana Lewańska1

Uniwersytet Warszawski

Dwa źródła „solidarności”: 
od Bergsona do Tischnera

	' https://doi.org/10.15633/9788383701073.14

Co się stało z naszą solidarnością? Zanim zaczniemy szukać odpowiedzi na to 
pytanie, proponuję krótką refleksję nad tym, gdzie ją znaleźć. Przypomnę 
na potrzeby tej dyskusji dwie różne koncepcje: solidarność jako solidną więź 
zamkniętego społeczeństwa, opisaną przez Bergsona w Dwóch źródłach mo-
ralności i religii oraz solidarność sumień zdefiniowaną przez Tischnera. Mamy 
do  wyboru: albo naturalna, pierwotna, instynktowna organizacja organi-
zmów ku przetrwaniu w harmonijnej całości, albo „jeden drugiego ciężary 
noście”, cnota, jak pisze Tischner, „zrodzona z kart i ducha Ewangelii”2. Wy-
bór wydaje się prosty. Koncepcje Bergsona i Tischnera różnią się tak, jakoby 
solidarność miała dwa różne źródła. Co więcej, źródło bergsonowskie czyni 

1	 Doktor filozofii, absolwentka Wydziału Filozofii Uniwersytetu Warszawskiego i Centre 
d’études sociologiques et politiques Raymond Aron EHESS, zajmuje się filozoficznymi 
problemami demokracji. Uczy filozofii na Wydziale Artes Liberales Uniwersytetu War-
szawskiego, autorka, eseistka, tłumaczka. Badaczka stowarzyszona z Ośrodkiem Kultury 
Francuskiej i Studiów Frankofońskich Uniwersytetu Warszawskiego.

2	 J. Tischner, Etyka solidarności, Kraków 2000, s. 8–9.



120� Ariana Lewańska

z niej instrument społeczeństwa zamkniętego, które kojarzy się z totalitary-
zmem, brakiem wolności, z żelazną kurtyną.

Tymczasem, to właśnie Bergson, w tej samej książce, w roku 1932 jako 
pierwszy opisuje społeczeństwo otwarte, a przyszłość Europy, której grozi ka-
tastrofa, widzi w demokracji ewangelicznej, w wykorzystaniu chrześcijańskie-
go mistycyzmu oraz caritas. Wydarzenia w Stoczni Gdańskiej, których sens 
wyraził Tischner, wydają się realizacją tego projektu. Czemu więc te ich soli-
darności tak się różnią? Społeczeństwo solidarne zamknięte jest czy otwarte? 
By to rozwikłać, postaram się zwięźle rozwinąć poglądy Bergsona w tradycji 
francuskiego solidaryzmu, by porównać je z myślą Tischnera, z krótkim też 
odwołaniem do pism Karola Wojtyły.

„Solidarność” u Bergsona występuje w siedmiu kontekstach

Sol po francusku to ziemia, a bergsonowska solidarność to związek quasi-
-organiczny. Ustalanie rzeczy, czynienie ich solidnymi ciałami stałymi, jest 
główną funkcją inteligencji. Materia i  inteligencja konsolidują3 się wzajem-
nie i stopniowo. Pojęcie solidarności pojawia się na początku Dwóch źródeł 
moralności i religii, gdy definiowane jest społeczeństwo zamknięte, jako jego 
sol/grunt/podstawa: „Członkowie takiego państwa zachowują się jak komór-
ki organizmu. Siła przyzwyczajeń, posługując się inteligencją i wyobraźnią, 
poddaje ich dyscyplinie, która dzięki solidarności ugruntowanej pomiędzy 
oddzielnymi indywidualnościami, jest dalekim naśladownictwem jedności 
organizmu posiadającego komórki anastomatyczne”4. Ilustruje to splątanie 
wodnych roślin falujących na powierzchni wspólną tkanką, lecz zakorzenio-
nych pojedynczo. Nasze ja zakorzenione w głębi, jednostka, łączy się z tkanką 
społeczną, dryfując na fali. Ja czerpie solidność z tej powierzchniowej soli-
darności. Tam jednak, w miejscu zaczepienia, nasze ja jest od razu uspołecz-
nione. Solidarność jest więc ustanowieniem odrębnej jednostki, a zarazem 
jej społecznym uwikłaniem. Solidarność to etyczna anastomoza, połączenie 
naczyń, a tkanka społeczna – żywy organizm, podlegający procesom wymia-
ny międzykomórkowej.

3	 Na ten związek sensu myśli Bergsona z etymologią zwraca uwagę m.in. Camille Riquier, 
[w:] Archéologie de Bergson, Temps et métaphysique, Paris 2009, s. 27–50. 

4	 H. Bergson, Dwa źródła moralności i religii, Kraków 1993, s. 19–20. 



Dwa źródła „solidarności”: od Bergsona do Tischnera� 121

Co więcej, zobowiązania moralne, powinności, nawyki, przykazania, 
mówi Bergson, też są ze sobą solidarne. Siła zobowiązań ciążących na jed-
nostce w społecznym organizmie wypływa z solidarnych między sobą naka-
zów poszczególnych, które przenikają się wzajemnie, jak dzięki anastomozie 
mieszające się farby. Solidarność imituje więc strukturę biologiczną, a budu-
je strukturę moralną społeczeństwa cywilnego. „Gruba warstwa urodzajnej 
gleby pokrywa dziś skałę pierwotnej natury”5 – tak powstaje solidne społe-
czeństwo.

W  trzecim kontekście solidarność to  pierwotna relacja cywilna, którą 
ujawnia dwoista struktura ja: „solidarność społeczna istnieje dopiero od tego 
momentu, w którym «ja społeczne» dołącza się w każdym z nas do «ja in-
dywidualnego»”6. Innymi słowy: gdy wszystkie nasze działania wyjaśnimy 
motywacją społeczną, gdy całkiem zapomnimy o  sobie, zasłonimy siebie, 
wtedy dopiero zachodzi rzeczywista solidarność: gdy wszystkie doświadcze-
nia, emocje, intencje i akty woli świadomej jednostki pokryją się zakresem 
z zestawem doświadczeń, intencji i aktów woli zadanych tej jednostce przez 
społeczeństwo. Nie jak u Sellarsa i Rorty’ego7„wszyscy tacy jak ja”, ale „ja 
taki jak wszyscy”. Skutkiem ubocznym będzie ograniczenie wolności w spo-
łeczeństwie zamkniętym oraz przerost presji społecznej nad coraz bardziej 
stłamszoną jednostką.

Po czwarte bowiem, w  interesie solidarności leży oderwanie jednostki 
od człowieka, człowieka od własnego ja. Odpowiada za to religia statyczna: 
do neutralnej anastomozy dołącza siła religijnego przykazania i tak się na-
wzajem warunkują i wzmacniają. To, co życiowe, użyteczne, religia czyni 
obowiązkowym. Przykazanie religijne działa jak dośrodkowa siła, ogniskując 
nawyki ludzkie wokół potrzeb społecznych, wyrabiając w człowieku skłon-
ność do innych w oderwaniu od siebie samego. Solidarność nie będąca ani 
prawem, ani normą rozproszona jest w akceptacji zasad utartych w obyczaju. 
Jest więc nieokreślonym spoiwem społecznym, nieprzekładalnym na kodeks 
praw. To jak moc, energia, której podlegamy. Dlatego Bergson podkreśla re-
ligijny charakter solidarności i wskazuje, że religia jest wyrazem, znakiem 
solidarności społecznej. Nie potrzebuje ustaw, gdyż zakorzeniona w języku 

5	 H. Bergson, Dwa źródła…, dz. cyt., s. 87. 
6	 H. Bergson, Dwa źródła…, dz. cyt., s. 21.
7	 Por. W. Sellars, Science and Metaphysics, London 1968; R. Rorty, Przygodność, ironia i soli-

darność, Warszawa 2009.



122� Ariana Lewańska

wdrażana jest przez rytuał religijny. Dzięki temu nasze społeczne ja, wspól-
notowy awatar, wyprzedza nasze ja głębokie, ja indywidualne.

Po piąte, solidarność wynika z planu natury. To główna siła utrzymania 
społeczności w zamkniętej formie, co zapewnia jej przetrwanie. Solidarne 
społeczeństwo zwarte jest, a jego cité – spójna. Solidarność to niewymuszo-
na jednocząca funkcja kolektywu społecznego i politycznego. To nie tajem-
nicza moc, misterium, lecz intencja natury, wyjaśniająca dlaczego mówimy 
na człowieka zwierzę polityczne. „Natura czyniąc człowieka istotą społeczną, 
chciała tej ścisłej solidarności, rozluźniając ją jednak w pewnej mierze tam, 
gdzie to było konieczne, aby jednostka, z korzyścią dla samego społeczeństwa, 
rozwinęła inteligencję, w którą została wyposażona”8. Racjonalność potrzeb-
na jest jednostkom do tego, by solidarność nie stężała. Solidarność musi być 
solidna, nie może być martwa.

Zwierzę logiczne wykorzystuje ten efemeryczny luz, zaniki solidarności, 
by zastępować ją – po szóste – braterstwem. Ma ono oczyścić solidarność 
z gotowości bojowej do walk z obcymi. Obcy przestaną być wrogami, gdy 
braterstwo zastąpi solidarność. Tylko tak „odrywamy się od pewnej natury, 
ale nie od całej natury”9. Przełamać solidarność, pisze Bergson, to z modusu 
natura naturata, solidnego kloca społecznego nacisku, przejść w tryb natura 
naturans, dynamiczną, nieskrępowaną twórczą siłę.

Ostatni, siódmy kontekst, ma charakter religijny. Dotąd prezentowana jako 
relacja międzykomórkowa, międzymonadowa, społeczna i cywilna, teraz so-
lidarność wyłania się w przymierzu człowieka i Boga z kompletu religijnych 
praktyk. Zyskuje więc charakter performatywny. „Ta wzajemna zależność 
[w oryginale u Bergsona: ta solidarność] boga i czci mu oddawanej czyni 
z prawdy religijnej rzecz jedyną w swoim rodzaju, niemożliwą do porówna-
nia z prawdą spekulatywną”10. Dlatego Bergson postuluje, by religia nie była 
solidarna z moralnością. Separacja religii i moralności to wyznacznik nowo-
czesnej demokracji. Jeśli chcemy tworzyć społeczeństwo otwarte, transforma-
cji politycznej musi towarzyszyć transformacja religijna, gdyż to przez religię 
społeczeństwo uczy się solidarności, uczy się bycia sobą. Nie ma ludzkości 
bez solidarności.

 8	 H. Bergson, Dwa źródła…, dz. cyt., s. 86.
 9	 H. Bergson, Dwa źródła…, dz. cyt., s. 62.
10	 H. Bergson, Dwa źródła…, dz. cyt., s. 198.



Dwa źródła „solidarności”: od Bergsona do Tischnera� 123

Solidarność trwa, a ustroje się zmieniają

Na tym polega społeczeństwo zamknięte: może być monarchią, plemieniem, 
totalitarnym imperium – to solidarność zapewnia mu istnienie, określa naturę 
więzi i zakres moralnej presji. Opisać państwo lub stan cywilny to wyliczyć 
obowiązujące tam zasady solidarności. Pogląd Bergsona czerpie z tradycji 
francuskiego solidaryzmu, który skomponowali premier, filozof i socjolog.

Léon Bourgeois to współtwórca pierwszych konwencji haskich, laureat 
Pokojowej Nagrody Nobla z roku 1920 za działania na rzecz Ligi Narodów. 
Swoją definicję solidarności sformułował w roku 1896, w książeczce wydanej, 
gdy był premierem Francji, pod tytułem Solidarność11. Zaznacza tam, że to 
młode słowo w języku politycznym pojawia się jako rozwinięcie filozofii wie-
ku XVIII, „zwieńczenie teorii politycznych i społecznych Rewolucji Francu-
skiej”12. Zwieńczenie, gdyż „abstrakcyjnym terminom wolności, równości 
i braterstwa nadaje pierwszą wspólną formułę w świecie”13. Bourgeois pisze: 

„między każdą jednostką a wszystkimi innymi istnieje konieczna więź soli-
darności. Tylko badanie przyczyn, warunków i granic tej solidarności, może 
wymierzyć zakres praw i obowiązków każdego wobec wszystkich i wszystkich 
wobec każdego, oraz zapewnić naukowe i moralne rozwiązania problemów 
społecznych”14. Bergson, jak i Tischner, podzielą pogląd Bourgeois, że czło-
wiek nie jest w stanie porzucić materialnie ani moralnie ludzkiego stowarzy-
szenia. Człowiek samotny, l’homme isolé, nie istnieje.

Celestyn Bouglé15, filozof, pozycjonuje solidaryzm Léona Bourgeois między 
socjalizmem i liberalizmem. Bouglé wprowadza do solidaryzmu aspekt eko-
nomiczny (długu, jaki jednostka ma do spłacenia społeczeństwu), a postulat 
społeczeństwa sprawiedliwego łączy z perspektywą liberalną, która podejmuje 
wartość ludzkiej pracy, wolterowską „uprawę własnego ogródka”, z zachowa-
niem socjalistycznych skłonności. Coraz wyraźniej widać, że Bergson formuje 
społeczeństwo otwarte nad podziałem między liberalizmem i socjalizmem.

11	 A. Colin, Solidarité, Paris 1896.
12	 A. Colin, Solidarité, dz. cyt., s. 56, tłumaczenie własne.
13	 A. Colin, Solidarité, dz. cyt., s. 56.
14	 A. Colin, Solidarité, dz. cyt., s. 14.
15	 C. Bouglé, Solidarisme et libéralisme, réflexions sur le mouvement politique et l’éducation 

morale, Paris: Eduard Cornély 1904.



124� Ariana Lewańska

Teorię solidarności oraz jej dychotomii, z której, jak się zdaje, Bergson za-
czerpnął najwięcej, znajdziemy u Emila Durkheima, który przeformułował 
kwestię relacji władzy do opinii w taki sposób: wytyczenie granicy między 
wolnością, samorządnością a trwałą strukturą cywilną, nie zależy wyłącz-
nie od ustroju, cech władcy czy konstytucji. Oto na początku XX wieku klu-
czowa okazuje się relacja między władzą a doktryną opartą na konstrukcji, 
nie zaś obserwacji. Jak gdyby terenem bitwy o wolność i podział pracy były 
nie ulice, a fakty. Doktryny ustanawiające władzę nad faktami uciekają się 
do wyjaśnień nienaukowych. Chcąc ocalić, razem, fakty i niezależność, mówi 
Durkheim, trzeba wyodrębnić zonę autonomii ja w społeczeństwie. Chcąc 
wytyczyć tę sferę – mówi Durkheim – obserwuj i rozpoznaj vinculum socia-
le16: jaka jest zasada jedności, skoro: Bóg już nie żyje, państwo się rozpadło, 
król zleciał z tronu a idea przestała się liczyć. Co stanowi vinculum sociale? 
Dla Durkheima będzie nim właśnie solidarność. Jednak ta ogólna struktura 
społecznych więzów może być albo mechaniczna, albo organiczna. Solidar-
ność mechaniczna, inaczej: solidarność przez podobieństwa, narzuca harmo-
nię prawami oraz definiuje zakres zbrodni łamaniem tych praw. Solidarność 
mechaniczna nie jest tylko uczuciem przynależności do grupy, czyni harmo-
nijnymi detale, wszystkie pojedyncze gesty. Tam, gdzie zachodzi solidarność 
mechaniczna, bezpośrednia, jest mało miejsca na działanie woli jednostki: 
świadomość kolektywna przejmuje naszą świadomość w całości. Innymi sło-
wy: działa człowiek, lecz chce kolektyw.

Solidarność organiczna, rzeczywista, oparta jest na podziale pracy. Łączy 
jednostki z rzeczami, które przez te jednostki zostają uspołecznione. Solidar-
ność organiczna zachodzi tam, gdzie mamy do czynienia ze wspólnym działa-
niem, wspólnymi celami, konkurencyjnością jednostek realizujących wybrane 
cele, pracujących na wspólny skutek. Solidarność organiczna ma charakter 
kontraktualny, intensywny i zmienny. Nie stoi w sprzeczności z rozwojem 
jednostki, nie konstruuje faktów, nie zmienia nas w byt kolektywny. Społe-
czeństwo zamknięte i otwarte Bergsona przypomina na gruncie metafizyki 
socjologiczne rozróżnienie na solidarność mechaniczną i organiczną.

16	 E. Durkheim, De la division du travail, Paris 2013.



Dwa źródła „solidarności”: od Bergsona do Tischnera� 125

Jak odnieść do tego słowa ks. Józef Tischnera 
i Karola Wojtyły, papieża Jana Pawła II?

„Solidarność sumień” to kazanie wygłoszone na Wawelu dnia 19 października 
1980 roku. Tischner nazywa tam „solidarność” kolejnym z najbardziej polskich 
słów17. Pisze: 

Sens tego słowa określa Chrystus: Jeden drugiego ciężary noście, a tak wypełnicie 
prawo Boże. Cóż znaczy być solidarnym? Nikt nie jest samotną wyspą. Jesteśmy 
zespoleni nawet wtedy, gdy tego nie wiemy. Łączy nas krajobraz, łączy nas ciało 
i krew – łączy praca i mowa. […] Gdy rodzi się solidarność, budzi się świadomość, 
a wtedy pojawia się mowa i słowo – wtedy też to, co ukryte, wychodzi na jaw. 
Nasze powiązania stają się wszystkie widoczne. Wtedy człowiek nosi na swych 
plecach ciężar drugiego człowieka. Solidarność mówi, woła, krzyczy, podejmuje 
ofiary. […]. Solidarności nie potrzeba narzucać człowiekowi z zewnątrz, przy 
użyciu przemocy. Ta cnota rodzi się sama, spontanicznie, z serca. […] Solidarność 
zrodzona z Ewangelii nie potrzebuje wroga lub przeciwnika, aby się umacniać 
i rozwijać. Podstawą i źródłem solidarności jest to, o co każdemu człowiekowi 
naprawdę w życiu chodzi. […] Najgłębsza solidarność jest solidarnością sumień18. 

Widać teraz, że etyka Solidarności 80 tylko częściowo różni się od soli-
darności bergsonowskiej. Jesteśmy zespoleni. Jak to pogodzić z ewangeliczną 
demokracją? W myśli Wojtyły łączą się oba źródła solidarności.

Studium Osoba i  czyn z  roku 1969 dotyczy znaczenia actushumanus, 
transcendencji osoby w czynie, dynamiki podmiotu oraz integracji osoby 
ludzkiej w czynie. Nie wnikając w zasady myśli personalistycznej, chcę za-
znaczyć intrygujące powinowactwo z prezentowanym zagadnieniem. Otóż 
w konkluzjach Wojtyła tak precyzuje osobową wartość czynu: ani indywidu-
alizm, ani totalizm nie pozwalają na prawdziwe uczestnictwo, na realizację 
natury społecznej człowieka, gdyż zasadzają się na wzajemnych zniewole-
niach jednostki i wspólnoty. Tymczasem uczestnictwo (całkiem podobnie 
jak solidarność organiczna Durkheima) będzie wspólną pracą, działaniem 
wraz z  innymi. Nie chodzi Wojtyle o podział pracy, lecz o autentyczność 

17	 J. Tischner, Etyka solidarności, dz. cyt., s. 8.
18	 J. Tischner, Etyka solidarności, dz. cyt., s. 9–10.



126� Ariana Lewańska

samego aktu, sprawczość samodzielnego czynu człowieka. Postawa solidar-
ności – pisze Wojtyła 

jest naturalną konsekwencją faktu, że człowiek bytuje i działa wspólnie z innymi. 
Jest też podstawą każdej formy społeczności, w której dobro wspólne wyznacza 
sens uczestnictwa. Solidarność oznacza stałą gotowość do przyjmowania i realizo-
wania takiej części, jaka każdemu przypada w udziale z tej racji, że jest członkiem 
określonej wspólnoty. Człowiek solidarny spełnia to co do niego należy z racji 
członkostwa wspólnoty, i czyni to dla dobra wspólnego19. 

Solidarność jest więc zapośredniczona. Co  więcej, solidarność to  nie 
altruizm: „Solidarność nawet poniekąd powstrzymuje od przechodzenia 
na teren cudzego obowiązku i przyjmowania za swoją, część, która należy 
do kogoś innego. […] Przejmowanie części obowiązku, który do mnie nie na-
leży, jest zasadniczo sprzeczne ze wspólnotą i z uczestnictwem. Mocą posta-
wy solidarności człowiek znajduje spełnienie siebie w dopełnianiu innych”. 
Postawa solidarności, zaznacza Wojtyła, „nie wyklucza jednak postawy 
sprzeciwu”20. Ludzie, którzy się sprzeciwiają, nie chcą opuszczać wspólnoty. 
Przeciwnie, szukają własnego miejsca w grupie, uczestnictwa, takiego ujęcia 
dobra wspólnego, aby pełniej, skuteczniej, uczestniczyć w społecznym życiu.

Ta koncepcja pozostaje w harmonii z demokracją ewangeliczną Bergsona, 
który w postawie sprzeciwu widzi początek otwartości. Do otwarcia duszy do-
chodzi, kiedy ja głębokie, by działać, wznosi się ponad „krajobraz, ciało i krew”, 
do całej ludzkości. Tylko w akcie mistycznym znajdziemy wolność tworzenia 
z miłości do bliźnich. Dlatego jego demokracja „jest z istoty ewangeliczna a jej 
siłą poruszającą jest miłość”21. Bergson wykorzystuje tę siłę do transformacji, 
nie administracji, która jak wiadomo najlepiej zarządza strachem.

W roku 1932 Bergson zadał ludzkości niewygodne pytanie: czy nadal chce 
żyć. Punktował zaniedbanie rozwoju duchowego, pokładał nadzieję w rozwo-
ju psychologii. A jak jest dziś? Wysłuchaliśmy go? Problemami współczesnej 
solidarności wydają się być: dojmujące poczucie izolacji, ucieczki od świado-
mości traum, iluzje solidarności w cyfrowym globie, złudzenia dobroczynno-
ści, zanik poczucia sprawczości. Społeczne ja dusi się od awatarów, mechanika 

19	 K. Wojtyła, Osoba i czyn, Lublin 2011, s. 323.
20	K. Wojtyła, Osoba i czyn, dz. cyt., s. 325.
21	 H. Bergson, Dwa źródła…, dz. cyt., s. 274.



Dwa źródła „solidarności”: od Bergsona do Tischnera� 127

osłabia wolę, coraz trudniej sięgnąć ja w głębi. Wolimy, jak u Rousseau, ko-
chać kosmitów, niż pogodzić się z sąsiadem. W imię solidarności często kar-
mimy naszą próżność. Pod wyobrażeniem harmonii choruje społeczeństwo 
zamknięte. Otworzyć je może każdy z nas tylko wtedy, gdy jego celem będzie 
nadanie tej harmonii nowej tonacji.

Nurtuje mnie pytanie: choć zdarzenia ze Stoczni zdają się być realizacją 
politycznego projektu Bergsona, dlaczego Jacek Kaczmarski nie pisał o nim 
piosenek, a Tischner nie wspomniał na Wawelu? Czemu tak cicho o jego post-

-sekularnym projekcie? Czyżby otwartość była niemożliwa, a trzeźwa solidar-
ność niewygodna? Czy chodzi o to, że religię statyczną nazywał spektaklem 
poniżenia? Wojtyła, owszem, nawiązuje do jego koncepcji świadomości oraz 
kwestii ciała i duszy. O Dwóch źródłach nie pisze, otwiera jednak drogę dla 
łączenia bergsonowskiej metafizyki, dynamizmu, z filozofią osoby. To jest za-
danie dla nas. Ale zapamiętajmy, że Bergson podobno zamierzał się ochrzcić. 
Nie uczynił tego, w akcie solidarności: gdy niemieckie władze Paryża zaofe-
rowały, że nie musi nosić gwiazdy Dawida, zimą stanął w kolejce do spisu 
żydowskich mieszkańców. Ciężko zachorował, zmarł 9 stycznia 1941 roku. 
Gdyby dotrwał do tej konferencji, nie pytałby, co się stało z naszą solidarno-
ścią, lecz jaką tworzyć w akcie mistycznej wolności, by ochronić demokrację. 
Z tą twórczością trzeba jednak być ostrożnym.

Na zakończenie, przytoczę zdanie z  raportu przedstawionego Piuso-
wi X w Watykanie wiosną 1914 roku, gdy książki Bergsona umieszczano na In-
deksie ksiąg zakazanych: „Per il Bergson non vi esistealtrocheun continuo 
svolgersidellecose con una tale efficacia di spontaneitache merita di essere 
chiamata una creazione continua”22.

To właśnie za Creatio continua, lektur Bergsona zakazano. Bo „dla Bergso-
na nie istnieje nic nad ciągły rozwój rzeczy dokonujący się ze spontanicznością 
tak efektywną, że zasługuje na miano creatio continua, co czyni bezużyteczną 
i zbędną wszelką interwencję najwyższej Istoty, autora wszystkich rzeczy”. 
To zostawiam pod rozwagę. Są jednak pozytywy: umieszczenie na Indeksie 
nie przeszkodziło Bergsonowi dostać nagrody Nobla. I nie zawróciło Berg-
sona z pracy nad ewangeliczną demokracją. Zostawia nas on z pytaniem, jak 

22	 B.  Neveu, Bergson et  l’Index, [dans:] Revue de  la métaphysique et  de la  morale, 2003, 
s.  543–551. Neveu cytuje raport o. Laurenta Jassensa dotyczący Eseju o bezpośrednich da-
nych świadomości Bergsona przedłożony po włosku w Watykanie 18 kwietnia 1914 (ACDF, 
Index, IIa 143, no 91).



128� Ariana Lewańska

tworzyć, by zachować wolność i dopuścić do działania Autora wszystkich rze-
czy. A ponieważ jesteśmy zanurzeni w proces Życia, które jest ciągłym odna-
wianiem, odradzaniem, transformacja jest naszą organiczną, ludzką, kondycją. 
Natura sobie z nami poradzi. Grunt to trafnie nazywać nasze ludzkie biedy, 
odkopywać spod elektrośmieci ja głębokie i nazywać solidarność tam, gdzie 
jest. Nie pozwólmy tylko, by solidarność była usprawiedliwieniem do zanie-
dbywania twórczości.

n


