$¢ John Milbank’
(0] https://orcid.org/0000-0003-4270-1633

UNIVERSITY OF NOTTINGHAM

Natura, ludzkos¢ i technologia

o] https://doi.org/10.15633/9788383701073.12

Zyjemy w erze, kiedy polityka nie dotyczy juz po prostu relacji miedzy ludz-
mi, ale takze miedzy ludZmi a §wiatem przyrody z jednej strony oraz migdzy
ludZzmi a maszynami z drugiej strony. By¢ moze zawsze tak bylo po czesci
potajemnie, po czgsci jawnie, ale teraz jest to catkiem jawne. Jednym z aspek-
tow tej zdecydowanej zmiany jest fakt, ze nauki przyrodnicze i spoleczne
sa w znacznie wigkszym stopniu kwestionowane przez ogot spoteczenstwa.
Jedno z podejs¢ do tej nowej sytuacji polega na twierdzeniu, ze to, co ludz-
kie, nalezy chroni¢ zaréwno przed naturs, jak i technologia. W znacznej mie-
rze stanowi to podstawe populistycznego oporu przeciwko rzekomej kontroli
wiedzy i naszego zycia przez nauke, niezaleznie od tego, czy rozwazamy kwe-
stie ekologii, czy tez korzystania z automatyzacji i sztucznej inteligencji. Ko-
niec koncdw ten opdr jest uzasadniony: musimy broni¢ integralnosci cztowie-
ka zaréwno przed naturalizmem, jak i robotyzacja: z jednej strony dazeniem

1 Emerytowany profesor uniwersytetéw w Nottingham, Lancaster, Cambridge i Wirginii,
profesor wizytujacy w Instytucie Filozofii Edyty Stein w Granadzie. Tworca Radykalnej
Ortodoksji, teolog anglikanski.



104 John Milbank

do sprowadzenia istot ludzkich do zwierzecosci, a z drugiej do zblizenia
ich do automatoéw, z ktérymi w coraz wiekszym stopniu faczy sie ich zycie.

Jednak moze to za bardzo sklania¢ do zalozenia, ze zagrozeniem dla na-
szej ludzkosci jest sama przyroda, ktdrej uniwersalnej tyranii wobec aspiracji
biednych ludzi nie nalezy fagodzi¢, niezaleznie od opinii ekologéw. Mozna
za nie uznac¢ réwniez sama technologie, ktéra moze zacza¢ nas kontrolowac
przede wszystkim w trybie Al szczegdlnie jesli przekroczy domniemany prog
osobliwosci i zyska swiadomos¢.

Problemem zwigzanym z czystym humanizmem i czystym luddyzmem
(z braku lepszego terminu) jest po pierwsze ich wzajemna sprzecznos¢, a po
drugie rozpaczliwa daremnos¢. Jesli bedziemy bronic swej sztucznej woli prze-
ciw naturze, nie mozemy spojnie upierac si¢ przy naturalnosci naszego ludz-
kiego zycia w kontekscie nadejscia maszyn. W réwnym stopniu nie mozemy
tak naprawde twierdzi¢, ze nie nalezymy w calosci do natury ani ze jesteSmy
wolni od stosowania narzedzi badz jezyka, ktéry w pewnym wzgledzie stano-
wi rodzaj technologii komunikacji modulujgcej strumien powietrza. W pierw-
szym z tych przypadkow, jezeli jestesmy zdolni czu¢, myslec i pragna¢, robimy
to jako $cidle naturalne istoty. W drugim z nich, jeste§my takimi nagimi zwie-
rzetami niekierujgcymi si¢ instynktem, ktére od zawsze w zakresie istnienia
i przezycia polegaja na korzystaniu z narzedzi oraz znakéw.

Tak dalece jest to prawda, ze zdaniem kilku najbardziej refleksyjnych
filozoféw wyobrazanie sobie pochodzenia zastosowania narzedzi lub jezyka,
organizacji spofecznej albo nawet mitu i religii mierzy si¢ z aporig: homo sa-
piens, a nawet jego bezposredni przodek ewolucyjny, jest po prostu zwierze-
ciem, ktére uzywa narzedzi, tworzy symbole, tkwi w strukturach organizacji
spolecznej, oddaje cze$¢ oraz kieruje si¢ mitami i rytualami>. W tej sytuacji
wazniejsze staje si¢ pytanie, czy my po prostu to wszystko wymyslilismy.

2 Ponizsze refleksje sa gtéwnie inspirowane tworczoécia F. W. J. Schellinga, André Leroi-
-Gourhana, Gilberta Simondona i Bernarda Stieglera. Zobacz Edward Allen Beach, The
Potencies of God(s): Schelling’s Philosophy of Mythology (Nowy Jork: SUNY, 1994); Nathan
Schlanger (ed.), André Leroi-Gourhan on Technology: A Selection of writings from the 1930’s
to the 1960’s (Nowy Jork: Bard Graduate Centre, 2025); Bernard Simondon, On the Mode
of Existence of Technical Objects, ttum. Cecile Malaspina i John Rogove (Minneapolis: Min-
nesota UP, 2017); Bernard Stiegler, Technics and Time I: The Fault of Epimetheus, ttum. Ste-
phen Barker (Stanford Cl: Stanford UP 1998). Simondon i Stiegler pisali cze$ciowo w §lad
za Leroi-Gourhanem i wazne jest, aby zdac sobie sprawe z wptywu Teilharda de Chardina
na tego ostatniego.



Natura, ludzkos¢ i technologia 105

Te same wczesne opowiesci czesto zawierajg historie darowania mocy tech-
nologicznych i jezykowych przez bogéw lub ich kradziez bogom, w sposob
wskazujacy poczucie dwuznacznosci takich daréw. A jesli zaczynamy sie za-
stanawia¢, czy mity tworzg ludzi w réwnym stopniu, jak ludzie tworza mity,
réwnie dobrze mozemy sie zacza¢ zastanawiac, czy w tych opowiesciach nie
ma ziarna prawdy. Przeciez jesli nigdy nie byliSmy w stanie dziata¢ ani my-
sle¢ bez narzedzi i znakow, czyz nie powinni$my twierdzi¢, ze istoty ludzkie
sa elementem historii narzedzi i stéw w pewnym sensie powstajacych samo-
czynnie w procesie ewolucji w rownym stopniu, jak historii ich uzytkowania
przez czlowieka?

W przypadku narzedzi ewoluujacych w maszyny, te inwersje zwyklego
humanistycznego podejscia mozna uzasadni¢ zjawiskiem eksperymentu po-
dejmowanego w najszerszym sensie tego stowa. Eksperyment to nie tylko ro-
zumowanie zastosowane w precyzyjny sposob w stopniu takim, by materia
musiala podaza¢ na réwni z nami, bo w przeciwnym razie stanie sie powodem
frustracji, poniewaz moze przynosi¢ niespodzianki kazgce nam rewidowaé
wstepne hipotezy. Innymi stowy, w przypadku eksperymentéw przypomina-
jacych analizowane maszyny, czy tez maszyny sprowadzone do skomputery-
zowanego, teoretycznego uzytku, jak w przypadku maszyn wykorzystanych
do celéw praktycznych, natura nie jest po prostu biernym odbiorcg naszych
mysli lub dzialan, lecz wnosi w nie swdj wklad. Tym samym artefakt nie jest
zasadniczo naszym dzietem, poniewaz nie tylko uosabia naszg wtasng pomy-
stowos¢, ale takze rejestruje dopuszczenie lub afordancje natury, by taka rzecz
istniala. Zaiste, cho¢ przeciwstawiamy sztuczno$¢ naturalnosci, kazdy arte-
fakt techniczny jest catkowicie naturalny, poniewaz jedynie rozszerza, normu-
je i komplikuje dzialanie mechanicznych, czy tez przyczynowo skutecznych
procesOw w samej naturze.

To, co techniczne, sklada si¢ z potaczenia naszej mocy tworczej lub wyna-
lazczej ze skierowanymi w nowa strone, ujawnionymi lub przeobrazonymi
sitami natury. Czesto jest to ukryte przed naszym wzrokiem, poniewaz mysli-
my w kontekscie ludzkiej pracy, ludzkiego wysitku jako nadajacego aktywny
ksztalt martwej materii, i tak jest co najmniej od czaséw Arystotelesa. Ksztalt
nie jest jednak statyczny, wiec powinnismy mysle¢ raczej o ksztaltowaniu.
Réwniez sama materia nie jest bierna w swym uzyskiwaniu ksztattu, co wi-
dac szczegdlnie w kontekscie materii, ktérej nadano juz konkretny ksztalt, jak
glina, drewno czy metal, ktdra stanowi surowiec do proceséw narzedziowych
czy tez maszynowych. To, co konkretnie techniczne, polega na wlasciwym



106 John Milbank

polaczeniu wkladu formalnego i materialnego, jak w przypadku takich urza-
dzen jak zegar, gdzie nie sposob tak naprawde odréznic, co jest forma, a co ma-
terig, czy tez jak komputer, stanowigcy wlasciwe pofaczenie oprogramowania
i sprzetu, nawet jesli to dzialanie wymaga odszyfrowania przez ludzki umyst.

Kiedy patrzymy na technologie w ten sposéb, ujawniaja si¢ pewne zwy-
kle ukryte kwestie. Przede wszystkim technologia nie posiada wrodzonego
tendencyjnego nastawienia na kwestie praktyczne i utylitarne zamiast na po-
znawcze i kontemplacyjne. W pewnym sensie kazda maszyna mysli i zawsze
byta komputerem. I na odwrét - kazdy komputer stanowi takze proces ciche-
go, inwolucyjnego dzialania. Decyzje dotyczace sposobu podejscia do tego,
co maszynowe, s3 zasadniczo decyzjami ludzkimi, nawet jesli maszyny prze-
kazujg nam tyle samo informacji, ile my im, i jesli natura wspoéttworzy nas
za posrednictwem eksperymentéw maszynowych.

Kto$ moze bowiem stwierdzi¢, ze operacje techniczne stanowig w pewnym
sensie sugestywng pokuse, lecz nie catkiem nas powstrzymuja. Kuszg jedno-
cze$nie do kontroli, przyjemnosci i wiedzy, a nawet naboznej czci. W tym
ostatnim przypadku musimy pamigta¢, ze pismo to technologia i ze wielkie
religie po-osiowe osadzaja si¢ na pewnej sakralizacji pisma w postaci $wietych
ksiag. W szerszym ujeciu, skupienie na ogélnym ksztalcie produktu technicz-
nego i jego specyficznym charakterze zwykle wyroéznia go jako sztuke, a nie
jako bozka czy ikong. Prawde moéwigc, mozna stwierdzi¢, ze wynalezienie
pierwszej maszyny czy pierwszy eksperyment pozostaje procesem stworzenia
konkretnego dziela sztuki, nawet jesli stanowi pozniejsze identyczne powtd-
rzenie danego dziela. Dopiero w chwili powtdrzenia prototypu zainteresowa-
nie powtarzalnoscia funkcjonalng catkowicie zastepuje osobliwe, pociagajace
pigkno oryginatu. Tym samym mozna patrzec na sztuke jak na technologie
lub nauke nieustannie poszukujaca niepowtarzalnych eksperymentéw lub
ekspresji emocji psychicznych. By¢ moze interesujacy jest fakt, ze liturgia re-
ligijna wydaje sie taczy¢ osobliwg zmiennos¢ sztuki z niezawodnoscia tego,
CO maszynowe.

Po drugie, obawa, ze sztuczna inteligencja wymknie si¢ naszemu ludzkie-
mu zasiegowi ignoruje rzecz najwazniejsza, a mianowicie, ze w przypadku
wszystkiego, co maszynowe, zawsze tak bylo, ze wzgledu na polaczenie na-
szego wynalazku z naturalnymi afordancjami, ktérych nie potrafimy w pelni
przewidzie¢. Z drugiej strony, wlasnie dlatego, Ze natura dopuszcza to po-
taczenie, co do zasady zawsze mozemy doscignac to, co maszynowe, w tym
sztuczng inteligencje, pod warunkiem, ze bedziemy mie¢ wystarczajaco duzo



Natura, ludzkos¢ i technologia 107

czasu i wystarczajaco duzo czysto ludzkiego wysitku umystowego. W bardziej
realistycznym ujeciu — nawet, kiedy nie wiemy, w jaki sposéb sztuczna inte-
ligencja osiagneta przydatny rezultat, potrafimy zrozumie¢ sam ten rezultat
i w tym stopniu dotrzymalismy kroku maszynie w zasadniczych aspektach.

Po trzecie lepsze rozumienie tego, co techniczne, pozwala nam lepiej do-
strzec jeden z aspektow alienacji cztowieka. Istoty ludzkie maja zdolno$¢
do interakcji, nawet w parach, jedynie dzigki uzyciu narzedzi i symboli, ktory-
mi co do zasady potrafi si¢ postugiwac osoba trzecia lub ktoére jest ona zdolna
rozumie¢. Podobnie jak nie ma prywatnego jezyka, nie ma czystego idiolektu
a deux, nie ma prywatnego kodu, ktérego nie mozna ztamac. Z tego powodu
sam warunek wstepny ludzkiego istnienia jako nieodfacznie spolecznego sta-
nowi réwniez warunek potencjalnej alienacji, spotegowany faktem, ze jak juz
widzielismy, pojawia si¢ tu takze nieprzewidywalny glos natury.

Jesli si¢ nad tym zastanowimy, zdotamy dostrzec zaskakujaca inwersje: nie
chodzi o to, ze technika alienuje nas od tego, co ludzkie i od naszego ludzkiego
znoju, ani o to, ze winne sg maszyny, ale przeciwnie: od bycia cztowiekiem
alienuje nas odejscie od wgladu w proces techniczny i udzialu w nim, co do-
tyczy takze procesu sztuki tworczej. By¢ czlowiekiem znaczy trudzi¢ si¢ nie
tylko w sensie pracy, ale takze w sensie bycia technikiem i bycia artysta. Z cze-
go to wynika? Dzieje si¢ tak, poniewaz jesli narzedzie i maszyna oraz znak
jako narzedzie tworzg nas tak samo, jak my tworzymy je, to aby by¢ w pelni
czlowiekiem, musimy mie¢ pewien wglad w tajemne polaczenie ksztalttowania
i materializacji, ludzkiego wynalazku i naturalnej afordancji, ktéra okresla
technike.

Kiedy to zobaczymy, mozemy dostrzec takze, ze to nie maszyny, nie kom-
putery ani telefony komdrkowe itp. alienujg nas od naszej zasadniczej ludzko-
$ci. W znacznie wigkszym stopniu wigkszo$¢ z nas nie ma pojecia, jak dzialaja
te rzeczy, a tym samym staje si¢ ich stugami, cho¢ tak naprawde raczej stu-
gami ludzkich operatoréw tych maszyn. Nie jesteSmy juz w stanie naprawiac
wlasnych samochodéw ani nawet zleci¢ tego miejscowym warsztatom: na to
sa one za bardzo zautomatyzowane. Nie dlatego, Ze ta nadmierna automaty-
zacja ma sens w kontekscie technicznym, ale dlatego, ze jestesmy subtelnie
podporzadkowywani systemom obstugiwanym zasadniczo przez ludzi, a nie
maszyny. Ten przyktad mozna oczywiscie zwielokrotnic.

Dawno, dawno temu, w epoce feudalnej i wczesnej nowozytnej, wiele
istot ludzkich traktowano jak materi¢ ksztaltowang przez inne istoty ludz-
kie uznawane za forme; te za$ w konsekwencji i na nieszczescie nie miaty



108 John Milbank

wgladu w proces dziatania i proces techniczny, jak wyjasniat Hegel. Jesli cia-
ta naturalne i sztuczne przedmioty postrzegano w $wietle tego statycznego
hylemorfizmu, nie wynikato to z faktu, ze jakikolwiek przedmiot naturalny
czy sztuczny naprawde odpowiada temu wzorowi (w przeciwienstwie do opi-
sanego przeze mnie dynamicznego hylemorfizmu), lecz z faktu postrzegania
takich obiektow w $wietle przymusowych relacji ludzkich dzielacych ludzi
na czynnych i biernych.

Od wczesnych czaséw nowozytnych, w dobie kapitalizmu, wigkszos¢ istot
ludzkich podlegalta opresji w imi¢ wydajnosci i przyczynowosci sprawczej.
Zamiast jako surowiec, postrzegano ich jako trybiki w maszynie. Jednak na-
wet jesli maszyna nie jest zywym organizmem zdolnym si¢ rozmnaza¢ lub
czué, to i tak do dzialania wymaga pewnej nieprzerwanej petli sprzezenia
zwrotnego. Analogicznie — cho¢ sprawczo$¢ nie ma charakteru formalnego
ani teleologicznego, odbiorca przyczyny wylacznie silowej nie pozostaje cal-
kiem bierny i nie jest przez nig predeterminowany, a raczej dostosowuje dang
przyczyne do swojego obecnego stanu lub czasem przyjmuje ja z pewna nie-
przewidywalng spontanicznoscig. Nawet na poziomie wydajnosci przyczyne
i skutek nalezy powiazac z pewna wzajemna relacja, aby sprawczo$¢ w ogole
mogta zadziatac.

Wrynika z tego, ze skarzac sig, iz istoty ludzkie sprowadzane sg do roli ma-
szyn, blednie rozumiemy i oczerniamy maszyne. Podobnie jak statyczny hyle-
morfizm tak naprawde dokonuje projekeji falszywej relacji ludzkiej na nature
i wynalazczo$¢, mechanizm newtonowski dokonuje projekeji innego fatszy-
wego trybu relacji ludzkiej na nature i mechanizm. Za maszyna zawsze jest
miedzy-ludzka, a alienacje od maszyny powodujg istoty ludzkie, przez ktére
inne istoty ludzkie, a tak naprawde ich wiekszo$¢, beda oddzielone od tego,
co techniczne, i od tego, co artystyczne, a tym samym od wlasnej ludzkosci.

Nie opuszcza nas wladza wydajnosci. Nie tylko usiluje ona zaprzeczy¢ na-
szej ludzkosci, dopasowujac nas do blednie rozumianych maszyn, ale takze
dopasowujac nas do btednie rozumianych zwierzat i natury jako takiej. Ponie-
waz nawet jesli sprawczo$¢ mechaniczna ma charakter wzajemny, a organicz-
na natura te wzajemnos¢ nasila, zwigkszajac sile informacji zwrotnej odbiorcy
wobec tego, co samowystarczalne, mozemy zaczaé dostrzegaé, ze natura nie
steruje jakie$ oderwane prawo, lecz raczej samostanowigce si¢ nawyki lub
dyspozycje, ktére najwyrazniej daza do tajemniczych celéw, w ktérych na-
tura uczestniczy dzigki nieustannemu wspoltksztattowaniu i przewidywaniu
na nowo. W takim kosmosie, podobnym do wyobrazonego przez filozofow



Natura, ludzkos¢ i technologia 109

natury epoki romantyzmu, ktéry obecnie na nowo potwierdzaja nawet na-
ukowcy, ostateczne pojawienie sie wolnosci i §wiadomego celu nie wydaje sie
juz aberracja.

Tym samym mozemy powiedzie¢, ze podobnie jak postrzegane niebez-
pieczenstwo sprowadzenia ludzi do maszyn zwykle zasadza si¢ na blednym
rozumieniu maszyn, tak samo postrzegane niebezpieczenstwo sprowadzenia
istot ludzkich do zwierzecosci lub do ,,czystego zycia” zwykle btednie poj-
muje zar6wno to, co zwierzece, jak i to, co naturalne. Nie musimy oczerniaé
zwierzgcosci w celu obrony wiasnej ludzkosci, poniewaz zwierze, do ktérego
mozemy zosta¢ sprowadzeni (czyli do wylacznie popedowego i przydatnego),
raz jeszcze stanowi projekcje podziatu i subordynacji w obrebie ludzkosci,
podtrzymywanych ideologicznie przez falszywy dualizm natury wzgledem
kultury, na zwierzecos$¢ i nature jako taka.

Tak naprawde musimy broni¢ ludzkiej wolnosci, co wymaga silnego poczu-
cia realnos$ci ducha jako czego$, czego nie da sie sprowadzi¢ do materii, ponie-
waz materialistyczne postrzeganie wolnosci jako ,,zgodnej” z mechanicznym
determinizmem, a tym samym sprowadzanej do samego braku zewnetrznego
oporu wobec tego, co wewnetrznie nieuniknione, nie moze wspiera¢ polityki
demokratycznej i wlaczajacej, lecz jedynie manipulacyjng kontrole ze strony
0sob, ktdre, o ironio, wydawalyby si¢ pelnoprawnymi libertarianami meta-
fizycznymi.

Jednakze dualistyczna obrona ducha jest zwykle malo prawdopodobna
i wspotwinna wykorzystywaniu tego, co pozaludzkie, zas ja sugeruje istnienie
cigglodci miedzy wykorzystywaniem cztowieka przez czlowieka a ludzka po-
garda dla natury i jej wykorzystywaniem, a nawet ludzka pogarda dla pigkna
proceséw technicznych i ich wykorzystywaniem.

Wobec tego potrzebujemy polityki duszy, bedacej zarazem polityka cig-
glodci miedzy tym, co naturalne, a tym, co paranormalne. Potrzebujemy jej
zamiast lewicowej polityki ,materialistycznej”, w dziwny sposob uwiklanej
w tradycyjne elitarne zwigzki ludzi pracy z rzekomo bierna, podlegla materia,
niezaleznie od poziomu jej rzekomego ,,dynamizmu” w kontekscie taczagcym
nas beztadnie z cigglym redukcjonizmem poczawszy od Engelsa.

W bardziej ogélnym ujeciu filozoficznym implikuje to metafizyke przypi-
sujaca taka sama wage temu, co naturalne, jako taczacemu wszystko, i temu,
co ludzkie, jako szczytowi duchowego rozwoju, ktéry wynika z natury, a za-
razem dokonuje jej nadnaturalnej transcendencji. Wspdlczesno$¢ ujmujaca
Boga w nawias usituje albo przedstawic¢ jako absolut obiektywna nature lub



110 John Milbank

subiektywna ludzkos¢, albo beztadnie oscyluje miedzy tymi dwoma bieguna-
mi. Jesli jednak absolut obejmuje je oba, z wiekszym prawdopodobienistwem
musimy postrzega¢ absolut jako transcendentny oraz immanentny - wiecz-
ny absolut, w ktérym uczestnicza zaréwno procesy historii naturalnej, jak
i ludzkie;j.

Ta perspektywa moze pozwoli¢ na horyzontalne wylonienie si¢ ducha z na-
tury, cho¢ jako co$, czego natura nie przewidziala w pelni, ale co nie wymyka
sie retrospektywnemu odszyfrowaniu w kontekscie tego wyltonienia si¢ wol-
nosci, sztuki i celu. W tym wymiarze wydaje sie réwniez przychodzi¢ niespo-
dziewanie do natury i pojawiac si¢ wertykalnie z gory.

To wlasnie tu typowo chrzedcijafiska teologia Tréjcy Swietej naszego
uczestnictwa w boskim ciggtym tworzeniu wydaje si¢ najlepiej odszyfrowy-
wac kosmiczng tajemnice: nawet na nieskonczonej wysokosci, w samym Bogu,
nastepuje wyjscie od Ojcowskiego charakteru Synowskiego logos, idealna
niespodziewana operacja techniczna, bedaca udoskonalong osobliwg sztuka,
wraz z syntezg ich obu, nie§wiadomego dazenia i swiadomej udoskonalonej
formy, w Duchu stanowigcym niewyczerpane zrédlo wolnosci tworczej, czer-
piacej inspiracje z tego, co pozarozumowe, nawet w obliczu najbardziej abso-
lutnego mozliwego zakonczenia.

Ta ostateczna koncepcja najlepiej ujmuje wizerunek tego, co naturalne,
swobodnie ludzkie i maszynowe.

W



