
EU
RO

PA W
 KRYZYSIE ▪ PAN

D
EM

IA, KLIM
AT I EKO

LO
G

IA M
IASTA

EUROPA 
W KRYZYSIE
 pandemia, klimat i ekologia miasta

Creatio Continua 3





Europa w kryzysie:  
pandemia, klimat  
i ekologia miasta



CREATIO CONTINUA 
3



Europa w kryzysie: 
pandemia, klimat 
i ekologia miasta

Redakcja naukowa  
Jerzy Brusiło 

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydawnictwo Naukowe

Kraków 2024



Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Światowy Ruch Katolików na Rzecz Środowiska

Recenzja wydawnicza 
ks. prof. dr hab. Jan Orzeszyna
ks. dr hab. Andrzej Pryba MSF, prof. UAM

Publikacja dofinansowana z subwencji
dla Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie

Ten utwór jest dostępny na licencji Creative Commons
Uznanie autorstwa 4.0 Międzynarodowe (CC BY 4.0)

Copyright © 2024 by Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

ISBN 978-83-8370-104-2 (druk)
ISBN 978-83-8370-105-9 (online)
DOI: https://doi.org/10.15633/9788383701059

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydawnictwo Naukowe
30-348 Kraków, ul. Bobrzyńskiego 10
wydawnictwo@upjp2.edu.pl
https://księgarnia.upjp2.edu.pl



	m Jerzy Brusiło
	K https://orcid.org/0000-0002-3962-1950

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Wprowadzenie:  
„Europa w kryzysie: pandemia, 
klimat i ekologia miasta”

	' https://doi.org/10.15633/9788383701059.00

Europa w kryzysie: pandemia, klimat i ekologia miasta – to tematy trzeciej 
publikacji z serii zawierającej wybór artykułów o szeroko rozumianej eko-
logii integralnej, którą wyrażono teologicznym terminem creatio continua1. 
To  platforma międzynarodowych, pluralistycznych i  ekumenicznych spo-
tkań, dyskusji i wymiany poglądów organizowanych we współpracy Uniwer-
sytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie i Światowego Ruchu Katolików 
na Rzecz Środowiska z Warszawy w formie konferencji-seminarium, ostatnio – 
z powodu ograniczeń pandemii – prowadzonych w trybie on-line.

Sytuacja światowa określiła obszar tematyczny konferencji i podyktowała 
problemy zapisane w kilku rozdziałach tego tomu, który powstał w odpo-
wiedzi na kryzys ekologiczny i powiązany z nim kryzys epidemiczny spowo-
dowany w latach 2020–2022 pandemią COVID-19. Żyjemy pod presją wielu 
różnych kryzysów: politycznych, ekonomicznych, społecznych czy religijnych, 

1	 „Po stworzeniu Bóg nie pozostawia stworzenia samemu sobie. Nie tylko daje mu byt i ist-
nienie, ale w każdej chwili podtrzymuje je w istnieniu, pozwala mu działać i prowadzi je do 
jego celu.” (Katechizm Kościoła Katolickiego, 1992, 301).



6� Jerzy Brusiło

ale dotykają nas skutki przede wszystkim kryzysu ekologicznego, ponieważ 
pandemia, podobnie jak zmiany klimatyczne i zagrożenia w środowisku na-
turalnym, mają dla człowieka znaczenie ekologiczne, wpływające na  jego 
życie i relacje z otaczającym światem ożywionym i nieożywionym. To jest 
problem ekologiczny2, we właściwym znaczeniu, jak i ekologiczny (lub lepiej: 
sozologiczny) w znaczeniu ochrony przyrody, zapobiegania zaburzeniom śro-
dowiska naturalnego spowodowanego wpływem człowieka (gł. przemysłu) 
na środowisko fizyczne (powietrze, gleba, woda) i przyrodę ożywioną3. W tych 
kryzysach uwaga jest zwrócona przede wszystkim na Europę, kolebkę naszej 
cywilizacji, bo tu skupiają się, jak w soczewce, źródła globalnych zniszczeń 
i zagrożeń trapiących ludzkość, z których największe to rabunkowa, niezrów-
noważona gospodarka i konsumpcyjny, hedonistyczny sposób życia codzien-
nego. „Ludzkość wezwana jest do uświadomienia sobie konieczności zmiany 
stylu życia, produkcji i konsumpcji, by powstrzymać globalne ocieplenie albo 
przynajmniej wyeliminować przyczyny wynikające z działalności człowieka”4.

Globalne ocieplenie i zmiany klimatu, skażenie wody, powietrza i ziemi 
czy zubożenie bioróżnorodności, to  już dziś oczywiste przejawy kryzysu 
ekologicznego, podobnie jak o wiele rozleglejszy kryzys moralny i społeczny, 
niesprawiedliwość i ubóstwo milionów ludzi na całym świecie5. Ale nowym, 
przynajmniej jeśli chodzi o zasięg i skutki, jest kryzys wywołany pandemią ko-
ronawirusa SARS-CoV-2 i ma ona – podobnie jak każda epidemia – charakter 
ekologiczny. W epidemii, w której dochodzi do nadmiernego wzrostu liczby 
drobnoustrojów chorobotwórczych, w której ginie wiele istot żywych, ludzi 
i ssaków, mamy do czynienia z ewidentnym zaburzeniem relacji środowisko-
wych między poszczególnymi gatunkami czy grupami gatunków zwierząt 
(przy epidemiach dotykających zwierzęta) i między określonym gatunkiem 
(lub gatunkami) zwierząt i człowiekiem (przy epidemiach zabójczych dla ludzi).

2	 Ekologia to nauka „badająca przejawy życia na poziomie organizacji wyższym niż poje-
dynczy organizm” i „zajmująca się oddziaływaniem pomiędzy osobnikami jednego lub 
różnych gatunków, pomiędzy organizmami a środowiskiem, a także zjawiskami zachodzą-
cymi w całej biosferze i jej fragmentami (ekosystemach, biocenozach)”. J. Weiner, Ekologia, 
[w:] Encyklopedia biologiczna. Wszystkie dziedziny nauk przyrodniczych, t. 3, red. Zdzisława 
Otałęga [i in.], OPRES, Kraków 1998, s. 127.

3	 Por. Z. Głowaciński, Sozologia, [w:] Encyklopedia biologiczna. Wszystkie dziedziny nauk 
przyrodniczych, t. 10, red. Zdzisława Otałęga [i in.], OPRES, Kraków 2000, s. 86.

4	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 2015, 23.
5	 Por. tamże, 17–52.



Wprowadzenie: „Europa w kryzysie: pandemia, klimat i ekologia miasta”� 7

Epidemie czy pandemie (epidemia o charakterze ogólnoświatowym) były 
obecne wśród ludzi od czasów starożytnych a ostatnia pandemia koronawi-
rusa SARS-CoV-2 we wcześniejszej wersji pojawiała się w pierwszych latach 
XXI wieku6. Dopiero ten ostatni koronawirus wywołując chorobę COVID-19 
pokazał, jak mocno epidemia łączy się z kryzysem politycznym, ekonomicz-
nym, społecznym i religijnym i jak bardzo epidemia jest ekologiczna, związana 
ze środowiskiem przyrodniczym, z wpływem bakterii czy wirusów z jednego 
organizmu żywego (najczęściej ssaka) na drugi organizm żywy, którym czę-
sto jest człowiek. To są śmiercionośne relacje. Od czasów epidemii grypy tzw. 

„hiszpanki” z początku XX wieku, to chyba najbardziej spektakularny przy-
kład zaburzenia harmonijnych, symbiotycznych odniesień między różnymi 
gatunkami roślin (też ulegającym różnym zakażeniom) i zwierząt a człowie-
kiem. To oczywiste, że w epidemii mamy do czynienia z ekologią, a właściwie 
z kryzysem ekologicznym i można przewidywać, że w kolejnych pandemiach 
także wystąpi na skalę globalną wzrost zachorowań na choroby zakaźne i że 
pojawią się u ludzi nowe choroby odzwierzęce (większość wszystkich chorób 
zakaźnych u człowieka pochodzi od zwierząt).

Rozwój cywilizacji, rozrost miast, nowe szlaki komunikacyjne, ekspansja 
ludzkości na ekosystemy od dawna zasiedlone przez zwierzęta z jednej strony 
powodują ich eksterminację, a z drugiej sprawiają, że ludzie i zwierzęta mu-
szą żyć blisko siebie, za blisko siebie… Zmniejszenie naturalnych obszarów, 
gdzie dotąd w izolacji żyły liczne gatunki zwierząt, dzikich nosicieli drobno-
ustrojów chorobotwórczych, obojętnych dla zwierząt, szkodliwych dla ludzi, 
wywołuje wzrost chorób zakaźnych. Podobnie bliższy kontakt ze zwierzętami 
udomowionymi, nawet zażyłe relacje z tymi zwierzętami, coraz większe, prze-
mysłowe hodowle zwierząt przeznaczonych do spożycia przez ludzi również 
powoduje większe możliwości wpływu bakterii i wirusów chorobotwórczych 
na człowieka. Coraz większe potrzeby konsumpcyjne i odejście od zasad re-
ligijnych zakazujących spożywania gatunków zwierząt uznawanych dawniej 

6	 Początek pandemii obecnego koronawirusa SARS-CoV-2 – w ograniczonym zasięgu – po-
jawił się już w latach 2002-2003 w Chinach jako koronawirus SARS-CoV-1, a w 2012 zi-
dentyfikowano na Bliskim Wschodzie podobnego koronawirusa MERS-CoV. Szybko się 
przenosił i powodował wysoką śmiertelność. Był podobnie zjadliwy jak wirus grypy, ale 
miał inną budowę i sposób zarażania. Cechą charakterystyczną była białkowa obwódka 
w kształcie korony. Wirus nazwano SARS od skrótu choroby jaką wywoływał (ciężki ostry 
zespół niewydolności oddechowej, ang. severe acute respiratory syndrome). To te drobno-
ustroje, mutując, wywołały pandemię SARS-CoV-2.



8� Jerzy Brusiło

za „nieczyste”, także przyczynia się do powstawania epidemii (głównie z Azji, 
gdzie znajdują się największe populacje ludzkie i skąd pochodzi ostatnia pan-
demia koronawirusa). Rozwój turystyki i moda na posiadanie zwierząt egzo-
tycznych, drapieżnych o nieznanym wpływie na zdrowie człowieka – to goto-
wy przepis na częstsze występowanie chorób odzwierzęcych u ludzi.

Rozwój epidemii we wcześniejszych epokach historycznych i w naszych 
czasach jest jeszcze spowodowany niedożywieniem, brakiem wody i niskim 
poziomem higieny (nie tylko w krajach ubogich) oraz brakiem dostępu do le-
ków i technologii medycznych przeciwdziałających i zapobiegających choro-
bom zakaźnym. Nawet tam, gdzie poziom medycyny jest wyższy, paradoksal-
nie rozpowszechnienie antybiotyków i leków przeciw chorobom zakaźnych 
powoduje uodpornienie się drobnoustrojów na leczenie i powstawanie nowych 
mutacji chorobotwórczych.

Na forum Creatio continua pytamy i szukamy odpowiedzi na wielorakie 
wyzwania świata i człowieka. Jak nasze systemy polityczne i społeczne są od-
porne na problemy kryzysu pandemicznego i klimatycznego? Jakie znaczenie 
mają w tym wiodące modele ekonomiczne? Jakie są alternatywy?

Papież Franciszek w jednym z przemówień powiedział:

„Ekologia integralna sugeruje nową koncepcję relacji między nami a naturą. Pro-
wadzi to do nowej ekonomii, w której produkcja bogactw ukierunkowana jest 
na integralny dobrobyt człowieka i na poprawę – a nie na zniszczenie – naszego 
wspólnego domu. Oznacza to również odnowioną politykę, rozumianą jako jed-
ną z najwyższych form miłości. Tak, miłość jest międzyosobowa, ale miłość jest 
również polityczna. Obejmuje wszystkich ludzi i dotyczy przyrody. Dlatego zapra-
szam wszystkich do wzięcia udziału w tej podróży. To właśnie zaproponowałem 
w «Laudato si’», a także w nowej encyklice, «Fratelli tutti». Jak sugeruje termin 
«Odliczanie», musimy pilnie działać. Każdy z nas może odegrać cenną rolę, jeśli 
wszyscy już dziś wyruszymy w drogę. Nie jutro, dzisiaj. Ponieważ przyszłość bu-
duje się dziś, i to nie samotnie, ale we wspólnocie i w zgodzie”7.

Obecny, trzeci tom wybranych, najważniejszych i  reprezentatywnych 
głosów z III i IV konferencji Creatio Continua, które z powodu ograniczeń 

7	 Franciszek, Papież o ekologii integralnej, Watykan, 12 października 2020, https://www.vati-
cannews.va/pl/papiez/news/2020-10/franciszek-o-ekologii-integralnej-trzeba-dzialac-juz-

-dzis.html (18.07.2021).



Wprowadzenie: „Europa w kryzysie: pandemia, klimat i ekologia miasta”� 9

pandemicznych odbyły się on-line w grudniu 2020 i 2021 roku, to trzy ese-
je w języku angielskim (przetłumaczone także na język polski) i trzy teksty 
w języku polskim autorstwa profesorów i wykładowców współorganizatorów 
Creatio Continua – Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie.

Pierwszy, podstawowy tekst tomu to rozdział Johna Milbanka „Pomiędzy 
katastrofami: Bóg, natura i  ludzkość”, w którym Autor analizuje tytułową 

„katastrofę” – pandemię COVID-19 w kontekście politycznym, filozoficznym 
i religijnym. Profesor Milbank oczywiście podaje wiele innych kontekstów 
pandemicznej katastrofy i  mimo niektórych pesymistycznych wniosków, 
propozycja życia po doświadczeniu pandemii jest pełna nadziei pokładanej 
w duchowości: „Z całą pewnością wymaga to wyłonienia się globalnej kultu-
ry metafizycznej – poczucia wspólnego globalnego sacrum, które jako jedy-
ne może zapewnić miejsce dla ducha, a tym samym godność ludzkiej pracy 
i wszystkich innych naturalnych podmiotów”.

W podobnym tonie, w refleksji „Między cywilizacją chrześcijańską a neo-
pogaństwem” francuska filozof Chantal Delsol opisuje niektóre przejawy 
upadku cywilizacji chrześcijańskiej (nie: chrześcijaństwa!) ulegającej nihili-
zmowi, permisywizmowi moralnemu i – ogólnie nazywając – neopogaństwu. 
Problem nie jest nierozwiązalny i w poszukiwaniu wyjścia z kryzysowej sytu-
acji społecznej chrześcijaństwa Autorka proponuje nawrócenie serca każdego 
wierzącego.

Do problemu pandemii wraca trzeci angielskojęzyczny tekst (przetłu-
maczony również na  j. polski) kolejnego znakomitego gościa Creatio con-
tinua – profesora Rocco Buttiglione, w przemyśleniach: „Europa: odbudo-
wa czy odnowa?”. Nie ma za wiele odpowiedzi na tytułowe pytanie o nasz 
świat po koronawirusie SARS-Cov-2, ale mamy wskazówkę, że potrzebujemy 
wspólnoty, że ten i inne kryzysy możemy przezwyciężyć tylko razem, „kryzys 
środowiskowy, bardziej niż cokolwiek innego, uświadomił nam, że wszyscy 
żyjemy w tym samym świecie i że to, co robi jeden z nas, ma wpływ na wszyst-
kich innych mieszkańców tej planety”.

Dokładną analizę przedmiotową pandemii, analizę jej przyczyn i skutków 
przedstawia rozdział biblistki i ekolog doktor Anny Wajdy: „Pandemie jako 
szansa na refleksję, samoopamiętanie i poskromienie globalnego konsumpcjo-
nizmu”. To nie tylko przedstawienie problemu, ale i próba wyciągnięcia kon-
struktywnych wniosków z przeżycia stanu epidemicznego. W sumie jednak 
pytania: „czy jesteśmy w stanie wysnuć wnioski z tego doświadczenia i czy coś 
zmienimy w swoim działaniu?” nadal pozostają do odpowiedzi.



10� Jerzy Brusiło

Wypowiedź ks. prof. Macieja Ostrowskiego (także z powodu pandemii wy-
głoszona on-line), który najdłużej zajmuje się ekologią (jeszcze na Papieskiej 
Akademii Teologicznej a później na Uniwersytecie Papieskim Jana Pawła II) – 
„Ekologia miasta. Refleksje na kanwie encykliki Laudato si’” – dotyka proble-
mu ochrony egzystencji człowieka żyjącego w mieście, często w warunkach 
różnorodnych kryzysów. Komentując encyklikę Laudato si’, rozdział oma-
wia wybrane elementy ludzkiego środowiska, które mają wpływ na jakość 
życia człowieka: czyste powietrze, światło, żywa przyroda, otwarta i szeroka 
przestrzeń, sfera prywatności, otoczenie społeczne i religijne oraz na tym tle 
eksplikuje niektóre współczesne zagrożenia ekologiczne, zwłaszcza w mia-
stach: skażenie powietrza, chaos wizualny, brzydota, nadmierne zagęszczenie 
i ciasnota osiedli, brak dostępu do żywej przyrody, złe warunki utrudniające 
wychowanie młodego pokolenia, niewłaściwe międzyludzkie relacje przyczy-
niające się do zmęczenia społecznego. We wnioskach Autor postuluje, aby 
twórcy ludzkich osiedli i osoby kształtujące politykę społeczną bardziej zwra-
cały uwagę na dobro każdego człowieka, mieszkańca miast.

Ostatnim tekstem trzeciego tomu Creatio continua zatytułowanym „De-
strukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna. Eutyfroniczno-pa-
storalna refleksja na kanwie Laudato si’” ks. dr. hab. Jana Klimka, to w pierw-
szej części obszerna analiza sytuacji kryzysu kultury odrzucenia (wykluczenia) 
opisanego na początku rozdziału pierwszego encykliki Franciszka Laudato si’. 
Druga część rozdziału to próba odpowiedzi na pytania: „czy współcześnie moż-
na już mówić o destrukcji środowiska psychicznego człowieka, a jeśli tak, to na 
czym ona polega? Skoro mówimy dziś już bardzo wyraźnie o katastrofie ekolo-
gicznej, do której doprowadziła techniczna rewolucja człowieka, to czy należy 
mówić równie mocno o katastrofie psychicznej współczesnego, zindustriali-
zowanego człowieka?” Odpowiedzi Autor szuka u papieża Franciszka, za któ-
rym postuluje: „Uzdrawia nas bliskość drugiego człowieka, sieć autentycz-
nych i realnych relacji społecznych oraz doświadczenie konkretnej wspólnoty. 
To poprzez nie rodzi się uzdrawiające doświadczenie miłości Boga i bliźniego”.

To co mógłby powiedzieć papież Franciszek na temat „Europa w kryzysie: 
pandemia, klimat i ekologia miasta”, mogłoby być streszczeniem całego Cre-
atio Continua III: Nie wychodzimy z kryzysu sami, lecz przez czynną miłość. 
Tylko wychodząc ku innym, ostatecznie odnajdujemy siebie.

n



	m Jan Dziedzic1

	K https://orcid.org/0000-0002-7229-8657

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Wstęp Dziekana Wydziału 
Teologicznego Uniwersytetu 
Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie
	' https://doi.org/10.15633/9788383701059.01

Creatio continua (łac. ciągłe tworzenie, stwarzanie) wpisuje się w nauczanie 
Kościoła, który już od wielu lat zabiega i apeluje o czyste środowisko. Cho-
re środowisko oznacza chorego człowieka. Już papież Paweł VI przestrzegał 
przed „doprowadzeniem do katastrofy ekologicznej pod wpływem eksplozji 
cywilizacji przemysłowej” a Jan Paweł II zachęcał do globalnego „nawróce-
nia ekologicznego” i nawołując do ochrony każdego ludzkiego życia, podkre-
ślał wagę „ekologii ludzkiej”. Kościół naucza, że stworzenie jest zagrożone tam, 
gdzie „my sami jesteśmy ostateczną instancją, gdzie wszystko po prostu należy 
do nas i konsumujemy tylko dla samych siebie. A marnotrawienie stworzenia 

1	 Prof. dr hab., prezbiter archidiecezji krakowskiej, dziekan Wydziału Teologicznego Uni-
wersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie, kierownik katedry Teologii i Psychologii 
Pastoralnej Instytutu Teologii Praktycznej, kierownik Uniwersytetu Trzeciego Wieku Uni-
wersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie.



12� Jan Dziedzic

zaczyna się tam, gdzie nie uznajemy nad sobą żadnej instancji, ale widzimy 
jedynie samych siebie”2.

Papież Franciszek, nazywany „zielonym papieżem”, w obliczu globalnej 
degradacji środowiska zwrócił się w wydanej w 2015 roku encyklice Lauda-
to si’ do każdej osoby mieszkającej na naszej planecie, proponując wszystkim 
nawiązanie dialogu w odniesieniu do naszego wspólnego domu3. Współczesny 
świat pokazuje wielkie możliwości człowieka, a patrząc w przyszłość, trzeba 
myśleć o przyszłych pokoleniach, tych którzy będą żyć po nas. Oni liczą na to, 
że zostawimy im czysty, przyjazny świat.

Wszelka troska i dążenie do polepszenia świata wymaga dogłębnych „zmian sty-
lów życia, modeli produkcji i konsumpcji, utrwalonych struktur władzy, na któ-
rych opierają się dziś społeczeństwa”. Prawdziwy rozwój człowieka ma charak-
ter moralny i pociąga za sobą pełne poszanowanie osoby ludzkiej, powinien być 
również ukierunkowany na świat przyrody i «brać pod uwagę naturę każdego 
bytu oraz ich wzajemne powiązanie w uporządkowany system». Dlatego zdolność 
człowieka do przekształcenia rzeczywistości powinna być rozwijana na podstawie 
pierwotnego przeznaczenia rzeczy, wyznaczonego jej przez Boga4.

Jestem przekonany, że idea creatio continua, która wpisuje się w nauczanie 
papieża Franciszka, przyczyni się do kształtowania postaw na rzecz ochrony 
środowiska i człowieka, który jest zagrożony, i przynajmniej w jakimś stopniu 
udzieli odpowiedzi na kryzys ekologiczno-pandemiczny.

n

2	 Benedykt XVI, Przemówienie do duchowieństwa diecezji Bolzano-Bressanone (6 sierpnia 
2008), „Acta Apostolicae Sedis” 100 (2008), 634.

3	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 3. 
4	 Tamże, 5.



	m John Milbank1

	K https://orcid.org/0000-0003-4270-1633

University of Nottingham

Pomiędzy katastrofami: 
Bóg, natura i ludzkość

	' https://doi.org/10.15633/9788383701059.02

Pandemia koronawirusa ma charakter naturalnego „wydarzenia” o tyle, o ile 
jej rzeczywistość wykracza poza nasze możliwości pełnego jej wyjaśnienia pod 
względem pochodzenia, przyczyn, zakresu czy konsekwencji.

Niemniej jednak, nie jest pewne czy okaże się ono rzeczywiście epokowe. 
Dla niektórych komentatorów pozostaje ono po prostu przejściowym zakłóce-
niem, uzasadniającym nadzwyczajną, ale doraźną reakcję. Dla innych to znak 
znacznie szerszego i pogłębiającego się kryzysu ekologicznego. Obie te grupy 
z zadowoleniem przyjmują obecny powrót do zwiększonej aktywności pań-
stwa i współpracy społecznej.

Jeszcze inni uważają tę nadzwyczajną reakcję nie za tymczasową czy do-
broczynną, lecz za przejaw nasilenia istniejących niepokojących procesów po-
lityczno-ekonomicznych, prowadzących zarówno do nadzoru, jak i wzajemnej 
izolacji2.

1	 Emerytowany profesor na Wydziale Teologii i Studiów Religijnych Uniwersytetu Notting-
ham, profesor wizytujący w Instytucie Filozofii Edyty Stein w Granadzie. Twórca radykal-
nej ortodoksji, teolog anglokatolicki.

2	 Zob. M. D’Eramo, The philosopher’s epidemic, „New Left Review” marzec–kwiecień 2020 
nr 122, s. 25–28. 



14� John Milbank

Ten kontrast znajduje pewne echo w duchowych i religijnych ocenach 
naszej obecnej sytuacji. Dla wielu ludzi pandemia jest ostrzeżeniem przed 
pozbawionym równowagi stosunkiem ludzi do życia na Ziemi; dla innych 
sama już reakcja na nią sugeruje, iż przeceniamy życie jako takie. Nazbyt 
unikając ryzyka, nie dostrzegamy, że umyka nam prawdziwa wartość i sens 
życia – polegający być może na przygotowaniu do tego ważniejszego życia 
po śmierci.

Rozważmy krótko te  trzy sporne wymiary naszej obecnej globalnej sy-
tuacji: jak bardzo znaczący jest ten kryzys? Czy oznacza on koniec neolibe-
ralizmu, czy też nasilenie tyranii w imię wyższej konieczności? I czy rzeczy-
wiście stawiamy życie ponad pieniądze, czy raczej przedkładamy kalkulację 
strat w ludziach nad obarczone ryzykiem dążenie do prawdziwie ludzkiego 
istnienia?

1. Pomiędzy katastrofami

Po pierwsze, czy prawdą jest, że „nic już nigdy nie będzie takie samo”, czy 
to po prostu długotrwały przestój – jak twierdzi Alain Badiou?3 W pewnym 
sensie pandemia jest zjawiskiem starym jak świat: w historii było ich wiele, 
a ta jest stosunkowo łagodna. Pandemie rażą ludzkość niczym grom z jasnego 
nieba, są metaforycznymi „atakami” banalnych czynników naturalnych, po-
zbawionymi jakiegokolwiek większego znaczenia. COVID-19, a ściślej SARS-

-CoV-2, to po prostu najnowsza z serii stosunkowo łagodnych współczesnych 
plag, których skutki są wprawdzie dotkliwe, ale jednak przemijające. Pande-
mia może nasilić pewne istniejące tendencje do cyfryzacji i pracy zdalnej oraz 
pogłębić upokorzenia doświadczane przez tych pracowników, którzy nie mogą 
sobie na to pozwolić – ale to wszystko. Nikt nie mógł dokładnie przewidzieć 
tego, co nadeszło, a środki podjęte przeciw pandemii były po prostu pragma-
tyczne, podobne do tych stosowanych w czasie wojny. Przejście do keynesow-
skiej polityki gospodarczej nie oznacza zatem trwałej zmiany i działania te zo-
stały wdrożone w celu obrony lokalnego kapitalizmu w obliczu zawieszenia 
niektórych łańcuchów globalnych. Priorytetem nadal był sektor finansowy, 
a pracownicy otrzymali wsparcie jedynie w takim zakresie, w jakim rynek 
był w stanie udźwignąć załamanie popytu.

3	 A. Badiou, On the epidemic situation, „Verso”, https://www.versobooks.com.



Pomiędzy katastrofami: Bóg, natura i ludzkość� 15

Bruno Latour w pewnym stopniu potwierdza ten pogląd, twierdząc, że kry-
zys wywołany przez SARS-CoV-2 nie jest „próbą generalną” przed nadcho-
dzącą katastrofą ekologiczną4. To zjawisko towarzyszy nam od wieków, czego 
dowodem jest ożywienie roli państwa narodowego i formy „biopolitycznej” 
kontroli, które według Michela Foucaulta funkcjonują już od roku 1800. Rządy 
celowo starały się selektywnie wpływać na medyczne przedłużanie niektórych 
istnień, jednocześnie „ekonomizując” inne i uznając je za ofiary konieczne dla 
funkcjonowania gospodarki i podtrzymania życia ludzkiego w ogóle. Co wię-
cej, przywrócono typowo współczesny dualizm kultury i natury: rzekomo 
jesteśmy zjednoczeni jako ludzie przeciw obcej sile przyrody, z którą toczymy 

„wojnę”. Jednak głębszy kryzys ekologiczny, z którym się mierzymy, jest zupeł-
nie inny: po pierwsze, to zagrożenie o wiele bardziej ogólne, którego nie da się 
opanować wyłącznie poprzez działania instytucji państwowych. Po drugie, 
w tym przypadku to jakby ludzie byli „wirusem” zagrażającym naturze, mimo 
że oni także stanowią jej cząstkę. Właśnie z tego powodu zmierzenie się z tym 
bardziej ogólnym zagrożeniem (zmiany klimatu, wymieranie gatunków itd.) 
wymaga zakwestionowania podziału na naturę i kulturę.

Z tego punktu widzenia kryzys ten może nie zmienić świata tak bardzo, 
jak nam się wydaje, i nie można go w tak oczywisty sposób uznać za część 
ogólnego kryzysu ekologicznego.

Istnieją powody, by zarówno potraktować to podwójne ostrzeżenie poważ-
nie, jak i częściowo je zakwestionować. Za sprzeczne można uznać twierdzenie 
Badiou, że nikt nie przewidział tego, co się stało, oraz że to po prostu kolejna 
z serii epidemii wirusa SARS. Właśnie z tego drugiego powodu – choć nikt 
nie mógł przewidzieć tej konkretnej pandemii w takim kształcie – eksperci 
od  lat ostrzegali przed możliwością wystąpienia tego rodzaju pandemii, 
a rządy w różnym stopniu się na nie przygotowywały. I choć obecny kryzys 
można porównać do tego, który wywołała grypa hiszpanka około 1920 roku, 
to znacznie większa globalizacja i rozwój struktur państwowych sprawiają, 
że skala zorganizowanego zawieszenia normalnego życia na całym świecie 
pozostaje bez precedensu.

Co więcej, nowe wirusy, w tym ten, nie mogą być po prostu postrzegane 
jako akty boskie. Wręcz przeciwnie – zazwyczaj dochodzi do ich przeniesienia 

4	 B. Latour, Is this a dress rehearsal, „Critical Inquiry”, https://critinq.wordpress.com/2020/ 
03/26/is-this-a-dress-rehearsal/.



16� John Milbank

z dzikich zwierząt na ludzi, a to, w wyniku działalności człowieka, staje się 
coraz bardziej prawdopodobne. Przyczyn można upatrywać nie tylko w być 
może nieuniknionej postępującej ekspansji ludzi na tereny dzikiej przyrody, 
lecz także w zamykaniu dzikich zwierząt w coraz ciaśniejszych przestrzeniach, 
ograniczeniu różnorodności gatunków i utrudnionym rozwoju odporności 
u zwierząt5. Dodatkowo, jak zauważa Badiou, globalizacja znacznie zwiększa 
prawdopodobieństwo spotkania archaicznych praktyk, takich jak tradycyjne 
uliczne targi żywności, z ultranowoczesną komunikacją. Stare zagrożenia zo-
stają wzmocnione przez nowe. Dlatego, jak podkreśla sam Latour, pandemii 
nie da się trafnie ująć w ramach opozycji między naturą a kulturą – takie uję-
cie jedynie zaciemnia obraz. Nie grozi nam tak naprawdę jedynie czynnik bio-
logiczny; jest on czynnikiem aberracyjnym tylko dlatego, że jego sprawczość 
została spotęgowana przez wiele poziomów ludzkiego działania – zarówno 
indywidualnego i przypadkowego (handlarze na targu w Wuhanie?), jak i sie-
ciowego i nawykowego (różne powiązania gospodarcze i systemy politycz-
ne, a także różnice w ludzkim materiale genetycznym, które miały ogromny 
wpływ na działanie wirusa w różnych miejscach i czasie). Nasze różnorodne 
ludzkie reakcje w nieprzewidywalny sposób będą kształtować to, jak długo 
wirus będzie się utrzymywał i jak dalece się zmutuje.

Z tego powodu, a także dlatego, że w przyszłości prawdopodobnie wystąpią 
inne pandemie, nie możemy mieć pewności, nawet na czysto „naturalnym” 
poziomie, czy ten kryzys pozostanie z nami, czy nie. Z powodów, które omó-
wiliśmy, ma on rzeczywiście zarówno cechy tradycyjnej zarazy, jak i cechy 
związane z bardziej współczesnym zaburzeniem relacji człowieka ze światem 
przyrody. Co więcej, nawet jeśli bardziej oczywiste zagrożenia ekologiczne 
mają nieco inny charakter, obecny kryzys już teraz ujawnia niektóre z dyle-
matów, które tamte zagrożenia postawią przed nami w sposób bardziej dotkli-
wy – jak pogodzić konieczność działania zbiorowego z zachowaniem ludzkiej 
wolności? Jak jednocześnie osiągnąć pragmatycznie potrzebną decentralizację 
działań i odpowiedzialności na szczeblu lokalnym, a jednocześnie oraz zwięk-
szyć równie niezbędną globalną koordynację i solidarność? Jakie życia chronić, 
a jakie narażać? Jak zintegrować ludzką godność z równowagą w przyrodzie? 
Jak pogodzić przetrwanie z tym, czemu przetrwanie w ogóle ma służyć?

5	 K. Jones, Tip of the iceberg: is our destruction of nature responsible for Covid-19?, „The Gu-
ardian”, https://www.theguardian.com/environment/2020/mar/18/tip-of-the-iceberg-is-o-
ur-destruction-of-nature-responsible-for-covid-19-aoe.



Pomiędzy katastrofami: Bóg, natura i ludzkość� 17

2. Pomiędzy politykami

Drugie pytanie brzmi: jak ocenić reakcje polityczne na „wielką pauzę” w na-
szym obecnym życiu? Naturalnie skłaniamy się ku poglądom Slavoja Žižka, 
który głosi, że należy przyjąć z zadowoleniem fakt wzrostu ludzkiej solidarno-
ści, nawet jeśli – a może właśnie dlatego – iż musi się ona przejawiać poświęce-
niem przybierającym postać społecznej izolacji6. Dobrze, że ludzka tolerancja 
dla ekonomizmu i utylitaryzmu zdaje się mieć granice: optymizmem napawa 
jaskrawy wyjątek Szwecji, jednego z najbardziej nowoczesnych i zsekularyzo-
wanych krajów na świecie, o wątłych gospodarstwach domowych niezdolnych 
do utrzymania izolacji. Ostatecznie nawet obecni brytyjscy torysi zostali zmu-
szeni do wycofania się z polityki, która de facto prowadziła do poświęcenia 
osób starszych i chorych w imię ratowania idei Brexitu.

Zatem mało kto zgadza się z na wpół spiskowym poglądem Giorgia Agam-
bena, że SARS-CoV-2 był po prostu szczególnie zjadliwym wirusem grypy, 
który wywołał nadmierną reakcję mającą na celu zawieszenie wszystkich 
normalnych procedur w imię trwałych rządów stanu wyjątkowego7. Choć 
wirus nie jest tak niebezpieczny, jak niektórzy początkowo sądzili, to jednak 
jest wystarczająco groźny, by uzasadnić podjęte środki nadzwyczajne – chyba 
że ktoś kieruje się bezduszną pogardą dla ludzkiego życia. Nie wydaje się też 
prawdopodobne, że rządy mogłyby rzeczywiście dążyć do sytuacji, która na-
raża na różne niebezpieczeństwa zarówno ich własne bogactwo, jak i władzę.

Z drugiej strony o wiele bardziej przekonujący jest pogląd, że kryzys fak-
tycznie umożliwia zarówno państwu, jak i kapitałowi wygodne zawieszenie 
dotychczasowych norm. W warunkach lockdownu znacznie umocniła się 
pozycja gigantów technologicznych, a platformy sprzedaży internetowej od-
notowały duży wzrost. Upowszechniła się też praca zdalna, która – poprzez 
izolację pracowników od wspólnotowej solidarności – zwiększa ich podatność 
na zdalną kontrolę. Pozorny odwrót od fordyzmu nie powinien przesłonić 
faktu, że może to oznaczać zakamuflowaną proletaryzację specjalistów i niż-
szej kadry zarządzającej – ich podporządkowanie coraz bardziej rutynowym 
procedurom. Jednocześnie pozycja przetargowa pracowników fizycznych 

6	 S. Žižek, Pandemic! COVID-19 Shakes the World, Cambridge, Polity 2020.
7	 Por. G. Agamben, L’invenzione di un’epidemia, https://www.quodlibet.it/giorgio-agamben-

-l-invenzione-di-un-epidemia. Zob. także C. Eisenstein, The Coronation, https://charlese-
isenstein.org/essays/the-coronation/.



18� John Milbank

niekoniecznie poprawi się: w obliczu znacznego wzrostu bezrobocia, pod-
porządkowania służbom, oraz dezorganizacji związków zawodowych tych 
pracowników może wręcz nastąpić odwrotny efekt.

Co więcej, mimo sporów o względne zalety strategii tłumienia epidemii 
w porównaniu z odpornością populacyjną oraz o konieczność wyboru między 
ratowaniem zagrożonych istnień ludzkich a podtrzymywaniem gospodarki, 
ostatecznie wszystkie rządy prawdopodobnie zastosują kombinację obu po-
dejść i będą dążyć do osiągnięcia pewnego rodzaju równowagi. Gdybyśmy na-
tomiast chcieli złagodzić te trudne wybory, musielibyśmy przejść na zupełnie 
inny porządek polityczny i gospodarczy.

Potrzebowalibyśmy przynajmniej takiego poziomu zaufania społecznego 
oraz koordynacji na szczeblu centralnym i lokalnym, jaki pozwolił demokra-
tycznej i w dużej mierze chrześcijańskiej Korei Południowej wdrożyć polity-
kę powszechnego śledzenia kontaktów i wybiórczej izolacji w celu szybkiego 
całkowitego opanowania wirusa. W mniejszym stopniu, lecz co szczególnie 
godne uwagi, subsydiarne i federalistyczne Niemcy poradziły sobie w tym 
zakresie znacznie lepiej niż Wielka Brytania.

Co ważniejsze, musielibyśmy na nowo przemyśleć całe zagadnienie sen-
su pracy oraz to, jak cele pracy dającej osobiste spełnienie i przynoszącej 
pożytek społeczny mogą wymagać różnych proporcji pracy indywidualnej 
i zespołowej w bezpośrednim fizycznym kontakcie. Musielibyśmy rozważyć, 
w jakim stopniu należy kompleksowo minimalizować zagrożenia związane 
z przebywaniem poza domem, jak je kompensować oraz jak zapewnić realne 
i solidne podstawy bezpieczeństwa dla osób zagrożonych bardziej niepewną 
egzystencją, w tym bezrobociem. Rzeczywiście, staralibyśmy się całkowicie 
wyeliminować tę niepewność i brak stabilizacji poprzez pełne uznanie rów-
nej społecznej wagi i trudności bardziej „podstawowych” zadań, takich jak 
budowanie, transport, obsługa i opieka. Zaczęlibyśmy je również postrzegać 
jako „sztukę” – i staralibyśmy się je w jeszcze większym stopniu tak traktować.

W świetle tych kryteriów trzeba ostatecznie stwierdzić, że kryzys prawdopo-
dobnie zmieni niewiele, poza nasileniem istniejących negatywnych tendencji.

3. Pomiędzy filozofiami

Za obecnym napięciem na świeckiej lewicy – czy należy powitać nową „wo-
jenną” solidarność wywołaną przez kryzys, czy raczej ubolewać nad ograni-
czeniem wolności, które ona za sobą niesie – można dostrzec znacznie starsze 



Pomiędzy katastrofami: Bóg, natura i ludzkość� 19

spory: czy mamy skupić się na coraz to bardziej obcej wizji nowoczesności i ne-
gatywnie dialektycznym wpływie oświecenia przede wszystkim w kategoriach 
marksistowskiego wyobcowania pracy (jak u Badiou i Žižka), czy też raczej 
na weberowskiej kontroli biurokratycznej – postrzeganej różnie i czasem za-
miennie z heideggerowską technokracją (Derrida, Nancy i Stiegler) bądź z fo-
ucaultowską biopolityką (Agamben i do pewnego stopnia Latour). Czy kapitał 
to wyobcowany ludzki podmiot sprawczy, który obalić może tylko prawdzi-
wa sprawczość pracy, czy raczej problemem jest samo fantazjowanie na jawie 
o jednej sprawczej instancji kontroli, zwanej „państwem”, która próbuje stłu-
mić wewnętrzną wielość sprawczości poprzez systemy złożonej instrumenta-
lizacji, nadzoru i ingerencji w egzystencjalne oraz życiowe poziomy ludzkiej 
rzeczywistości? Z tego punktu widzenia chodzi nie tyle o to, by wyzwolić 
wspólną ludzką pracę, co niewyobcowaną ludzką podmiotowość, lecz o wie-
lość współdziałających sprawczości – zarówno ludzkich, jak i innych. Albo 
więc człowiek powinien zawiesić „działanie” i odzyskać mityczną edeniczną 
zwierzęcość (Agamben), albo zaangażować się w demokratyczne konstytu-
cyjne negocjacje ze wszystkimi innymi naturalnymi podmiotami (Latour).

W zależności od  tego, czy ktoś woli Marksa, czy „lewicę weberowską”, 
może dostrzegać w obecnym kryzysie albo nadzieję, albo zagrożenie.

Można jednak argumentować, że możliwa jest synteza tych dwóch per-
spektyw na negatywny aspekt nowoczesności. Z jednej strony, praca jest wy-
obcowana częściowo dlatego, że – jak zauważył Ruskin – materializm jako 
taki nie potrafi wyobrazić sobie wzniosłego i duchowego celu pracy. Z drugiej 
strony, państwo nie dąży tylko do władzy dla samej władzy – dąży do wyobco-
wanej władzy, rozumianej wyłącznie jako kontrola, ponieważ utraciło wspólny 
duchowy horyzont. W tej perspektywie można zatem spróbować zintegrować 
wątek weberowski z kwalifikowaną wersją marksistowskiej analizy. Tak jak ka-
pitalizm musi uczynić naturalnie dostępne dobra rzadkimi i wymyślać nowe 
dobra o ograniczonej podaży, by utrzymać konkurencję i rentowność, tak 
samo nasza polityka ma tendencję do „ekonomizacji” zarówno życia, jak i in-
nych dóbr naturalnych – wybiórczo czyniąc je rzadkimi i bardziej niepewny-
mi, a także oferując relatywnie ekskluzywne środki zaradcze i „rozwiązania”, 
poddane jednocześnie mechanizmom rynkowym i biurokratycznej regulacji. 
W obu przypadkach władza rośnie proporcjonalnie do zysku, tak jak zysk 
kapitalistyczny jest nierozdzielny od władzy.

To, czego się szuka w obu przypadkach, to pusta i narcystyczna żądza 
panowania (libido dominandi), zdiagnozowana przez św. Augustyna. To jest 



20� John Milbank

właśnie cel liberalizmu, rozumianego precyzyjnie jako filozofia oparta na pry-
macie woli jednostki. Ostatecznie to właśnie porażka świeckiej myśli w za-
kresie identyfikacji wspólnych ram liberalizmu jako rzeczywistego problemu 
prowadzi do oscylowania między pieniądzem a władzą jako winowajcami 
nowoczesności. Albo też przyznaje się, że krytyka nie wykracza poza liberal-
ne ramy. I tak, odwracając słowa Viktora Orbána, Žižek otwarcie stwierdza, 
że „komuniści to liberałowie z dyplomem”8. Ostatecznie oznacza to dla niego 
(w czysto hobbesowsko-locke’owskiej linii), że podmiot w swojej otwartej wol-
ności jest dialektycznie tożsamy z otwartą przypadkowością materii. Oczy-
wiście – jak zauważył Nietzsche – nie daje nam to żadnych metafizycznych 
podstaw do zakwestionowania działania czystej władzy, wyobcowanej pracy 
czy uwodzenia przez iluzoryczne widowisko (ponieważ nie istnieje żadna rze-
czywistość poza lacanowskim „porządkiem rzeczywistym” – niedostępnym, 
niesamowitym widmem materii – podmiotowości), ani też dominacji ekolo-
gicznej człowieka nad naturą, ponieważ ta dominacja – wedle tej logiki – jest 
właśnie zupełnie naturalna.

Zadaniem równie metakrytycznym, co metafizycznym, byłoby raczej od-
krycie nie dialektycznej tożsamości między podmiotem a naturą (czy physis 
jako „charakterem”, a więc i treścią), lecz twórczego napięcia między nimi, 
zakorzenionego we wspólnym uczestnictwie w porządku transcendentnym, 
który podtrzymuje rzeczywistość zarówno ducha, jak i obiektywnie pożąda-
nych celów duchowej ekspresji, poprzez pracę nad materią i interakcję z inny-
mi naturalnymi (a w pewnym stopniu także duchowymi) podmiotami.

4. Pomiędzy duchowościami

Prowadzi mnie to  do trzeciej linii napięcia  – pomiędzy tymi, którzy, jak 
Žižek, celebrują nasze obecne skupienie na życiu jako takim, a tymi, którzy, 
jak Agamben, w różnym stopniu, ostrzegają, że zostaliśmy teraz sprowadze-
ni do „prymitywnego życia”, które ostatecznie okaże się nie być w ogóle ży-
ciem. Co ciekawe, debata ta ma swój odpowiednik w kontekście kościelnym 
i teologicznym: zdecydowana większość przywódców religijnych uświęciła 
nowy priorytet, jakim stało się zdrowie, lecz inni – najbardziej skrajnie Rusty 
Reno – zasugerowali, że to jedynie ostateczna forma świeckiego zachęcania 

8	 S. Žižek, Pandemic, 46. 



Pomiędzy katastrofami: Bóg, natura i ludzkość� 21

do traktowania każdego życia jako ważniejszego niż życie spełnione duchowo9. 
W ten sposób argumentowali przeciwko zamykaniu kościołów i odchodzeniu 
od publicznego kultu.

Po raz kolejny argumentacja obu stron zawiera istotne racje. Twierdze-
nie, że środki podejmowane w obliczu wojny lub zarazy mają obowiązywać 
wiecznie, nosi znamiona histerii. A ponieważ jesteśmy istotami cielesnymi, 
samo życie rzeczywiście stanowi podstawę bardziej wzniosłych form istnienia. 
Z drugiej strony dobrze wiemy, że środki nadzwyczajne wprowadzone w cza-
sach wojny często przetrwały – zarówno na dobre, jak i na złe. Niepokojąco 
oczywiste jest również to, że kościoły były często (a zwłaszcza w Wielkiej 
Brytanii) zamykane w stopniu niepotrzebnym i że były one, podobnie jak 
inne mniej utylitarne i bardziej wspólnotowe przestrzenie publiczne (w tym 
biblioteki, kluby i puby), ponownie otwierane jako jedne z ostatnich – właśnie 
dlatego, że nie służą wyłącznie podstawowym potrzebom egzystencjalnym 
i przetrwaniu ekonomicznemu.

W dłuższej perspektywie, tak jak widać, że pandemia zapowiada wzrost 
ludzkiej izolacji i brak realnego kontaktu fizycznego, sprzyjając tym samym 
ogromnemu wzrostowi zasady „dziel i rządź”, tak też można dostrzec, że zapo-
wiada zwiastuje obsesję na punkcie unikania zagrożeń i niekończącej się, zin-
ternalizowanej kalkulacji ryzyka z minuty na minutę – co jest obecnie jeszcze 
łatwiejsze dzięki urządzeniom cyfrowym. W przypadku ruchu i transportu – 
chodzenia, wspinaczki, jazdy na rowerze i żeglowania – a także w relacjach 
międzyludzkich, w tym seksualnych, oczywiste jest, że jako jednostki uznaje-
my pewne formy ryzyka za niezmiennie warte podejmowania – albo za powód, 
by pozostać w domu. Mamy tendencję do większego zahamowania wobec 
nich, gdy patrzymy na uśrednione dane i gdy otrzymujemy „rozwiązania” po-
zwalające ich unikać i je minimalizować. Ale wszystkie te rzeczy dostarczane 
są przez bezosobową agregację naszego życia przez państwo i rynek. To właś-
nie wtedy, gdy dajemy się przekonać, by postrzegać siebie przedmiotowo po-
przez pryzmat widowiska publicznego, przestajemy żyć w zgodzie ze sobą jako 
samookreślające się podmioty, zdolni spontanicznie wyczuwać, które ryzyka 
warto podejmować, a których należy unikać – wszystko to oczywiście zgodnie 

9	 R. R. Reno, Coronavirus reality check, „First Things”, 27 kwietnia 2020, https://firstthings.com/ 
coronavirus-reality-check/.



22� John Milbank

z wrodzonym lub nabytym temperamentem, który również stanowi część 
tego, kim jesteśmy.

Drugi aspekt tego wyobcowania od naturalnego ryzyka stanowi milczące 
przejęcie przez połączony Kapitał i Władzę ogromnego, uogólnionego ryzyka, 
które w rzeczywistości nieustannie naraża nas wszystkich na wykładniczo 
rosnące zagrożenia chorobami – zarówno fizycznymi, jak i psychicznymi – 
a ostatecznie także na śmierć. Tak więc, tak jak „czysta władza”, podobnie 
jak Kapitał, opiera się na uczynieniu natury czymś rzadkim, tak też pozorna 
sterylizacja otoczenia jednostki od ryzyka naprawdę zależy od wyobcowania 
ryzyka, które zostaje skonsolidowane w jedno zbiorowe zagrożenie – dokład-
nie jak bomba jądrowa. A zatem rządzenie poprzez tłumienie ryzyka („zdro-
wie i bezpieczeństwo”) to w istocie rządzenie poprzez stałe zawieszanie (w obu 
znaczeniach) ogromnego topora nad naszymi głowami.

Dlatego właśnie zostajemy (jak pokazuje praca Agambena) sprowadzeni 
do „nagiego życia” tylko dlatego, że to życie może ostatecznie zostać odrzu-
cone, jak wykluczony kozioł ofiarny za bramami miasta. Logika wartościo-
wania życia jako takiego, bez ryzyka, nie polega bowiem na tym, że naprawdę 
cenimy życie, lecz że całe życie zostało zekonomizowane, podporządkowane 
władzy i pieniądzowi – nawet, co paradoksalne, życie samych możnych i bo-
gatych. Liberalizm to nihilizm i odwrócenie wartości: jeśli liczy się tylko wol-
ność negatywna, to jest to po prostu rozhamowanie siły materialnej, a więc 
jest to tożsame ze śmiercią.

W tym kontekście warto też zauważyć, że Žižek ostatecznie zgadza się 
z Agambenem, ostrzegając przed globalnym kultem pomocy „humanitar-
nej”. Rzekomo czysto ludzka niedola głodujących, ekologicznie zubożonych, 
uchodźców i ofiar wojen to w rzeczywistości niedola ludzi pozbawionych tego 
politycznego wsparcia, które – według Arystotelesa i Tomasza z Akwinu – sta-
nowi istotę naszej ludzkiej natury. Ta niedola jest w dużej mierze wywoływana 
na co dzień przez samych sprawców zglobalizowanego spekulacyjnego cyfro-
wego kapitalizmu, takich jak Bill Gates i George Soros, którzy próbują potem 
skrycie załagodzić ją w sposób czysto „etyczny”. Ich rzeczywistym celem jest 
w istocie tłumienie populistycznego i lokalnego oporu wobec własnego glo-
balizującego reżimu.

Kościoły nie powinny więc były milczeć w czasie tego kryzysu ani tak chęt-
nie współuczestniczyć w czynieniu przestrzeni sakralnych niewidzialnymi.



Pomiędzy katastrofami: Bóg, natura i ludzkość� 23

5. Przerwanie przerwania

Jeśli liberalizm jest ostatecznie problemem zdegenerowanej nowoczesności 
oraz brakiem nadmiaru sakralnych wskaźników, które zachowywałyby „nad-
wyżkę” ducha, to jak mamy rozumieć uwolnienie stłumionej energii w ruchu 
Black Lives Matter i kontrprotestach, które wywołał w Europie? Niezależnie 
od słuszności sprawy (zwłaszcza w kontekście skandalicznych praktyk ame-
rykańskiej policji, systemu opieki społecznej i usług socjalnych), każdy, kto 
chce spojrzeć na to z krytycznej perspektywy, musi zadać sobie pytanie, czy 
liberałowie nie zwrócili się ku temu wydarzeniu z pewną ulgą – zarówno 
znajdując w nim odskocznię od niezgłębionego wymiaru kulturowych i na-
turalnych aspektów wydarzenia, jakim była pandemia, jak i od wyzwania, 
jakie stanowiła ona wobec dominacji liberalizmu gospodarczego i hedoni-
zmu kulturowego. Mamy tu rzekomo do czynienia z czysto ludzką i możliwą 
do zidentyfikowania sprawą, z rzekomo jasnymi i dostępnymi rozwiązaniami.

Powoływanie się na powiązania z kryzysem w kontekście większej podat-
ności mniejszości etnicznych w Wielkiej Brytanii na wirusa jest w pewnym 
stopniu wątłe, ponieważ jest zakorzenione w szerszych czynnikach społecz-
nych i prawdopodobnie genetycznych. Bardziej ezoteryczne, a  jednak bar-
dziej uderzające, wydaje się ciche przejście od jednego „biologicznego” tematu 
do innego, łatwiejszego do zarządzania – właśnie dlatego, że jest on jedynie 
quasi-biologiczny i przez to pozornie łatwiejszy do „naprawienia”. Podobnie 
apele (choć czasem zasadne) o nagłą i natychmiastową zmianę we wszystkich 
naszych zachodnich nawykach – wszędzie i we wszystkim (zwłaszcza w Eu-
ropie, a przede wszystkim w Wielkiej Brytanii) – zdają się parodiować pande-
miczny zarządzania kryzysowego. Z tą różnicą, że ten suwerenny wyjątek wy-
daje się czymś, co nie jest stosowane wobec nas, lecz przez nas samych. Po raz 
kolejny odwraca to naszą uwagę od czegoś problematycznie meta-ludzkiego, 
z czym liberalizm jest współwinny, ku czemuś znacznie wygodniej miesz-
czącemu się w ramach relacji międzyludzkich – które, jak zakłada liberalizm, 
można z łatwością zmienić. Nie chodzi o to, że rasizm nie jest plagą – oczy-
wiście, że jest; ale istnieje ukryte i rozpraszające niebezpieczeństwo tymcza-
sowego uznania, że to on jest tą plagą.

Dlatego „groteskowy” wybuch masowych protestów w maskach i towarzy-
szącej im przemocy w warunkach dystansu społecznego powinien stanowić 
ostrzeżenie przed prawdopodobną przyszłą zdolnością ludzkości do odciąga-
nia uwagi od choćby apokalipsy przez mniej istotne problemy. Nie można też 



24� John Milbank

wykluczyć, że, mniej lub bardziej uzasadnione obalanie pomników, do któ-
rego doszło w czasie lockdownu, przekształci się w uogólniony ikonoklazm 
(przynajmniej na Wyspach Brytyjskich) pozostający w związku z deprecjacją 
wszelkich przestrzeni sakralnych strzegących ducha, którego istotną część 
stanowi pamięć. Rzeczywiście, napompowany „antyrasizm” zdaje się przed-
stawiać jako nowa quasi-religia o charakterze obrazoburczym – ostateczny 
protestantyzm Zachodu, który od początku do końca odrzuca Zachód jako 
pradawne, spróchniałe bóstwo.

Jeśli ten obecny nurt miałby się stać współwinny upolitycznionemu isla-
mowi (a można argumentować, że już tak jest) i objął by on panowanie nad 
coraz większym terytorium Afryki, która leży na południowej granicy Europy, 
a Chiny wykorzystałyby to wszystko wobec Stanów Zjednoczonych pogrą-
żonych w kryzysie – wówczas konsekwencje dla Europy byłyby rzeczywiście 
dramatyczne. Prezydent Macron ma całkowitą rację, że wobec tych zagrożeń 
Europa musi się zjednoczyć, by przeciwstawić się radykalnemu islamowi, za-
pobiec nadmiernej demograficznej penetracji Europy z Afryki oraz interwe-
niować politycznie – lecz także nieść pomoc – w samej Afryce, by wesprzeć 
ją w dążeniu do bardziej konstytucyjnej i tolerancyjnej przyszłości.

6. Co po COVID-zie?

Jak nasza obecna sytuacja i powyższe rozważania mają się do naszego szer-
szego obecnego i przyszłego kryzysu ekologicznego?

Wielu – w tym i ja – zauważyło, że natura zdaje się lepiej rozwijać bez nas: 
ptaki śpiewają głośniej, ryby wracają do rzek i jezior, jelenie swobodniej wę-
drują – nawet w samym sercu naszych miast. Inni jednak zauważyli, że jest 
to częściowo mylące10. Kanie rude nie znajdują padliny przy drogach, a wiele 
innych udomowionych zwierząt i roślin marnieje bez naszej opieki. Myślenie 
o człowieku jako przeciwstawionym jednej zjednoczonej przyrodzie nie jest 
w istocie ekologiczne: nie – jesteśmy jednym z wielu naturalnych podmiotów 
i, jako jej część, mamy do odegrania dobrą, (być może nawet biblijną i nadzo-
rującą) naturalną rolę. Chodzi nie o liberalną alternatywę: dominować nad 
naturą lub ją wyzwolić, lecz o wspólnotowe podejście – znalezienie właściwej 

10	 A. Searle, Resurgent natures? More than human perspectives on Covid 19, „Dialogues in Hu-
man Geography” 10 (2020) nr 2, s. 291–295, https://doi.org/10.1177/2043820620933859. Znany 
pisarz przyrody z Cambridge Robert Macfarlane poparł tę perspektywę na Twitterze.



Pomiędzy katastrofami: Bóg, natura i ludzkość� 25

równowagi między różnymi aktorami przyrody oraz między otwartą ludz-
ką podmiotowością a względnie bardziej stałymi naturalnymi czynnikami 
i „charakterami”. One potrzebują naszej wolnej i elastycznej troski; my po-
trzebujemy ich bodźców i treści, by móc się spełniać.

Dobra relacja z  naturą wymaga, byśmy nawiązali bardziej bezpośred-
ni, osobisty i niewirtualny kontakt z naszym lokalnym środowiskiem, któ-
re musi być bardziej autonomiczne i samowystarczalne – zarówno w sensie 
ekologicznym, jak i politycznym. Jednocześnie nie możemy ignorować naszej 
specyficznie ludzkiej i planetarnej jedności, która wymaga znacznie lepszej 
międzynarodowej koordynacji, jeśli mamy przetrwać – nie mówiąc już o roz-
kwicie. Nie powinno to być – i najprawdopodobniej nie będzie – coś w rodzaju 
dosłownego rządu światowego kierowanego przez grupę przywódców. Z dru-
giej strony, globalna koordynacja jest niezbędna i, jeśli ma być skuteczna, nie 
może opierać się wyłącznie na „bezosobowym” podejściu ani na sztywnych 
zasadach i procedurach. Wygląda na to, że chodzi tu o jakąś formę współ-
dzielonej suwerenności i wzajemnego międzynarodowego samorządu, która 
dopiero ma zostać wynaleziona – choć UE, mimo swych niedoskonałości, już 
częściowo zmierza w tym kierunku. Z całą pewnością jednak wymaga to wy-
łonienia się globalnej kultury metafizycznej – poczucia wspólnego globalnego 
sacrum, które jako jedyne może zagwarantować miejsce dla ducha, a tym 
samym godność ludzkiej pracy i wszystkich innych naturalnych podmiotów.

n





	m John Milbank1

	K https://orcid.org/0000-0003-4270-1633

University of Nottingham

Between catastrophes: 
God, nature and humanity

	' https://doi.org/10.15633/9788383701059.03

The Coronavirus Pandemic has the nature of a genuine ‘event’ insofar as its 
reality is in excess of our attempts fully to account for it as to its origins, causes, 
extent or implications.

Nevertheless, just how epochal an event it will prove is not so certain. For 
some commentators it remains simply a temporary interruption, legitimately 
requiring an extraordinary but temporary response. For others, it is a sign 
of a much larger and ongoing ecological crisis. Both these groups tend to wel-
come a current return to greater levels of state action and public cooperation.

But for still others this extraordinary response is not to be regarded as ei-
ther just provisional or benign, but as an intensification of existing and sin-
ister political economic processes, tending to both surveillance and mutual 
isolation.2

1	 Emeritus professor in the Department of Theology and Religious Studies at the University 
of Nottingham, visiting professor at the Edith Stein Institute of Philosophy in Granada, 
founded the radical orthodoxy movement, Anglo-Catholic theologian.

2	 See M. D’Eramo, The philosopher’s epidemic, „New Left Review” March–April 2020 nr 122, 
25–28. 



28� John Milbank

This contrast is somewhat echoed in terms of spiritual and religious assess-
ments of our current predicament. For many people, the Pandemic is a warn-
ing of our disordered human relationship to life on earth; but for dissenters 
the response to it already implies an overvaluing of life as such which so exces-
sively foregoes risk as to endanger our living of truly worthwhile and mean-
ingful lives, perhaps in preparation for a greater life beyond death.

Let us briefly consider these three controverted dimensions of our cur-
rent global situation: how truly significant is this crisis? Is it the end of neo-
liberalism or the intensification of tyranny in the name of emergency? And 
are we now putting life before money, or instead putting a calculus of death- 

-limitation before the risky pursuit of a truly human existence?

1. Between catastrophes

First, is it true that ‘nothing will ever be the same again’, or is this just a long 
drawn-out hiatus, as Alain Badiou has argued?3 In a sense this is an old-fash-
ioned occurrence: there have been many pandemics throughout history and 
this one is comparatively mild. They are just bolts from the blue, merely meta
phorical ‘attacks’ by banal natural agents lacking in all meaning. Covid 19, 
or more properly Sars 2, is just the latest in a seriess of relatively mild modern 
plagues whose effect is indeed severe but nonetheless passing. It may intensify 
certain existing trends towards digitalisation and working from home, and 
increase the abasements endured by those workers who cannot do that – but 
that is all. Noone seriously saw this coming and the measures taken against 
the pandemic are just pragmatic, akin to the measures taken in wartime. A po-
litical switch to Keynesian tactics does not therefore indicate any permanent 
alteration and these tactics have been deployed to defend local capitalism 
in the face of the suspension of some global linkages. The financial sector has 
still been prioritised and workers have only been assisted to the degree that 
the market cannot sustain a total collapse in demand beyond a certain level.

To a degree, Bruno Latour confirms this view by arguing that the Sars 2 cri-
sis is not a ‘dress rehearsal’ for coming ecological apocalypse.4 Again, it is too 
old-fashioned for that, as we can see by the fact that it has reinvigorated the 

3	 A. Badiou, On the epidemic situation, „Verso”, https://www.versobooks.com.
4	 B. Latour, Is this a dress rehearsal, „Critical Inquiry”, https://critinq.wordpress.com/2020/ 

03/26/is-this-a-dress-rehearsal/.



Between catastrophes: God, nature and humanity� 29

role of the nation state and modes of ‘biopolitical’ control that Michel Fou-
cault identified as being at work ever since the year 1800. Governments have 
deliberately sought to play the selectively medical role of extending some lives, 
while they have ‘economised’ the worth of others which are seen as sacri-
ficially indispensable to the running of the economy and to the sustaining 
of human life in general. What is more, a typically modern duality of culture 
versus nature has also been re-invoked: we are supposedly in human solida
rity against an alien natural force with which we are ‘at war’. But the deeper 
ecological crisis which we face is not like this: it is first of all a far more gen-
eral threat which cannot be handled by national agencies alone. But second-
ly, in this instance it is as if human beings are the ‘virus’ threatening nature, 
although nature includes themselves. Just for this reason, meeting this more 
general threat (climate change, species-decline and so forth) requires a ques-
tioning of the nature versus culture divide.

On this view then, the crisis might not change things as much as we think, 
and it is not all that obviously in a continuum with ecological crisis in general.

There are reasons both to heed this double caution and somewhat to qual-
ify it. It can be contradictory for Badiou to say both that no one saw this com-
ing and that this is simply yet another in the series of Sars viruses. Just for the 
latter reason, although no one could have predicted this Pandemic in its pre-
cise instance, experts have in fact been warning about the likelihood of pan-
demics of this kind for years and governments have been variously preparing 
for them. And while one can compare the current crisis to the one occasioned 
by Spanish Flu around 1920, vastly increased globalisation and governmen-
tality means that the level throughout the world of an organised suspension 
of normal life is without historical precedent.

Moreover, recent novel viruses, including this one, cannot merely be seen 
as acts of God. To the contrary, they usually involve a jumping from wild 
animals to humans and this has been made more likely by human activity. 
Not merely a perhaps unavoidable further human penetration into the wild, 
but a corralling of the wild into more cramped spaces, a reduction of species 
diversity and of animal development of immunity.5 Additionally, as Badiou 
notes, globalisation renders far more likely the meeting of archaic practices 

5	 K. Jones, Tip of the iceberg: is our destruction of nature responsible for Covid-19?, „The Guar
dian”, https://www.theguardian.com/environment/2020/mar/18/tip-of-the-iceberg-is-our-

-destruction-of-nature-responsible-for-covid-19-aoe.



30� John Milbank

like wet markets with ultra-modern communications. Old dangers are vastly 
compounded by new ones. Therefore, as Latour himself stresses, the Pandemic 
cannot without obfuscation be understood in terms of a nature versus cul-
ture duality. We are not really threatened just by a biological agent; it is only 
an aberrant agent because its agency is compounded by many levels of hu-
man agency both individual and accidental (the traders at Wuhan market?) 
and networked and habitual (various economic links and political systems, 
besides different human genetic potentials which have hugely effected the 
impact of the virus in different places and at different times). Our various 
human responses will unpredictably affect how long the virus endures and 
how far it mutates.

For this reason and also because there are likely to be other pandemics 
in the future, we cannot be sure, even at the merely ‘natural’ level,  whether 
this crisis is here to stay or not. For the reasons we have outlined, it has indeed 
both features of a traditional plague and others related to a more recent dis-
ordering of human interactions with the natural world. What is more, even 
if more specifically ecological threats are somewhat different, the current 
crisis already presents some of the dilemmas that those threats will pose far 
more acutely: how to balance the need for collective action with the sustaining 
of human freedom? How to achieve at once a pragmatically needed devolu-
tion of action and responsibility to local level and at the same time increase 
an equally required global coordination and solidarity? What lives to protect 
and what lives to risk? How to integrate human dignity with natural equilib-
rium? How to balance survival with what survival is for?

2. Between politics

The second question is how are we to assess the political responses to the ‘great 
pause’ in our current lives? One is naturally inclined to agree with Slavoj Žižek 
that we should welcome the fact of an increase in human solidarity, even if or 
perhaps all the more because it has to be exercised sacrificially through human 
isolation.6 It is good that there proves to be a limit to the human tolerance 
of economism and utility: the stark exception of Sweden, one of the most 
modern and secular countries on earth, with households too weak to sustain 

6	 S. Žižek, Pandemic! Covid 19 shakes the World, Polity, Cambridge 2020.



Between catastrophes: God, nature and humanity� 31

a retreat, is a negative confirmation of this encouraging reality. In the end, 
even the current British Tories were obliged to back away from a policy of de-
liberately slaughtering the old and the sick in order to smoke, if not save, their 
Brexit Bacon.

Thus hardly anyone agrees with Giorgio Agamben’s semi-conspiratorial 
view that Sars 2 was just a particularly virulent flu bug which has occasioned 
an excessive reaction designed to suspend all normal procedures in the name 
of a permanent rule by exception.7 Though nothing like as dangerous as some 
once thought, it is nonetheless sufficiently so as to justify the emergency meas-
ures taken, unless one has adopted a callous disregard for human existence. 
Nor is it plausible to think that the ruling powers could really have desired 
a situation which puts both their own wealth and their own power in all sorts 
of possible peril.

On the other hand, the view that the crisis indeed provides for both the 
State and for Capital a convenient suspension of the usual norms is far more 
plausible. In circumstances of lockdown, the power of the digital giants and 
of the rising online retailers has been greatly increased. The same applies 
to the reinforcement of home-working which, by isolating workers from 
shared  soli d arity tends to increase their controllability form afar. The apparent 
reversal of Fordism here should not disguise from us the way in which this can 
operate as a covert proletarianization of the professional and lower managerial 
classes: submitting them more and more to routine procedure. At the same 
time, the leverage of outdoor workers is not necessarily going to be increased: 
given the spur of much increased unemployment and the militarised disaggre-
gation and de-unionisation also of these workers the very opposite may ensue.

What is more, despite arguments about the relative virtues of suppression 
versus herd immunity and of balancing immediately threatened lives versus 
sustaining the economy, in the end all governments are likely to adopt a mix-
ing of both strategies and to attempt some sort of such balance. If we wanted 
instead to mitigate these difficult choices, we would have to switch to a totally 
different political and economic order.

We would at least require the degree of social trust and of central with 
local coordination that has allowed Democratic and largely Christian South 

7	 Cf. G. Agamben, L’invenzione di un’epidemia, https://www.quodlibet.it/giorgio-agamben-
-l-invenzione-di-un-epidemia.



32� John Milbank

Korea to adopt a policy of wholesale track and tracing, together with selective 
isolation in order quickly to contain the virus altogether. To a lesser degree, 
more notably subsidiarist and federalist Germany has achieved this far better 
than the United Kingdom.

More fundamentally, we would have to revisit the entire question of what 
work is for and how the goals of personally fulfilling and socially beneficial 
work might require different balances of working alone and together in di-
rect physical proximity. We would have to consider how comprehensively 
to minimise outdoor dangers, to compensate for them and to provide a real 
and generous bedrock of security for those threatened with a more precari-
ous existence, including unemployment. Indeed, we would try to remove that 
precariousness and insecurity altogether by fully recognising the equal so-
cial importance and difficulty of more ‘basic’ tasks like building, transport-
ing, serving and caring. We would come to see that these are ‘arts’ also and 
we would seek to render them more so.

Against these criteria one has to conclude after all that the Crisis will prob-
ably change little except to intensify existing negative tendencies.

3. Between philosophies

Behind the current tension on the secular Left as to whether we should wel-
come the new ‘wartime’ solidarity engendered by the crisis, or rather bewail 
the inhibition of liberty that it brings in its wake, one can detect far older dis-
agreements as to whether we are to think of the more alien face of the modern 
and the negatively dialectical impact of enlightenment in terms of primarily 
the Marxist alienation of labour on the one hand (as with Badiou and Žižek) 
or of Weberian bureaucratic control on the other – variously and sometimes 
alternatively seen as ‘Heideggerean’ technocracy (Derrida, Nancy and Stiegler) 
or as Foucauldian biopolitics (Agamben and to a degree Latour). Is Capital 
the alienated human master agent which only the true agency of Labour can 
overthrow, or is it rather the case that the problem is the very fantasising 
in practice of a single agency of control termed the ‘State’ which attempts 
to suppress the inherent multiplicity of agency through systems of complex 
instrumentalisation, surveillance and intrusion into existential and vital lev-
els of human reality? On this account, what we need to liberate is not really 
unified human labour as the non-alienated human subjectivity, but a mul-
tiplicity of interacting agencies, both human and otherwise. Either human 



Between catastrophes: God, nature and humanity� 33

beings should suspend ‘operation’ and recover a mythical Edenic animality 
(Agamben) or else engage in a democratic constitutional negotiation with all 
other natural agents (Latour).

Depending on one’s preference either for Marx or for ‘the Weberian Left’ 
one may see either promise or else menace in the current crisis.

Yet one could argue that it is possible to synthesize these two perspectives 
on the negative aspect of the modern. On the one hand, labour is alienated 
in part because, as Ruskin saw, materialism as such is unable to envisage a no-
ble and spiritual end for work. On the other hand, the State does not just pur-
sue power for its own sake, it also pursues an alienated power only defined 
as control because of the loss of a shared spiritual horizon. Within this per-
spective one can then try more to integrate the Weberian within a qualified 
version of the Marxist. Just as capitalism needs to render naturally available 
goods scarce, and to invent new goods in short supply, if it is to sustain com-
petition and profitability, so likewise our entire politics tends to ‘economise’ 
both life and other natural realities by rendering them selectively rare and 
more precarious and by offering relatively exclusive remedies and ‘solutions’, 
subject at once to market forces and to bureaucratic regulation. In either case 
power is increased to the same measure as profit, just as capitalist profit is in-
separable from power.

What is sought, in either case, is the empty and narcissistic libido domi-
nandi, as diagnosed by Saint Augustine. This is the aim of liberalism in the 
precise sense of a philosophy predicated on the primacy of the individual will. 
Ultimately, it is the failure of secular thought to isolate the shared framework 
of liberalism as the real problem, that leads to the oscillation between alterna-
tively money or power as the villain of modernity. Or else it is admitted that 
critique does not break with the liberal framework. Thus, inverting Victor 
Orban, Žižek roundly declares that ‘Communists, are liberals with a diplo-
ma.’8 What this ultimately means for him (in a pure Hobbesian/Lockean lin-
eage) is that the subject in her open freedom is dialectically identical with the 
open randomness of matter. Obviously this provides us, as Nietzsche saw, with 
no metaphysical grounds upon which to question the operations of pure pow-
er, nor of alienated labour, nor of a seduction by illusory spectacle (since there 
is no reality behind the Lacanian ‘real’ of the inaccessibly uncanny spectre 

8	 S. Žižek, Pandemic, 46. 



34� John Milbank

of matter-subjectivity), nor yet of an ecological domination by human beings 
over nature, since this domination is, on this account itself the most natural 
thing of all.

The equally metacritical and metaphysical task would rather be to discover 
not a dialectical identity between the subject and nature (or physis as ‘charac-
ter’ and so content) but a creative tension between them rooted in their shared 
participation in a transcendent order upholding the reality both of the spirit 
and of objectively desirable ends of spiritual expression through work upon 
matter and interaction with other natural (and to a degree spiritual) agencies.

4. Between spiritualities

This brings me to the third tension, between those, like Žižek, who celebrate 
our current concern with life as such and those who, in various degrees like 
Agamben, warn of our now being reduced to ‘bare life’, which will eventually 
prove to be no sort of life whatsoever. Interestingly, this debate has its eccle-
siastical and theological equivalent: overwhelmingly religious leaders have 
sanctified the new priority for the medical, but others, and most extremely 
Rusty Reno, have suggested that this is but an ultimate secular encouragement 
to see any old life as more important than a fulfilled spiritual one.9 Thus they 
have argued against the shutting of churches and the ending of public worship.

Once again, both sides have a point. It is hysterical to claim that measures 
adopted in the face of war or plague are really intended in all perpetuity. And 
because we are embodied creatures, mere living is indeed the basis of more ex-
alted modes of existence. On the other hand, we know very well that wartime 
emergency measures often do survive, though for good as well as for ill. It is 
also worryingly evident that churches have often (and especially in the UK) 
been closed to an unnecessary degree and that they, along with other less util-
itarian and more convivial public spaces (including libraries, clubs and pubs) 
are destined to be the last things to be re-opened, precisely because they are 
less about bare living and bare economic surviving.

In the longer term, just as we can see how the Pandemic bodes to increase 
human isolation and lack of real physical contact, thereby favouring a huge 

9	 R. R. Reno, Coronavirus reality check, „First Things”, April 27, 2020, https://firstthings.com/
coronavirus-reality-check/.



Between catastrophes: God, nature and humanity� 35

increase of ‘divide and rule’, so also we can see how it bodes to increase 
an over-obsession with the avoidance of danger and an endless and self-in-
ternalised quantification of risk from minute to minute, as now much enabled 
by digital devices. In the cases of motion and transport—of walking, climbing, 
cycling and sailing—as also with human, including sexual interactions, it is 
obvious that we do as individuals regard certain risks as constantly worth 
running—or indeed worth staying at home for. We tend to become more in-
hibited by them when we look at averages and are provided with ‘solutions’ for 
their avoidance and minimisation. But all those things are provided through 
an impersonal aggregation of our lives by the state and the market. It is when 
are persuaded to regard ourselves as objects through the gaze of the public 
spectacle that we cease to live with ourselves as self-posited subjects able 
spontaneously to sense which risks should be undergone and which avoid-
ed—all, of course according to inborn or acquired temperament, which is also 
part of ‘who we are’.

The reverse side of this alienation from natural risk is the implicit taking 
on of a massive and generalised risk by combined Capital and Power, which 
in reality exposes us all to exponentially increased risks of illness, both phys-
ical and mental and ultimately of death all the time. So just as ‘pure power’ 
in fact depends, like Capital, upon rendering the natural scarce, so also an ap-
parently sanitised removal of individual risk really depends upon an aliena-
tion of risk which consolidates it into one collective peril, exactly like a nuclear 
bomb. Thus rule through the inhibition of risk (‘health and safety’) is really 
rule through the permanent suspension (in both senses) of a huge axe over 
all of our heads.

Thus we are only (as Agamben’s work sees) reduced to ‘bare life’ because 
this life can ultimately be discarded, like the excluded scapegoat outside the 
gates of the city. For the logic of valuing life as such without risk is not that 
we really value life, but that all life has been economised, subordinated to pow-
er and money – even and contradictorily the lives of the powerful and the rich 
themselves in the end. Liberalism is nihilism and inversion: if only negative 
freedom matters then this is only the disinhibition of material force and so it 
is identical with death.

In this context one can also note that Zizek is now after all at one with 
 Agamben in warning against the global cult of ‘Humanitarian’ aid. The sup-
posed purely human distress of the starving, the ecologically immiserated. 
of refugees and war-victims, is really the distress of human beings deprived 



36� John Milbank

of that political succour which, according to Aristotle and Aquinas, is integral 
to our humanity. This distress is largely produced with their every-day right-
hands by the very agents of globalised speculative digital capitalism, like Bill 
Gates and George Soros, who with their nocturnal left-hands then seek to pla-
cate it in a merely ‘ethical’ fashion. Their real aims are actually to suppress 
populist and local resistance to their own globalising regime.

The churches should not then have gone so quiet during this crisis, nor have 
so readily colluded in rendering sacred spaces invisible.

5. The interruption of the interruption

If liberalism is ultimately the problem of a degenerate modernity and the lack 
of the excess of sacred indicators conserving the ‘extra’ of Spirit, then how 
are we to understand the release of locked-up energy with Black Lives Matter 
and the counter protests it has incited in Europe? However valid the cause 
(especially with regard to the utter scandal of US policing, welfare and social 
services) a critical inquiry has to ask whether liberal opinion has turned to this 
in relief both from the unfathomable cultural/natural of the Pandemic event 
and from its challenge to the hold of both economic liberalism and cultural 
hedonism. Here, supposedly, is a merely human and identifiable cause with 
supposedly clear and available solutions.

The invocations of links to the crisis in terms of the greater susceptibility 
of the BAME community to the virus are to a degree tenuous, as this is rooted 
in wider social and likely genetic factors. More esoteric and yet more strik-
ing would seem to be the covert switch from one ‘biological’ topic to another 
more manageable one, just because it is only quasi-biological and so apparent-
ly more ‘fixable’. Equally the calls (again however sometimes valid) for sudden 
and immediate change in all our Western habits everywhere and with regard 
to everything (especially in Europe and most of all in Britain) would appear 
to parody the Pandemic requirement for exceptional and manageable emer-
gency. With the difference that this sovereign exception seems to be some-
thing not exercised over against us but rather by all of us. Once more, this di-
verts us from something problematically meta-human with which  liberalism 
is complicit, to something more comfortably intra-human which liberal-
ism can readily (it supposes) alter. It is not that racism is not a scourge: it ob-
viously is; but there is an implicit and distracting danger of momentarily 
thinking that it is the scourge.



Between catastrophes: God, nature and humanity� 37

Thus the ‘grotesque’ irruption of masked massed protest and some ensuing 
violence under social distancing should forewarn us about the likely future hu-
man capacity to divert itself even from apocalypse by lesser troubles. Nor may 
the evolution of a more justified statue-smashing in the direction of a more 
general iconoclasm (at least in the British Isles) be unrelated to the downgrad-
ing of all sacred spaces safeguarding the spirit, of which memory composes 
a large part, in the course of the lockdown. Indeed, an inflated ‘anti-racism’ 
seems to proffer itself as the newly sacral iconoclastic counter-religion, the ul-
timate Protestantism of the West refusing the West as an ancient mouldering 
idol from start to finish.

Should this current start to become complicit with politicised Islam (and 
arguably it already is) and should the latter make further incursions into Af-
rica which lies on Europe’s southern border, and China make use of all this 
in the face of a United Status reduced to crisis, then the implications for Eu-
rope are dire indeed. President Macron is exactly right to see that in the face 
of these threats Europe must unite to resist radical Islam, prevent excessive 
demographic incursion from Africa into Europe and intervene politically but 
helpfully in Africa herself to assist her towards a more constitutional and tol-
erant future.

6. Conclusion — after Covid-19

How might our current situation and the above reflections relate to our wider 
current and future ecological crisis?

Many, including me, have noted how nature seems to flourish more with-
out us: birds sing louder, fish return to canals, deer wander more freely and 
right into the heart of our towns. Others, however, have pointed out how this 
is in part misleading.10 Red Kites miss road-kill, and many more domesticated 
animals and plants languish without our tending. It is not actually ecologi-
cal to think in terms of humans over against a single unified natural world: 
no, we are one of many natural agents and as natural we have a good (even 
perhaps Biblical and superintending) natural role to play. The point is not 

10	 A. Searle, ‘Resurgent Natures? More than Human perspectives on Covid 19, „Dialogues 
in Human Geography” 10 (2020) no 2, 291–295, https://doi.org/10.1177/2043820620933859. 
The renowned Cambridge nature writer Robert Macfarlane has supported this perspective 
on Twitter.



38� John Milbank

the liberal alternative of either dominating or liberating nature, but the com-
munitarian one of getting the right balance between different natural actors 
and between an open human subjectivity and relatively more fixed natural 
agencies or ‘characters’. They need our free and adaptable nurture; we need 
their stimulus and content if we are to fulfil ourselves.

A good relationship to nature requires us to get into more immediate per-
sonal and non-virtual contact with our local environment which needs to be 
more self-governing and self-sufficient in both ecological and political terms. 
At the same time, we cannot ignore our essential humanly specific and plane-
tary unity which requires far better international coordination if we are to sur-
vive, let alone flourish. This should not be and is unlikely to be some sort 
of literal world government, directed by personal rulers. On the other hand, 
global coordination is required and this cannot be just ‘impersonal’ or a mat-
ter of fixed rules and procedures if it is to work. There seems to be something 
here in terms of shared sovereignty and mutual international self-government 
that is still to be invented, although the EU, for all its imperfections has al-
ready gone some way in this direction. But for certain this requires an emer-
gent sense of a global metaphysical culture, a sense of shared global sacrality 
that alone can secure the place of Spirit and so the dignity of human labour 
and of all other natural agencies.

n



	m Chantal Delsol1

Institut de France

Między cywilizacją chrześcijańską 
a neopogaństwem

	' https://doi.org/10.15633/9788383701059.04

Przez 16 wieków żyliśmy w duchowości cywilizacji chrześcijańskiej. Mówię 
„16 wieków”, ponieważ cywilizacja chrześcijańska ma swój początek w bitwie 
nad rzeką Frigidus w 394 roku, a koniec – przynajmniej tak wynika z mojej 
analizy – w drugiej połowie XX wieku. Tak więc w czasie, gdy instytucjonalna 
Europa powstaje na ruinach dwóch totalitarnych reżimów, z wielkimi nadzie-
jami na przyszłość, podkopywana jest jej cywilizacja i religia.

Zatem to, co mam do powiedzenia, wyda się Wam bardzo pesymistyczne. 
Odnowy duchowej nie można ogłosić dekretem. Musimy w nią wierzyć. Musi 
pochodzić z ukrytych, obecnych od dawna sił. Musimy jednak być realistami 
i widzieć rzeczy takimi, jakimi są. To właśnie proponuję, czekając na Waszą 
krytykę i komentarze: podsumowanie naszej sytuacji.

Dziś kończy się historia trwająca dwa tysiąclecia: nowoczesność, jako po-
stawa zwątpienia i niepewności, nie pokonała chrześcijaństwa, ale pokonała 
chrześcijańską cywilizację.

1	 Profesor filozofii politycznej, historyczka idei. Założycielka Instytutu Badań im. Hannah 
Arendt, dyrektorka Ośrodka Studiów Europejskich na  Uniwersytecie Marne-la-Vallée 
w Paryżu, członek Institut de France.



40� Chantal Delsol

Chrześcijańska cywilizacja odnosi się do społeczeństwa, w którym chrze-
ścijańska antropologia i chrześcijańska moralność ukształtowały nasze zwy-
czaje, nasz sposób bycia i naszą mentalność oraz przeniknęły nasze prawa. 
To się skończyło. Nasze prawa i moralność są inspirowane przez wszelkiego 
rodzaju inne światopoglądy. Jeśli pojawia się kwestia taka jak medycznie wspo-
magana prokreacja lub eutanazja, konsultujemy się z komitetami etycznymi, 
w których reprezentowane są wszystkie religie i pseudoreligie.

Oczywiście chrześcijaństwo nadal istnieje (a nawet rozwija się tu i ówdzie), 
ale nie jest już punktem odniesienia i inspiracją dla naszych społeczeństw. Mo-
ralna, polityczna i prawna dominacja chrześcijaństwa dobiegła końca. Jedno-
cześnie chrześcijaństwo staje się coraz bardziej mniejszością. W tym aspekcie, 
po dwóch tysiącach lat, nastaje koniec „społeczeństw chrześcijańskich”. Albo 
też koniec „cywilizacji chrześcijańskiej”, w tym sensie, że chrześcijaństwo 
było również cywilizacją. Co możemy powiedzieć o tej imponującej meta-
morfozie?

Fundamenty paradygmatów chrześcijańskich zaczęły się chwiać, a ich le-
gitymacja pękać już w XVIII wieku – wystarczy poczytać Woltera. Rewolucja 
zakwestionowała je, ale nie zdołała jeszcze ich wymazać. Świadczą o tym licz-
ne debaty na temat legalności rozwodów w XIX wieku. Po II wojnie światowej, 
zasadniczo w latach 50. i 60. XX wieku, chrześcijańskie zasady zaczęły się 
jedna po drugiej załamywać – czy to chodzi o wewnętrzną godność embrionu 
w kontekście aborcji, czy o świętość małżeństwa. Wszystkie prawa społeczne 
przyjęte w krajach zachodnich począwszy od końca XX wieku odzwierciedlają 
radykalną zmianę paradygmatu, koniec modelu chrześcijańskiego i zastąpie-
nie go czymś innym, co dopiero należy zdefiniować.

Stare paradygmaty opierały się na przekonaniach, które dziś już nie ist-
nieją. Nie da się ich narzucić bez przekonań, na których się opierały. Próba 
narzucenia poganinowi zakazu aborcji jest tak samo niedorzeczna, jak próba 
narzucenia mu sakramentu spowiedzi.

Jak więc opisać naszą intelektualną i duchową sytuację?

Dużo mówimy o nihilizmie. Myślę, że raczej znów stajemy się poganami. Mię-
dzy nihilistą a poganinem istnieje głęboka różnica, nie można ich ze sobą 
utożsamiać.

W naszej kulturze faktycznie istnieje nihilistyczny czy relatywistyczny nurt, 
który jest zarówno brutalny, jak i ograniczony. Jeśli chce się prześledzić jego 



Między cywilizacją chrześcijańską a neopogaństwem� 41

genealogię, trzeba zacząć od Diogenesa Cynika, przejść przez de Sade’a i do-
trzeć na przykład do Michela Foucaulta. To sposób myślenia, który nie chce 
zmieniać kultury, ale zaprzeczyć samej antropologii. Na przykład Diogenes 
powiedział, że kazirodztwo powinno być praktykowane. Prawa dotyczące 
małżeństw homoseksualnych należą do tego nurtu – to nihilizm. Możemy 
tak powiedzieć, ponieważ żadna ludzka społeczność nigdy nie legitymizowała 
tego rodzaju praktyki, choć istnieli pojedynczy ludzie, którzy ją głosili (jedy-
nym przykładem małżeństwa homoseksualnego, jaki mamy w historii, jest 
to zawarte przez Nerona, które jednak było farsą). Diogenes, jako dowcipny 
błazen, rozśmieszał Ateńczyków, ale uważali oni, aby nie powierzyć mu wła-
dzy… Nie sądzę, żebyśmy musieli nadmiernie niepokoić się tego rodzaju in-
telektualnym i duchowym anarchizmem. Nasze społeczeństwa nie staną się 
nihilistyczne, ponieważ takie myślenie jest nieopłacalne. Ten rodzaj elitarnego 
cynizmu robi dużo hałasu, ale nikogo nie przekonuje.

Natomiast pogaństwo należy traktować poważniej. Bo jest ono opłacalne, 
co wielokrotnie pokazała historia ludzkości i jako takie się rozprzestrzenia. 
Weźmy na przykład inne, tak zwane prawa społeczne: aborcję i eutanazję. Nie 
są to prawa nihilistyczne, ale typowo pogańskie. Oznaczają, że życie ludz-
kie ma wartość tylko taką, jaką nadaje mu społeczeństwo (nie ma wartości 
wewnętrznej, jak w chrześcijaństwie). Wszystkie społeczeństwa świata, poza 
naszymi, wrzucają do rzeki dzieci z deformacjami lub nadliczbowe, pozwala-
ją umrzeć wyczerpanym starcom, a samobójstwo akceptują (a czasem wręcz 
gloryfikują). Kiedy opowiadamy się za eutanazją lub aborcją, stajemy się po-
nownie poganami. Nasze nowe współczesne zwyczaje zmierzają w tym kie-
runku: na przykład rozprzestrzenianie się wiary w reinkarnację, pragnienie 
bycia skremowanym i rozsypania prochów w drogim sercu miejscu, moda 
na Spinozę, panteizm radykalnej ekologii.

Ta zmiana w kierunku pogaństwa oznacza, że powracamy do pierwotnej 
kultury przedchrześcijańskiej (pewnej kultury naturalnej, którą można zna-
leźć wszędzie, pierwotnej zupy kulturowej lub tego, co nazywamy religiami 
pierwotnymi). I tak oto, w sposób całkowicie naturalny, nasza „religia”, która 
w rzeczywistości jest „objawieniem”, ustępuje miejsca rozmaitym mądrościom 
(których tysiące przejawów widzimy w naszych społeczeństwach). Mądrość 
jest immanentna. Oferuje kodeks moralny bez żadnej prawdziwej doktryny 
religijnej. Ponieważ to, co zdecydowanie odrzucamy, to doktryny, teologie 
i katechizmy (które zbytnio przypominają nam ideologiczne „wielkie nar-
racje”). Z drugiej strony pragniemy dobra i moralności, czyli dokładnie tego, 



42� Chantal Delsol

co wielkie narracje odsunęły na dalszy plan. Mamy wrażenie, że to religie, du-
chowe lub świeckie, zmiażdżyły ludzkość. Mądrość oznacza połączenie z na-
turą i eliminację chrześcijańskiego dualizmu (natura-kultura, dusza-ciało itp.).

Klęska transcendencji pozostawia za sobą sakralizację immanencji. Odtąd 
to świat będzie uświęcony. W odpowiednim momencie pojawia się kwestia 
ekologii i skłania do nowego panteizmu. Rozkwita kult Gai i Matki Natury. 
Kult ten ma swoich arcykapłanów (urzędników IPCC), swoich proroków (Gre-
ta Thunberg), swoje uroczystości zarówno świąteczne, jak i żałobne. Religia 
ekologiczna zaczerpnęła swój ideał prawdy z chrześcijaństwa, ponieważ jest 
nietolerancyjna i fanatyczna (sceptycy klimatyczni mają zakaz wypowiada-
nia się).

Chrześcijańska moralność odcisnęła również swoje piętno na postmoder-
nistycznym sposobie myślenia, który przełożył ją na własny sposób. To (dość 
niewierne) tłumaczenie daje początek temu, co możemy nazwać humanitary-
zmem, który jest zarówno zniekształceniem i odzyskaniem chrześcijańskiego 
humanizmu, jak i wściekłym radykalizmem cnoty.

Aurel Kolnai dostrzegał w tej fali „hipermoralizmu” związek z upadkiem 
ducha religijnego: dążenie do doskonałości doczesnej zastępuje utraconą wia-
rę – zapał zmienia miejsce. Kolnai stwierdzał, że w historii okresy hipermo-
ralizmu i purytanizmu następują po upadku religii. Właśnie w  tym miej-
scu jesteśmy. Istotą sprawy jest to, że cnoty, osierocone ze swoich świętych 
i niewzruszonych fundamentów, stają się uświęcone zamiast fundamentów, 
a tym samym zyskują pewność. To moralne poruszenie przedstawiane jest 
jako konieczna i wzorcowa ewolucja, której wymaga postęp. Odtąd tak właś-
nie opisuje się uniwersalizm: jako pełnomocną i jedyną na świecie moralność. 
To właśnie przeciwko temu bezpodstawnemu monopolowi moralnemu prote-
stują zewnętrzne kultury i wewnętrzne bunty populistyczne.

Sytuacja ta stawia przed nami,  
jako chrześcijanami, nowe wymagania

Jednym z wymagań, które teraz na nas ciążą, wiąże się z tym, że status mniej-
szości jest bardzo specyficzny i musimy się go nauczyć od Żydów lub pro-
testantów. Kiedy jest się w większości, potrzebne cnoty to tolerancja, poko-
ra i dyskrecja. Kiedy jest się w mniejszości, tolerancja nie jest już cnotą, ale 
de facto obowiązkiem; cnotami są zrównoważenie, cierpliwość i wytrwałość. 
Tajny agent Boga, jak każdy inny, musi unikać paranoi.



Między cywilizacją chrześcijańską a neopogaństwem� 43

Dodam przy tym, że choć osoby świeckie dobrze przyswoiły sobie sta-
tus mniejszości, to niekoniecznie można to samo powiedzieć o duchownych. 
Dla przedstawicieli Kościoła trudność polega na zaakceptowaniu utraty wła-
dzy, zwłaszcza gdy spojrzymy na to, skąd pochodzimy (z sytuacji, w której 
Kościół mógł grozić ekskomuniką lub piekłem: biorąc pod uwagę panujące 
wierzenia, władza nad duszami oznaczała władzę nad działaniami i sumie-
niami). Ta bezprecedensowa w naszej historii sytuacja ostatecznie przenosi 
nas z powrotem do epoki pierwszych chrześcijan. Zbyt często przedstawiciele 
Kościoła zachowują się tak, jakbyśmy nadal mieli cywilizację chrześcijańską: 
wypowiadają się jako autorytet na wszystkie tematy, zaniedbują zarządzanie 
w instytucjach, którymi kierują, innymi słowy, przyjmują aroganckie manie-
ry, które nie są odpowiednie dla mniejszości. Zwłaszcza że wraz z zanikiem 
cywilizacji chrześcijańskiej zmieniła się nie tylko liczba chrześcijan (spadła), 
ale także zachowanie i oczekiwania pozostałych wiernych. Są oni znacznie 
bardziej wymagający wobec Kościoła.

Kolejna kwestia: nurt mniejszościowy absolutnie musi odejść  
od partykularyzmu i skończyć z dogmatyzmem

Wiara lub przekonywanie innych, że jeśli chrześcijaństwo upadnie, wszystko 
upadnie wraz z nim, jest oszustwem, które w sytuacji, w której Kościół jest 
mniejszością, traci swą wiarygodność. Niektórzy radykalni katolicy używają 
tego typu argumentów, co może ich tylko jeszcze bardziej osłabić. Za upad-
kiem cywilizacji chrześcijańskiej nie stoją zbrodnicze rządy, nihilizm czy 
skrajny materializm, ale raczej stoicka moralność, pogaństwo i duchowość 
w stylu azjatyckim. Przestańmy wierzyć, że tylko my na świecie potrafimy 
nadać światu sens – status mniejszości nauczył nas przynajmniej tego.

Inną kwestią jest dogmat. W sytuacji mniejszości traci on wiele ze swojej 
skuteczności. Można go wtedy (moim zdaniem) korzystnie zastąpić fenome-
nologią, ponieważ jest ona w stanie zaproponować uniwersalne argumenty 
wątpiącym umysłom.

Na obecnym etapie historii musimy zrozumieć, jak mówił Paul-Louis 
Landsberg, że moralność chrześcijańska nie jest „moralnością uniwersalną, 
naturalną ani rozsądną”, lecz „manifestacją paradoksalnego objawienia w ży-
ciu”. Nie mamy monopolu na opisywanie prawa naturalnego. Uświadomienie 
sobie tego byłoby dla nas intelektualną rewolucją, ale taką, która pozwoliłaby 
nam wyjść z naszego statusu większości z honorem (bo zgodnie z prawdą).



44� Chantal Delsol

Na koniec należy podkreślić, że ustanowienie i trwanie cywilizacji chrze-
ścijańskiej (społeczeństw z kulturą chrześcijańską) nie jest naszym celem – 
nie dążył do tego nawet Chrystus, ani później Paweł. Możemy jedynie siać 
nasiona mogące nawrócić serca, wiedząc przy tym, że to nasze własne serca 
muszą najpierw zostać nawrócone. Kościół nie jest ogromnym związkiem za-
wodowym, jak często uważano w poprzedniej epoce. Naszym zadaniem nie 
jest tworzenie społeczeństw, w których „Ewangelia rządzi państwami”, a ra-
czej, posługując się słowami Saint-Exupéry’ego, „kroczenie powoli ku źródłu”.

n



	m Chantal Delsol1

Institut de France

Entre civilisation chrétienne 
et néopaganisme

	' https://doi.org/10.15633/9788383701059.05

Nous avons vécu pendant 16 siècles au sein d’une spiritualité qui était aussi 
une civilisation : la Chrétienté. Je dis 16 siècles parce que la Chrétienté com-
mence avec la bataille de la rivière froide (Frigidus) en 394, et se termine – c’est 
du moins mon analyse, dans la seconde moitié du XX° siècle. Ainsi, au mo-
ment où se construit l’Europe institutionnelle, nantie de grands espoirs, sur 
les ruines des deux totalitarismes, à ce moment même sa civilisation en même 
temps que sa religion sont mises à mal.

Ainsi, les choses que j’ai à vous dire vont vous apparaitre bien pessimistes… 
Un renouveau spirituel ne se décrète pas. Il s’espère. Il doit provenir de forces 
cachées, présentes depuis longtemps. Encore faut-il être réaliste, et regarder 
les choses telles qu’elles sont. C’est ce que je vous propose, en attendant vos 
critiques et vos remarques : un état de notre situation.

Aujourd’hui, une histoire vieille de deux millénaires s’achève : la modernité, 
comme démarche de doute et d’incertitude, n’a pas eu raison du christianisme, 
mais elle a eu raison de la chrétienté.

1	 Professeur de philosophie politique, historien des idées. Fondateur de l’Institut de recher-
che Hannah Arendt, directeur du Centre d’études européennes à l’Université de Marne-

-la-Vallée à Paris, membre de l’Institut de France.



46� Chantal Delsol

La chrétienté désigne une société dans laquelle l’anthropologie chrétienne, 
la morale chrétienne, habitaient nos coutumes, nos modes d’être, nos men-
talités, et irriguaient nos lois. Ce n’est plus le cas. Nos lois et nos morales sont 
inspirées par toutes sortes d’autres visions du monde. Si se pose une question 
comme celle de la procréation médicalement assistée ou de l’euthanasie, on in-
terroge des Comités d’éthique dans lesquels toutes les religions, et pseudo-re-
ligions, sont représentées.

Le christianisme bien sûr existe toujours (et même ici ou là se développe), 
mais il n’est plus le maitre et l’inspirateur de nos sociétés. La domination mo-
rale, politique, juridique du christianisme, est passée. En même temps, il de-
vient de plus en plus minoritaire. A cet égard, c’est après deux mille ans la fin 
des « sociétés chrétiennes ». Ou si l’on préfère, de la « civilisation chrétienne », 
au sens où la chrétienté signifie que le christianisme était aussi une civilisation. 
Que peut-on dire de cette métamorphose impressionnante ?

Depuis le XVIII° siècle, les soubassements des paradigmes chrétiens commen-
çaient à trembler, et leur légitimité se fissurait – il suffit de lire Voltaire. La Ré-
volution les a mis en cause mais sans encore réussir à les effacer. En témoignent 
les multiples débats sur la légitimité du divorce, qui agitent le XIX° siècle. C’est 
après la Seconde Guerre, essentiellement à partir des années 50–60 du XX° siècle, 
que les principes chrétiens s’effondrent les uns derrière les autres, qu’il s’agisse 
de la dignité intrinsèque de l’embryon, avec l’IVG, ou de la sacralité du ma-
riage. Toutes les lois sociétales votées dans l’ensemble des pays occidentaux de-
puis la fin du XX° siècle, traduisent un changement radical de paradigme, la fin 
d’un modèle chrétien et son remplacement par autre chose, qu’il faudra définir.

Les anciens paradigmes étaient portés par des croyances qui aujourd’hui 
n’existent plus. Il est impossible de les imposer sans les croyances qui les fon-
daient. Il est aussi ridicule de vouloir imposer l’interdiction de l’IVG à un 
païen, que de vouloir lui imposer par exemple le sacrement de confession.

A partir de là, comment décrire notre 
situation intellectuelle et spirituelle ?

On parle beaucoup de nihilisme. Je crois plutôt que nous sommes en train 
de redevenir païens. Il y a une différence profonde entre le nihiliste et le païen, 
ils ne sont pas du tout assimilables.

Il y a bien un courant nihiliste/relativiste dans notre culture, courant à la 
fois violent et limité. Si l’on veut faire sa généalogie, on partira de Diogène 



Entre civilisation chrétienne et néopaganisme� 47

le cynique pour passer par Sade et arriver par exemple à Michel Foucault. 
C’est une pensée qui veut non pas changer de culture, mais nier l’anthropo-
logie elle-même. Par exemple Diogène disait qu’il fallait pratiquer l’inceste. 
Les lois sur le mariage homosexuel appartiennent à ce courant, c’est du ni-
hilisme, nous pouvons le dire parce qu’aucune société humaine n’a jamais 
légitimé ce genre de pratique, même s’il y a eu des individus qui les prônaient 
(le seul exemple de mariage homosexuel que nous avons dans l’histoire est 
celui de Néron, qui était une bouffonnerie). Diogène, parce qu’il était un ca-
botin plein d’esprit, faisait rire les Athéniens, mais ceux-ci se seraient bien 
gardés de le mettre au pouvoir… Je ne crois pas que nous devions nous in-
quiéter plus que de raison de ce type d’anarchisme intellectuel et spirituel. 
Nos sociétés ne deviendront pas nihilistes, parce que cette pensée-là n’est pas 
viable. Ce type de cynisme élitaire fait beaucoup de bruit mais ne convainc 
pas en profondeur.

En revanche le paganisme est davantage à prendre au sérieux. Car il est 
viable, comme toute l’histoire humaine le montre abondamment, et à ce titre, 
il se répand. Prenons l’exemple d’autres lois dites sociétales : celle de l’avor-
tement ou de l’euthanasie. Ce ne sont pas des lois nihilistes, mais typique-
ment païennes. Elles signifient que la vie humaine n’a de valeur qu’en fonc-
tion de celle que la société lui confère (et non pas une valeur intrinsèque, 
comme dans le christianisme). Toutes les sociétés du monde, à part les nôtres, 
jettent au fleuve les enfants mal-formés ou surnuméraires, font mourir les 
vieillards trop épuisés, et admettent (parfois glorifient) le suicide. Lorsque 
nous prônons l’euthanasie ou l’IVG, nous redevenons simplement païens. Nos 
nouvelles coutumes contemporaines vont dans ce sens : par exemple la diffu-
sion de la croyance en la réincarnation, la volonté de se faire incinérer et de 
faire répandre ses cendres sur tel paysage cher à son cœur, la vogue de Spinoza, 
le panthéisme de l’écologie radicale.

Ce glissement vers le paganisme signifie que nous retournons à la culture 
primordiale d’avant le christianisme (une sorte de culture naturelle, celle que 
l’on trouve partout, la soupe primordiale de la culture, ou ce qu’on appelle les 
religions primaires). C’est ainsi que tout naturellement notre « religion » qui 
est en fait une « révélation », laisse place à des sagesses (dont on voit mille 
témoignages au sein de nos sociétés). Les sagesses sont immanentes. Elles 
offrent une morale sans doctrine religieuse véritable. Car ce que nous refu-
sons avec force, ce sont les doctrines, les théologies et les catéchismes (qui nous 
rappellent trop les « grands récits » idéologiques). En revanche nous voulons 



48� Chantal Delsol

le bien et la morale que justement les grands récits ont fait passer au second 
plan. Partout nous avons l’impression que ce sont les religions, spirituelles 
ou séculières, qui ont écrasé les hommes. Les sagesses supposent une fusion 
avec la nature, et la suppression du dualisme chrétien (nature-culture, âme-
corps etc.).

La défaite de la transcendance laisse apparaitre derrière elle une sacralisa-
tion de l’immanence. C’est le monde désormais qui sera sacralisé. La question 
écologique vient à point pour cela et incite à un nouveau panthéisme. On voit 
fleurir le culte de Gaïa et de la mère-nature. Ce culte a ses grands-prêtres (les 
fonctionnaires du GIEC), ses prophètes (Greta Thunberg), ses cérémonies fes-
tives ou funèbres. La religion écologique a repris du christianisme son idéal 
de vérité, puisqu’elle est intolérante et fanatique (les climato-sceptiques sont 
interdits de parole).

Par ailleurs, la morale chrétienne a laissé des traces persistantes dans les 
mentalités post-modernes, qui l’ont traduite à leur manière. Cette traduction 
(bien infidèle) donne lieu à ce que l’on peut appeler l’humanitarisme, à la fois 
distorsion et récupération de l’humanisme chrétien, et radicalisme furieux 
de la vertu.

Aurel Kolnai voyait dans cette vague d’« hyper‐moralisme » une corres-
pondance avec le déclin de l’esprit religieux : la recherche de la perfection 
temporelle, remplace la foi perdue – la ferveur change de place. Il semble bien, 
disait Kolnai, que des périodes d’hypermoralisme, de puritanisme, suivent 
dans l’histoire la chute des religions. Nous en sommes là. Le fond de l’affaire, 
c’est que les vertus, orphelines de leurs fondements sacrés et inébranlables, 
se sacralisent à la place des fondements, et acquièrent par là leur certitude. Cet 
emballement de la morale est donné pour une évolution nécessaire et exem-
plaire, ce qu’exige le progrès. Désormais, c’est ainsi que se décrit l’univer-
sel occidental : une morale plénipotentiaire et seule au monde. Les cultures 
extérieures, et à l’intérieur les révoltes populistes, s’élèvent précisément contre 
ce monopole moral sans fondement.

Cette situation impose aux Chrétiens que 
nous sommes, de nouvelles exigences

L’une des exigences qui s’imposent à nous désormais: le statut de minoritaire 
est très spécifique, et nous devons l’apprendre des Juifs ou des Protestants. 
Quand on est majoritaire, les vertus nécessaires sont la tolérance, l’humilité 



Entre civilisation chrétienne et néopaganisme� 49

et la discrétion. Quand on est minoritaire, la tolérance n’est plus une vertu mais 
une obligation de fait ; les vertus sont l’équanimité, la patience et la persévé-
rance. L’agent secret de Dieu doit, comme tout agent secret, éviter la paranoïa.

J’ajoute à ce propos que si les laïcs ont bien intériorisé le statut de mino-
ritaires, il n’en va pas forcément de même pour les clercs. La difficulté pour 
le personnel de l’Église est d’accepter la perte de pouvoir, surtout si l’on re-
garde d’où nous venons (d’une situation où l’Église pouvait brandir l’excom-
munication ou l’enfer : étant donné les croyances régnantes, le pouvoir sur les 
âmes équivalait à un pouvoir sur les actions et les consciences). Cette situation 
inédite dans notre histoire, finalement nous ramène à l’âge des premiers chré-
tiens. Trop souvent, le personnel de l’Église se comporte comme si nous étions 
encore en chrétienté : en parlant avec autorité sur tous les sujets, en négligeant 
la gouvernance dans les institutions qu’il dirige, autrement dit, en adoptant des 
manières arrogantes qui ne conviennent pas à des minorités. D’autant qu’avec 
la disparition de la chrétienté, ce n’est pas seulement le nombre de chrétiens 
qui a changé (à la baisse) mais c’est le comportement et les attentes des fidèles 
qui restent. Ceux-ci sont beaucoup plus exigeants vis-à-vis de l’Église.

Autre point : un courant minoritaire doit absolument 
sortir du particularisme, et cesser d’être dogmatique

Croire ou faire croire que si le christianisme s’effondre, tout s’effondre avec 
lui : c’est une tromperie qui dans la situation minoritaire n’est plus crédible. 
Certains courants catholiques radicaux font usage de ce type d’argument, qui 
ne peut que les affaiblir encore. Derrière la chrétienté effondrée ne vient pas 
le règne du crime, le nihilisme, le matérialisme extrême : mais plutôt des mo-
rales stoïciennes, le paganisme, des spiritualités de type asiatique. Cessons 
de nous croire seuls au monde à pouvoir donner du sens au monde : le statut 
de minoritaires nous aura au moins appris cela.

Une autre question est celle de la dogmatique : celle-ci perd en grande 
partie son efficace en situation minoritaire. Elle peut alors (c’est mon opinion) 
être remplacée avantageusement par la phénoménologie, parce que cette der-
nière est capable de proposer des arguments universels à des esprits dubitatifs.

Au point où nous en sommes de l’histoire, il nous faut comprendre, disait 
Paul Louis Landsberg, que la morale chrétienne n’est pas « une morale uni-
verselle, naturelle ou raisonnable », mais « la manifestation dans la vie d’une 
révélation paradoxale ». Nous n’avons pas le monopole de la description de la 



50� Chantal Delsol

loi naturelle. Cette prise de conscience serait pour nous une révolution intel-
lectuelle, mais qui nous permettrait de sortir avec honneur (parce que dans 
la vérité) de notre statut de majorité.

Il faut préciser enfin que l’établissement et la durée de la chrétienté (les 
sociétés de culture chrétienne) n’est pas notre but – même le Christ ne l’a pas 
cherché, ni plus tard Paul. Nous ne pouvons que semer des graines qui pour-
ront convertir les cœurs, sachant que c’est notre propre cœur qu’il faut d’abord 
convertir. L’Église n’est pas un vaste syndicat, comme la période précédente 
l’a tellement cru. Notre affaire n’est pas de produire des sociétés où « l’Évan-
gile gouverne les États », mais plutôt, pour reprendre le mot de Saint-Exupéry, 
de « marcher tout doucement vers une fontaine ».

n



	m Rocco Buttiglione1

	K https://orcid.org/0009-0005-0662-5380

Papieska Akademia Nauk Społecznych

Europa: odbudowa czy odnowa?
	' https://doi.org/10.15633/9788383701059.06

Odkryto szczepionkę i  w  ciągu kilku tygodni (być może nawet zaledwie 
dwóch) będziemy mogli rozpocząć szczepienie naszej ludności. Wówczas za-
kończy się stan wyjątkowy, w którym żyliśmy przez cały ten fatalny rok 2020.

Co stanie się potem? Czy powrócimy do „normalności”, do świata takim, 
jakim był przed pandemią? Czy to możliwe? Czy to pożądane?

Narodziny nowej Europy dzięki mocy Słowa

Spójrzmy na świat (czy też Europę) wczorajszego dnia. Pierwsze lata tego wie-
ku to czas wielkiego zwycięstwa i wielkiej porażki. Sztuczny podział kon-
tynentu, narzucony przez porozumienia jałtańskie, został przezwyciężony 
i Europa została zjednoczona. Zjednoczenie to dokonało się pod ogromnym 
impulsem duchowym, jaki dał Jan Paweł II, papież z Polski.

W czerwcu 1979 roku Jan Paweł II przybył do Polski i przemawiał w War-
szawie przed ogromnym tłumem. Wezwał Polaków do dojrzałego przyjęcia 

1	 Włoski filozof, profesor nauk politycznych na Uniwersytecie Świętego Piusa V w Rzymie, 
członek Papieskiej Akademii Nauk Społecznych, senator i były minister.



52� Rocco Buttiglione

odpowiedzialności za chrzest swojej ojczyzny. Chrzest tworzy w nas osobo-
wość komunii – osobowość żyjącą w relacji z innymi w taki sposób, że staje-
my się częścią siebie nawzajem, członkami wspólnoty.

Władza komunistyczna stworzyła społeczeństwo odizolowanych jedno-
stek, pełnych nieufności wobec siebie nawzajem, każda zamknięta w swoim 
egoistycznym interesie. W tej atmosferze wzajemnej nieufności społeczeństwo 
mogło istnieć i funkcjonować tylko dzięki działaniu władzy stojącej ponad 
nim – partii, reżimu. Tego dnia w Warszawie wydarzyło się coś wyjątkowego. 
Słowa Papieża, wspólna celebracja Eucharystii, stworzyły lub odtworzyły więź 
zaufania między uczestnikami tej mszy. Powstała więź solidarności. Odnaleźli 
na nowo swoją zdolność bycia wspólnotą, narodem. Wspólnota ma zdolność 
i prawo do samoorganizacji i samorządności – nie musi być rządzona przez 
obcą i zewnętrzną władzę. To (ponowne) odkrycie bycia narodem skłoniło 
Polaków do żądania prawa do samostanowienia, do wzięcia losów swojej oj-
czyzny we własne ręce.

To wydarzenie – (ponowne) odkrycie wspólnotowego charakteru człowie-
czeństwa – charakteryzuje pontyfikat Jana Pawła II. To przesłanie rozprze-
strzeniło się na całą Europę i stanowiło duchową podstawę upadku komuni-
zmu oraz odzyskania demokracji w krajach Europy Środkowej i Wschodniej. 
Była to także duchowa podstawa wielkiej reformy instytucji europejskich.

W czasach obfitości ludzie odwracają się 
od Boga ku lichwie, żądzy i władzy

W Starym Testamencie widzimy, że lud w czasach ucisku modli się do Boga 
o wybawienie z rąk wrogów, lecz w czasach dostatku każdy wraca do własnego 
interesu, możni uciskają ubogich, synowie buntują się przeciw ojcom, a ojco-
wie chcą narzucić swoją wolę dzieciom – więzi przyjaźni społecznej łatwo się 
rozpadają. To samo spotkało nas w Europie. Chcieliśmy wspomnieć w Konsty-
tucji Europejskiej o wspólnych korzeniach kulturowych Europy: żydowskich, 
chrześcijańskich, łacińskich i greckich. Najpierw nie uwzględniliśmy korzeni 
kulturowych w Konstytucji. Potem w ogóle nie mieliśmy Konstytucji. Zostały 
tylko traktaty lizbońskie. Mieliśmy Unię Europejską bez korzeni kulturowych. 
Mieliśmy Unię Europejską z okrojoną strukturą instytucjonalną, bez auten-
tycznej podmiotowości politycznej.

Wydawało się, że uwierzyliśmy, iż połączone siły rynku i biurokracji wy-
starczą, by utrzymać naszą Unię. Podstawą kulturową tej Europy zdają się 



Europa: odbudowa czy odnowa?� 53

wyłącznie prawa jednostki, z pominięciem obowiązków, na których opiera-
ją się prawa wspólnot, rodzin i narodów.

Kryzys finansowy z 2007 roku doprowadził Unię na skraj przepaści. Ka-
tastrofy ostatecznie udało się uniknąć, ale społeczeństwa straciły zaufanie 
do instytucji, które miały wyrażać ich jedność. Zjednoczone Królestwo Wiel-
kiej Brytanii obrało kurs ku niepewnym celom, państwa członkowskie nie-
ustannie spierają się o sprawy drugorzędne, nad naszym horyzontem zbiera-
ją się groźne chmury: wojny, migracje o biblijnych rozmiarach, dramatyczne 
zaburzenia równowagi sił zagrażają kluczowym interesom Europy, kryzys 
klimatyczny zagraża samej egzystencji ludzkiego życia na Ziemi, w niektó-
rych krajach narasta niechęć wobec Unii, a niedoskonałość istniejących ram 
europejskich zostaje bezlitośnie obnażona.

Potem nadszedł kryzys koronawirusowy.

Lekcje płynące z kryzysu koronawirusowego

Wbrew oczekiwaniom wielu, Komisja Europejska pod przewodnictwem mat-
ki siedmiorga dzieci, Ursuli von der Leyen, zdołała (a raczej wydaje się, że zdo-
ła) zorganizować solidarność państw członkowskich w obliczu wspólnego za-
grożenia. Pandemia nie tylko zabija ludzi, ale także wyrządza ogromne szkody 
gospodarce, ponieważ musimy poważnie ograniczyć kontakty międzyludzkie, 
by zapobiec rozprzestrzenianiu się wirusa. Wiele sektorów gospodarki musi 
wstrzymać działalność na szereg miesięcy. Tylko wielki wysiłek solidarności 
europejskiej może zapobiec bezrobociu milionów pracowników i bankructwu 
setek tysięcy firm – małych i dużych. Wydaje się, że Unia znalazła wystarcza-
jąco dużo determinacji i zdecydowania, by stawić czoła temu niezwykłemu 
zadaniu. Aby tego dokonać, trzeba było przezwyciężyć wiele ugruntowanych 
tabu. Jednym z nich była odmowa stworzenia wspólnego europejskiego długu, 
innym – zakaz prowadzenia wspólnej polityki społecznej.

Trudno dziś sobie wyobrazić, by można było cofnąć się do przeszłości i za-
dowolić się powrotem do sytuacji z 2019 roku.

Wpływ wyborów w USA

Trudno sobie wyobrazić powrót do przeszłości, ponieważ świat się zmienił. 
W czasie pandemii odbyły się wybory prezydenckie w Stanach Zjednoczonych. 
Nie sposób zaprzeczyć, że moralna ocena działań podjętych w odpowiedzi 



54� Rocco Buttiglione

na pandemię była główną siłą napędową zwycięstwa Joe Bidena. Przed Amery-
kanami stanęła jasna decyzja: czy należy przedkładać funkcjonowanie syste-
mu gospodarczego, produkcję dóbr i usług, nieprzerwany przepływ pieniędzy, 
zysków i kapitału, czy też obronę zdrowia obywateli i życia ludzkiego? Ame-
rykanie zdecydowali, że życie jest ważniejsze niż dobra materialne. Trump był 
w pewnym sensie światowym liderem ruchów nacjonalistycznych, dążących 
do zablokowania dynamiki komunii i solidarności na poziomie państwa na-
rodowego. Jego porażka będzie miała konsekwencje na skalę światową, także 
w Europie. Epoka poszukiwania drogi ku staroświeckiemu nacjonalizmowi 
i porządkowi świata sprzed globalizacji (chociaż krótka) wydaje się dobiegać 
końca.

Z Joe Bidenem Stany Zjednoczone powracają na ścieżkę współpracy mię-
dzynarodowej.

Kościół katolicki postrzega współpracę międzynarodową jako polityczny 
wyraz komunii. Benedykt XVI w encyklice Caritas in veritate wyraźnie do-
magał się światowego zarządzania, by rozwiązywać liczne problemy, których 
nie da się rozwiązać na poziomie narodowym: zanieczyszczenie i niszczenie 
środowiska, pokój między narodami, masowe migracje, demokratyczna kon-
trola nowych, ogromnych koncentracji sił gospodarczych i informacyjnych, 
uporządkowany rozwój gospodarek świata i – co nie mniej ważne – ochrona 
zdrowia2.

Papież Franciszek w encyklice Fratelli tutti ponownie przedstawia – choć 
w innym języku – główną ideę św. Jana Pawła II: chrześcijańska komunia 
znajduje swój zewnętrzny, widzialny, społeczny i polityczny wyraz w budowie 
wspólnoty ludzkiej we wszystkich jej zróżnicowanych poziomach i formach, 
od rodziny po wspólnotę całej ludzkości3.

Czy możemy więc cieszyć się z nowej sytuacji, która wyłania się na hory-
zoncie świata? Nie do końca. Wchodzimy w epokę pełną obietnic… i złudzeń. 
Już widzieliśmy, że globalizacja ograniczona jedynie do aspektu ekonomicz-
nego nie działa. Rynki i biurokracje nie wystarczą, by utrzymać Unię Euro-
pejską, a tym bardziej nie są w stanie ukierunkować światowego zarządzania. 
Musimy zmierzyć się z kluczowym pytaniem, pytaniem dotyczącym naszej 
własnej tożsamości.

2	 Benedykt XVI, Encyklika Caritas in veritate, 2009, 27, 67.
3	 Franciszek, Encyklika Fratelli tutti, 2020.



Europa: odbudowa czy odnowa?� 55

Kim jesteśmy? Dlaczego tworzymy wspólnotę? Jakie obowiązki dobrowol-
nie uznajemy i przyjmujemy za fundament naszego współistnienia? To py-
tanie, które pominęliśmy, gdy nie chcieliśmy mieć konstytucji. Dominującą 
ideologią w Europie jest narcystyczny indywidualizm. Każdy żyje w swoim 
własnym świecie, skonstruowanym według swoich arbitralnych decyzji. Kon-
takt między tymi narcystycznymi, odizolowanymi światami gwarantowany 
jest przez wolną wymianę dóbr i usług na rynku oraz przez regulacje bez
osobowej biurokracji. Już widzieliśmy, że to nie działa. Kryzys środowiskowy, 
bardziej niż cokolwiek innego, uświadomił nam, że wszyscy żyjemy w tym 
samym świecie i że to, co robi jeden z nas, ma wpływ na wszystkich innych 
mieszkańców tej planety. Poprzez kryzys środowiskowy na nowo odkrywa-
my dawne pojęcie prawa naturalnego. Koronawirus uwypuklił postrzeganie 
tego kryzysu. Prawicowy wariant postmodernizmu próbował zdekonstru-
ować wirusa, ukazując go jako spisek możnych, by narzucić jednostce reguły. 
Co w tym złego, że chcę żyć – i umrzeć – według własnych zasad? Złe jest to, 
że jeśli nie stosujesz się do reguł, przyczyniasz się do rozprzestrzeniania się 
infekcji i śmierci innych ludzi. Nie możesz postrzegać siebie tylko jako jed-
nostki – musisz widzieć siebie równocześnie jako członka wspólnoty, wspól-
noty ludzkiej.

Wielki angielski poeta, John Donne4, napisał kiedyś:

Żaden człowiek nie jest
samoistną wyspą;
każdy stanowi ułomek kontynentu,
część lądu.
Przeto nigdy nie pytaj,
komu bije dzwon:
bije on tobie5.

n

4	 John Donne (1572–1631), poeta wczesnego angielskiego baroku, przedstawiciel poezji meta
fizycznej. Sekretarz Thomasa Egertona, Lorda Strażnika Wielkiej Pieczęci, duchowny an-
glikański.

5	 J. Donne, Medytacja XVII, [w:] Medytacje. Alembik śmierci, wstęp i tłum. P. Plichta, Kato-
wice: Śląsk, 2014.





	m Rocco Buttiglione1

	K https://orcid.org/0009-0005-0662-5380

Pontifical Academy of Social Sciences

Europe — recovery or renewal?
	' https://doi.org/10.15633/9788383701059.07

The vaccine has been discovered and within a few weeks ( perhaps no more than 
a couple of weeks) we shall be able to start immunizing our people. Then the 
state of exception in which we have been living throughout this fateful year 
2020 will cease.

What will happen then? Shall we go back to “business as usual”, to the 
world as it used to be before the pandemic? Is this possible? Is this desirable?

The birth of a new Europe through the power of the Word

Let us glance an eye on the world (or the Europe) of yesterday. The first years 
to the century are the years of a great victory and of a great defeat. The arti-
ficial division of the Continent imposed through the Yalta Agreements has 
been overcome and Europe has been reunited. This unification took place 
under a tremendous spiritual impulse given by John Paul II, the polish Pope.

1	 Philosopher, professor of political science at the University of St Pius V in Rome, member 
of the Pontifical Academy of Social Sciences, senator and former minister for European 
affairs of the Italian Republic.



58� Rocco Buttiglione

In June 1979 John Paul II came to Poland and spoke in Warsaw, in front 
of an enormous crowd. He invited the polish people to maturely assume the 
responsibility of the christening of their nation. The baptism creates in us 
a personality of communion, a personality that lives in the relation to other 
persons in such a way the we become parts of each other, members of a com-
munity.

The communist power had created a society of isolated individuals, full 
of diffidence against one another, every one folded up and withdrawn in his 
individual egoistic interest. In this atmosfere of reciprocal distrust the so-
ciety could exist and operate only through the action of a power standing 
over and above it: the party, the regime. What happened that day in War-
saw was an event. The words of the Pope, the celebration of the common 
Eucharist, created or recreated a bond of trust among those who participated 
to that mass. It created a bond of solidarity. They rediscovered their capacity 
of being a community, a nation. A community has the capacity and the right 
to organize itself and to govern itself, does not stand in need to be governed 
by a foreign and external power. The (re)discovery of being a nation led the 
Poles to demand the right of governing themselves, to take into their hands 
the destiny of their nation.

That event: the (re)discovery of the nature of communion of man, charac-
terizes the Pontificate of John Paul II. This message has spread to the whole 
of Europe and was the spiritual basis for the collapse of communism and the 
recovery of democracy in the countries of Central and Eastern Europe. It was 
the spiritual basis for the great reform of the European Institution.

In times of abundance men turn away 
from God to usury, lust and power

In the Ancient Testament we see that the people in times of distress pray 
to God to be delivered from the hands to their enemies, in times of abundance, 
however, every one goes back to his private interest, the powerful oppress the 
poor, the sons rebel against the fathers and the fathers want to impose their 
will on their children: the bonds of social friendship are easily dissolved. The 
same happened to us in Europe. We wanted to mention in the European Con-
stitution the common cultural roots of Europe: jew, christian, latin and greek. 
First we did not have the cultural roots in the Constitution. Then we had 
no Constitution. We had only the Lisbon Treatises. We had a European Union 



Europe — recovery or renewal?� 59

without cultural roots. We had a European Union with a truncated institu-
tional framework, without an authentic political subjectivity.

It seems that we were convinced that the united powers of the market and 
of bureaucracy could be sufficient to keep together our Union. The cultural 
basis of this Europe seem to be merely individual rights with the exclusion 
of those duties upon which are grounded the rights of communities, of fam-
ilies and of nations.

The financial crisis of 2007 has brought this Union to the verge of the abyss. 
The disaster in the end was avoided but the peoples lost confidence in the insti-
tutions that should have expressed their unity. The United Kingdom of Great 
Britain has set sail for uncertain destinations, the member states continuously 
squabble on trivial pursuits, menacing clouds gather on our horizons: wars, 
biblical migrations, dramatic alteration of the balance of power threaten vital 
European interests, the climate crisis endangers the very subsistence of human 
life on this earth, in some countries grows a resentment against the Union and 
the inadequacy of the existing European framework is mercilessly exposed.

Then the Corona crisis came.

Lessons of the Corona crisis

Contrary to the expectations of many on this occasion the European Com-
mission, led by a mother of seven, Ursula von der Leyen, succeeded (or, rather, 
seems to be succeeding) in organizing the solidarity of the member states 
in front of the common danger. The Pandemia does not only destroy human 
lives, it creates also terrible damage to the economy because we have to limit 
severely human contacts in order to prevent the diffusion of the virus. Sev-
eral economic sectors must suspend their activity for many months. Only 
a great effort of European solidarity could prevent the unemployment of mil-
lions workers and the bankruptcy of hundreds of thousands companies, small 
and large. It seems that the Union found enough decision and determination 
to come to grips with an extraordinary task. In order to do this many con-
solidated taboos had to be overcome. One of them was the refusal to initiate 
a common European debt, another regarded the prohibition of having com-
mon social policies.

It is difficult to imagine now that we can go back to the past and be satisfied 
with a recovery that goes back to the situation as it was in 2019.



60� Rocco Buttiglione

The impact of american elections

It is difficult because the world has changed. During the pandemia the pres-
idential elections in United States have taken place. It is impossible to deny 
that a  moral judgment on  the measure taken against the Pandemic has 
been the main driving force for the victory of Joe Biden. The decision with 
which the United States were confronted was clear: shall we privilege the func-
tioning of the economic system, the production of good and services, the un-
interrupted flow of money and profits and capital gains or the defense of the 
citizens’ health and of human lives? The decision of the Americans was that 
life is more important than goods. Trump had been, in one sense, the world 
leader of the nationalist movements willing to block the dynamism of com-
munion and solidarity at the level of the nation state. His defeat will have con-
sequences at the world level and also in Europe. The (short) age of the research 
of a path leading to old fashioned nationalism and to a pre/globalization world 
order seems to have come to an end.

With Joe Biden US reenter the path of world cooperation.
The Catholic Church has seen world cooperation as a political expression 

of the communion. Benedict XVI in the encyclical Caritas in veritate explicitly 
demanded a world governance in order to tackle the many problems that can-
not find a solution at the national level: the pollution and destruction of the 
environment, the peace among the nations, the mass migrations, the demo-
cratic control of the new, enormous concentrations of the powers of economy 
and information, the ordered development of world economies and, last but 
not least, the defense of health.2

Pope Francis in the encyclical Fratelli tutti proposes again, albeit in a dif-
ferent language, the main idea of St. John Paul II: the christian communion 
findes an external, visible, social and political expression in the construction 
of the human community, in all its variegated levels and forms, from the fam-
ily to the community of mankind at large.

Can we then be happy with this new situation that is delineating itself 
on the world horizon? not quite. The epoch we are entering is full of prom-
ises… and of deceit. We have already seen that a globalization that is only 
economic does not work. Markets and bureaucracies are not enough to keep 

2	 Benedict XVI, Encyclical Caritas in veritate, 2009, 27, 67.



Europe — recovery or renewal?� 61

the European Union together and much less can they orient a world govern-
ance. We must face up to a crucial question, a question regarding our own 
identity. Who are we? Why do we constitute a community? What are the 
duties that we freely recognize and accept as the cornerstone of our coex-
istence? It is the question we skipped when we did not want to have a con-
stitution. The dominating ideology in Europe is that of a narcissistic indi-
vidualism. Everybody lives in a world of his own, constituted through his 
arbitrary decision. The contact between these narcissistic isolated worlds 
is guaranteed through the free exchange of goods and services on the mar-
ket and through the regulations of an impersonal bureaucracy. We have al-
ready seen that it does not work. The environmental crisis more than any-
thing else has made us aware of the fact that we all live in the same world and 
whatever one of us dies has effects that concern all other inhabitants of the 
same  planet. Through the environmental crisis we are rediscovering the old 
concept of natural law. Coronavirus heightened the perception of this crisis. 
A right wing variant of postmodernism has made an attempt to deconstruct 
the virus unmasking it as a complot of the powerful to impose rules on the 
individual. What is wrong if I want to live, and die, according to my own 
rules? What is wrong is that if you do not comply with the rules you cause 
the infection to spread and other people to die. You cannot think of yourself 
only as an individual, you must think of yourself at the same time as a mem-
ber of a community, of the human community.

A great English poet, John Donne3, has written once:

No man is an island entire of itself; every man
is a piece of the continent, a part of the main; […]
And therefore never send to know for whom
the bell tolls; it tolls for thee.

n

3	 John Donne (1572–1631), poet of the early English Baroque, representative of metaphysical 
poetry. Secretary to Thomas Egerton, Lord Keeper of the Great Seal, Anglican clergyman.





	m Anna Maria Wajda1

	K https://orcid.org/0000-0002-0005-0652

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Pandemie jako szansa na refleksję, 
samoopamiętanie i poskromienie 
globalnego konsumpcjonizmu

	' https://doi.org/10.15633/9788383701059.08

Wystąpienie w  grudniu 2019 roku nietypowej formy ciężkiego zapalenia 
płuc zaskoczyło najpierw służbę zdrowia zamieszkałego przez blisko 9 mln 
mieszkańców miasta Wuhan z chińskiej prowincji Hubei, a niedługo potem 
całą tę prowincję o populacji 58,4 mln. Ze względu na szybkość rozprzestrze-
niania się tej choroby i jej wysoką zaraźliwość rozpoczął się szalony wyścig 
pomiędzy naukowcami – którzy zaczęli szukać czynnika ją powodującego 
i sposobów jej zwalczania – a pojawiającą się w kolejnych krajach jej epide-
mią. 11 lutego 2020 roku choroba otrzymała nazwę COVID-19, a trzy dni 

1	 Dr inż. nauk rolniczych w zakresie sztuki ogrodowej i dr nauk teologicznych w zakresie 
teologii biblijnej. Wykładowca przedmiotów biblijnych w Uniwersytecie Papieskim Jana 
Pawła II w Krakowie. Kierownik kierunku teologia na Wydziale Teologicznym Uniwersy-
tetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie. Zajmuje się zagadnieniami związanymi z przy-
rodą w Biblii, zwłaszcza fauną, a także życiem codziennym w czasach biblijnych.



64� Anna Maria Wajda

później wywołujący ją patogen nazwę koronawirus2 SARS-CoV-2. Pierwszy 
potwierdzony przez WHO przypadek zachorowania na kontynencie europej-
skim odnotowano 25 stycznia 2020. we Francji. Od tego momentu pandemia 
koronawirusa zaczęła obejmować kolejne państwa, dotarła także do Polski. 
Pierwszy przypadek COVID-19 w Polsce został odnotowany 4 marca 2020 
roku („pacjent zero”), a pierwszą śmierć w wyniku tej choroby zarejestrowano 
w naszym kraju osiem dni później, bo 12 marca 2020 roku. Natomiast 11 mar-
ca 2020 roku Światowa Organizacja Zdrowia (WHO) oznajmiła, że mamy 
do czynienia z pandemią, czyli epidemią o wymiarze globalnym3. Spojrzenie 
na podane wyżej daty pozwala zauważyć, że nie tylko szybkość rozprzestrze-
niania się wirusa SARS-CoV-2 była jak dotychczas bezprecedensowa, ale tak-
że intensywność badań w zakresie poznania tego patogenu i jego zwalczania 
osiągnęła niespotykany dotąd stopień. Specyfika doświadczenia pandemii 
koronawirusa powodującego chorobę COVID-19 zmusza do wyciągnięcia z tej 
sytuacji pewnych wniosków na przyszłość, gdyż grożą nam kolejne choroby 
zakaźne i pojawienie się kolejnego nowego, nieznanego wirusa jest z pewno-
ścią kwestią czasu, być może nie tak bardzo odległego.

Pandemia COVID-19 jako czas na refleksję 
o relacji: człowiek – zwierzęta – choroby

Na przełomie zimy i wiosny 2020 roku. świat, a przynajmniej jego europej-
ska część, zastygł w  lockdownie4 mającym zahamować postęp pandemii 
COVID-19 i ta bezprecedensowa sytuacja stała się szansą na refleksję, samo-
opamiętanie i szukanie rozwiązań pozwalających przeciwdziałać kryzysom, 
do jakich doprowadziła ludzka działalność. Uzasadnieniem do wysuwania 
tego typu postulatów stało się to, że pandemia od  samego początku była 

2	 Koronawirusy (CoV) to duża rodzina wirusów wywołujących różne choroby, od pospo-
litego przeziębienia po cięższe schorzenia, takie jak bliskowschodni zespół oddechowy 
(MERS-CoV) czy ciężki ostry zespół oddechowy (SARS-CoV). 

3	 Por. J. Duszyński, A. Afelt, A. Ochab-Marcinek, R. Owczuk, K. Pyrć, M. Rosińska, A. Ry-
chard, T. Smiatacz, Zrozumieć COVID-19. Opracowanie Zespołu ds. COVID-19 przy prezesie 
Polskiej Akademii Nauk, Warszawa 2020, s. 7.

4	 Termin pochodzący z języka angielskiego pierwotnie dotyczący zakazu swobodnego wej-
ścia, wyjścia lub wolnego poruszania się po danej strefie (np. budynku) z powodu zagroże-
nia. Innym wariantem znaczeniowym lockdownu jest zakaz opuszczania domu lub swo-
bodnego podróżowania z powodu panującej choroby.



Pandemie jako szansa na refleksję…� 65

zjawiskiem pilnie śledzonym przez rządy krajów świata oraz przykuwała uwa-
gę społeczeństw wielu krajów. Ponadto pozwoliła z bliska obserwować, jak 
działa nauka i uzmysłowiła wielu ludziom, że jesteśmy w trakcie dynamicz-
nego procesu poznawania nowego zjawiska o charakterze globalnym.

Pandemia COVID-19 uzmysłowiła jaką tragedią medyczną, społeczną 
i ekonomiczną jest wystąpienie tego typu choroby. Okazała się również lekcją 
dla nas wszystkich, gdyż nie tylko pozwoliła na obserwację procesu rozwo-
ju nauki w kontekście walki z nowym patogenem i jej wpływu na życie co-
dzienne. Wymusiła także szersze spojrzenie m.in. na wpływ rolnictwa prze-
mysłowego i hodowli zwierząt na powstawanie i rozpowszechnianie chorób 
odzwierzęcych u ludzi. W związku z pandemią COVID-19 w optyce zaintere-
sowań naukowców znaczące miejsce zajęła kwestia zanieczyszczeń środowi-
ska i ich wpływu na ludzi w aspekcie naturalnych mechanizmów obronnych 
organizmu.

Epidemia COVID-19, która miała się zacząć na jednym z tzw. mokrych 
targów5 w Wuhan, przypominała o tym, że większość chorób odzwierzęcych 
pochodzi wprost z ferm przemysłowych. Uzmysłowiła niezwykle wymownie 
skalę problemów związanych z przemysłowym chowem zwierząt, który nie 
tylko stanowi problem etyczny, lecz także jest zagrożeniem klimatycznym 
(przez metan oraz inne gazy cieplarniane) i zdrowotnym.

W odniesieniu do ostatniego z wymienionych problemów warto zauważyć, 
że większość (70%) nowych chorób (np. Ebola, Zika, Nipah) i prawie wszystkie 
znane pandemie (np. grypa, HIV/AIDS, COVID-19) to choroby odzwierzęce, 
czyli wywoływane przez drobnoustroje pochodzenia zwierzęcego6. Mikro-
by je wywołujące bardzo łatwo rozprzestrzeniają się w wyniku kontaktów 
między dzikimi zwierzętami, zwierzętami hodowlanymi i ludźmi. Patogeny, 

5	 Określono go mianem „mokrego”, ponieważ sprzedawano tam żywe zwierzęta i na miejscu 
zabijano. Ponadto zawdzięcza on swoją nazwę obecności zbiorników z wodą zawierających 
żywe zwierzęta wodne lub pojemników z topniejącym lodem używanym do utrzymywa-
nia odpowiedniej temperatury sprzedawanego mięsa. Współcześnie największe skupiska 

„mokrych targów” znajdują się w północno-zachodnich regionach Ameryki Południowej, 
w Afryce Zachodniej, Indiach, Chinach i Południowo-Wschodniej Azji. Chińskie targi tego 
typu wyróżnia jednak możliwość sprowadzania i sprzedawanie zwierząt z całego świa-
ta, także zwierząt dzikich. Wiele do życzenia pozostawiają również warunki sanitarno- 

-epidemiologiczne panujące na tych targowiskach. 
6	 Por. J. Duszyński, A. Afelt, A. Ochab-Marcinek, R. Owczuk, K. Pyrć, M. Rosińska, A. Ry-

chard, T. Smiatacz, Zrozumieć COVID-19…, dz. cyt., s. 12.



66� Anna Maria Wajda

które powodowały i powodują zarazy (epidemia dżumy w Atenach w V wie-
ku przed Chr., dżuma Justyniana w VI wieku po Chr., czy czarna śmierć 
w XIV wieku) pokonały barierę międzygatunkową – transmisja patogenna 
odbywała się za pośrednictwem pcheł (bakteria dżumy dymieniczej), wszy 
(bakteria tyfusu), kaczek, kur i świń (wirus grypy), szympansów z zachodnio-

-środkowej Afryki (wirus HIV). Co więcej, w ostatnim czasie zaobserwowano 
znaczące skrócenie okresów pomiędzy występowaniem nowych chorób od-
zwierzęcych o charakterze pandemicznym. COVID-19 jest co najmniej szóstą 
światową pandemią od czasu grypy hiszpanki, która miała miejsce w latach 
1918–1920. Spodziewać trzeba się jednak kolejnych, gdyż szacuje się, że u ssa-
ków i ptaków występuje obecnie ok. 1,7 mln nieodkrytych wirusów, a spośród 
nich 540–850 tys. może potencjalnie być zaraźliwych dla ludzi. Kluczowymi 
rezerwuarami patogenów o potencjale pandemicznym są ssaki (zwłaszcza 
nietoperze, gryzonie, naczelne), niektóre ptaki (zwłaszcza wodne), a także 
zwierzęta gospodarskie (np. świnie, wielbłądy, drób). Należy jednak pamię-
tać, że przede wszystkim dzikie, a nie gospodarskie zwierzęta są naturalnymi 
żywicielami większości nowo pojawiających się patogenów (tzn. bakterii, wi-
rusów i innych mikroorganizmów chorobotwórczych).

W związku z powyższym „mokre targi”, na których także sprzedaje się 
i zabija zwierzęta dzikie z różnych rejonów świata, postrzegane są jako bardzo 
niebezpieczne. W pozostawiających wiele do życzenia warunkach sanitarno- 

-epidemiologicznych przetrzymuje się na nich w klatkach różne gatunki zwie-
rząt, które nigdy nie spotkałyby się w przyrodzie, co może sprzyjać przenosze-
niu się patogenów z jednego gatunku na drugi i jego mutacji. Ponadto miejsca 
te odwiedzają duże rzesze ludzi, co sprawia, że stają się one idealną wylęgarnią 
chorób odzwierzęcych. Dlatego też uważa się, iż zaostrzona kontrola, a zwłasz-
cza zakaz obrotu dzikimi zwierzętami, zmniejszy zagrożenie występowania 
pandemii w przyszłości.

Również SARS-CoV-2 to typowy wirus pochodzenia zwierzęcego, będący 
przyczyną choroby COVID-19 zaliczanej do grupy zoonoz7. Jest kolejnym 
po SARS i Zika wirusem, który został bardzo szybko przemieszczony z pier-
wotnej niszy ekologicznej. Różnica w  porównaniu do  wymienionych po-
lega jednak na  dotkliwości skutków zdrowotnych powstałych w  wyniku 

7	 Koronawirusy są organizmami zoonotycznymi, co oznacza, że pochodzą od zwierząt (po-
wodują choroby odzwierzęce) i przenoszą się pomiędzy zwierzętami a ludźmi.



Pandemie jako szansa na refleksję…� 67

intensywnego, globalnego rozprzestrzenienia się SARS-CoV-2 i wywoływa-
nia nowej choroby u ludzi we wszystkich znanych warunkach geograficznych.

Pandemie – nasza wina i nasz problem

Wśród zagrożeń dotyczących wystąpienia przyszłych pandemii eksperci wy-
mieniają wywołane przez człowieka zakłócenia ekologiczne i niezrównowa-
żoną konsumpcję. Chodzi m.in. o zmiany w sposobie użytkowania gruntów, 
ekspansję i intensyfikację rolnictwa (wylesianie, osiedlanie się ludzi w środo-
wiskach pierwotnych dzikich zwierząt, wzrost produkcji roślinnej i zwierzęcej 
czy urbanizacja), ale też handel dzikimi zwierzętami i ich konsumpcję.

O zagrożeniu płynącym z masowej hodowli zwierząt mówi nam najnowsza 
historia, a wymienić wystarczy pandemię grypy z lat 1918–1920 czy 2009 roku 
(tzw. świńska grypa), które rozprzestrzeniały się poprzez zwierzęta. Również 
w przypadku COVID-19 zagrożenie płynące z masowej hodowli zwierząt jest 
bardzo duże. Europejskie Centrum ds. Zapobiegania i Kontroli Chorób wska-
zało, że poważnym zagrożeniem dla skuteczności szczepionek na COVID-19 
są mutacje wirusa występujące u hodowanych masowo norek. Warto podkre-
ślić, że komunikat o norkach zakażonych SARS-CoV-2 został opublikowany 
26 kwietnia 2020. i dotyczył zwierząt na dwóch fermach w Germert-Bakel 
i Laarbeek, miastach w prowincji Brabancja Północna na południu Holandii, 
u których obserwowano różne objawy choroby, m.in. ze strony układu od-
dechowego. Najprawdopodobniej zakaziły się one od pracowników obsługu
jących te fermy, którzy okazali się bezobjawowymi nosicielami wirusa8. Dla-
czego ta sytuacja wzbudziła takie poruszenie wśród naukowców badających 
SARS-CoV-2?

Norka europejska (Mustela lutreola) należy do tej samej podrodziny ła-
sice (Mustelinae), co wrażliwa na zakażenie fretka domowa (Mustela furo), 
która jest zwierzęciem modelowym w badaniach eksperymentalnych, m.in. 
w badaniach nad grypą u ludzi. Fretki są wrażliwe na wirus SARS-CoV-2, 
chorują i wydalają ten wirus, zakażając inne fretki i w związku z tym rodzi 

8	 Więcej na temat koronawirusów oraz o ich stosunkowo wysokim potencjale przełamywa-
nia barier międzygatunkowych: K. Domańska-Blicharz, G. Woźniakowski, J. Rola, B. Cu-
velier-Mizak, A. Orłowska, M. Antas, K. Niemczuk, K. Śmietanka, Koronawirusy – pato-
geny ważne z punktu widzenia zdrowia zwierząt i ludzi, „Życie Weterynaryjne” 95 (2020) 
nr 6, s. 347–358.



68� Anna Maria Wajda

się niebezpieczeństwo mutacji tego patogenu prowadzące np. do powstania 
szczepu o jeszcze większej szkodliwości. Innymi poza norkami gatunkami 
podatnymi na wirusy SARS są jenoty i lisy. Miliony tych zwierząt są hodo-
wane dla futer w Chinach i w innych regionach świata, w tym także w Kana-
dzie, dlatego kontrola nad tymi farmami jest bardzo istotna, gdyż pojawienie 
się wirusa u ludzi za pośrednictwem żywiciela pośredniego stanowi „praw-
dopodobną lub wysoce prawdopodobną” drogę rozwoju epidemii. W nieod-
powiednio prowadzonych hodowlach, gdzie ma miejsce stłoczenie setek ty-
sięcy zwierząt razem, które żyją w stresie i często bardzo złych warunkach 
higienicznych, zwiększa ryzyko szybkiego powstawania i rozprzestrzeniania 
się chorób. Ze zwierząt udomowionych dotyczy to przede wszystkim trzo-
dy chlewnej i drobiu. Ponadto, do intensywnej produkcji wykorzystuje się 
zazwyczaj zwierzęta o niskim zróżnicowaniu genetycznym, a stresujące wa-
runki panujące w takich gospodarstwach osłabiają ich układ odpornościowy. 
Stwarza to idealne warunki do szybkiego rozprzestrzeniania się patogenów, 
jak również więcej możliwości mutowania w kierunku nowych, bardziej szko-
dliwych szczepów.

Ponadto w przemysłowej, wielkotowarowej hodowli zwierząt stosowane 
są masowo antybiotyki, co powoduje oporność na środki przeciwdrobnoustro-
jowe u zwierząt, a ta z kolei skutkuje brakiem skuteczności kluczowych leków 
w medycynie ludzkiej. Warto też dodać, że skutkiem obecnego systemu żyw-
nościowego, nastawionego na przemysłową produkcję mięsa, jest także zna-
czący wzrost występowania chorób niezakaźnych, związanych z niezdrową 
dietą wysokokaloryczną – takich jakich choroby serca, cukrzyca i niektóre 
nowotwory9. Wyniki badań jasno wskazują, że osoby ze schorzeniami towa-
rzyszącymi przechodzą COVID-19 ciężej.

Choroba COVID-19 przybierająca formę ciężkiego zapalenia płuc przy-
czyniła się także do zwrócenia większej uwagi na zanieczyszczenie powietrza, 
gdyż jest ono jednym z głównych czynników, które wpływają na stan naszego 
układu oddechowego10. Samo w sobie zanieczyszczenie powietrza, którym 
oddychamy, może prowadzić do rozwoju wielu chorób, ale również nasilać 

 9	 Szerzej na  ten temat: K.  Skowron, Prozwierzęca i  proklimatyczna polityka społeczna, 
[w:] Klimat, ekologia i prawa zwierząt – o ekopolitykę społeczną, red. B. Kozek, K. Skowron, 
D. Szelewa, Warszawa 2019, s. 23–32.

10	 Obszerne omówienie tych zagadnień znaleźć można m.in. w:  J. Jędrak, E. Kondrucka, 
A. Badyda, P. Dąbrowiecki, Wpływ zanieczyszczeń powietrza na zdrowie, Kraków 2017.



Pandemie jako szansa na refleksję…� 69

przebieg innych schorzeń. Już na początku pandemii badania epidemiologicz-
ne wskazywały, że istnieje korelacja pomiędzy zanieczyszczeniem powietrza 
a przebiegiem choroby i epidemii COVID-19.

Lepiej zapobiegać niż leczyć – 
edukacyjny wymiar pandemii COVID-19

Obecne strategie walki z pandemiami, w tym także z pandemią COVID-19, ba-
zują na szukaniu szczepionek i leków. Ponadto są ukierunkowane na kontrolę 
chorób, które już się pojawiły. W związku z tym w obliczu obecnej sytuacji 
ważne jest uświadomienie podejścia uprzedzającego i ograniczenia czynni-
ków ryzyka pandemicznego. Co więcej, zawsze koszt zapobiegania jest niższy 
niż koszt reagowania i dotyczy to także pandemii. Co oznacza to w praktyce?

W niniejszy opracowaniu zostaną zasygnalizowane tylko niektóre kwestie 
w tym zakresie. Przede wszystkim trzeba sobie uświadomić, że utrzymywanie 
wadliwego systemu żywnościowego, który jest oparty na nadprodukcji i nad-
konsumpcji produktów odzwierzęcych, będzie prowadzić do występowania 
dalszych pandemii, osłabienia działania antybiotyków i pogłębiania niebez-
piecznych zmian klimatycznych. Oczywiście możliwy jest odmienny system 
żywnościowy, oparty na rolnictwie regeneracyjnym i żywności wysokiej jako-
ści, który byłby korzystny zarówno dla dobrostanu ludzi i zwierząt, jak i przy-
szłości naszej planety. Jego wdrożenie należy uznać za działanie priorytetowe.

Ważną kwestią jest gotowość do poświęceń o szerokim zasięgu społecznym, 
znajdująca swój wyraz zwłaszcza w aspekcie zmniejszenia spożycia mięsa czy 
rezygnacji z częstego używania samochodu osobowego. Nie bez znaczenia 
są też działania z zakresu większej oszczędności, choćby takie jak zmniejsze-
nie marnowania żywności, czy inwestycje w energię odnawialną. Również 
istotna jest dbałość o większą ochronę obszarów chronionych i ograniczenie 
niezrównoważonej eksploatacji cennych regionów, które pozwalają zacho-
wać bardzo istotną dla różnych procesów bioróżnorodność. Ważne są także 
aspekty edukacyjne, zwłaszcza pozwalające na lepsze zrozumienie funkcji, 
jaką pełni przyroda w życiu człowieka. Uświadomienie, że zdrowe, naturalne 
ekosystemy zapewniają nam wiele korzyści, w tym niezbędną do życia czystą 
wodę, powietrze, żyzne gleby i stabilny klimat.

W związku z powyższym niezwykle ważna jest umiejętność holistycznego 
spojrzenia na wszelkie procesy i zjawiska mające miejsce w wielu obszarach 
działalności – w życiu społecznym, gospodarce i środowisku przyrodniczym, 



70� Anna Maria Wajda

gdyż pozwala to dostrzec jak duży wpływ na dobro Ziemi ma codzienne postę-
powanie człowieka. Na kanwie tego niezwykle istotne jest przyjęcie postawy 
poczucia odpowiedzialności za swoje postępowanie jako jednostki – zwłasz-
cza w układzie człowiek–środowisko.

Tragedia pandemii COVID-19 miała także wymiar edukacyjny. Rzeczywi-
stość pandemiczna, czy tego ktoś chciał, czy nie, przeniknęła do codzienności. 
Strach o własne bezpieczeństwo, ograniczone możliwości i wygody zrewido-
wały nasze potrzeby. Nie tylko nauczyliśmy się komunikowania z użyciem 
pewnych nowych dla wielu osób narzędzi, ale w trudnych warunkach loc-
kdownu11 mieliśmy szansę zrewidować nasze życie i relacje łączące nas z inny-
mi ludźmi. Nasze domy i mieszkania zamieniły się w: biuro, szkołę, restaurację, 
salę kinową i koncertową itp. Ludzie skoncentrowali swoje codzienne poza-
domowe działania do najbliższej okolicy. Zrodził się swoisty homocentryzm 
ukierunkowany na tworzenie bezpiecznego i w dużym stopniu samowystar-
czalnego domu w duchu less waste. Pojawiło się zainteresowanie lokalnymi 
rynkami z żywnością ekologiczną.

Pandemia miała ogromny wpływ na  funkcjonowanie zwykłych gospo-
darstw domowych. Zmusiła do zmiany przyzwyczajeń. Według raportu Nie 
marnuj jedzenia 2020, opracowanego przez Federację Polskich Banków Żyw-
ności, 27% ankietowanych zmieniło zwyczaje odnośnie do zakupów spożyw-
czych. O 12% wzrósł odsetek osób, które starały się nie dopuścić do zepsucia 
się czy zmarnowania produktów spożywczych (50% przed pandemią vs 62% 
w trakcie)12. Jednocześnie pandemia przyczyniła się do popularyzacji posiłków 
zamawianych online. Upowszechnienie i utrwalenie tego trendu niesie jed-
nak ze sobą poważne konsekwencje dla środowiska, gdyż zwiększa zarówno 
zapotrzebowanie na opakowania, jak i na usługi transportowe. Wymagania 
sanitarne w odniesieniu do żywności wiążą się z wykorzystaniem opakowań 
plastikowych, a zwiększenie ich liczby zwiększy ilość odpadów opakowanio-
wych, których i tak jest w środowisku za dużo. Nie wytwarzanie odpadów jest 

11	 Pierwszy lockdown w naszym kraju został wprowadzony 16 marca 2020. Przez cały ten 
rok Polacy borykali się z zaostrzaniem i luzowaniem kolejnych obostrzeń, jak zasłanianie 
ust i nosa w przestrzeni publicznej oraz zamykanie i otwieranie punktów gastronomicz-
nych. Drugi lockdown, nazwany kwarantanną narodową, został wprowadzony 28 grudnia 
2020 roku.

12	 Federacja Polskich Banków Żywności, Żywność w czasach pandemii, https://bankizyw-
nosci.pl/wp-content/uploads/2020/10/Pandemia_Badania_McCormick_FPBZ_2020.pdf 
(20.06.2025).



Pandemie jako szansa na refleksję…� 71

niemożliwe. Jednak ich redukcja i recykling, jak najbardziej. W takiej sytuacji 
gospodarstwa domowe powinny czuć się zobligowane, aby więcej uwagi po-
święcać dokładnej segregacji odpadów.

Pozostając w kwestii odpadów, poważnym problemem dla środowiska 
związanym z pandemią COVID-19, z pewnością będą także takie odpady jak 
jednorazowe maseczki i rękawiczki używane przez społeczeństwo do zabez-
pieczenia przed zakażeniem wirusem SARS-Cov-2. Jeśli nie zostaną w od-
powiedni sposób zutylizowane, to podniosą statystyki ilości zanieczyszczeń 
zalegających na ulicach, w rzekach, morzach i oceanach.

Restrykcyjne ograniczenia sanitarne odcięły wielu ludzi, zwłaszcza 
mieszkańców miast, od przyrody. Zamiast cieszyć się słońcem i obrazem 
budzącej się do życia natury, wiosną 2020 roku pozostawaliśmy zamknięci 
w domach i mieszkaniach. Aby wyegzekwować zakaz opuszczania miejsca za-
mieszkania wprowadzono wysokie mandaty, zmobilizowano dodatkowe siły 
policji i zamknięto już nie tylko parki, skwery i tereny zielone, ale także lasy 
i parki narodowe (zakaz wstępu do lasów obowiązywał w dniach 4-19 kwietnia 
2020 roku). Zamykając się w domach, ograniczyliśmy ryzyko rozprzestrzenia-
nia się wirusa13 i mieliśmy okazję do przemyślenia roli przyrody w naszym 
życiu. Jest ona niebagatelna. Badania bowiem wskazują, że aktywne spędzanie 
czasu w otoczeniu przyrody, nawet tej miejskiej, redukuje stres, pomaga po-
zbyć się zmęczenia, a przez to wspomaga działanie układu odpornościowego, 
reguluje tętno i ciśnienie krwi, sprzyja walce z nadwagą czy cukrzycą typu B 
(regeneruje psychicznie i fizycznie).

Obserwując, jak naukowcy walczą z czasem, opracowując lek i szczepionkę 
na koronawirusa, można było sobie wymownie uświadomić naszą zależność 
od substancji leczniczych, które w znacznym procencie bazują na naturalnych 
substancjach chemicznych pochodzenia roślinnego. Dlatego warto wiedzieć, 
że im większa różnorodność biologiczna naszej planety, tym większe szanse 
na odkrycie kolejnych substancji, które pozwolą nam walczyć z trapiącymi 
ludzkość chorobami.

Sytuacja przymusowej izolacji w  czasie pandemii COVID-19 wymow-
nie pokazała, że czasami, żeby coś docenić, trzeba spojrzeć na to z dystansu. 
Ograniczenia pandemiczne były czasem, aby właśnie w ten sposób spojrzeć 

13	 Niestety izolacja przyniosła także negatywne skutki, które są obecnie przedmiotem nauko-
wych badań i analiz. Jednym z negatywnych skutków pandemii, a ściślej czasowej izolacji, 
jest zwiększona zapadalność na choroby psychiczne, w tym depresję czy schizofrenię.



72� Anna Maria Wajda

na przyrodę i na to, co nam ona daje. Był to czas nie tylko pozwalający obej-
rzeć film przyrodniczy, czy przeczytać książkę lub artykuł na ten temat, ale 
przede wszystkim czas, aby przemyśleć naszą relację ze środowiskiem – a to 
ma ogromną wartość zwłaszcza wtedy, gdy służy wyciąganiu właściwych 
wniosków i zmianie postaw w naszym podejściu do przyrody i traktowania 
zwierząt.

Każdy z nas jest odpowiedzialny za kształtowanie otaczającego nas świata, 
a globalny kryzys klimatyczny jest wypadkową naszych codziennych wybo-
rów i postępowania wobec przyrody. Od nas zależy, czy kryzys klimatyczny 
i covidowy, w jakim znajdujemy się obecnie, posłuży nam jako moment na za-
trzymanie i przewartościowanie swoich codziennych nawyków i wyciągnięcie 
z nich wniosków dla naszego stylu życia i istnienia w ogóle.

Pozytywny i oczekiwany skutek to zwłaszcza gotowość do podejmowania 
wyrzeczeń w celu poprawy stanu środowiska naturalnego (zwłaszcza w zakre-
sie nadmiernej konsumpcji). Nie bez znaczenie jest także wysoka świadomość 
zagrożeń wynikających z kryzysu klimatycznego i covidowego. Musi ona jed-
nak zostać skorelowana w sposób aprobujący z gotowością do poświęceń, aby 
im przeciwdziałać. Problemem jest jednak sytuacja następującej dysproporcji: 
świadomość większa, a gotowość mniejsza.

Oczywiście budzenie ekologicznej wrażliwości jest ważne zawsze, a nie 
tylko w sytuacji pandemii. W tym zakresie istotne jest po pierwsze tzw. 
nawrócenie ekologiczne, które umieszcza kryzys ekologiczny w perspek-
tywie moralnej i ukazuje Ziemię jako nasz dom i wspólne dobro, o które 
należy dbać, organizując swoje życie w duchu miłości do natury i drugiego 
człowieka.

Kolejnym postulatem jest uzmysłowienie sobie zagrożenia konsumpcjoni-
zmem, który należy traktować jako postawę antyekologiczną, szkodliwą dla 
człowieka i środowiska naturalnego. W perspektywie chrześcijańskiej niezwy-
kle istotne jest kształtowanie postawy szacunku dla świata, wyrażającej się 
w przywróceniu należnego miejsca Bogu w życiu człowieka oraz umiarem 
i pokorą wobec środowiska naturalnego. Powyższe postulaty prowadzą z kolei 
do ekologii integralnej, czyli uświadomienia sobie zależności, które łączą cały 
świat, bo to, jak ja żyję, jak ja wyrzucam jedzenie, marnuję wodę, jaki mam 
stosunek do zwierząt, ma wpływ na człowieka po drugiej stronie kuli ziem-
skiej, a pandemia COVID-19 uświadomiła nam to bardzo wyraźnie.



Pandemie jako szansa na refleksję…� 73

Podsumowanie

Pandemia wywołana przez wirusa SARS-CoV-2 i  okres popandemiczny 
to okazja, aby zobaczyć, że coś naprawdę złego dzieje się w przyrodzie oraz 
uświadomić sobie, że jest tak z naszej winy. Jednak w efekcie namysłu nad 
zaistniałą sytuacją rodzi się fundamentalne pytanie, które brzmi: czy jesteśmy 
w stanie wysnuć wnioski z tego doświadczenia i czy coś zmienimy w swoim 
działaniu? Od odpowiedzi na nie zależeć będzie nie tylko strategia przyszłości 
postpandemicznej, ale także dalsze kreowanie działań związanych ze społecz-
ną odpowiedzialnością za środowisko oraz zrównoważony rozwój w różnych 
dziedzinach.

n





	m ks. Maciej Ostrowski1

	K https://orcid.org/0000-0002-5680-0125

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Ekologia miasta.  
Refleksje na kanwie 
encykliki Laudato si’

	' https://doi.org/10.15633/9788383701059.09

Ekologia miasta to kwestia związana ściśle z problemem ekologii rozumia-
nej integralnie omawianym w ostatnich dekadach w społecznym nauczaniu 
Kościoła katolickiego. Encyklika Laudato si’ jest poniekąd syntezą naucza-
nia Kościoła o relacji człowieka do środowiska. Jego wiodącym wątkiem jest, 
jak wyraził się Franciszek, „wyraźny wymiar ludzki i społeczny”2. A dalej roz-
wija tę myśl papież: „konieczne jest połączenie troski o środowisko ze szczerą 
miłością do człowieka i ciągłym zaangażowaniem wobec problemów społe-
czeństwa”3. W niektórych kręgach dyskutantów zauważa się dysproporcję 

1	 Prof. dr hab. Maciej Ostrowski, prezbiter Archidiecezji krakowskiej, emerytowany pracow-
nik Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie. Sekre-
tarz Rady Konferencji Episkopatu Polski ds. Duszpasterstwa Migracji, Turystyki i Pielgrzy-
mek. Twórca ekologicznej koncepcji Sacrum i przyroda. Interesuje się m.in. zagadnieniami 
teologii i duszpasterstwa wolnego czasu, turystyki i pielgrzymek.

2	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 2015, 137.
3	 Tamże, 91.



76� ks. Maciej Ostrowski

w podejściu do zagadnienia ochrony środowiska. Otóż nacisk kładzie się 
na zachowanie istot żyjących w przyrodzie i samej przyrody żywej oraz nie-
ożywionej. Równocześnie na drugi plan przesuwa się sam człowiek4. A prze-
cież w myśl katolickiej nauki społecznej „głównym bogactwem człowieka jest 
wraz z ziemią sam człowiek”5. Człowiek jest szczytem całego dzieła stwo-
rzenia6, koroną stworzeń. Nad nim w pierwszej kolejności trzeba się skupić 
i pytać, czy żyje on w warunkach godnych ludzkiej osoby. Dziś często używa 
się w tym kontekście pojęcia jakość życia człowieka. Autor zamierza zatem 
podjąć refleksję nad niektórymi zagadnieniami, jak się zdaje rzadko zauwa-
żanymi, związanymi z ochroną ludzkiego środowiska miejskiego. Wpisują się 
one wyraźnie w problematykę ekologii integralnej, a w szczególności ekologię 
ludzką.

1. Środowisko godne życia człowieka

Wyczerpująca odpowiedź na pytanie, co składa się na godne życia człowieka 
środowisko, wymagałaby szerokiego opracowania. Ograniczmy się do wy-
mienienia niektórych elementów. Godne środowisko życia to takie, które od-
powiada godności ludzkiej osoby. Pomaga tej osobie we właściwym, pełnym 
jej rozwoju, zgodnym z zamiarem wpisanym w nią przez Stwórcę. Wspie-
rają one rozwój człowieka zarówno w sferze fizycznej, psychicznej, społecz-
nej, jak i duchowej. Używając współczesnej nomenklatury, jak wspomnieliśmy 
we wstępie, można w przyjętym kontekście zastosować pojęcie jakości życia. 
Mianowicie chodzi o takie środowisko, w którym zapewnione jest urzeczy-
wistnianie możliwie najlepszej jakości życia człowieka w różnych wymiarach: 
materialnym, psychicznym, społecznym7 a  także religijnym. Wymieńmy 
przynajmniej niektóre elementy składające się na godne człowieka warunki 
środowiskowe, by w dalszej części rozdziału odnieść się do spostrzeżeń przy-
toczonej encykliki Laudato si’, wskazującej na braki i zagrożenia związane 
z rzeczonymi składnikami środowiska.

4	 „Niekiedy dostrzegamy obsesję na tle odmawiania osobie ludzkiej wszelkiej wyższości 
i prowadzona jest walka o inne gatunki, ale nie podejmujemy takiej samej walki, by bronić 
równej godności istot ludzkich” (tamże, 90).

5	 Jan Paweł II, Encyklika Centesiumus annus, 1991, 32.
6	 Por. Katechizm Kościoła katolickiego, 342–343.
7	 Por. Jakość życia, https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/jakosc-zycia;3916390.html (27.12.2017).



Ekologia miasta…� 77

a. Czyste powietrze

Czyste powietrze sprzyja zachowaniu i rozwojowi fizycznego zdrowia czło-
wieka. Powietrze zawiera najbardziej elementarne składniki umożliwiające 
prawidłowe funkcjonowanie ludzkiego organizmu. Nie trzeba tu udowadniać, 
że zatrucie powietrza jest tym czynnikiem, który bardzo skutecznie niszczy 
ludzkie zdrowie. Zdrowie należy do jednego z podstawowych i nieodzownych 
zasobów egzystencji posiadanych przez człowieka i przyczynia się do jego do-
brostanu8. Jest ono ściśle związane z pierwszym darem, jaki człowiek otrzy-
mał od Stwórcy, mianowicie życiem. Bóg zabezpieczył życie poprzez funda-
mentalne przykazanie Dekalogu „Nie zabijaj”. Jednakże w przykazaniu tym 
nie chodzi jedynie o zakaz unicestwiania życia. Nakazuje ono troskę o takie 
warunki, które umożliwią pełny i godny rozwój życia, a zatem także dbałość 
o zdrowie człowieka.

b. Światło

Światło umożliwia właściwe rozpoznawanie przedmiotów. Człowiek dzięki 
rozwojowi techniki jest w stanie zapewnić różnorakie, coraz bardziej nowo-
czesne i komfortowe źródła światła. Nic jednak nie zastąpi w pełni światła 
naturalnego. Światło słoneczne stwarza najlepsze warunki dla obserwowania 
otoczenia. Daje też ciepło, które pozwala na rozwój życia. Medycyna uwa-
ża, że światło – a zwłaszcza naturalne, słoneczne – jest jednym z czynników 
pozytywnie wpływających na zdrowie i samopoczucie człowieka, pomaga 
mu w wykonywaniu życiowych i zawodowych czynności. Dopływ dzienne-
go światła do miejsca zamieszkania, co w naszym kontekście chcielibyśmy 
szczególnie podkreślić, umożliwia człowiekowi utrzymanie kontaktu ze śro-
dowiskiem naturalnym9.

8	 Por. P. Janik, Zdrowie, [w:] Encyklopedia bioetyki, Radom 2007, s. 643-644. Autor odnosi się 
do definicji przyjętej przez Światową Organizację Zdrowia ONZ.

9	 Por. E. Janosik, Rola oświetlenia w kształtowaniu środowiska życiowego człowieka, „Medy-
cyna Środowiskowa” 8 (2005) nr 2, s. 173–174.



78� ks. Maciej Ostrowski

c. Żywa przyroda

Kontynuując wątek, należy stwierdzić, że człowiek potrzebuje dostępu do ży-
wej przyrody. Człowiek – „korona wszystkich stworzeń” – jest częścią przy-
rody. Między naturalną przyrodą a nim istnieje wiele powiązań. Przyroda 
dostarcza człowiekowi nie tylko pożywienia, ale także koniecznych dla dy-
namicznego funkcjonowania doznań psychicznych i duchowych. Bóg dał 
człowiekowi świat przyrody, by uczynić go bogatszym w różnych sferach by-
towania, a zatem wesprzeć jego rozwój. Pośród przyrody znajduje on wiele 
doznań wzrokowych, słuchowych i zapachowych. Przyroda jest miejscem 
rekreacji. Człowiek regeneruje najskuteczniej swoje siły fizyczne podczas ru-
chu na otwartej przestrzeni, oddychając czystym powietrzem, poddany natu-
ralnym promieniom słonecznym. W przestrzeni natury skuteczniej regeneru-
je się jego psychika. Następuje wygaszenie złych emocji. Przyroda dostarcza 
obrazów, które sprzyjają refleksji nad sprawami ducha. Zatem w środowisku 
naturalnej przyrody otwiera się szansa odnowy ciała i ducha – rekreacji ro-
zumianej integralnie10.

d. Otwarta i szeroka przestrzeń

Do naturalnej, żywej przyrody należy otwarta i szeroka przestrzeń11. Skład-
niki przyrody: rośliny i inne żywe organizmy najpełniej rozwijają się w prze-
strzeni szeroko otwartej, nie ograniczonej sztucznymi barierami. Muszą one 
mieć dość swobody, by zapewnić sobie wystarczające dla rozwoju terytorium, 
dostęp do pokarmu, a także by tworzyć konieczne dla ich egzystencji powiąza-
nia z innymi organizmami (ekosystem, łańcuchy ekologiczne). To, co dotyczy 
przyrody nierozumnej, w jeszcze większym stopniu odnosi się do człowieka – 

„korony stworzeń”. Potrzebuje on w równym stopniu, nieodzownej do swego 
bytowania przestrzeni zapewniającej mu godne warunki egzystencji. Chodzi 
nie tylko o samą możliwość wykonywania codziennych czynności życiowych 
(praca, nauka, przygotowanie posiłków, czynności higieniczne, odpoczynek, 

10	 Por. M. Ostrowski, Rekreacyjne i estetyczne motywy ochrony przyrody, [w:] Mówić o ochro-
nie przyrody. Zintegrowana wizja ochrony przyrody, red. M. Grzegorczyk, J. Perzanowska, 
Z. Kijas, Z. Mirek, Kraków 2012, s. 57–70.

11	 Por. A. Różycka, Oddziaływanie przestrzeni na psychikę człowieka, http://docplayer.pl/
7544763-Oddzialywanie-przestrzeni-na-psychike-czlowieka.html (29.12.2017).



Ekologia miasta…� 79

sen itd.), ale także dostępność do doznań estetycznych, takich jak obserwacja 
szerokiego widoku, piękna świata wyrażonego w bogactwie kształtów, barw 
i dźwięków.

e. Otoczenie społeczne

Traktując o elementach godnego środowiska życia, nie można pominąć oto-
czenia społecznego. To właśnie ono odgrywa ważną rolę w ekologii zwanej 
ludzką12. Najskuteczniejszy wpływ na egzystencję człowieka, jakość jego życia, 
a zwłaszcza postawy moralne wywiera środowisko rodziny, sąsiedztwa, pracy 
zawodowej i wypoczynku. Zwróćmy uwagę na niektóre z nich, szczególnie 
ważne w kontekście naszych rozważań. Ważkie znaczenie odgrywają dobre 
stosunki z innymi ludźmi, zwłaszcza relacje przyjaźni i dobrosąsiedztwo. Ko-
nieczne są pozytywne przykłady życia znajdowane w ludzkim środowisku 
zachęcające do dobra, wzajemnej troski o siebie i budowania zgody. Wszystko 
to przyczynia się do spokoju oraz stabilizacji życia osobistego i rodzinnego. 
Człowiek znajduje warunki godnej egzystencji i rozwoju13.

f. Sfera prywatności

Człowiek jako istota społeczna potrzebuje kontaktu z drugą osobą. Jednakże 
potrzebuje on także chwil samotności, oddalenia od ludzkiego środowiska, 
pewnej sfery prywatności. Nie w celu izolacji, lecz osiągania dystansu, który 
pomoże mu w wewnętrznym wyciszeniu i nowym spojrzeniu na swoją egzy-
stencję. Jedną z ludzkich potrzeb jest potrzeba intymności, czyli znalezienia 
takich chwil i przestrzeni, w których pozostanie on sam ze sobą. Jest ona twór-
czym elementem ludzkiej egzystencji. Wbrew pozorom, to wszystko pomaga 
w budowaniu dalszych, głębszych relacji z drugim człowiekiem a w szczegól-
ności z Bogiem14.

12	 Por. Jan Paweł II, Encyklika Centesiumus annus, 1991, 38.
13	 O szczęściu płynącym z tak zgodnego życia społecznego traktuje np. Psalm 133. Innym 

przykładem biblijnym jest życie pierwszej wspólnoty chrześcijańskiej w Jerozolimie przed-
stawione w Dz 2, 43–47; 4, 32–35.

14	 Świetną analizę tej kwestii rozwija H. J. M. Nouwen, Potrzeba intymności, Poznań 2003.



80� ks. Maciej Ostrowski

g. Środowisko religijne

W naszym teologicznym kontekście nie można pominąć jeszcze jednego 
elementu ludzkiego środowiska. Jest on bodajże najrzadziej wymieniany. 
Chodzi o tworzenie środowiska religijnego. Stanowi je w pierwszym rzędzie 
sama wspólnota ludzi wierzących – Kościoła. Ułatwia ona odkrywanie naj-
głębszego sensu życia i docierania do nieprzemijających wartości. Zapewnia 
mu „stały dopływ łaski” poprzez możliwość kultywowania życia sakramen-
talnego i modlitewnego. Jest miejscem przekazu świadectwa wiary i moral-
nych postaw. Duchowa wspólnota potrzebuje widzialnych struktur, które 
będą dla niej punktami oparcia. Środowisko religijne daje człowiekowi bez-
pieczeństwo duchowe. Dlatego pośród społeczności wierzących powstają pa-
rafie, kościoły, kaplice, domy parafialne bądź przydrożne kapliczki. Skupiają 
one religijne życie i przyczyniają się do budowania trwalszych więzów między 
wierzącymi. A zatem tworzą środowisko, w którym wierzący człowiek nie 
czuje się samotny, wyalienowany, ale otrzymuje stałe wsparcie. Z pomocą 
tego środowiska buduje i podtrzymuje swoją chrześcijańską tożsamość. Pod-
nosi się jakość jego duchowego życia. Negatywnym przykładem może być 
tu okres komunizmu, w którym walczono z przejawami religijności. W tym 
celu chciano pozbawić ludzi wierzących wszelkich elementów religijnego śro-
dowiska a zatem i religijnego wsparcia. Stąd blokowano możliwość budowy 
kościołów i innych centrów, w których mogłyby odbywać się zgromadzenia 
wspólnoty wierzących.

W tym kontekście, wracając do wcześniej wymienianych elementów: na-
turalnej przyrody, czystego powietrza, światła, szerokiej przestrzeni, warto 
dodać, że noszą w sobie głęboką symbolikę. Oprócz utylitarnego znaczenia 
są one znakami pozwalającym człowiekowi w odkrywaniu Boga Stwórcy15. 
Elementy te, zwłaszcza kiedy dodamy do nich eliminację nadmiernego hałasu, 
sprzyjają duchowemu wyciszeniu. To z kolei pozwala człowiekowi na wgląd 
w samego siebie, medytację i zatopienie w modlitwie. Bez trudu zauważamy, 
że wszystko to może mieć pozytywny wpływ na sferę religijną. Wspiera kon-
takt z Bogiem i rozwój wiary.

15	 Por. Mdr 13, 1–5; Rz 1, 19–20.



Ekologia miasta…� 81

2. Negatywne zjawiska

Po zarysowaniu pozytywnej roli niektórych elementów ludzkiego środowiska, 
przejdźmy do eksplikacji niepokojących zjawisk. Zwraca na nie uwagę papież 
Franciszek w Laudato si’. Jak zauważyliśmy wcześniej, w podejściu do zagad-
nień ekologicznych niekiedy więcej uwagi poświęca się dziś ochronie żywej 
przyrody, a nawet ochronie przyrody nieożywionej. Natomiast człowiek, który 
jest „koroną stworzeń” odsuwany jest poniekąd na margines. Myślenie ekolo-
giczne musi wyjść od problematyki antropologicznej, by nie zatracić właściwej 
hierarchii zagadnienia. Papież pisze: 

Proces degradacji środowiska ludzkiego i środowiska przyrodniczego zachodzi 
jednocześnie i nie poradzimy sobie z degradacją środowiska naturalnego, jeśli nie 
zwrócimy uwagi na przyczyny związane z degradacją człowieka i społeczeństwa16. 

W naszym artykule chodzi zatem o wyeksplikowanie pewnych współczesnych 
sytuacji, które zagrażają samemu człowiekowi. Sprawiają, że warunki jego 
egzystencji stają się niesprzyjające jego normalnemu rozwojowi a zarazem 
obniża się jakość jego życia.

Franciszek zwraca uwagę na współczesny, nie zawsze odpowiednio kon-
trolowany rozwój miast, który powoduje, że życie w nich staje się „niezdro-
we nie tylko z powodu zanieczyszczenia wynikającego z emisji toksycznych 
spalin, ale także miejskiego chaosu, problemów transportu oraz skażenia wi-
zualnego i hałasu”17. Problem oczywiście dotyczy nie tylko miast. W równej 
mierze można dostrzec go na obszarach wiejskich. Przy dzisiejszym rozroście 
aglomeracji miejskich trudno jest wyznaczyć wyraźną granicę oddzielającą 
od siebie obydwa obszary.

a. Skażenie powietrza

Najbardziej odczuwalnym, a zarazem oczywistym i nie negowanym zagro-
żeniem, jest skażenie powietrza. Wynika ono głównie z  zagęszczenia ru-
chu pojazdów bądź niskiej jakości systemów grzewczych. Oczywiście także 

16	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 48.
17	 Tamże, 44.



82� ks. Maciej Ostrowski

z przemysłu. Coraz częściej zauważa się, że winę ponosi niewłaściwa zabudo-
wa miast, nie uwzględniająca potrzeby przewietrzania ludzkich osiedli. Ska-
żone powietrze nie zna granic i przemieszcza się szybko. Wytwarzane na wsi, 
przenosi się do sąsiednich miast i odwrotnie. Toksyczne wyziewy są przyczyną 
licznych chorób, ale także spowalniają czynności ludzkie. Sprawia to, że czło-
wiek funkcjonuje nieefektywnie. Spada jakość jego pracy. Powoduje to także 
złe samopoczucie, co odbija się negatywnie w jego relacjach społecznych.

b. Chaos wizualny

Rzadko kiedy zwraca się uwagę na innego rodzaju ekologiczne zagrożenie. 
Jest nim, wspomniany przed chwilą w zacytowanym zdaniu encykliki, chaos 
wizualny. Zarówno chaosu, jak i harmonii nie można wymierzyć poprzez 
fizyczne parametry. Odbierane są one przez osobiste doświadczenie i zmy-
sły a oceniane w zależności od duchowego wyrobienia oraz osobistej kultury 
człowieka. Każdy z ludzi ma inną wrażliwość na piękno otoczenia bądź jego 
brak. Dziś wiele dyskutuje się o architekturze krajobrazu, zwłaszcza gdy w na-
turalne środowisko w agresywny sposób wdziera się budownictwo. Chodzi 
m.in. o takie wypełnienie przestrzeni, która przy tworzeniu nowych budowli 
i urządzeń uwzględnia piękno, m.in. samą estetykę nowych tworów, harmonię 
pomiędzy poszczególnymi budowlami bądź relację infrastruktury materialnej 
do naturalnej przyrody. Piękno otoczenia kształtuje wnętrze człowieka i czyni 
go lepszym18. Przeciwnie, chaos, nieporządek zewnętrzny, brzydota otoczenia 
mają negatywny wpływ na ludzkiego ducha, a nawet na zachowania i moralne 
postawy. To nie przypadek, że ludzki grzech w chrześcijańskiej symbolice jest 
kojarzony z czymś odrażającym i brzydotą.

W kolejnych akapitach encykliki papież pogłębia temat wizualnego chaosu. 
Zwraca uwagę, że środowisko nieuporządkowane, chaotyczne lub skażone 
wizualnie poprzez nadmiar bodźców utrudnia rozwijanie „tożsamości zinte-
growanej i szczęśliwej”19. Brak porządku zewnętrznego sprawia, że trudno jest 
człowiekowi budować ład duchowy. A ten jest jednym z warunków tworzenia 
spójnej tożsamości. Człowiek tożsamościowo zachwiany żyje w wewnętrznym 
dyskomforcie i trudno mu o stabilne, szczęśliwe życie.

18	 Por. Jan Paweł II, List do artystów, 1999, 3.
19	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 147.



Ekologia miasta…� 83

Chaos i brzydota „oikosu życia” ma zatem negatywny wpływ na  ludzi 
w nim żyjących. Swego czasu Jan Paweł II wyraził genialną intuicję. Mówił 
mianowicie o pragnieniu człowieka obcowania z pięknem naturalnego krajo-
brazu, pośród którego człowiek w pełni odpoczywa i „odnajduje sam siebie”. 
Podczas swej pielgrzymki do Polski, obejmując wzrokiem rekreacyjne tereny 
polskiego Podhala, stwierdził: „Człowiekowi potrzebne jest piękno krajobra-
zu – dlatego też nic dziwnego, że ciągną tutaj ludzie z różnych stron Polski”20. 
Piękno buduje człowieka, tworzy sprzyjający jego egzystencji „oikos”. Brak 
piękna może wywoływać przygnębienie i dyskomfort życia.

Wymienione wyżej skażenie powietrza to nie tylko problem techniczny, 
wynikający np. z braku urządzeń uwzględniających normy ekologiczne bądź 
z biedy ludzkiej, która nie pozwala na stosowanie w domach proekologicznych 
rozwiązań. W dużej mierze jest to problem wychowania samego człowieka 
i uczulenia go na kwestie ochrony środowiska. Nierzadko obserwuje się brak 
przekonania co do konieczności proekologicznych zmian w ludzkich siedzi-
bach, np. instalacji wyższej jakości ogrzewania, wywózki odpadów, zadbania 
o nie zaśmiecanie otoczenia. Podobnie ma się sprawa z wspomnianym cha-
osem wizualnym. Nie jest to tylko rzecz dotycząca zarządców ludzkich osiedli 
bądź projektantów. Nierzadko w samym człowieku obserwuje się brak ade-
kwatnego wyczulenia – potrzeby piękna i porządku otoczenia. Tym bardziej 
rodzi się potrzeba wychowania człowieka. Powiedzielibyśmy za Laudato si’: 
kształtowania duchowości ekologicznej21.

c. Zagęszczenie i ciasnota osiedli

Do chaosu i brzydoty otoczenia trzeba dodać nadmierne zagęszczenie ludz-
kich osiedli i  ich ciasnotę. Franciszek pisze wprost: „Wiele miast to duże 
nieefektywne struktury… Istnieją dzielnice, które pomimo że zostały nie-
dawno wybudowane, są zapchane i zabałaganione”22. Utrudnia to nie tyl-
ko swobodne poruszanie się, powoduje rozmaite niebezpieczeństwa (np. 
dojazd pogotowia czy straży pożarnej) ale wywołuje poczucie zamknięcia, 

20	Jan Paweł II, Przemówienie w Nowym Targu, 8 czerwca 1979 r., [w:] Pielgrzymka Jana Paw-
ła II do Polski, Poznań–Warszawa 1979, s. 169.

21	 Traktuje o niej cały rozdział VI encykliki Laudato si’, por. P. Tirpák i J. Partyka (red.), Edu-
kacja i duchowość ekologiczna, Ojców 2017. 

22	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 44.



84� ks. Maciej Ostrowski

ograniczenia obszaru bytowego. Zauważyliśmy wcześniej rolę naturalnego 
światła w egzystencji człowieka, jak też otwartej, wolnej przestrzeni przy-
rody. Ich brak spowodowany gęstą zabudową miejscowości może spowodo-
wać w człowieku stan przygnębienia i stresy. Wspomnieliśmy też potrzebę 
w ludzkim życiu sfery intymności. Gdy bezpośrednio za oknem mieszkają 
inni ludzie, mając możliwość nieustannego wglądu w życie sąsiadów, trudno 
mówić o zapewnieniu intymności egzystencji. Ciasnota miejsca powoduje 
jej brak. Wreszcie ograniczenie wolnej przestrzeni utrudnia ruch i fizyczną 
rekreację. Nie trzeba udowadniać, na co ciągle wskazuje medycyna, że ruch 
jest potrzebny zarówno młodszym, jak i starszym osobom w zachowaniu 
zdrowia fizycznego i psychicznego. Pracujący umysłowo, uczniowie potrze-
bują po pracy i nauce ruchu dla prawidłowego funkcjonowania organizmu. 
Seniorzy pozostający w bezruchu ciasnego mieszkania narażeni są na pogłę-
bienie swej niepełnosprawności fizycznej związanej z wiekiem. Zamknięci 
w swych mieszkaniach, z konieczności pozbawieni szerszej przestrzeni, pa-
radoksalnie, mimo bliskości innych mieszkańców, są dodatkowo narażeni 
na społeczną izolację. Wszystkie wymienione sytuacje uszczuplają jakość 
ludzkiej egzystencji.

d. Ograniczony dostęp do żywej przyrody

Rozwijając dalej interesujący nas wątek, można zauważyć, przede wszystkim 
w wielkich aglomeracjach miejskich, coraz bardziej ograniczony dostęp do ży-
wej przyrody. Franciszek zwraca uwagę, że zwłaszcza wielkie miasta nie tyl-
ko są „zapchane”, ale też bez dostatecznych terenów zieleni. Krytycznie ocenia 
tę sytuację: „To niewłaściwe, aby mieszkańcy naszej planety żyli przytłoczeni 
coraz bardziej betonem, asfaltem, szkłem i metalami, pozbawieni fizycznego 
kontaktu z naturą”23. Próbuje się co prawda ten problem rozwiązywać przez 
urządzanie śródmiejskich parków bądź skwerów i przydomowych ogródków. 
Dają one namiastkę kontaktu z naturą. Jednakże i tu okazuje się, że obszary te są 
coraz bardziej zawężane. Zarządy miast są skłonne oddawać ziemię dewelope-
rom budującym nowe osiedla, co przynosi finansowe korzyści, ale niekoniecznie 
uwzględnia komfort życia ich mieszkańców. Także wymagania komunikacyjne 
i rozwój motoryzacji wymuszają zagarnianie obszarów zielonych dla tworzenia 

23	 Tamże.



Ekologia miasta…� 85

infrastruktury drogowej, parkingów itp. Już wcześniej zauważyliśmy, jak wiel-
ką wartością dla człowieka jest żywa przyroda. Wydaje się niekiedy, że dobra 
przyrody są niesprawiedliwie dystrybuowane. Dostęp do niej mają bogatsi, 
których stać na wille z ogrodem i wakacyjny wypoczynek na jej łonie. Ubożsi 
są pozbawieni tego bogactwa ofiarowanego przecież przez Boga całej ludzkości.

e. Braki w procesie wychowania dzieci

Brak otwartej przestrzeni, możliwości ruchu, dostępu do zieleni utrudnia 
prawidłowe wychowanie dzieci. Szczególnie dziecko dla swego rozwoju po-
trzebuje przestrzeni zabawy. Można w tym miejscu postawić pytanie, czy 
na dzisiejszy kryzys demograficzny obserwowany w bogatych krajach, nie 
ma wpływu ograniczona przestrzeń rodzin żyjących w ciasnych miastach? 
Autor stawia hipotezę, że  jednym z czynników negatywnie wpływającym 
na przyjęcie potomstwa jest właśnie ów brak przestrzeni dla swobodnego 
rozwoju dziecka. Hipoteza ta sformułowana teoretycznie wymagałaby spraw-
dzenia przez empiryczne badania. Nosi ona jednak znamiona wysokiego 
prawdopodobieństwa.

Te same tezy trzeba odnieść do wychowania młodzieży. Truizmem jest 
udowadnianie, że sport sprzyjający fizycznemu i duchowemu wychowaniu 
młodzieży potrzebuje odpowiedniej przestrzeni, nie tylko ograniczonej 
do zamkniętych sal gimnastycznych. Można tu postawić kolejne pytanie, czy 
pojawiający się problem przemocy w środowiskach młodzieży bądź wanda-
lizm nie są pochodnymi braku wolnej przestrzeni i ruchu potrzebnego prze-
cież w tym wieku? Braki te młodzi kompensują niekiedy poprzez naganne 
zachowania.

f. Zmęczenie społeczne

Człowiek żyjący w dużych ludzkich skupiskach może ulec zmęczeniu spo-
łecznemu. Należy ono zasadniczo do kategorii zmęczenia psychicznego. Ale 
może też mieć przyczyny fizyczne, np. hałas wywoływany przez innych ludzi 
bądź konieczność przeciskania się przez otaczający nas ciągle tłum. Jego psy-
chologiczną przyczyną jest także przebywanie przez dłuższy czas w większej 
grupie społecznej lub w zamkniętym gronie, zwłaszcza wśród obcych. Jak już 
zauważyliśmy wcześniej, człowiek potrzebuje czasu prywatności i intymności. 
Ciągła i bliska obecność wielu innych, zwłaszcza obcych mu ludzi, staje się 



86� ks. Maciej Ostrowski

obciążeniem negatywnie wpływającym na jakość życia. Przepełnione osiedla 
miast, brak wystarczającej przestrzeni separującej od innych ludzi sprawia, 
że środowisko życia staje się nieprzyjazne24.

g. Wykluczenie społeczne

W tym momencie dochodzimy do chyba rzadko poruszanego w kontekście 
ekologicznym problemu. Wydaje się, że należy on do rzędu kwestii tzw. po-
prawności politycznej. Nie dotyka się go, gdyż może wywołać ostrą reakcję 
pewnych prominenckich kół. Dyskutuje się dziś sprawę różnego rodzaju form 
ludzkiego wykluczenia. W papieskich wypowiedziach nierzadko pojawia się 
pojęcie „kultury odrzucenia”25. W naszym kontekście, jak krótko zasygna-
lizowaliśmy wcześniej, trzeba zapytać, czy taką formą nie jest brak dostępu 
człowieka do dóbr środowiska naturalnego (czystego powietrza, przestrze-
ni, żywej przyrody)? Są one dostępne z różnych przyczyn dla ograniczonego 
grona osób. Papież Franciszek zauważa, że do kategorii wykluczonych należy 
większość mieszkańców naszej planety. Co prawda ich sprawy pojawiają się 

w międzynarodowych debatach politycznych i gospodarczych, ale najczęściej wy-
daje się, że ich problemy są poruszane jako dodatek, jako kwestia, którą się dodaje 
niemal z obowiązku lub w sposób marginalny, o ile nie są one postrzegane jako 
zwykły „negatywny efekt uboczny”. 

A dalej uzupełnia komentarz: 

różni specjaliści, osoby opiniotwórcze, środki przekazu i ośrodki władzy znajdują 
się z dala od nich [wykluczonych], w izolowanych obszarach miejskich, nie mając 
bezpośredniego kontaktu z ich problemami. Żyją i dumają w luksusowych wa-
runkach, które są poza zasięgiem większej części ludności świata26. 

Jest to mocne oskarżenie. Zapytajmy, czy globalnego problemu poruszo-
nego przez papieża, nie można odnieść do kwestii poruszanych w naszym 

24	Por. C. Bartnik, Ręka i myśl, Katowice 1982, s. 230-232.
25	 Np. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 16, 22, 43.
26	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 49.



Ekologia miasta…� 87

artykule? Otóż za takim twierdzeniem przemawia inny fragment encykliki. 
Papież pisze: 

W niektórych okolicach wiejskich i miejskich prywatyzacja przestrzeni utrudniła 
dostęp obywateli do obszarów o szczególnym pięknie; gdzie indziej utworzono 

„ekologiczne” osiedla mieszkaniowe, jedynie do dyspozycji niewielu, gdzie usiłuje 
się zabraniać dostępu innym, aby nie zakłócali sztucznego spokoju27. 

Zatem środowiska nacechowane pięknem, przyjazne ludzkiej egzystencji, 
zostają zarezerwowane dla wybranych grup a niedostępne dla innych, choć 
podarowane zostały przez Stwórcę całej, bez wyjątku ludzkości.

Jak się zdaje, twórcy niektórych współczesnych, nowych osiedli ludzkich, 
w niewielkim stopniu interesują się jakością życia ich przyszłych mieszkań-
ców. Owszem, ofiarują im techniczne rozwiązania: wyposażenie mieszkań 
w łazienki, ciepłą wodę, internet itp. Nie dbają jednak o dostęp do koniecz-
nych dóbr natury, o których obszernie pisaliśmy powyżej: żywej przyrody, 
przestrzeni bądź słońca. Jednym z argumentów jest drastyczny wzrost ceny 
ziemi. To w ich mniemaniu usprawiedliwia niespotykaną ciasnotę zabudowy. 
Wydaje się, że obok określenia użytego przez papieża „prywatyzacja przestrze-
ni”, trzeba by użyć pojęcia „sprywatyzowanie ziemi”. Wydaje się, że pewna 
grupa bogatszych uwłaszczyła się na ziemi, która przecież jest darem Bożym 
dla całej ludzkości. Jak wiemy z ostatnich polskich doświadczeń, to uwłaszcze-
nie nierzadko dokonywało się z rażącym naruszeniem prawa. Przy tym po-
wstaje podobne pytanie, czy wspomniany wzrost cen ziemi nie nastąpił skut-
kiem spekulacji i nieuczciwych posunięć niektórych prominentnych kręgów? 
Ci sami decydenci i bogatsi obywatele, jak można przypuszczać, nie będą 
mieszkali stłoczeni na ciasnych osiedlach. Mają dość środków, by zakupić 
ziemię w pięknych okolicach i tam tworzyć swoje domy w bliskim kontakcie 
z przyrodą. Franciszek w zacytowanym przed chwilą fragmencie ma zapewne 
na myśli slumsy w ubogich krajach, które sam miał okazję odwiedzać w ro-
dzinnym kraju. Obserwacja niektórych współczesnych nowych osiedli robi 
wrażenie jakoby powstały nowoczesne slumsy w bogatej Europie XXI wie-
ku. Są nimi mieszkania, w których na niewielkim terenie stłoczeni są ludzie 
bez kontaktu z naturą, brakiem słonecznego światła i ciasnotą zamieszkania. 

27	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 45.



88� ks. Maciej Ostrowski

Jakby na ironię, dla celów reklamowych, nazywane są osiedlami przyjaznymi 
człowiekowi. Autor artykułu wstrzymuje się od szczegółowszych komenta-
rzy. Odnosi jedynie do stron internetowych stworzonych przez deweloperów, 
które po konfrontacji z rzeczywistością okazują się manipulacją. I tu znów 
warto odwołać się do słów encykliki, która w kontekście ochrony środowiska 
przestrzega przed ukrywaniem informacji28, czyli zafałszowaniem prawdy 
o rzeczywistym stanie ludzkiego środowiska.

3. Czy następuje przemiana mentalności człowieka?

Autor artykułu, poszukując przyczyn eksplikowanych zjawisk, stawia pytanie, 
czy szukać ich trzeba w czynnikach obiektywnych, w zaniedbaniach insty-
tucji i osób odpowiedzialnych za ochronę środowiska, czy też swoją rolę od-
grywają przemiany kulturowe w samym człowieku, zwłaszcza w młodszym 
pokoleniu? Chodzi tu, jak się zdaje, o przemiany mentalnościowe. Człowiek 
na skutek zmian w sferze kulturowej i technicznej dyktujących nowe sposoby 
życia traci poczucie konieczności kontaktu z żywą przyrodą, szeroką prze-
strzenią i naturalnym światłem. Brak w nim wyczucia na piękno naturalnego 
środowiska. Dobrze czuje się w otoczeniu sztucznym, w tłumie innych ludzi. 
Nie potrzeba mu do życia zbyt wielkiej przestrzeni. Wystarczy mu skrawek 
sztucznie zasadzonej zieleni, a jego życie ogranicza się do świata wirtualnego 
obecnego w Internecie i smartfonie. Być może, że właśnie świat Internetu 
(w tym przynajmniej obszarze) zacieśnił jego pole widzenia i odczucia. Ow-
szem, coraz doskonalsze technologie internetowe mogą zachęcić do poznawa-
nia przyrody i kontaktu z naturą. Nie zastąpią jednak bezpośredniej łączności 
z naturalnym środowiskiem. Można oczywiście zgodzić się z taką przemianą 
mentalności, ale równocześnie zapytać, czy ludzkie życie nie stało się uboższe 
i czy w pewnych aspektach nie jest wprost zagrożone? Czy człowiek nie oddala 
się od swego naturalnego środowiska, które dał mu Stwórca dla jego rozwoju?

Warto dodać kilka zdań konkluzji, które wskażą dalsze zadania w tym 
względzie. Konieczne staje się przypomnienie elementarnych zasad katolickiej 
nauki społecznej, do których zresztą odwołuje się Laudato si’. W pierwszym 
rzędzie jest to poszanowanie godności każdej ludzkiej osoby i przyznanie 
jej równych praw w dostępie do zasobów naturalnego środowiska, które jest 

28	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 184.



Ekologia miasta…� 89

Bożym darem dla całej ludzkości. Nietolerowanie sytuacji, w których jedni 
ludzie uważani są za godniejszych od innych i przyznaje im się większe prawa. 
Każda z osób ma prawo do egzystencji w warunkach godnych i zapewniają-
cych jakość życia. Nieodzowne staje się niwelowanie różnic pomiędzy grupa-
mi społecznymi, w których jedne nie tylko mają prawo, ale możliwość korzy-
stania z dóbr natury, inne mają bardzo ograniczony dostęp do nich29. Ciągłym 
zadaniem jest przezwyciężanie „kultury konsumpcyjnej”, która „preferuje 
interesy osobiste i to co osiągalne doraźnie”. Przy projektowaniu ludzkich 
osiedli należy brać pod uwagę nie tylko chwilowy zysk i rentowność, ale rze-
czywistą jakość ludzkiego życia, które owe rozwiązania zapewnią przyszłym 
mieszkańcom30.

W  związku z  zasygnalizowanymi przemianami mentalności współcze-
snego pokolenia, otwiera się szerokie pole do wychowawczych działań szkół, 
uczelni i różnego rodzaju instytucji zajmujących się propagowaniem ekologii 
oraz ochrony przyrody, a zwłaszcza zdrowego stylu życia, turystyki i rekre-
acji. Od najmłodszych lat konieczne jest wyczulanie człowieka na potrzebę 
aktywnego kontaktu z naturalnym środowiskiem, które spełnia niezastąpio-
ną rolę w jego życiu. Zawsze aktualne staje się wychowanie, które zmierza 
do kształtowania w człowieku „postawy bezinteresownej, szlachetnej, wrażli-
wej na wartości estetyczne, która rodzi się z zachwytu dla istnienia i dla piękna 
oraz pozwala odczytywać w rzeczach widzialnych przesłanie niewidzialnego 
Boga, który je stworzył”31.

n

29	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 90.
30	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 184 i 187.
31	 Jan Paweł II, Encyklika Centesiumus annus, 37.





	m Jan Klimek1

	K https://orcid.org/0000-0002-6333-8215

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Destrukcja środowiska naturalnego 
a destrukcja psychiczna. 
Eutyfroniczno-pastoralna 
refleksja na kanwie Laudato si’

	' https://doi.org/10.15633/9788383701059.10

Przez całe tysiąclecia ludzkość nie rozumiała potrzeby ochrony środowiska 
naturalnego. Traktowała je jako niewyczerpane źródło zasobów służących 
zaspokajaniu niezbędnych potrzeb życiowych człowieka. Wraz z cywiliza-
cyjnym postępem środowisko naturalne stało się dla człowieka źródłem za-
spokojenia jego żądz i nieuporządkowanej idei rozwoju. Dynamiczny proces 
industrializacji i urbanizacji doprowadził do tak drastycznej dewastacji lokal-
nych obszarów, że złe warunki życia całych społeczności wymusiły powstanie 
idei ochrony środowiska2.

1	 Dr hab., prezbiter Archidiecezji Krakowskiej, adiunkt w Katedrze Teologii i Psychologii 
Pastoralnej Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie; pracuje jako kapelan szpi-
talny, pełniąc zarazem funkcję rektora Rektoratu pw. Matki Bożej Częstochowskiej przy 
Szpitalu Klinicznym im. dr. Józefa Babińskiego w Krakowie.

2	 Por. E. Wiszowaty, Duszpasterstwo wobec destrukcji środowiska psychicznego człowieka, 
„Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 13 (2014) nr 2 (25), s. 183.



92� Jan Klimek

Okazało się, że postęp technologiczny, oprócz pozytywnych zmian jakie 
niesie, może wręcz zagrozić dalszej egzystencji człowieka w wymiarze glo-
balnym3. Idea ta, dokumentowana naukowo przez sozologię4, znalazła wy-
raz w postaci ruchów proekologicznych, których intensywny rozwój rozpo-
czął się w latach 60. ubiegłego wieku. Organizacje te doprowadziły w efekcie 
do powstania partii politycznych, których zadaniem jest szerzenie idei ochro-
ny środowiska na płaszczyźnie politycznej5.

Z czasem, na gruncie holistycznych trendów we współczesnej nauce, za-
gadnienia ekologiczne znalazły się również w orbicie refleksji teologicznej. 
Liczne katechezy o Bogu Ojcu Stworzycielu wygłaszane przez św. Jana Paw-
ła II, zachęcanie do globalnego nawrócenia ekologicznego6, sformułowanie 
zasad ekologii ludzkiej7 być może wynikały z chęci nadrobienia powstałych 
w tej dziedzinie zaległości8. Nauczanie Magisterium w kwestii ekologii było 
raczej objawowe, tzn. formułowane na skutek impulsu sytuacji kryzysowej9. 
Zdzisław Kijas OFMConv twierdzi, że długo brakowało poważnych, syste-
matycznych studiów teologicznych będących w stanie wyjaśnić w sposób 
właściwy relacje zachodzące między człowiekiem i światem, Biblią i wiarą 
Kościoła a nauką10.

 3	 Szerzej na ten temat: A. Modrzejewski, Cywilizacja jako system społeczny, „Cywilizacja 
i Polityka” 2004 nr 2, s. 11–27.

 4	 Szerzej na ten temat: Z. Wróblewski, Sozologia, [w:] Encyklopedia katolicka, t. 18, red. E. Gi-
gilewicz, Lublin 2013, kol. 644-645.

 5	 Pierwsza taka partia powstała w Wielkiej Brytanii w 1973 roku, por. Zielona polityka, [w:] 
Wikipedia, https://pl.wikipedia.org/wiki/Zielona_polityka (24.03.2024).

 6	 Por. Jan Paweł II, Katecheza (17 stycznia 2001), 4, „L’Osservatore Romano” wydanie polskie 
2001 nr 4, s. 44.

 7	 Por. Jan Paweł II, Encyklika Centesimus annus, 1991, 38.
 8	 Dla św. Jana Pawła II teksty „o stworzeniu” – zwłaszcza dwa pierwsze rozdziały Księgi 

Rodzaju – były przedmiotem szczególnie żywego zainteresowania. Już w pierwszych ty-
godniach pontyfikatu w przemówieniach do wiernych w adwencie 1978 r. przeprowadził 
egzegezę kart Księgi Rodzaju mówiących o dziele stworzenia. Od 8 stycznia do 20 sierp-
nia 1986 r. podczas środowych audiencji ogólnych wygłosił cykl katechez na temat wiary 
w Boga Stworzyciela, twierdząc, iż świadomość stworzenia w optyce Vaticanum II łączy się 
ściśle ze świadomością odkupienia. Szerzej na ten temat: K. Wojtyła, U podstaw odnowy. 
Studium o realizacji Vaticanum II, Kraków 1988, s. 58.

 9	 Przykładem jest tu chociażby encyklika Pacem in terris Jana XXIII ogłoszona, kiedy świat 
balansował na krawędzi kryzysu nuklearnego (Laudato si’, 3).

10	 Por. Z. Kijas, Początki świata i człowieka, Kraków 2004, s. 8.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 93

W Laudato si’ papież Franciszek zauważył, że takie nauczanie Kościoła nie 
wystarcza i nie można sprowadzać go 

do serii nagłych i  jednostronnych odpowiedzi na  problemy, które powstają 
w związku z degradacją środowiska, wyczerpywaniem się zasobów naturalnych 
i zanieczyszczeniem. Chodzi o kształtowanie nowej kultury ekologicznej, która 
powinna być innym spojrzeniem, myślą, polityką, programem edukacyjnym, sty-
lem życia i duchowości11. 

Dziś zmienia się podejście do ekologii również w refleksji ogólnoteologicz-
nej. Ogłoszona w 2015 roku encyklika papieża Franciszka była znakiem, ale 
również impulsem do jeszcze głębszych analiz. Szczególnie teologia pastoral-
na ma tu swoje ważne zadanie, bowiem to ona stara się wypracować adekwat-
ne pastoralne scenariusze zrównoważonego rozwoju12.

Eutyfronika13 a teologia Laudato si’

Dziś już wiemy, że skażenie środowiska biologicznego stanowi tylko jeden 
z elementów kryzysu ekologicznego przed jakim stoi ludzkość. Równie istot-
nym, jeśli nie najważniejszym aspektem rozwoju cywilizacji, jest zanieczysz-
czenie środowiska psychicznego człowieka. Jego przejawem jest zmęczenie 
industrialne (industrial fatigue)14. Dotyka ono człowieka m.in. poprzez co-

11	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 2015, 111.
12	 Por. E. Wiszowaty, Duszpasterstwo wobec destrukcji środowiska psychicznego człowieka, 

„Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 13  (2014) nr 2  (25), s.  183. Autor ten odsyła 
do następujących źródeł: Umwelt, [w:] P. M. Zuhlener, Pastoraltheologie, t. 4: Pastorale 
Futurologie, Düsseldorf 1990, s. 50–74 oraz N. Wolf, Jetzt ist die Zeit für den Wandel, Fre-
iburg–Basel–Wien 2012.

13	 Jest to dziedzina badań humanistycznych (dziedzina humanistyki technicznej). Za jej twór-
cę uznaje się prof. Józefa Bańkę. Nazwa eutyfroniki pochodzi od greckich słów: euthy-
phron – prostomyślny, oparty na „żarliwości” uczuć i postaw; eutyfron – prosty, szczery. 
Eutyfronika należy do dziedzin badawczych, które znajdują się na styku psychologii i filo-
zofii. Zajmuje się ona problemami życia ludzkiego w systemach technicznych, a zwłaszcza 
ochroną psychiki człowieka przed niezamierzonym, ale niszczącym ją wpływem. Szerzej 
na ten temat: J. Bańka, Technika a środowisko psychiczne człowieka. Wprowadzenie do za-
gadnień eutyfroniki, Warszawa 1973, s. 14–15; S. Kamiński, Eutyfronika, [w:] Encyklopedia 
katolicka. t. 4, red. R. Łukaszczyk, Lublin 1989, kol. 1349.

14	 Szerzej na ten temat: K. Wasińska, Jakość środowiska pracy i jej wpływ na funkcjonowanie 
człowieka w systemach technicznych, Zielona Góra 1999.



94� Jan Klimek

raz większe tempo życia, będące skutkiem akceleracji procesów społecznych. 
To zaś skutkuje nerwowością i ciągłym niezadowoleniem, uczuciem niepokoju 
i niepewności. Z czasem prowadzić może do depresji, lęków, nerwic, agre-
sji, wyczerpania, permanentnego stresu, a w konsekwencji do rosnącej liczby 
osób dysfunkcyjnych psychicznie, niedostosowanych społecznie oraz do ro-
snącej liczby samobójstw. W latach 70. minionego wieku powstała nowatorska 
propozycja badawcza, której istotą jest wielowymiarowa refleksja nad etyką, 
odpowiedzialnością i szeroko rozumianą kondycją człowieka w systemach 
technicznych. Ta nowa dyscyplina naukowa nazwana eutyfroniką, łączy psy-
chologię społeczną, filozofię nauki i techniki, aksjologię oraz socjologię wiedzy 
i cywilizacji, przyjmując za cel badanie psychicznych kosztów postępu tech-
nicznego i ochronę człowieka w sytuacji gwałtownie przebiegających proce-
sów cywilizacji technicznej.

Jak dotąd osiągnięcia eutyfroniki nie znalazły wystarczającego odzwiercie-
dlenia w badaniach teologii pastoralnej, a co za tym idzie również i w duszpa-
sterstwie, którego podstawy teologiczne opisuje i projektuje formy aktywności 
(actio pastoralis). Stąd celem niniejszego opracowania jest próba zasygnalizo-
wania tego problemu oraz zwrócenia uwagi na kwestie otwarte, wymagające 
szerszej dyskusji.

Punkty styczne Laudato si’ i eutyfroniki

Wspólnym obszarem badawczym eutyfroniki i  teologii profilowanej ency-
kliką Laudato si’ jest relacja człowieka do świata techniki, świata zdomino-
wanego przez systemy techniczne, algorytmy i  automatyzację. Oba nurty 
stawiając człowieka w centrum, jako istotę moralną i duchową, pytają o osta-
teczną wartość postępu technologicznego, odpowiedzialność za jego skutki 
i o nieprzekraczalne granice postępu technokratycznego. Krytycznej analizie 
technicyzacji życia codziennego w eutyfronice odpowiada ostrzeżenie przed 
bałwochwalstwem wszelkiej technologii w Laudato si’15. Celem wspólnej re-
fleksji jest nie tylko rozpoznanie jak systemy techniczne i cyfrowe (informa-
tyczne) deformują na różnych poziomach oddziaływań ludzką egzystencję, ale 
Laudato si’ jako cel swej refleksji postrzega odkrycie na nowo sensu historii 
człowieka i przemian świata. Tego nie osiągnie się bez zwrotu ku duchowości 

15	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 114–136.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 95

i religii – bez ekologicznego nawrócenia16, które jest częścią pastoralnego na-
wrócenia17 jako przejścia z modelu zachowawczego (utrzymywanie struktur 
eklezjalnych) na model misyjny, wychodzący na peryferia świata, dialogiczny. 
Ostatecznym celem dokumentu jest przełamanie kryzysu jako doprowadzenie 
do nowej solidarności powszechnej18 zakorzenionej w duchowości, etyce i rozu-
mie, która z ludzkości uczyni opiekuna, a nie niszczyciela stworzonego świata.

Dziś widać wyraźnie, że od początku swojego pontyfikatu papieżowi zależy 
na zmianie relacji między teologią a naukami humanistycznymi i technicz-
nymi. Co więcej, zależy mu na zmianie całej teologii, na nadaniu jej wybitnie 
praktycznego charakteru i otwarcia na paralelny dialog ze wszystkimi dzie-
dzinami i dyscyplinami współczesnej nauki. Franciszek słyszy głosy chrześci-
jan Ameryki Łacińskiej zarzucające europejskim chrześcijanom, że uprawiają 
coś w rodzaju teologii sali wykładowej (class-roo-theology), teologii widzów, 
bądź – jak powiedzielibyśmy w naszym języku – teologii zielonego stolika. 
Europejczycy w salach wykładowych dokonują jedynie obdukcji Ewangelii, 
co zwykle nie ma żadnego wpływu na praktykę codziennego życia19. Papież, 
apelując o zmianę paradygmatu współczesnej teologii, wskazuje przede wszyst-
kim na konieczność podwójnej zmiany: na zacieśnienia relacji pomiędzy teo-
logią akademicką a innymi dyscyplinami naukowymi oraz pomiędzy teologią 
akademicką a duszpasterstwem zwyczajnym i nadzwyczajnym realizowanym 
w dzisiejszym Kościele. Chodzi tu więc o wybitnie praktyczny, czyli służebny 
charakter całej teologii.

Dlatego też współczesne duszpasterstwo, rozumiane jako służba człowie-
kowi w Kościele i poprzez Kościół, nie może pomijać tak ważnego problemu, 
jakimi są wielorakie dysfunkcje psychiczne mające miejsce pod wpływem 
gwałtownego rozwoju cywilizacji technicznej. Istotne wydaje się też pytanie: 
czy współcześnie można już mówić o destrukcji środowiska psychicznego 
człowieka, a jeśli tak, to na czym ona polega? Skoro mówimy dziś już bardzo 
wyraźnie o katastrofie ekologicznej, do której doprowadziła techniczna rewo-
lucja człowieka, to czy należy mówić równie mocno o katastrofie psychicznej 

16	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 217.
17	 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 2013, 27.
18	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 14.
19	 Por. P. M. Zulehner, Od biblijnego obrazu do koncepcji teologii pastoralnej fundamentalnej, 

„Teologia Praktyczna” 4 (2003), s. 17; por. G. Casalis, Fur Menschen – unmoglich!, „Conci-
lium” 22 (1986), s. 349–356.



96� Jan Klimek

współczesnego, zindustrializowanego człowieka? Próba odpowiedzi na to py-
tanie zostanie podjęta w części drugiej niniejszego opracowania. Na końcu, 
zgodnie z paradygmatem teologiczno-pastoralnym za papieżem Franciszkiem 
i jego Laudato si’, zostaną sformułowanie postulaty pastoralne w odniesieniu 
do wyżej wskazanych kwestii.

Creatio continua nowego języka i stylu 
w Evangelii gaudium oraz Laudato si’

W porównaniu z dokumentami poprzednich papieży, zastanawiać może język 
i styl ekologicznej encykliki Franciszka. Jest on prosty, głęboko refleksyjny, 
zwięzły i wyraźnie interdyscyplinarny. Wyróżnia się świadomą integracją ję-
zyka religijnego (dyskursu teologicznego) z językiem przekazu społecznego, 
dyskursu filozoficzno-etycznego, języka współczesnej biologii. Opisując stan 
naszej planety, przywołuje terminologię medyczno-psychologiczną. Jest to ję-
zyk i tekst transdyscyplinarny, czyli przekraczający świadomie ramy herme-
neutyczne poszczególnych dyscyplin naukowych, skierowany – jak sam papież 
zaznaczył – „do każdego człowieka dobrej woli20.

Język papieskiej enuncjacji nie stroni od emocji oraz posługuje się czę-
sto obrazem i opisem. Jest on wyraźnie spójny z papieską adhortacją apo-
stolską Evangelii gaudium i nie jest przy tym językiem typowo teologicznym. 
Ten nowy sposób przekazu nie jest przypadkowy, a sam Papież mówił o nim 
w Orędziu na 49 Światowy Dzień Środków Masowego Przekazu: 

dziś stoi przed nami wyzwanie ponownego nauczenia się opowiadania, a nie tyl-
ko produkowania i konsumowania informacji. To jest kierunek, do jakiego popy-
chają nas potężne i cenne środki współczesnej komunikacji. Informacja jest waż-
na, ale nie wystarcza, gdyż zbyt często upraszcza, przeciwstawia różnice i różne 
wizje, nalegając by zająć stanowisko po jednej lub drugiej stronie, zamiast sprzyjać 
spojrzeniu kompleksowemu21.

20	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 3.
21	 Franciszek, Przekaz ukazujący rodzinę jako sprzyjające środowisko spotkania w bezintere-

sownej miłości. Orędzie na 49. Światowy Dzień Środków Społecznego Przekazu, http://www.
paulus.org.pl/display,218.html [04.09.2015].



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 97

Do kwestii języka i współczesnych metod pozyskiwania i przekazu in-
formacji papież Franciszek powraca w kilku miejscach encykliki. Pewnym 
podsumowaniem papieskiego spojrzenia mogą być słowa: 

Prawdziwej mądrości, owocu refleksji, dialogu i wielkodusznego spotkania mię-
dzy ludźmi, nie osiąga się jedynie na drodze gromadzenia danych, prowadzącego 
do przesytu i zamętu w swego rodzaju skażeniu umysłowym22. 

A w adhortacji Evangelii gaudium Papież mówił wprost o „przesadzie dia-
gnostycznej typowej dla naszych czasów”23.

Szczególną inspiracją języka encykliki Laudato si’ według Papieża są nie 
tylko słowa, ale całe życie św. Franciszka z Asyżu „mistyka i pielgrzyma, […] 
który żył z prostotą i we wspaniałej harmonii z Bogiem, z innymi ludźmi, 
z naturą i z samym sobą. Dostrzegamy w nim – pisze Papież – do jakiego 
stopnia nierozerwalnie są połączone troska o naturę, sprawiedliwość wobec 
biednych, zaangażowanie społeczne i pokój wewnętrzny”24. Papież stawia 
świętego ze średniowiecza (z początków rozwoju współczesnej nauki i techni-
ki) – św. Franciszka z Asyżu – jako „model kryteriologiczny” w swojej refleksji. 
Nie chodzi tu tylko o przywołanie osoby, „która […] jest w najwyższym stop-
niu wzorem troski o to, co słabe i odrzucone, oraz patronem ekologii integral-
nej, przeżywanej z radością i autentycznością”25. Nie tylko chodzi mu o osobę, 
która jest dla wielu patronem osób prowadzących badania i zaangażowanych 
w dziedzinie ekologii, „[…] miłowaną również przez wielu niechrześcijan”26. 
Osoba św. Franciszka z Asyżu i Jego dzieło swoją rewolucyjną oryginalno-
ścią i radykalnością zwraca uwagę na fundamentalny według Papieża pro-
blem „globalizacji paradygmatu technokratycznego” i inspiruje, aby powrócić 
do początku, aby odkrywać intencje Stwórcy.

Dokument Franciszka sprzed kilku laty staje się na naszych oczach klasyką 
współczesnego stylu urzędowych papieskich enuncjacji. Laudato si’ przypo-
mina misternie skomponowaną symfonię stylów. Znajdujemy w niej styl pa-
storalny, gdy Papież apeluje i odnosi się do wszystkich ludzi dobrej woli; styl 

22	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 47.
23	 Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 10.
24	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 10.
25	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 10.
26	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 10.



98� Jan Klimek

poetycki – w zdaniach kontemplujących dzieło stworzenia; naukowy – w ob-
szarach analizy destrukcji świata i opisie zagrożeń; prorocki (profetyczny) – 
gdy krytykuje, a mistyczno-duchowy w tekstach modlitw, które rozpoczynają 
i kończą dokument. Ta właśnie zamierzona stylistyczna zmienność encykliki 
sprawia, że Laudato si’ jest wyjątkowym dokumentem, bardzo bogatym lite-
racko i teologiczne wielowarstwowym (z poziomem biblijno-egzegetycznym, 
dogmatyczno-eklezjalnym i pastoralnym). Ta symfonia stylów ostatecznie 
służy tworzeniu otwartej przestrzeni dialogu wolnego od dogmatycznego za-
mknięcia. Do dialogu i dzieła renovatio Papież zaprasza „każdego człowieka 
zamieszkującego tę planetę”27.

W kryzysie tworzonego świata

Choć w Laudato si’ papież Franciszek wielokrotnie używa terminu kryzys, 
to szczególne znaczenie dla relacji z eutyfroniką ma pojęcie: „kryzys psychicz-
ny” jako skutek zmian technologicznych prowadzących do „zmęczenia indu-
strialnego”. Papież nie używa dosłownie terminu „zmęczenie industrialne” 
(industrial fatigue) jako technicznego określenia, ale w wielu miejscach en-
cykliki odnosi się do negatywnych skutków przemysłowej i technologicznej 
rewolucji. Pewien zamierzony dystans papieża do prostego przejmowania po-
zateologicznej terminologii znajdujemy już w tytule dokumentu: Laudato si’. 
W trosce o wspólny dom. Nie pojawia się tam explicite termin ekologia, ale 
jest obecny w greckim źródłosłowie (etymologii) pojęcia dom – oikos. A stąd 
przecież wyprowadzamy ekologię jako naukę o domu (oikos-logos), który jest 
wspólny i w którym konstytuuje się na wszystkich możliwych poziomach (od 
biologicznego zaczynając) życie człowieka i wspólnota ludzka. Franciszek już 
nie tyle w pierwszych zdaniach, co w samym tytule encykliki połączył dwa 
fundamentalne pojęcia dla każdej dyscypliny teologicznej, każdego jej nurtu: 
oikos (dom – ziemski i niebieski, doczesna i wieczna Ojczyzna, ziemia i niebo) 
z koinonia (wspólnota, społeczność, Kościół, wspólnota zbawionych, Wspól-
nota Osób Trójcy Przenajświętszej).

Papież Franciszek w Laudato si’ odnosi się do wielorakich, negatywnych 
skutków przemysłowej i technologicznej rewolucji kształtującej oblicza współ-
czesnej cywilizacji coraz bardziej pogrążającej się w kryzysie. Najbliższe idei 

27	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 3.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 99

„zmęczenia industrialnego i destrukcji psychicznej” z tym związanej, o któ-
rych mówi i które bada eutyfronika, są punkty od 44 do 47 wspomnianej en-
cykliki. W dokumencie tym „zmęczenie industrialne” rozumieć możemy jako 
przemęczenie cywilizacyjne: fizyczne, psychiczne, duchowe i środowiskowe, 
odbijające się na wspólnotowym wymiarze ludzkiej egzystencji. To „zmęcze-
nie industrialne” wynika z ekspansji technologii i przemysłu oraz z akcelera-
cji tempa życia. Papież zauważa, że postęp techniczny i naukowy nie jest już 
synonimem postępu człowieka i wartości humanistycznych oraz że człowiek 
przestał w wystarczającym stopniu kontrolować technikę, a ona sama często 
narzuca człowiekowi kierunek rozwoju cywilizacyjnego28. W kontekście kon-
trowersji, które rodzą się na skutek gwałtownego rozwoju sztucznej inteligen-
cji (ang. – artificial intelligence, AI) te słowa Franciszka sprzed laty brzmią jak 
proroctwo, które zaczyna się spełniać.

Do kwestii języka i współczesnych metod pozyskiwania i przekazu infor-
macji papież Franciszek powraca w kilku miejscach encykliki. Pewnym pod-
sumowaniem papieskiego spojrzenia mogą być słowa: „Prawdziwej mądro-
ści, owocu refleksji, dialogu i wielkodusznego spotkania między ludźmi, nie 
osiąga się jedynie na drodze gromadzenia danych, prowadzącego do przesytu 
i zamętu w swego rodzaju skażeniu umysłowym”29. A w adhortacji Evangelii 
gaudium Papież mówi wprost o „przesadzie diagnostycznej typowej dla na-
szych czasów”30, gdzie różnorakiemu diagnozowaniu społecznemu proble-
mów nie towarzyszą żadne praktyczne działania, żadne ulepszone formy ich 
leczenia. A już na pierwszej stronie dokumentu istotę współczesnego kryzysu 
ekologicznego określił mianem „choroby”, która prowadzi nas do „nieustan-
nej schizofrenii”. 

Przemoc, jaka istnieje w ludzkich sercach zranionych grzechem, wyraża się rów-
nież w objawach choroby, jaką dostrzegamy w glebie, wodzie, powietrzu i w isto-
tach żywych. Z  tego względu wśród najbardziej zaniedbanych i źle traktowa-
nych znajduje się nasza uciskana i zdewastowana ziemia, która „jęczy i wzdycha 
w bólach rodzenia” (Rz 8,22). 

28	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 46.
29	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 47. 
30	 Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 51.



100� Jan Klimek

Całe środowisko naturalne rozumiane bardzo szeroko, porównuje papież 
Franciszek nie do jakiejś machiny, aglomeracji, budowli, struktury, konstruk-
cji, ale do wielkiego żywego (żyjącego) organizmu, który nazywa już w tytule 
encykliki „wspólnym domem”31, w domyśle pełnym różnorodnych „miesz-
kańców”.

Destrukcja i kryzys środowiska psychicznego

W wielu miejscach encykliki Laudato si’ i w adhortacji Evangelii gaudium 
Papież Franciszek zwraca uwagę na fakt, że proces degradacji środowiska 
naturalnego (przyrodniczego) zachodzi jednocześnie z procesem degradacji 
środowiska ludzkiego. 

Nie ma dwóch odrębnych kryzysów, jeden środowiskowy a drugi społeczny, ale 
istnieje jeden złożony kryzys społeczno-ekologiczny […]. Ponieważ wszystko jest 
ściśle ze sobą powiązane, a obecne problemy wymagają spojrzenia, które weźmie 
pod uwagę wszystkie aspekty globalnego kryzysu32. 

Dlatego Franciszek postuluje, aby prowadzić refleksje nad różnymi aspektami 
ekologii integralnej, która obejmowałaby wyraźny wymiar ludzki i społeczny. 
Jest to ważne, bo jak mówi Papież „nie poradzimy sobie z degradacją środowi-
ska naturalnego, jeśli nie zwrócimy uwagi na przyczyny związane z degradacją 
człowieka i społeczeństwa”33. Ten wymiar ludzki i społeczny w refleksji ekolo-
gicznej nazywany bywa „ekologią ludzką” czy też „ekologią życia codziennego”.

Według eutyfroniki należy badać i opisywać procesy degradacji środo-
wiska psychicznego człowieka. Nie jest jednak łatwo zdefiniować to pojęcie. 
W polskiej literaturze brakuje bowiem jednoznacznej definicji tego terminu34. 

31	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 2, 3, 118.
32	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 137, 139.
33	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 48.
34	 Destrukcję środowiska psychologicznego człowieka utożsamia się często z destrukcją śro-

dowiska psychicznego. J. Bańka zauważa, że niekiedy termin środowisko psychiczne jest 
stosowany w sensie tłumaczenia terminu «psychozoik», używanego w literaturze anglosa-
skiej, który oznacza stan biogenezy zwieńczonej powstaniem warunków życia psychiczne-
go. Zdaniem tego autora wyżej wymieniony termin oznacza warunki niezbędne dla zacho-
wania przez człowieka jego ludzkich uczuć i stanów psychicznych. Por. J. Bańka, Technika 
a środowisko psychiczne człowieka, s. 15.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 101

Można jednak znaleźć liczne opisy zarówno psychiki człowieka, jak też zja-
wisk i procesów, które spełniają destrukcyjną rolę w jego życiu psychicznym. 
W szerokim tego słowa znaczeniu środowisko psychiczne oznaczać może 
wszystkie aspekty „istotne pod względem psychologicznym dla jednostki 
w dowolnym punkcie w czasie”35. Tak ogólnie zdefiniowany termin odnosi 
się do przestrzeni życia psychicznego jednostki. Jednocześnie może być róż-
nie doprecyzowany, w zależności od przyjętych koncepcji psychologicznych.

Zgodnie z perspektywą Laudato si’ ważne jest wielowymiarowe spojrzenie 
na środowisko psychiczne. Pozwala ono postrzegać człowieka jako całość struk-
turalnie uporządkowanych, a zarazem dynamicznych procesów i dyspozycji 
wewnętrznych, obejmujących sferę poznawczą, emocjonalną i motywacyjną 
człowieka w ich wzajemnych związkach i zależnościach36. Znaczące miejsce 
w tych zjawiskach psychicznych zajmuje osobowość, która uwidacznia się w za-
chowaniu jednostki37. W takim rozumieniu środowisko psychiczne jest nie tyl-
ko przestrzenią życia psychicznego osoby, ale też stanem psychicznym, na który 
składają się następujące elementy: procesy poznawcze (np. spostrzeganie, myśle-
nie, rozumowanie), stany emocjonalne (afekty, nastroje), motywacje, percepcja 
siebie, poczucie tożsamości oraz wynikające z nich planowanie i działanie38. 
Osobowość, czyli wewnętrzny system regulacji, pozwala człowiekowi na ada-
ptację oraz na integrację myśli, uczuć i zachowań w konkretnym wymiarze cza-
sowym i określonym środowisku społecznym. W decydujący sposób wpływa 
więc na tzw. poczucie stabilności, a tym samym i bezpieczeństwa39. To właśnie 
osobowość, rozumiana jako zespół względnie trwałych cech lub dyspozycji psy-
chicznych jednostki, różniących ją od innych osób, spełnia istotną rolę w pro-
cesie ochrony środowiska psychicznego człowieka przed destrukcją40. Decyduje 
bowiem o umiejętności przystosowania się jednostki do zmieniających się 

35	 Por. A. S. Reber, Słownik psychologii, Warszawa 2002 s. 596.
36	 Por. B. Bałaj, Psychika, [w:] Encyklopedia katolicka, t. 16, red. E. Gigilewicz [i in.], Lublin 

2012, k. 842.
37	 Por. B. Bałaj, Psychika, k. 842.
38	 Por. E. Wiszowaty, Duszpasterstwo wobec destrukcji środowiska psychicznego człowieka, 

„Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 13 (2014) nr 2 (25), s. 188.
39	 Por. E. Wiszowaty, Duszpasterstwo wobec destrukcji środowiska psychicznego…, s. 188.
40	Szerzej na ten temat w powiązaniu z przemianami technologicznych, które zachodzą w po-

nowoczesności pisze np. H. S. Friedman, Osobowość: jak żyć w harmonii ze światem i ludź-
mi, Gdańsk–Sopot 2008; A. Ogonowska, Osobowość i tożsamość człowieka ponowoczesnego 
w świecie nowych technologii, „Rocznik Wydziału Pedagogicznego Wyższej Szkoły Filozo-
ficzno-Pedagogicznej Ignatianum w Krakowie” 2007, s. 261-280.



102� Jan Klimek

warunków otoczenia. Zespół wrodzonych cech i podstawowych tendencji czy 
też nabytych w ciągu życia sposobów adaptacji, wraz z ukształtowanym syste-
mem znaczeń osobistych i odniesień do zinternalizowanych wartości sprawia, 
że jednostka jest zdolna do funkcjonowania w warunkach stresu41.

Mówiąc zatem o destrukcji środowiska psychicznego człowieka, mamy 
na uwadze wszystkie procesy społeczne i środowiskowe oraz zachowania czło-
wieka, które ze względu na swoją formę, cel oraz skutki (doraźne lub poten-
cjalne) zagrażają zdrowiu psychicznemu, gdyż zwiększają prawdopodobień-
stwo rozpadu dobrostanu psychicznego człowieka, a przez to pojawienia się 
negatywnych konsekwencji dla życia i zdrowia podmiotu42.

Miasto – obszarem i źródłem kryzysu psychicznego

Analizując procesy destrukcji środowiska psychicznego człowieka, trzeba 
zwrócić uwagę na głębokie powiązania zachodzące między życiem psychicz-
nym a zanieczyszczeniem środowiska naturalnego szczególnie w obszarach 
miejskich. Rozwój przemysłu i motoryzacji sprawia, że coraz bardziej zanie-
czyszczone są powietrze i woda. Ma to wpływ nie tylko na funkcjonowanie 
biologiczne, ale również psychiczne i społeczne43. Na ludzką psychikę działają 
niekorzystnie duże natężenia hałasu w centrach miejskich oraz ograniczony 
dostęp do otwartej przestrzeni i żywej przyrody (zieleni). Te czynniki przyczy-
niają się nie tylko do odczuwania chronicznego stanu zmęczenia, ale i unie-
możliwiają efektywny odpoczynek. Z kolei depresyjnie oddziałuje na człowie-
ka zarówno przyćmienie światła słonecznego, jak i stałe natężenie sztucznego 
światła, szczególnie w miastach, które zdają się nigdy nie spać. Te czynniki 
wpływają destrukcyjnie na ludzką psychikę44.

Na proces degradacji środowiska psychicznego człowieka na pierwszym 
miejscu według Franciszka wpływ ma niekontrolowany i przesadny rozrost 

41	 Por. T. Jankowski, Odporność psychiczna, [w:] Encyklopedia katolicka, t. 14, red. E. Gigile-
wicz [i in.], Lublin 2010, kol. 331.

42	 Por. A. Suchańska, Autodestrukcyjność pośrednia – samoagesja czy deficyt ochrony?, [w:] 
Agresja i przemoc a zdrowie psychiczne, red. M. Binczycka-Anholcer, Warszawa–Poznań 
2001, s. 153.

43	 Por. M. Johanna, Zanieczyszczenie środowiska w ujęciu porównawczym, „Ekonomika i Or-
ganizacja Przedsiębiorstwa” 55 (2004) nr 8, s. 85–91.

44	 Wymienione kwestie podejmowane są  w  licznych opracowaniach z  zakresu ekologii. 
Na przykład: E. Mateja, Ekologia: wybrane zagadnienia, Poznań 2011.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 103

wielu miast. Jak mówi Franciszek: „Urbanizacja bez duszy”. Papież zauważa, 
że współczesne metropolie to nie tylko „duże nieefektywne struktury, zuży-
wające nadmiernie dużo energii i wody”. To przede wszystkim środowiska, 
w których „życie stało się niezdrowe nie tylko z powodu zanieczyszczenia 
wynikającego z emisji toksycznych spalin, ale także miejskiego chaosu, pro-
blemów transportu oraz skażenia wizualnego i hałasu”45. Franciszek postrze-
ga miasto jako obszar trudnej, bo ograniczonej technologią i infrastrukturą 
koegzystencji ludzi, zwierząt i roślin. Deficyty tych wzajemnych relacji tylko 
częściowo kompensowane są tworzeniem ogrodów zoologicznych, botanicz-
nych bądź parków miejskich. Na ogół jest ich wciąż za mało. 

Byt ludzki bowiem – zauważa Papież – tym bardziej się rozwija, tym bardziej doj-
rzewa i tym bardziej się uświęca, im bardziej wchodzi w relacje, przekraczając sie-
bie, aby żyć w komunii z Bogiem, z innymi i ze wszystkimi stworzeniami. W ten 
sposób przyjmuje w swoim życiu ową dynamikę trynitarną46, jaką Bóg w nim 
odcisnął od początku jego istnienia. Wszystko jest połączone, a to nas zachęca 
do dojrzewania w duchowości globalnej solidarności, która emanuje z tajemnicy 
Trójcy Świętej47. 

To  rani duszę, gdy odbiera się człowiekowi „przestrzeń, światło, kolor 
i ciszę”48.

Analizując sytuację mieszkańców wielkich miast Papież Franciszek zwra-
ca uwagę na jeszcze inną kwestię, która wynika bezpośrednio z przyjętego 
we wszystkich dziedzinach życia, czyli w  tym znaczeniu globalnego para-
dygmatu techniczno-ekonomicznego49, który „dąży do homogenizacji kul-
tury i  osłabienia ogromnej różnorodności kulturowej, będącej skarbem 

45	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 44.
46	 Za św. Tomaszem z Akwinu papież mówi: „Osoby Boskie są relacjami samoistnymi, a świat 

stworzony na wzór Boga jest siecią relacji. Stworzenia skierowane są ku Bogu, a cechą 
wszystkich istot żywych jest dążenie do innego stworzenia tak, że we wszechświecie moż-
na znaleźć niezliczone, trwałe relacje, które wzajemnie tajemniczo się przeplatają. Zachęca 
to nas nie tylko do podziwiania wielu powiązań istniejących między stworzeniami, ale 
prowadzi także do odkrycia klucza naszej samorealizacji” (Laudato si’, 240). Por. Tomasz 
z Akwinu, Summa Theologiae I, q. 11, art. 3; q. 21, art. 1, ad 3; q. 47, art. 3.

47	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 240.
48	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 44.
49	 Por. Szerzej mówi o tym Franciszek w całym rozdziale encykliki zatytułowanym: Globali-

zacja paradygmatu technokratycznego [LS 106–114].



104� Jan Klimek

ludzkości”50. Jego poważnym problemem jest gubienie całościowej perspek-
tywy, brak zdolności do holistycznego spojrzenia, zamykanie się w świecie 
tylko własnej dyscypliny. 

Specjalizacja właściwa technologii pociąga za  sobą duże problemy z  postrze-
ganiem całości. Fragmentaryzacja wiedzy spełnia swoją funkcję, kiedy osiąga 
konkretne zastosowania, ale często prowadzi do utraty sensu całości, powiązań 
istniejących między rzeczami, szerokiej perspektywy, sensu, który staje się bez 
znaczenia51. 

Zdaniem Franciszka należy zadbać o to, by wszystkie części miasta były 
zintegrowane, aby „mieszkańcy mogli mieć wizję całości, a nie zamykali się 
w swej dzielnicy, nie uczestnicząc w życiu całego miasta jako własnej prze-
strzeni, wspólnej z innymi”52. Infrastruktura miast powinna służyć budowa-
niu szerokiej wspólnoty międzyludzkiej.

Przeciwieństwem tego są modne w wielu częściach świata pseudoekolo-
giczne osiedla mieszkaniowe odgrodzone, wydzielone, dostępne tylko dla 
nielicznych i samowystarczalne, zapewniające – jak zauważa Papież – „je-
dynie sztuczny spokój”53. Każda ingerencja w krajobraz miejski bądź wiejski 
powinna brać pod uwagę fakt, że poszczególne elementy miejsca tworzą pew-
ną całość, mają swoją historię, są postrzeganą przez mieszkańców jako obraz 
zgodny z jego bogactwem odniesień i znaczeń. Każda ingerencja winna być 
tak prowadzona, aby wzmacniać doświadczenie wspólnoty międzyludzkiej. 
Paradoksalnie, w takim klimacie miejsca „inni przestają być obcymi i mogą 
być postrzegani jako część „my”, które budujemy razem. Z tego samego po-
wodu, zarówno w środowisku miejskim, jak i wiejskim, należy zachować 
przestrzenie, w których unika się nieustannie zmieniających je ingerencji 
człowieka. Papież konstatuje: 

Jeśli dawna architektura odzwierciedlała ducha epoki, to dzisiejsze mega struktu-
ry i seryjne domy wyrażają ducha zglobalizowanej techniki, w której nieustanna 
nowość produktów łączy się z ciążącą nudą. Nie gódźmy się z tym i nie rezygnujmy 

50	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 144.
51	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 110.
52	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 151.
53	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 45.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 105

ze stawiania sobie pytań o sens i cel wszystkich rzeczy. W przeciwnym razie 
usprawiedliwimy stan faktyczny i będziemy potrzebowali więcej namiastek, aby 
przetrwać w tej pustce54.

Miasto spętane wirtualną siecią

Anonimowość i rozpad wspólnot w wielkich aglomeracjach miejskich pro-
wadzi często do rezygnacji z bezpośrednich kontaktów interpersonalnych 
na rzecz prowadzenia tzw. wirtualnego stylu życia. Miasto bardziej niż inne 
przestrzenie prowokuje do tego, by uciekać w świat cyfrowy55. Popycha nas 
ku  temu, jak mówi Papież, sama dynamika mediów i  świata cyfrowego, 

„wszechobecna, niesprzyjająca rozwojowi zdolności do mądrego życia, głę-
bokiego myślenia, wielkodusznego miłowania”56. Łatwy dostęp do Internetu 
i telefonu komórkowego sprawia, że miejsce tradycyjnych form spotkań to-
warzyskich zajmują spotkania w wirtualnej rzeczywistości, np. na portalach 
społecznościowych. Taka sztuczna forma kontaktów międzyludzkich nie za-
spokaja jednak wszystkich podstawowych potrzeb psychicznych człowieka. 
Franciszek mówi: 

Równocześnie istnieje tendencja do  zastąpienia realnych relacji z  innymi, 
ze wszystkimi związanymi z nimi wyzwaniami, przez pewien typ komunikacji 
za pośrednictwem Internetu. Pozwala to na selekcjonowanie lub eliminowanie 
relacji według naszego uznania. W ten sposób rodzi się nowy rodzaj sztucznych 
emocji, które mają więcej wspólnego z urządzeniami i ekranami niż z osobami 
i przyrodą57. 

W dalszej konsekwencji prowadzi to wszystko do poczucia pustki i osa-
motnienia, a przez to do stopniowej destrukcji psychiki58. Co więcej, łatwy 
i bezpośredni dostęp do telewizji, Internetu i telefonu komórkowego sprawia, 
że człowiek nieustannie jest zalogowany w wirtualnej rzeczywistości. Są to 

54	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 113, 151.
55	 Szerzej na ten temat: Świat wirtualny a świat realny, red. J. Zimny, Stalowa Wola 2013.
56	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 47.
57	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 47.
58	 Szerzej na ten temat: Komunikacja społeczna w świecie wirtualnym, red. M. Wawrzak-Cho-

daczek, Toruń 2008.



106� Jan Klimek

jednak zazwyczaj powierzchowne kontakty, które obciążają psychikę i powo-
dują zaburzenia równowagi psychicznej. Niekiedy też prowadzą do wzmożo-
nych stanów napięcia emocjonalnego i narastania konfliktów wewnętrznych59. 
Papież Franciszek zauważa: 

obecne środki pozwalają nam komunikować się oraz dzielić wiedzą i uczucia-
mi. Jednak czasami uniemożliwiają nam bezpośredni kontakt z  niepokojem, 
wstrząsem, radością bliźniego oraz złożonością jego doświadczenia osobistego. 
Nie powinno więc dziwić, że wraz z przytłaczającą podażą tych produktów na-
rasta głęboka melancholia i niezadowolenie w relacjach międzyosobowych bądź 
też niebezpieczna izolacja60. 

Kulturę, jako szczególny skarb ludzkości, tworzy się dla wspólnoty i we 
wspólnocie. Z uwagi na panujący paradygmat technologiczny „konieczny jest 
wysiłek, aby środki te stały się bodźcem do nowego rozwoju kulturalnego 
ludzkości, a nie degradacją jej najgłębszego bogactwa. Prawdziwej mądrości – 
przypomina Franciszek – owocu refleksji, dialogu i wielkodusznego spotkania 
między ludźmi, nie osiąga się jedynie na drodze gromadzenia danych, prowa-
dzącego do przesytu i zamętu w swego rodzaju skażeniu umysłowym”61. Mia-
sto jako szczególna przestrzeń dla budowania wspólnoty winna temu służyć.

W wielu częściach świata dzielnice miast stają się wielkimi sypialniami dla 
pracowników globalnych korporacji. I tu, częściej niż gdzie indziej, miesz-
kańców dotykają konsekwencje niektórych innowacji technologicznych dla 
rynku pracy. Współczesny pracownik zmuszony jest uczestniczyć w tzw. wy-
ścigu szczurów, rywalizując w środowisku pracy w sposób bezkompromisowy 
z innymi osobami62. Często zostaje zmuszony do podporządkowania swojego 
życia osobistego pracy zawodowej. W związku z tym przeżywa dużo sytuacji 
stresujących, wycofuje się z życia rodzinnego i z kontaktów przyjacielskich, 
aby móc poświęcać całą energię życiową na realizację celów o charakterze 
pragmatycznym, co destrukcyjnie wpływa na jego psychikę. Coraz częściej 
też doświadcza stanów typowych dla wypalenia zawodowego oraz zapada 

59	 Por. E. Wiszowaty, Duszpasterstwo wobec destrukcji środowiska psychicznego człowieka, 
„Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 13 (2014) nr 2 (25), s. 190.

60	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 47.
61	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 47.
62	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 44.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 107

na różnego rodzaju choroby psychiczne, bądź psychofizyczne. Jednocześnie 
współczesny człowiek doświadcza pustki w sferze aksjologicznej, którą próbu-
je zapełniać, korzystając w sposób niekontrolowany np. z gier komputerowych, 
filmów (zwłaszcza seriali i amerykańskich programów rozrywkowych) czy 
też oglądając materiały pornograficzne, co w konsekwencji prowadzi do uza-
leżnień63.

Niekorzystne zmiany zachodzące coraz szybciej na rynkach pracy kon-
centrują się przede wszystkim w środowiskach miejskich lub wokół nich – 
w dzielnicach biedy – i rodzą z kolei „wykluczenia społeczne, nierówność 
w zakresie dostępności i zużycia energii oraz innych usług, podziały społecz-
ne, wzrost przemocy i pojawienie się nowych form agresji społecznej, handel 
narkotykami i narastające używanie narkotyków wśród najmłodszych oraz 
utratę tożsamości”64. I znów to wszystko prowadzi ostatecznie do destrukcji 
ludzkiej psychiki.

„Miasta” odrzuconych przez miasto

Współczesne miasta stały się „miejscami” rozdzielenia klas społecznych. Bo-
gaci żyją w zamkniętych dzielnicach luksusu i dobrobytu a ubodzy są wy-
pychani na peryferia, do faveli i slumsów, gdzie nie ma dostępu do edukacji, 
kultury, pracy i zdrowia. Tym bardziej do opieki psychiatrycznej i psycho-
logicznej. „To nie są miejsca rozwoju, to są miejsca odrzucenia człowieka”65. 
Papież Franciszek w Laudato si’ istotną uwagę poświęca tym szczególnym 
strukturom urbanistycznym, które ze  swej natury są  samym zaprzecze-
niem idei miasta. Te dzielnice „nędzy i przeludnienia” nazywane „favelami” 
i „slumsami” tworzą przestrzenno-społeczne struktury o niekontrolowanym 
wzroście i chaotycznej zabudowie. Są  to miejsca, w których najłatwiej do-
świadczyć – mówi Papież – wykorzenienia społecznego prowadzącego do całej 
gamy zachowań aspołecznych i przemocy66. Te miasta obok miast są według 
Franciszka szczególnym „obszarem” degradacji człowieka i ludzkiej psychiki. 

63	 Szerzej na ten temat: M. Dziewiecki, Uzależnienia czyli cywilizacja zawężonych pragnień, 
„Cywilizacja” 2009 nr 28, s. 33–44; P. T. Nowakowski, Uzależnienie od mediów, „Cywilizacja” 
2009 nr 28, s. 149–157.

64	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 46.
65	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 154.
66	Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’149.



108� Jan Klimek

Tu  mieszkają ludzie w  domach zbudowanych z  materiałów odpadowych. 
Mieszkają wśród śmieci ludzie, których paradygmat technokratyczny uznał 
za społeczne śmieci67.

Lekarstwa na kryzys psychiczny, które proponuje Franciszek

Kryzysy psychiczne współczesnych ludzi mają często źródło w degradacji śro-
dowiska naturalnego. To, co osłabia i niszczy życie biologiczne, oddziałuje 
również na życie psychiczne i relacje społeczne. Spowodowane degradacją 
środowiska naturalnego kryzysy psychiczne, duchowe, społeczne oraz bio-
logiczne (ekologiczne) Papież na kartach Laudato si’ traktuje jako głębokie 

„rany współczesnego świata”68. Syntetyzując, są nimi: wielowymiarowe wy-
obcowanie i kultura odrzucenia, paradygmat technokratyczny, chroniczne 
przemęczenie i utrata radości oraz sensu życia.

Opisując te procesy na kartach Laudato si’ w całym ich dramatyzmie, 
Franciszek proponuje również konkretne „lekarstwa” pomagające w procesie 
uzdrowienia człowieka jako istoty cielesnej, społecznej i duchowej. Uzdrawia 
nas modlitwa, kontemplacja i doświadczenie ciszy. Franciszek mówi o potrze-
bie przywrócenia zdolności do kontemplacji i doświadczenia ciszy w naszej 
codzienności. „Potrzebujemy ciszy i spokoju, by odnaleźć samych siebie. […] 
Bez zatrzymania i zadumy człowiek staje się agresywny i pusty”69. Rola modli-
twy jest tutaj nie do przecenienia. Kontemplacja, doświadczenie ciszy i wejście 
w doświadczenie modlitwy – to lekarstwo przeciw przemęczeniu, wypaleniu, 
depresji i skutkom nadmiernej stymulacji.

Papież przypomina, że uzdrawia nas bliskość drugiego człowieka, sieć 
autentycznych i realnych relacji społecznych oraz doświadczenie konkretnej 
wspólnoty. To poprzez nie rodzi się uzdrawiające doświadczenie miłości Boga 
i bliźniego. „Samotność, strach, zamknięcie się na innych – to choroby na-
szych czasów. Chrześcijaństwo to nie jest samotna droga, ale pielgrzymowanie 

67	 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 53 i 59; Franciszek, Encyklika 
Laudato si’, 22 i 43.

68	Rana wykluczenia i obojętności (Evangelii gaudium, 53; Laudato si’, 49; rana osamotnienia 
i zerwanych relacji społecznych (Laudato si’, 149); rany zadane środowisku naturalnemu 
(Laudato si’, 2. 203); rany duchowej pustki i nihilizmu (Franciszek, Adhortacja apostolska 
Evangelii gaudium, 275); rany podeptanej godności ludzkiej pracy (Franciszek, Encyklika 
Laudato si, 128).

69	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 225.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna� 109

z innymi”70. Z języka greckiego syn hodos (stąd synodalność) – doświadczenie 
wspólnej drogi w Laudato si’ ku nawróceniu ekologicznemu71, a w Evangelii 
gaudium72 ku doświadczeniu Kościoła wychodzącego i towarzyszącego każde-
mu człowiekowi. To Franciszek zaleca jako lekarstwo przeciwko osamotnieniu, 
alienacji oraz lękowi egzystencjonalnemu. Za tym doświadczeniem wspólnoty 
winno podążać autentyczne zaangażowanie w promowanie sprawiedliwości 
społecznej i pokoju, realizowanie czynnej miłości bliźniego. Według Francisz-
ka można powiedzieć, że nie wychodzimy z kryzysu sami, lecz przez czynną 
miłość. Tylko wychodząc ku innym, ostatecznie odnajdujemy siebie.

Franciszek przypomina, aby troszczyć się o właściwy rytm życia, jak tego 
pragnie Stwórca. Niedziela to dzień uzdrawiania relacji – z Bogiem, z samym 
sobą, z rodziną i bliźnimi. Praca musi mieć granice, by człowiek nie został 
przez nią zniewolony73. A czas wolny od pracy winien być wykorzystany ku re-
kreacji. Kontakt z przyrodą i jej fascynującym pięknem, doświadczenie har-
monii świata stworzonego i troska o dzieło stworzenia – to według Franciszka 
kolejne sposoby, aby odsunąć stres i odnaleźć smak życia. Przyroda mówi 
do naszego serca i leczy jego zranienia74.

W końcu, radość z przyjmowania Ewangelii i życia duchowego, które nio-
są sakramenty Kościoła, a ostatecznie uzdrawiające spotkanie z Chrystusem, 
w którym odnaleźć możemy sens naszej egzystencji – to lekarstwo na każdą 
pustkę duchową i rozpacz.

Nauczanie papieża Franciszka w Laudato si’ wpisuje się w Magisterium, 
wprowadzając nas w nowe obszary całościowej (holistycznej) refleksji nad 
kondycją człowieka i świata. Jak tajemnicy człowieka nie wyjaśnimy bez ta-
jemnicy Słowa Wcielonego75, tak tajemnica każdego z nas wcielonego w kon-
kretną wspólnotę i kulturę (wcielonego – czyli narodzonego w konkretnym 
miejscu na ziemi i w konkretnym czasie), nie wyjaśni się bez całościowego 
i wielowymiarowego spojrzenia. Wiele dyscyplin naukowych próbuje to dziś 
uczynić. Franciszek tekstem Laudato si’ rzuca odnowione, choć wciąż to samo, 

70	Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 67. 274; Franciszek, Encyklika 
Laudato si’, 149.

71	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 79.
72	 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 24. 169.
73	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 237.
74	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 84. 155.
75	 Por. Sobór Watykański  II, Konstytucja duszpasterska o  Kościele w  świecie współcze-

snym, 22.



światło Objawienia na tajemnicę człowieka obecnego w doczesności świata 
natury – wielkiego i niezwykłego dzieła Boga Stwórcy.

Żadnego ze współczesnych kryzysów globalnego i partykularnego nie 
zrozumiemy, nie starając się patrzeć na niego całościowo. Franciszek nas 
tego uczy. Pierwotnie (etymologicznie) słowo „kryzys” (krisis, krino – osąd, 
rozstrzygnięcie, punkt decyzyjny, punkt przesilenia, moment przełomowy) 
nie oznaczało jeszcze katastrofy, lecz chwilę decyzji i ważny moment próby. 
W słowach i przesłaniu Laudato si’ jest dramatyczna troska Papieża o wspólny 
dom, ale też pełne chrześcijańskiej nadziei wołanie Pasterza i Ojca wspólnoty 
Kościoła o nawrócenie i mobilizację. „Nadzieja zaprasza nas do uznania, że za-
wsze istnieje wyjście i że zawsze możemy zmienić bieg rzeczy”76.

n

76	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 205.



Spis treści
 
 
 
 
 
 
Jerzy Brusiło
Wprowadzenie:  

„Europa w kryzysie: pandemia, klimat i ekologia miasta”   .  .  .  .  .  .  .  .  .             5

Jan Dziedzic
Wstęp Dziekana Wydziału Teologicznego  
Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  11

John Milbank
Pomiędzy katastrofami: Bóg, natura i ludzkość  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               13

John Milbank
Between catastrophes: God, nature and humanity  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              27

Chantal Delsol
Między cywilizacją chrześcijańską a neopogaństwem  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            39

Chantal Delsol
Entre civilisation chrétienne et néopaganisme  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  45

Rocco Buttiglione
Europa: odbudowa czy odnowa?  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  51

Rocco Buttiglione
Europe – recovery or renewal?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         57

Anna Maria Wajda
Pandemie jako szansa na refleksję, samoopamiętanie  
i poskromienie globalnego konsumpcjonizmu  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                63



ks. Maciej Ostrowski
Ekologia miasta. Refleksje na kanwie encykliki Laudato si’  .  .  .  .  .  .  .  .  .         75

Jan Klimek
Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna.  
Eutyfroniczno-pastoralna refleksja na kanwie Laudato si’  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .         91





EU
RO

PA W
 KRYZYSIE ▪ PAN

D
EM

IA, KLIM
AT I EKO

LO
G

IA M
IASTA

Europa w kryzysie: pandemia, klimat i ekologia miasta – to tematy trze-
ciej odsłony istniejącej od 2018 roku idei ekologii integralnej wyrażonej 
teologicznym creatio continua. To platforma międzynarodowych, plu-
ralistycznych i ekumenicznych spotkań, dyskusji i wymiany poglądów 
organizowanych we współpracy Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II 
w Krakowie i Światowego Ruchu Katolików na Rzecz Środowiska z War-
szawy w formie konferencji-seminarium, ostatnio – z powodu ograni-
czeń pandemii – prowadzonych w trybie on-line. 

Sytuacja światowa określiła obszar tematyczny konferencji i podyk-
towała problemy zapisane w kilku rozdziałach tego tomu, który można 
określić jako powstały w odpowiedzi na kryzys ekologiczny i powiąza-
ny z nim kryzys epidemiczny spowodowany w latach 2020–2022 pan-
demią COVID-19.


	Jerzy Brusiło
	Wprowadzenie: 
„Europa w kryzysie: 
pandemia, klimat i ekologia miasta”

	Jan Dziedzic
	Wstęp Dziekana Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie

	John Milbank
	Pomiędzy katastrofami: Bóg, natura i ludzkość

	John Milbank
	Between Catastrophes: God, Nature and Humanity

	Chantal Delsol
	Między cywilizacją chrześcijańską a neopogaństwem

	Chantal Delsol
	Entre civilisation chrétienne et néopaganisme

	Rocco Buttiglione
	Europa: odbudowa czy odnowa?

	Rocco Buttiglione
	Europe: Recovery or Renewal?

	Anna Maria Wajda
	Pandemie jako szansa na refleksję, samoopamiętanie i poskromienie globalnego konsumpcjonizmu

	ks. Maciej Ostrowski
	Ekologia miasta. 
Refleksje na kanwie encykliki Laudato si’

	Jan Klimek
	Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna. Eutyfroniczno-pastoralna refleksja na kanwie Laudato si’


