
	m Jan Klimek1

	K https://orcid.org/0000-0002-6333-8215

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Destrukcja środowiska naturalnego 
a destrukcja psychiczna. 
Eutyfroniczno-pastoralna 
refleksja na kanwie Laudato si’

	' https://doi.org/10.15633/9788383701059.10

Przez całe tysiąclecia ludzkość nie rozumiała potrzeby ochrony środowiska 
naturalnego. Traktowała je jako niewyczerpane źródło zasobów służących 
zaspokajaniu niezbędnych potrzeb życiowych człowieka. Wraz z cywiliza-
cyjnym postępem środowisko naturalne stało się dla człowieka źródłem za-
spokojenia jego żądz i nieuporządkowanej idei rozwoju. Dynamiczny proces 
industrializacji i urbanizacji doprowadził do tak drastycznej dewastacji lokal-
nych obszarów, że złe warunki życia całych społeczności wymusiły powstanie 
idei ochrony środowiska2.

1	 Dr hab., prezbiter Archidiecezji Krakowskiej, adiunkt w Katedrze Teologii i Psychologii 
Pastoralnej Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie; pracuje jako kapelan szpi-
talny, pełniąc zarazem funkcję rektora Rektoratu pw. Matki Bożej Częstochowskiej przy 
Szpitalu Klinicznym im. dr. Józefa Babińskiego w Krakowie.

2	 Por. E. Wiszowaty, Duszpasterstwo wobec destrukcji środowiska psychicznego człowieka, 
„Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 13 (2014) nr 2 (25), s. 183.



92� Jan Klimek

Okazało się, że postęp technologiczny, oprócz pozytywnych zmian jakie 
niesie, może wręcz zagrozić dalszej egzystencji człowieka w wymiarze glo-
balnym3. Idea ta, dokumentowana naukowo przez sozologię4, znalazła wy-
raz w postaci ruchów proekologicznych, których intensywny rozwój rozpo-
czął się w latach 60. ubiegłego wieku. Organizacje te doprowadziły w efekcie 
do powstania partii politycznych, których zadaniem jest szerzenie idei ochro-
ny środowiska na płaszczyźnie politycznej5.

Z czasem, na gruncie holistycznych trendów we współczesnej nauce, za-
gadnienia ekologiczne znalazły się również w orbicie refleksji teologicznej. 
Liczne katechezy o Bogu Ojcu Stworzycielu wygłaszane przez św. Jana Paw-
ła II, zachęcanie do globalnego nawrócenia ekologicznego6, sformułowanie 
zasad ekologii ludzkiej7 być może wynikały z chęci nadrobienia powstałych 
w tej dziedzinie zaległości8. Nauczanie Magisterium w kwestii ekologii było 
raczej objawowe, tzn. formułowane na skutek impulsu sytuacji kryzysowej9. 
Zdzisław Kijas OFMConv twierdzi, że długo brakowało poważnych, syste-
matycznych studiów teologicznych będących w stanie wyjaśnić w sposób 
właściwy relacje zachodzące między człowiekiem i światem, Biblią i wiarą 
Kościoła a nauką10.

 3	 Szerzej na ten temat: A. Modrzejewski, Cywilizacja jako system społeczny, „Cywilizacja 
i Polityka” 2004 nr 2, s. 11–27.

 4	 Szerzej na ten temat: Z. Wróblewski, Sozologia, [w:] Encyklopedia katolicka, t. 18, red. E. Gi-
gilewicz, Lublin 2013, kol. 644-645.

 5	 Pierwsza taka partia powstała w Wielkiej Brytanii w 1973 roku, por. Zielona polityka, [w:] 
Wikipedia, https://pl.wikipedia.org/wiki/Zielona_polityka (24.03.2024).

 6	 Por. Jan Paweł II, Katecheza (17 stycznia 2001), 4, „L’Osservatore Romano” wydanie polskie 
2001 nr 4, s. 44.

 7	 Por. Jan Paweł II, Encyklika Centesimus annus, 1991, 38.
 8	 Dla św. Jana Pawła II teksty „o stworzeniu” – zwłaszcza dwa pierwsze rozdziały Księgi 

Rodzaju – były przedmiotem szczególnie żywego zainteresowania. Już w pierwszych ty-
godniach pontyfikatu w przemówieniach do wiernych w adwencie 1978 r. przeprowadził 
egzegezę kart Księgi Rodzaju mówiących o dziele stworzenia. Od 8 stycznia do 20 sierp-
nia 1986 r. podczas środowych audiencji ogólnych wygłosił cykl katechez na temat wiary 
w Boga Stworzyciela, twierdząc, iż świadomość stworzenia w optyce Vaticanum II łączy się 
ściśle ze świadomością odkupienia. Szerzej na ten temat: K. Wojtyła, U podstaw odnowy. 
Studium o realizacji Vaticanum II, Kraków 1988, s. 58.

 9	 Przykładem jest tu chociażby encyklika Pacem in terris Jana XXIII ogłoszona, kiedy świat 
balansował na krawędzi kryzysu nuklearnego (Laudato si’, 3).

10	 Por. Z. Kijas, Początki świata i człowieka, Kraków 2004, s. 8.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 93

W Laudato si’ papież Franciszek zauważył, że takie nauczanie Kościoła nie 
wystarcza i nie można sprowadzać go 

do serii nagłych i  jednostronnych odpowiedzi na  problemy, które powstają 
w związku z degradacją środowiska, wyczerpywaniem się zasobów naturalnych 
i zanieczyszczeniem. Chodzi o kształtowanie nowej kultury ekologicznej, która 
powinna być innym spojrzeniem, myślą, polityką, programem edukacyjnym, sty-
lem życia i duchowości11. 

Dziś zmienia się podejście do ekologii również w refleksji ogólnoteologicz-
nej. Ogłoszona w 2015 roku encyklika papieża Franciszka była znakiem, ale 
również impulsem do jeszcze głębszych analiz. Szczególnie teologia pastoral-
na ma tu swoje ważne zadanie, bowiem to ona stara się wypracować adekwat-
ne pastoralne scenariusze zrównoważonego rozwoju12.

Eutyfronika13 a teologia Laudato si’

Dziś już wiemy, że skażenie środowiska biologicznego stanowi tylko jeden 
z elementów kryzysu ekologicznego przed jakim stoi ludzkość. Równie istot-
nym, jeśli nie najważniejszym aspektem rozwoju cywilizacji, jest zanieczysz-
czenie środowiska psychicznego człowieka. Jego przejawem jest zmęczenie 
industrialne (industrial fatigue)14. Dotyka ono człowieka m.in. poprzez co-

11	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 2015, 111.
12	 Por. E. Wiszowaty, Duszpasterstwo wobec destrukcji środowiska psychicznego człowieka, 

„Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 13  (2014) nr 2  (25), s.  183. Autor ten odsyła 
do następujących źródeł: Umwelt, [w:] P. M. Zuhlener, Pastoraltheologie, t. 4: Pastorale 
Futurologie, Düsseldorf 1990, s. 50–74 oraz N. Wolf, Jetzt ist die Zeit für den Wandel, Fre-
iburg–Basel–Wien 2012.

13	 Jest to dziedzina badań humanistycznych (dziedzina humanistyki technicznej). Za jej twór-
cę uznaje się prof. Józefa Bańkę. Nazwa eutyfroniki pochodzi od greckich słów: euthy-
phron – prostomyślny, oparty na „żarliwości” uczuć i postaw; eutyfron – prosty, szczery. 
Eutyfronika należy do dziedzin badawczych, które znajdują się na styku psychologii i filo-
zofii. Zajmuje się ona problemami życia ludzkiego w systemach technicznych, a zwłaszcza 
ochroną psychiki człowieka przed niezamierzonym, ale niszczącym ją wpływem. Szerzej 
na ten temat: J. Bańka, Technika a środowisko psychiczne człowieka. Wprowadzenie do za-
gadnień eutyfroniki, Warszawa 1973, s. 14–15; S. Kamiński, Eutyfronika, [w:] Encyklopedia 
katolicka. t. 4, red. R. Łukaszczyk, Lublin 1989, kol. 1349.

14	 Szerzej na ten temat: K. Wasińska, Jakość środowiska pracy i jej wpływ na funkcjonowanie 
człowieka w systemach technicznych, Zielona Góra 1999.



94� Jan Klimek

raz większe tempo życia, będące skutkiem akceleracji procesów społecznych. 
To zaś skutkuje nerwowością i ciągłym niezadowoleniem, uczuciem niepokoju 
i niepewności. Z czasem prowadzić może do depresji, lęków, nerwic, agre-
sji, wyczerpania, permanentnego stresu, a w konsekwencji do rosnącej liczby 
osób dysfunkcyjnych psychicznie, niedostosowanych społecznie oraz do ro-
snącej liczby samobójstw. W latach 70. minionego wieku powstała nowatorska 
propozycja badawcza, której istotą jest wielowymiarowa refleksja nad etyką, 
odpowiedzialnością i szeroko rozumianą kondycją człowieka w systemach 
technicznych. Ta nowa dyscyplina naukowa nazwana eutyfroniką, łączy psy-
chologię społeczną, filozofię nauki i techniki, aksjologię oraz socjologię wiedzy 
i cywilizacji, przyjmując za cel badanie psychicznych kosztów postępu tech-
nicznego i ochronę człowieka w sytuacji gwałtownie przebiegających proce-
sów cywilizacji technicznej.

Jak dotąd osiągnięcia eutyfroniki nie znalazły wystarczającego odzwiercie-
dlenia w badaniach teologii pastoralnej, a co za tym idzie również i w duszpa-
sterstwie, którego podstawy teologiczne opisuje i projektuje formy aktywności 
(actio pastoralis). Stąd celem niniejszego opracowania jest próba zasygnalizo-
wania tego problemu oraz zwrócenia uwagi na kwestie otwarte, wymagające 
szerszej dyskusji.

Punkty styczne Laudato si’ i eutyfroniki

Wspólnym obszarem badawczym eutyfroniki i  teologii profilowanej ency-
kliką Laudato si’ jest relacja człowieka do świata techniki, świata zdomino-
wanego przez systemy techniczne, algorytmy i  automatyzację. Oba nurty 
stawiając człowieka w centrum, jako istotę moralną i duchową, pytają o osta-
teczną wartość postępu technologicznego, odpowiedzialność za jego skutki 
i o nieprzekraczalne granice postępu technokratycznego. Krytycznej analizie 
technicyzacji życia codziennego w eutyfronice odpowiada ostrzeżenie przed 
bałwochwalstwem wszelkiej technologii w Laudato si’15. Celem wspólnej re-
fleksji jest nie tylko rozpoznanie jak systemy techniczne i cyfrowe (informa-
tyczne) deformują na różnych poziomach oddziaływań ludzką egzystencję, ale 
Laudato si’ jako cel swej refleksji postrzega odkrycie na nowo sensu historii 
człowieka i przemian świata. Tego nie osiągnie się bez zwrotu ku duchowości 

15	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 114–136.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 95

i religii – bez ekologicznego nawrócenia16, które jest częścią pastoralnego na-
wrócenia17 jako przejścia z modelu zachowawczego (utrzymywanie struktur 
eklezjalnych) na model misyjny, wychodzący na peryferia świata, dialogiczny. 
Ostatecznym celem dokumentu jest przełamanie kryzysu jako doprowadzenie 
do nowej solidarności powszechnej18 zakorzenionej w duchowości, etyce i rozu-
mie, która z ludzkości uczyni opiekuna, a nie niszczyciela stworzonego świata.

Dziś widać wyraźnie, że od początku swojego pontyfikatu papieżowi zależy 
na zmianie relacji między teologią a naukami humanistycznymi i technicz-
nymi. Co więcej, zależy mu na zmianie całej teologii, na nadaniu jej wybitnie 
praktycznego charakteru i otwarcia na paralelny dialog ze wszystkimi dzie-
dzinami i dyscyplinami współczesnej nauki. Franciszek słyszy głosy chrześci-
jan Ameryki Łacińskiej zarzucające europejskim chrześcijanom, że uprawiają 
coś w rodzaju teologii sali wykładowej (class-roo-theology), teologii widzów, 
bądź – jak powiedzielibyśmy w naszym języku – teologii zielonego stolika. 
Europejczycy w salach wykładowych dokonują jedynie obdukcji Ewangelii, 
co zwykle nie ma żadnego wpływu na praktykę codziennego życia19. Papież, 
apelując o zmianę paradygmatu współczesnej teologii, wskazuje przede wszyst-
kim na konieczność podwójnej zmiany: na zacieśnienia relacji pomiędzy teo-
logią akademicką a innymi dyscyplinami naukowymi oraz pomiędzy teologią 
akademicką a duszpasterstwem zwyczajnym i nadzwyczajnym realizowanym 
w dzisiejszym Kościele. Chodzi tu więc o wybitnie praktyczny, czyli służebny 
charakter całej teologii.

Dlatego też współczesne duszpasterstwo, rozumiane jako służba człowie-
kowi w Kościele i poprzez Kościół, nie może pomijać tak ważnego problemu, 
jakimi są wielorakie dysfunkcje psychiczne mające miejsce pod wpływem 
gwałtownego rozwoju cywilizacji technicznej. Istotne wydaje się też pytanie: 
czy współcześnie można już mówić o destrukcji środowiska psychicznego 
człowieka, a jeśli tak, to na czym ona polega? Skoro mówimy dziś już bardzo 
wyraźnie o katastrofie ekologicznej, do której doprowadziła techniczna rewo-
lucja człowieka, to czy należy mówić równie mocno o katastrofie psychicznej 

16	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 217.
17	 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 2013, 27.
18	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 14.
19	 Por. P. M. Zulehner, Od biblijnego obrazu do koncepcji teologii pastoralnej fundamentalnej, 

„Teologia Praktyczna” 4 (2003), s. 17; por. G. Casalis, Fur Menschen – unmoglich!, „Conci-
lium” 22 (1986), s. 349–356.



96� Jan Klimek

współczesnego, zindustrializowanego człowieka? Próba odpowiedzi na to py-
tanie zostanie podjęta w części drugiej niniejszego opracowania. Na końcu, 
zgodnie z paradygmatem teologiczno-pastoralnym za papieżem Franciszkiem 
i jego Laudato si’, zostaną sformułowanie postulaty pastoralne w odniesieniu 
do wyżej wskazanych kwestii.

Creatio continua nowego języka i stylu 
w Evangelii gaudium oraz Laudato si’

W porównaniu z dokumentami poprzednich papieży, zastanawiać może język 
i styl ekologicznej encykliki Franciszka. Jest on prosty, głęboko refleksyjny, 
zwięzły i wyraźnie interdyscyplinarny. Wyróżnia się świadomą integracją ję-
zyka religijnego (dyskursu teologicznego) z językiem przekazu społecznego, 
dyskursu filozoficzno-etycznego, języka współczesnej biologii. Opisując stan 
naszej planety, przywołuje terminologię medyczno-psychologiczną. Jest to ję-
zyk i tekst transdyscyplinarny, czyli przekraczający świadomie ramy herme-
neutyczne poszczególnych dyscyplin naukowych, skierowany – jak sam papież 
zaznaczył – „do każdego człowieka dobrej woli20.

Język papieskiej enuncjacji nie stroni od emocji oraz posługuje się czę-
sto obrazem i opisem. Jest on wyraźnie spójny z papieską adhortacją apo-
stolską Evangelii gaudium i nie jest przy tym językiem typowo teologicznym. 
Ten nowy sposób przekazu nie jest przypadkowy, a sam Papież mówił o nim 
w Orędziu na 49 Światowy Dzień Środków Masowego Przekazu: 

dziś stoi przed nami wyzwanie ponownego nauczenia się opowiadania, a nie tyl-
ko produkowania i konsumowania informacji. To jest kierunek, do jakiego popy-
chają nas potężne i cenne środki współczesnej komunikacji. Informacja jest waż-
na, ale nie wystarcza, gdyż zbyt często upraszcza, przeciwstawia różnice i różne 
wizje, nalegając by zająć stanowisko po jednej lub drugiej stronie, zamiast sprzyjać 
spojrzeniu kompleksowemu21.

20	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 3.
21	 Franciszek, Przekaz ukazujący rodzinę jako sprzyjające środowisko spotkania w bezintere-

sownej miłości. Orędzie na 49. Światowy Dzień Środków Społecznego Przekazu, http://www.
paulus.org.pl/display,218.html [04.09.2015].



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 97

Do kwestii języka i współczesnych metod pozyskiwania i przekazu in-
formacji papież Franciszek powraca w kilku miejscach encykliki. Pewnym 
podsumowaniem papieskiego spojrzenia mogą być słowa: 

Prawdziwej mądrości, owocu refleksji, dialogu i wielkodusznego spotkania mię-
dzy ludźmi, nie osiąga się jedynie na drodze gromadzenia danych, prowadzącego 
do przesytu i zamętu w swego rodzaju skażeniu umysłowym22. 

A w adhortacji Evangelii gaudium Papież mówił wprost o „przesadzie dia-
gnostycznej typowej dla naszych czasów”23.

Szczególną inspiracją języka encykliki Laudato si’ według Papieża są nie 
tylko słowa, ale całe życie św. Franciszka z Asyżu „mistyka i pielgrzyma, […] 
który żył z prostotą i we wspaniałej harmonii z Bogiem, z innymi ludźmi, 
z naturą i z samym sobą. Dostrzegamy w nim – pisze Papież – do jakiego 
stopnia nierozerwalnie są połączone troska o naturę, sprawiedliwość wobec 
biednych, zaangażowanie społeczne i pokój wewnętrzny”24. Papież stawia 
świętego ze średniowiecza (z początków rozwoju współczesnej nauki i techni-
ki) – św. Franciszka z Asyżu – jako „model kryteriologiczny” w swojej refleksji. 
Nie chodzi tu tylko o przywołanie osoby, „która […] jest w najwyższym stop-
niu wzorem troski o to, co słabe i odrzucone, oraz patronem ekologii integral-
nej, przeżywanej z radością i autentycznością”25. Nie tylko chodzi mu o osobę, 
która jest dla wielu patronem osób prowadzących badania i zaangażowanych 
w dziedzinie ekologii, „[…] miłowaną również przez wielu niechrześcijan”26. 
Osoba św. Franciszka z Asyżu i Jego dzieło swoją rewolucyjną oryginalno-
ścią i radykalnością zwraca uwagę na fundamentalny według Papieża pro-
blem „globalizacji paradygmatu technokratycznego” i inspiruje, aby powrócić 
do początku, aby odkrywać intencje Stwórcy.

Dokument Franciszka sprzed kilku laty staje się na naszych oczach klasyką 
współczesnego stylu urzędowych papieskich enuncjacji. Laudato si’ przypo-
mina misternie skomponowaną symfonię stylów. Znajdujemy w niej styl pa-
storalny, gdy Papież apeluje i odnosi się do wszystkich ludzi dobrej woli; styl 

22	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 47.
23	 Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 10.
24	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 10.
25	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 10.
26	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 10.



98� Jan Klimek

poetycki – w zdaniach kontemplujących dzieło stworzenia; naukowy – w ob-
szarach analizy destrukcji świata i opisie zagrożeń; prorocki (profetyczny) – 
gdy krytykuje, a mistyczno-duchowy w tekstach modlitw, które rozpoczynają 
i kończą dokument. Ta właśnie zamierzona stylistyczna zmienność encykliki 
sprawia, że Laudato si’ jest wyjątkowym dokumentem, bardzo bogatym lite-
racko i teologiczne wielowarstwowym (z poziomem biblijno-egzegetycznym, 
dogmatyczno-eklezjalnym i pastoralnym). Ta symfonia stylów ostatecznie 
służy tworzeniu otwartej przestrzeni dialogu wolnego od dogmatycznego za-
mknięcia. Do dialogu i dzieła renovatio Papież zaprasza „każdego człowieka 
zamieszkującego tę planetę”27.

W kryzysie tworzonego świata

Choć w Laudato si’ papież Franciszek wielokrotnie używa terminu kryzys, 
to szczególne znaczenie dla relacji z eutyfroniką ma pojęcie: „kryzys psychicz-
ny” jako skutek zmian technologicznych prowadzących do „zmęczenia indu-
strialnego”. Papież nie używa dosłownie terminu „zmęczenie industrialne” 
(industrial fatigue) jako technicznego określenia, ale w wielu miejscach en-
cykliki odnosi się do negatywnych skutków przemysłowej i technologicznej 
rewolucji. Pewien zamierzony dystans papieża do prostego przejmowania po-
zateologicznej terminologii znajdujemy już w tytule dokumentu: Laudato si’. 
W trosce o wspólny dom. Nie pojawia się tam explicite termin ekologia, ale 
jest obecny w greckim źródłosłowie (etymologii) pojęcia dom – oikos. A stąd 
przecież wyprowadzamy ekologię jako naukę o domu (oikos-logos), który jest 
wspólny i w którym konstytuuje się na wszystkich możliwych poziomach (od 
biologicznego zaczynając) życie człowieka i wspólnota ludzka. Franciszek już 
nie tyle w pierwszych zdaniach, co w samym tytule encykliki połączył dwa 
fundamentalne pojęcia dla każdej dyscypliny teologicznej, każdego jej nurtu: 
oikos (dom – ziemski i niebieski, doczesna i wieczna Ojczyzna, ziemia i niebo) 
z koinonia (wspólnota, społeczność, Kościół, wspólnota zbawionych, Wspól-
nota Osób Trójcy Przenajświętszej).

Papież Franciszek w Laudato si’ odnosi się do wielorakich, negatywnych 
skutków przemysłowej i technologicznej rewolucji kształtującej oblicza współ-
czesnej cywilizacji coraz bardziej pogrążającej się w kryzysie. Najbliższe idei 

27	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 3.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 99

„zmęczenia industrialnego i destrukcji psychicznej” z tym związanej, o któ-
rych mówi i które bada eutyfronika, są punkty od 44 do 47 wspomnianej en-
cykliki. W dokumencie tym „zmęczenie industrialne” rozumieć możemy jako 
przemęczenie cywilizacyjne: fizyczne, psychiczne, duchowe i środowiskowe, 
odbijające się na wspólnotowym wymiarze ludzkiej egzystencji. To „zmęcze-
nie industrialne” wynika z ekspansji technologii i przemysłu oraz z akcelera-
cji tempa życia. Papież zauważa, że postęp techniczny i naukowy nie jest już 
synonimem postępu człowieka i wartości humanistycznych oraz że człowiek 
przestał w wystarczającym stopniu kontrolować technikę, a ona sama często 
narzuca człowiekowi kierunek rozwoju cywilizacyjnego28. W kontekście kon-
trowersji, które rodzą się na skutek gwałtownego rozwoju sztucznej inteligen-
cji (ang. – artificial intelligence, AI) te słowa Franciszka sprzed laty brzmią jak 
proroctwo, które zaczyna się spełniać.

Do kwestii języka i współczesnych metod pozyskiwania i przekazu infor-
macji papież Franciszek powraca w kilku miejscach encykliki. Pewnym pod-
sumowaniem papieskiego spojrzenia mogą być słowa: „Prawdziwej mądro-
ści, owocu refleksji, dialogu i wielkodusznego spotkania między ludźmi, nie 
osiąga się jedynie na drodze gromadzenia danych, prowadzącego do przesytu 
i zamętu w swego rodzaju skażeniu umysłowym”29. A w adhortacji Evangelii 
gaudium Papież mówi wprost o „przesadzie diagnostycznej typowej dla na-
szych czasów”30, gdzie różnorakiemu diagnozowaniu społecznemu proble-
mów nie towarzyszą żadne praktyczne działania, żadne ulepszone formy ich 
leczenia. A już na pierwszej stronie dokumentu istotę współczesnego kryzysu 
ekologicznego określił mianem „choroby”, która prowadzi nas do „nieustan-
nej schizofrenii”. 

Przemoc, jaka istnieje w ludzkich sercach zranionych grzechem, wyraża się rów-
nież w objawach choroby, jaką dostrzegamy w glebie, wodzie, powietrzu i w isto-
tach żywych. Z  tego względu wśród najbardziej zaniedbanych i źle traktowa-
nych znajduje się nasza uciskana i zdewastowana ziemia, która „jęczy i wzdycha 
w bólach rodzenia” (Rz 8,22). 

28	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 46.
29	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 47. 
30	Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 51.



100� Jan Klimek

Całe środowisko naturalne rozumiane bardzo szeroko, porównuje papież 
Franciszek nie do jakiejś machiny, aglomeracji, budowli, struktury, konstruk-
cji, ale do wielkiego żywego (żyjącego) organizmu, który nazywa już w tytule 
encykliki „wspólnym domem”31, w domyśle pełnym różnorodnych „miesz-
kańców”.

Destrukcja i kryzys środowiska psychicznego

W wielu miejscach encykliki Laudato si’ i w adhortacji Evangelii gaudium 
Papież Franciszek zwraca uwagę na fakt, że proces degradacji środowiska 
naturalnego (przyrodniczego) zachodzi jednocześnie z procesem degradacji 
środowiska ludzkiego. 

Nie ma dwóch odrębnych kryzysów, jeden środowiskowy a drugi społeczny, ale 
istnieje jeden złożony kryzys społeczno-ekologiczny […]. Ponieważ wszystko jest 
ściśle ze sobą powiązane, a obecne problemy wymagają spojrzenia, które weźmie 
pod uwagę wszystkie aspekty globalnego kryzysu32. 

Dlatego Franciszek postuluje, aby prowadzić refleksje nad różnymi aspektami 
ekologii integralnej, która obejmowałaby wyraźny wymiar ludzki i społeczny. 
Jest to ważne, bo jak mówi Papież „nie poradzimy sobie z degradacją środowi-
ska naturalnego, jeśli nie zwrócimy uwagi na przyczyny związane z degradacją 
człowieka i społeczeństwa”33. Ten wymiar ludzki i społeczny w refleksji ekolo-
gicznej nazywany bywa „ekologią ludzką” czy też „ekologią życia codziennego”.

Według eutyfroniki należy badać i opisywać procesy degradacji środo-
wiska psychicznego człowieka. Nie jest jednak łatwo zdefiniować to pojęcie. 
W polskiej literaturze brakuje bowiem jednoznacznej definicji tego terminu34. 

31	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 2, 3, 118.
32	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 137, 139.
33	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 48.
34	 Destrukcję środowiska psychologicznego człowieka utożsamia się często z destrukcją śro-

dowiska psychicznego. J. Bańka zauważa, że niekiedy termin środowisko psychiczne jest 
stosowany w sensie tłumaczenia terminu «psychozoik», używanego w literaturze anglosa-
skiej, który oznacza stan biogenezy zwieńczonej powstaniem warunków życia psychiczne-
go. Zdaniem tego autora wyżej wymieniony termin oznacza warunki niezbędne dla zacho-
wania przez człowieka jego ludzkich uczuć i stanów psychicznych. Por. J. Bańka, Technika 
a środowisko psychiczne człowieka, s. 15.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 101

Można jednak znaleźć liczne opisy zarówno psychiki człowieka, jak też zja-
wisk i procesów, które spełniają destrukcyjną rolę w jego życiu psychicznym. 
W szerokim tego słowa znaczeniu środowisko psychiczne oznaczać może 
wszystkie aspekty „istotne pod względem psychologicznym dla jednostki 
w dowolnym punkcie w czasie”35. Tak ogólnie zdefiniowany termin odnosi 
się do przestrzeni życia psychicznego jednostki. Jednocześnie może być róż-
nie doprecyzowany, w zależności od przyjętych koncepcji psychologicznych.

Zgodnie z perspektywą Laudato si’ ważne jest wielowymiarowe spojrzenie 
na środowisko psychiczne. Pozwala ono postrzegać człowieka jako całość struk-
turalnie uporządkowanych, a zarazem dynamicznych procesów i dyspozycji 
wewnętrznych, obejmujących sferę poznawczą, emocjonalną i motywacyjną 
człowieka w ich wzajemnych związkach i zależnościach36. Znaczące miejsce 
w tych zjawiskach psychicznych zajmuje osobowość, która uwidacznia się w za-
chowaniu jednostki37. W takim rozumieniu środowisko psychiczne jest nie tyl-
ko przestrzenią życia psychicznego osoby, ale też stanem psychicznym, na który 
składają się następujące elementy: procesy poznawcze (np. spostrzeganie, myśle-
nie, rozumowanie), stany emocjonalne (afekty, nastroje), motywacje, percepcja 
siebie, poczucie tożsamości oraz wynikające z nich planowanie i działanie38. 
Osobowość, czyli wewnętrzny system regulacji, pozwala człowiekowi na ada-
ptację oraz na integrację myśli, uczuć i zachowań w konkretnym wymiarze cza-
sowym i określonym środowisku społecznym. W decydujący sposób wpływa 
więc na tzw. poczucie stabilności, a tym samym i bezpieczeństwa39. To właśnie 
osobowość, rozumiana jako zespół względnie trwałych cech lub dyspozycji psy-
chicznych jednostki, różniących ją od innych osób, spełnia istotną rolę w pro-
cesie ochrony środowiska psychicznego człowieka przed destrukcją40. Decyduje 
bowiem o umiejętności przystosowania się jednostki do zmieniających się 

35	 Por. A. S. Reber, Słownik psychologii, Warszawa 2002 s. 596.
36	 Por. B. Bałaj, Psychika, [w:] Encyklopedia katolicka, t. 16, red. E. Gigilewicz [i in.], Lublin 

2012, k. 842.
37	 Por. B. Bałaj, Psychika, k. 842.
38	 Por. E. Wiszowaty, Duszpasterstwo wobec destrukcji środowiska psychicznego człowieka, 

„Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 13 (2014) nr 2 (25), s. 188.
39	 Por. E. Wiszowaty, Duszpasterstwo wobec destrukcji środowiska psychicznego…, s. 188.
40	Szerzej na ten temat w powiązaniu z przemianami technologicznych, które zachodzą w po-

nowoczesności pisze np. H. S. Friedman, Osobowość: jak żyć w harmonii ze światem i ludź-
mi, Gdańsk–Sopot 2008; A. Ogonowska, Osobowość i tożsamość człowieka ponowoczesnego 
w świecie nowych technologii, „Rocznik Wydziału Pedagogicznego Wyższej Szkoły Filozo-
ficzno-Pedagogicznej Ignatianum w Krakowie” 2007, s. 261-280.



102� Jan Klimek

warunków otoczenia. Zespół wrodzonych cech i podstawowych tendencji czy 
też nabytych w ciągu życia sposobów adaptacji, wraz z ukształtowanym syste-
mem znaczeń osobistych i odniesień do zinternalizowanych wartości sprawia, 
że jednostka jest zdolna do funkcjonowania w warunkach stresu41.

Mówiąc zatem o destrukcji środowiska psychicznego człowieka, mamy 
na uwadze wszystkie procesy społeczne i środowiskowe oraz zachowania czło-
wieka, które ze względu na swoją formę, cel oraz skutki (doraźne lub poten-
cjalne) zagrażają zdrowiu psychicznemu, gdyż zwiększają prawdopodobień-
stwo rozpadu dobrostanu psychicznego człowieka, a przez to pojawienia się 
negatywnych konsekwencji dla życia i zdrowia podmiotu42.

Miasto – obszarem i źródłem kryzysu psychicznego

Analizując procesy destrukcji środowiska psychicznego człowieka, trzeba 
zwrócić uwagę na głębokie powiązania zachodzące między życiem psychicz-
nym a zanieczyszczeniem środowiska naturalnego szczególnie w obszarach 
miejskich. Rozwój przemysłu i motoryzacji sprawia, że coraz bardziej zanie-
czyszczone są powietrze i woda. Ma to wpływ nie tylko na funkcjonowanie 
biologiczne, ale również psychiczne i społeczne43. Na ludzką psychikę działają 
niekorzystnie duże natężenia hałasu w centrach miejskich oraz ograniczony 
dostęp do otwartej przestrzeni i żywej przyrody (zieleni). Te czynniki przyczy-
niają się nie tylko do odczuwania chronicznego stanu zmęczenia, ale i unie-
możliwiają efektywny odpoczynek. Z kolei depresyjnie oddziałuje na człowie-
ka zarówno przyćmienie światła słonecznego, jak i stałe natężenie sztucznego 
światła, szczególnie w miastach, które zdają się nigdy nie spać. Te czynniki 
wpływają destrukcyjnie na ludzką psychikę44.

Na proces degradacji środowiska psychicznego człowieka na pierwszym 
miejscu według Franciszka wpływ ma niekontrolowany i przesadny rozrost 

41	 Por. T. Jankowski, Odporność psychiczna, [w:] Encyklopedia katolicka, t. 14, red. E. Gigile-
wicz [i in.], Lublin 2010, kol. 331.

42	 Por. A. Suchańska, Autodestrukcyjność pośrednia – samoagesja czy deficyt ochrony?, [w:] 
Agresja i przemoc a zdrowie psychiczne, red. M. Binczycka-Anholcer, Warszawa–Poznań 
2001, s. 153.

43	 Por. M. Johanna, Zanieczyszczenie środowiska w ujęciu porównawczym, „Ekonomika i Or-
ganizacja Przedsiębiorstwa” 55 (2004) nr 8, s. 85–91.

44	 Wymienione kwestie podejmowane są  w  licznych opracowaniach z  zakresu ekologii. 
Na przykład: E. Mateja, Ekologia: wybrane zagadnienia, Poznań 2011.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 103

wielu miast. Jak mówi Franciszek: „Urbanizacja bez duszy”. Papież zauważa, 
że współczesne metropolie to nie tylko „duże nieefektywne struktury, zuży-
wające nadmiernie dużo energii i wody”. To przede wszystkim środowiska, 
w których „życie stało się niezdrowe nie tylko z powodu zanieczyszczenia 
wynikającego z emisji toksycznych spalin, ale także miejskiego chaosu, pro-
blemów transportu oraz skażenia wizualnego i hałasu”45. Franciszek postrze-
ga miasto jako obszar trudnej, bo ograniczonej technologią i infrastrukturą 
koegzystencji ludzi, zwierząt i roślin. Deficyty tych wzajemnych relacji tylko 
częściowo kompensowane są tworzeniem ogrodów zoologicznych, botanicz-
nych bądź parków miejskich. Na ogół jest ich wciąż za mało. 

Byt ludzki bowiem – zauważa Papież – tym bardziej się rozwija, tym bardziej doj-
rzewa i tym bardziej się uświęca, im bardziej wchodzi w relacje, przekraczając sie-
bie, aby żyć w komunii z Bogiem, z innymi i ze wszystkimi stworzeniami. W ten 
sposób przyjmuje w swoim życiu ową dynamikę trynitarną46, jaką Bóg w nim 
odcisnął od początku jego istnienia. Wszystko jest połączone, a to nas zachęca 
do dojrzewania w duchowości globalnej solidarności, która emanuje z tajemnicy 
Trójcy Świętej47. 

To  rani duszę, gdy odbiera się człowiekowi „przestrzeń, światło, kolor 
i ciszę”48.

Analizując sytuację mieszkańców wielkich miast Papież Franciszek zwra-
ca uwagę na jeszcze inną kwestię, która wynika bezpośrednio z przyjętego 
we wszystkich dziedzinach życia, czyli w  tym znaczeniu globalnego para-
dygmatu techniczno-ekonomicznego49, który „dąży do homogenizacji kul-
tury i  osłabienia ogromnej różnorodności kulturowej, będącej skarbem 

45	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 44.
46	 Za św. Tomaszem z Akwinu papież mówi: „Osoby Boskie są relacjami samoistnymi, a świat 

stworzony na wzór Boga jest siecią relacji. Stworzenia skierowane są ku Bogu, a cechą 
wszystkich istot żywych jest dążenie do innego stworzenia tak, że we wszechświecie moż-
na znaleźć niezliczone, trwałe relacje, które wzajemnie tajemniczo się przeplatają. Zachęca 
to nas nie tylko do podziwiania wielu powiązań istniejących między stworzeniami, ale 
prowadzi także do odkrycia klucza naszej samorealizacji” (Laudato si’, 240). Por. Tomasz 
z Akwinu, Summa Theologiae I, q. 11, art. 3; q. 21, art. 1, ad 3; q. 47, art. 3.

47	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 240.
48	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 44.
49	 Por. Szerzej mówi o tym Franciszek w całym rozdziale encykliki zatytułowanym: Globali-

zacja paradygmatu technokratycznego [LS 106–114].



104� Jan Klimek

ludzkości”50. Jego poważnym problemem jest gubienie całościowej perspek-
tywy, brak zdolności do holistycznego spojrzenia, zamykanie się w świecie 
tylko własnej dyscypliny. 

Specjalizacja właściwa technologii pociąga za  sobą duże problemy z  postrze-
ganiem całości. Fragmentaryzacja wiedzy spełnia swoją funkcję, kiedy osiąga 
konkretne zastosowania, ale często prowadzi do utraty sensu całości, powiązań 
istniejących między rzeczami, szerokiej perspektywy, sensu, który staje się bez 
znaczenia51. 

Zdaniem Franciszka należy zadbać o to, by wszystkie części miasta były 
zintegrowane, aby „mieszkańcy mogli mieć wizję całości, a nie zamykali się 
w swej dzielnicy, nie uczestnicząc w życiu całego miasta jako własnej prze-
strzeni, wspólnej z innymi”52. Infrastruktura miast powinna służyć budowa-
niu szerokiej wspólnoty międzyludzkiej.

Przeciwieństwem tego są modne w wielu częściach świata pseudoekolo-
giczne osiedla mieszkaniowe odgrodzone, wydzielone, dostępne tylko dla 
nielicznych i samowystarczalne, zapewniające – jak zauważa Papież – „je-
dynie sztuczny spokój”53. Każda ingerencja w krajobraz miejski bądź wiejski 
powinna brać pod uwagę fakt, że poszczególne elementy miejsca tworzą pew-
ną całość, mają swoją historię, są postrzeganą przez mieszkańców jako obraz 
zgodny z jego bogactwem odniesień i znaczeń. Każda ingerencja winna być 
tak prowadzona, aby wzmacniać doświadczenie wspólnoty międzyludzkiej. 
Paradoksalnie, w takim klimacie miejsca „inni przestają być obcymi i mogą 
być postrzegani jako część „my”, które budujemy razem. Z tego samego po-
wodu, zarówno w środowisku miejskim, jak i wiejskim, należy zachować 
przestrzenie, w których unika się nieustannie zmieniających je ingerencji 
człowieka. Papież konstatuje: 

Jeśli dawna architektura odzwierciedlała ducha epoki, to dzisiejsze mega struktu-
ry i seryjne domy wyrażają ducha zglobalizowanej techniki, w której nieustanna 
nowość produktów łączy się z ciążącą nudą. Nie gódźmy się z tym i nie rezygnujmy 

50	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 144.
51	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 110.
52	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 151.
53	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 45.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 105

ze stawiania sobie pytań o sens i cel wszystkich rzeczy. W przeciwnym razie 
usprawiedliwimy stan faktyczny i będziemy potrzebowali więcej namiastek, aby 
przetrwać w tej pustce54.

Miasto spętane wirtualną siecią

Anonimowość i rozpad wspólnot w wielkich aglomeracjach miejskich pro-
wadzi często do rezygnacji z bezpośrednich kontaktów interpersonalnych 
na rzecz prowadzenia tzw. wirtualnego stylu życia. Miasto bardziej niż inne 
przestrzenie prowokuje do tego, by uciekać w świat cyfrowy55. Popycha nas 
ku  temu, jak mówi Papież, sama dynamika mediów i  świata cyfrowego, 

„wszechobecna, niesprzyjająca rozwojowi zdolności do mądrego życia, głę-
bokiego myślenia, wielkodusznego miłowania”56. Łatwy dostęp do Internetu 
i telefonu komórkowego sprawia, że miejsce tradycyjnych form spotkań to-
warzyskich zajmują spotkania w wirtualnej rzeczywistości, np. na portalach 
społecznościowych. Taka sztuczna forma kontaktów międzyludzkich nie za-
spokaja jednak wszystkich podstawowych potrzeb psychicznych człowieka. 
Franciszek mówi: 

Równocześnie istnieje tendencja do  zastąpienia realnych relacji z  innymi, 
ze wszystkimi związanymi z nimi wyzwaniami, przez pewien typ komunikacji 
za pośrednictwem Internetu. Pozwala to na selekcjonowanie lub eliminowanie 
relacji według naszego uznania. W ten sposób rodzi się nowy rodzaj sztucznych 
emocji, które mają więcej wspólnego z urządzeniami i ekranami niż z osobami 
i przyrodą57. 

W dalszej konsekwencji prowadzi to wszystko do poczucia pustki i osa-
motnienia, a przez to do stopniowej destrukcji psychiki58. Co więcej, łatwy 
i bezpośredni dostęp do telewizji, Internetu i telefonu komórkowego sprawia, 
że człowiek nieustannie jest zalogowany w wirtualnej rzeczywistości. Są to 

54	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 113, 151.
55	 Szerzej na ten temat: Świat wirtualny a świat realny, red. J. Zimny, Stalowa Wola 2013.
56	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 47.
57	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 47.
58	 Szerzej na ten temat: Komunikacja społeczna w świecie wirtualnym, red. M. Wawrzak-Cho-

daczek, Toruń 2008.



106� Jan Klimek

jednak zazwyczaj powierzchowne kontakty, które obciążają psychikę i powo-
dują zaburzenia równowagi psychicznej. Niekiedy też prowadzą do wzmożo-
nych stanów napięcia emocjonalnego i narastania konfliktów wewnętrznych59. 
Papież Franciszek zauważa: 

obecne środki pozwalają nam komunikować się oraz dzielić wiedzą i uczucia-
mi. Jednak czasami uniemożliwiają nam bezpośredni kontakt z  niepokojem, 
wstrząsem, radością bliźniego oraz złożonością jego doświadczenia osobistego. 
Nie powinno więc dziwić, że wraz z przytłaczającą podażą tych produktów na-
rasta głęboka melancholia i niezadowolenie w relacjach międzyosobowych bądź 
też niebezpieczna izolacja60. 

Kulturę, jako szczególny skarb ludzkości, tworzy się dla wspólnoty i we 
wspólnocie. Z uwagi na panujący paradygmat technologiczny „konieczny jest 
wysiłek, aby środki te stały się bodźcem do nowego rozwoju kulturalnego 
ludzkości, a nie degradacją jej najgłębszego bogactwa. Prawdziwej mądrości – 
przypomina Franciszek – owocu refleksji, dialogu i wielkodusznego spotkania 
między ludźmi, nie osiąga się jedynie na drodze gromadzenia danych, prowa-
dzącego do przesytu i zamętu w swego rodzaju skażeniu umysłowym”61. Mia-
sto jako szczególna przestrzeń dla budowania wspólnoty winna temu służyć.

W wielu częściach świata dzielnice miast stają się wielkimi sypialniami dla 
pracowników globalnych korporacji. I tu, częściej niż gdzie indziej, miesz-
kańców dotykają konsekwencje niektórych innowacji technologicznych dla 
rynku pracy. Współczesny pracownik zmuszony jest uczestniczyć w tzw. wy-
ścigu szczurów, rywalizując w środowisku pracy w sposób bezkompromisowy 
z innymi osobami62. Często zostaje zmuszony do podporządkowania swojego 
życia osobistego pracy zawodowej. W związku z tym przeżywa dużo sytuacji 
stresujących, wycofuje się z życia rodzinnego i z kontaktów przyjacielskich, 
aby móc poświęcać całą energię życiową na realizację celów o charakterze 
pragmatycznym, co destrukcyjnie wpływa na jego psychikę. Coraz częściej 
też doświadcza stanów typowych dla wypalenia zawodowego oraz zapada 

59	 Por. E. Wiszowaty, Duszpasterstwo wobec destrukcji środowiska psychicznego człowieka, 
„Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 13 (2014) nr 2 (25), s. 190.

60	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 47.
61	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 47.
62	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 44.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna…� 107

na różnego rodzaju choroby psychiczne, bądź psychofizyczne. Jednocześnie 
współczesny człowiek doświadcza pustki w sferze aksjologicznej, którą próbu-
je zapełniać, korzystając w sposób niekontrolowany np. z gier komputerowych, 
filmów (zwłaszcza seriali i amerykańskich programów rozrywkowych) czy 
też oglądając materiały pornograficzne, co w konsekwencji prowadzi do uza-
leżnień63.

Niekorzystne zmiany zachodzące coraz szybciej na rynkach pracy kon-
centrują się przede wszystkim w środowiskach miejskich lub wokół nich – 
w dzielnicach biedy – i rodzą z kolei „wykluczenia społeczne, nierówność 
w zakresie dostępności i zużycia energii oraz innych usług, podziały społecz-
ne, wzrost przemocy i pojawienie się nowych form agresji społecznej, handel 
narkotykami i narastające używanie narkotyków wśród najmłodszych oraz 
utratę tożsamości”64. I znów to wszystko prowadzi ostatecznie do destrukcji 
ludzkiej psychiki.

„Miasta” odrzuconych przez miasto

Współczesne miasta stały się „miejscami” rozdzielenia klas społecznych. Bo-
gaci żyją w zamkniętych dzielnicach luksusu i dobrobytu a ubodzy są wy-
pychani na peryferia, do faveli i slumsów, gdzie nie ma dostępu do edukacji, 
kultury, pracy i zdrowia. Tym bardziej do opieki psychiatrycznej i psycho-
logicznej. „To nie są miejsca rozwoju, to są miejsca odrzucenia człowieka”65. 
Papież Franciszek w Laudato si’ istotną uwagę poświęca tym szczególnym 
strukturom urbanistycznym, które ze  swej natury są  samym zaprzecze-
niem idei miasta. Te dzielnice „nędzy i przeludnienia” nazywane „favelami” 
i „slumsami” tworzą przestrzenno-społeczne struktury o niekontrolowanym 
wzroście i chaotycznej zabudowie. Są  to miejsca, w których najłatwiej do-
świadczyć – mówi Papież – wykorzenienia społecznego prowadzącego do całej 
gamy zachowań aspołecznych i przemocy66. Te miasta obok miast są według 
Franciszka szczególnym „obszarem” degradacji człowieka i ludzkiej psychiki. 

63	 Szerzej na ten temat: M. Dziewiecki, Uzależnienia czyli cywilizacja zawężonych pragnień, 
„Cywilizacja” 2009 nr 28, s. 33–44; P. T. Nowakowski, Uzależnienie od mediów, „Cywilizacja” 
2009 nr 28, s. 149–157.

64	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 46.
65	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 154.
66	Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’149.



108� Jan Klimek

Tu  mieszkają ludzie w  domach zbudowanych z  materiałów odpadowych. 
Mieszkają wśród śmieci ludzie, których paradygmat technokratyczny uznał 
za społeczne śmieci67.

Lekarstwa na kryzys psychiczny, które proponuje Franciszek

Kryzysy psychiczne współczesnych ludzi mają często źródło w degradacji śro-
dowiska naturalnego. To, co osłabia i niszczy życie biologiczne, oddziałuje 
również na życie psychiczne i relacje społeczne. Spowodowane degradacją 
środowiska naturalnego kryzysy psychiczne, duchowe, społeczne oraz bio-
logiczne (ekologiczne) Papież na kartach Laudato si’ traktuje jako głębokie 

„rany współczesnego świata”68. Syntetyzując, są nimi: wielowymiarowe wy-
obcowanie i kultura odrzucenia, paradygmat technokratyczny, chroniczne 
przemęczenie i utrata radości oraz sensu życia.

Opisując te procesy na kartach Laudato si’ w całym ich dramatyzmie, 
Franciszek proponuje również konkretne „lekarstwa” pomagające w procesie 
uzdrowienia człowieka jako istoty cielesnej, społecznej i duchowej. Uzdrawia 
nas modlitwa, kontemplacja i doświadczenie ciszy. Franciszek mówi o potrze-
bie przywrócenia zdolności do kontemplacji i doświadczenia ciszy w naszej 
codzienności. „Potrzebujemy ciszy i spokoju, by odnaleźć samych siebie. […] 
Bez zatrzymania i zadumy człowiek staje się agresywny i pusty”69. Rola modli-
twy jest tutaj nie do przecenienia. Kontemplacja, doświadczenie ciszy i wejście 
w doświadczenie modlitwy – to lekarstwo przeciw przemęczeniu, wypaleniu, 
depresji i skutkom nadmiernej stymulacji.

Papież przypomina, że uzdrawia nas bliskość drugiego człowieka, sieć 
autentycznych i realnych relacji społecznych oraz doświadczenie konkretnej 
wspólnoty. To poprzez nie rodzi się uzdrawiające doświadczenie miłości Boga 
i bliźniego. „Samotność, strach, zamknięcie się na innych – to choroby na-
szych czasów. Chrześcijaństwo to nie jest samotna droga, ale pielgrzymowanie 

67	 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 53 i 59; Franciszek, Encyklika 
Laudato si’, 22 i 43.

68	Rana wykluczenia i obojętności (Evangelii gaudium, 53; Laudato si’, 49; rana osamotnienia 
i zerwanych relacji społecznych (Laudato si’, 149); rany zadane środowisku naturalnemu 
(Laudato si’, 2. 203); rany duchowej pustki i nihilizmu (Franciszek, Adhortacja apostolska 
Evangelii gaudium, 275); rany podeptanej godności ludzkiej pracy (Franciszek, Encyklika 
Laudato si, 128).

69	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 225.



Destrukcja środowiska naturalnego a destrukcja psychiczna� 109

z innymi”70. Z języka greckiego syn hodos (stąd synodalność) – doświadczenie 
wspólnej drogi w Laudato si’ ku nawróceniu ekologicznemu71, a w Evangelii 
gaudium72 ku doświadczeniu Kościoła wychodzącego i towarzyszącego każde-
mu człowiekowi. To Franciszek zaleca jako lekarstwo przeciwko osamotnieniu, 
alienacji oraz lękowi egzystencjonalnemu. Za tym doświadczeniem wspólnoty 
winno podążać autentyczne zaangażowanie w promowanie sprawiedliwości 
społecznej i pokoju, realizowanie czynnej miłości bliźniego. Według Francisz-
ka można powiedzieć, że nie wychodzimy z kryzysu sami, lecz przez czynną 
miłość. Tylko wychodząc ku innym, ostatecznie odnajdujemy siebie.

Franciszek przypomina, aby troszczyć się o właściwy rytm życia, jak tego 
pragnie Stwórca. Niedziela to dzień uzdrawiania relacji – z Bogiem, z samym 
sobą, z rodziną i bliźnimi. Praca musi mieć granice, by człowiek nie został 
przez nią zniewolony73. A czas wolny od pracy winien być wykorzystany ku re-
kreacji. Kontakt z przyrodą i jej fascynującym pięknem, doświadczenie har-
monii świata stworzonego i troska o dzieło stworzenia – to według Franciszka 
kolejne sposoby, aby odsunąć stres i odnaleźć smak życia. Przyroda mówi 
do naszego serca i leczy jego zranienia74.

W końcu, radość z przyjmowania Ewangelii i życia duchowego, które nio-
są sakramenty Kościoła, a ostatecznie uzdrawiające spotkanie z Chrystusem, 
w którym odnaleźć możemy sens naszej egzystencji – to lekarstwo na każdą 
pustkę duchową i rozpacz.

Nauczanie papieża Franciszka w Laudato si’ wpisuje się w Magisterium, 
wprowadzając nas w nowe obszary całościowej (holistycznej) refleksji nad 
kondycją człowieka i świata. Jak tajemnicy człowieka nie wyjaśnimy bez ta-
jemnicy Słowa Wcielonego75, tak tajemnica każdego z nas wcielonego w kon-
kretną wspólnotę i kulturę (wcielonego – czyli narodzonego w konkretnym 
miejscu na ziemi i w konkretnym czasie), nie wyjaśni się bez całościowego 
i wielowymiarowego spojrzenia. Wiele dyscyplin naukowych próbuje to dziś 
uczynić. Franciszek tekstem Laudato si’ rzuca odnowione, choć wciąż to samo, 

70	Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 67. 274; Franciszek, Encyklika 
Laudato si’, 149.

71	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 79.
72	 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 24. 169.
73	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 237.
74	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’, 84. 155.
75	 Por. Sobór Watykański  II, Konstytucja duszpasterska o  Kościele w  świecie współcze-

snym, 22.



światło Objawienia na tajemnicę człowieka obecnego w doczesności świata 
natury – wielkiego i niezwykłego dzieła Boga Stwórcy.

Żadnego ze współczesnych kryzysów globalnego i partykularnego nie 
zrozumiemy, nie starając się patrzeć na niego całościowo. Franciszek nas 
tego uczy. Pierwotnie (etymologicznie) słowo „kryzys” (krisis, krino – osąd, 
rozstrzygnięcie, punkt decyzyjny, punkt przesilenia, moment przełomowy) 
nie oznaczało jeszcze katastrofy, lecz chwilę decyzji i ważny moment próby. 
W słowach i przesłaniu Laudato si’ jest dramatyczna troska Papieża o wspólny 
dom, ale też pełne chrześcijańskiej nadziei wołanie Pasterza i Ojca wspólnoty 
Kościoła o nawrócenie i mobilizację. „Nadzieja zaprasza nas do uznania, że za-
wsze istnieje wyjście i że zawsze możemy zmienić bieg rzeczy”76.

n

76	Franciszek, Encyklika Laudato si’, 205.


