
� 113 

Faustyna Skupień

  	 drfaustina85@gmail.com

Maryja jako Matka  
Wcielonego Miłosierdzia

	' https://doi.org/10.15633/9788383700922.06

Setna rocznica wstąpienia Heleny Kowalskiej – późniejszej s. Marii 
Faustyny – do Zgromadzenia Sióstr Matki Bożej Miłosierdzia staje 
się przyczynkiem do pochylenia się nad tematem Maryi jako Matki 
Wcielonego Miłosierdzia. Głównym przewodnikiem w niniejszych 
rozważaniach, obok św. Faustyny, będzie jej spowiednik oraz kie-
rownik duchowy – bł. Michał Sopoćko – tak jak jego penitentka 
zasługujący na miano „Apostoła Bożego Miłosierdzia”1. Obydwoje, 
jak można wywnioskować z pozostawionej przez nich spuścizny 
teologicznej, byli wielkimi czcicielami Maryi.

Jak zaznaczył ks. Sopoćko, „Maryja jest Matką Miłosierdzia 
z podwójnego tytułu: jest Matką Jezusa, uosobienia Miłosierdzia 
Bożego, oraz ustawicznie świadczy nam miłosierdzie”2.

1	 Por. H. Ciereszko, Ksiądz Michał Sopoćko – apostoł Miłosierdzia Bożego, Kraków 
2004. Rozważania te nie mają na celu przedstawienia w sposób wyczerpujący 
całokształtu myśli św. Faustyny i bł. Michała na temat Maryi, lecz zasygnali-
zowanie pewnych prawd, z akcentem na obraz Maryi jako Matki Wcielonego 
Miłosierdzia, nie zaś świadczącej miłosierdzie, która to tematyka odgrywa 
znaczącą rolę u Apostołów Bożego Miłosierdzia, a czasami wydaje się wręcz 
przeakcentowana.

2	 Litania do Miłosierdzia Bożego według bł. ks. Michała Sopoćki, red. D. Steć, 
Warszawa 2010, s. 115.



114

Faustyna Skupień

Niniejsze rozważania skupiać się będą zasadniczo wokół Maryi 
jako tej, która jest Matką Wcielonego Słowa – Matką uosobienia 
Miłosierdzia, Matką Króla Miłosierdzia3.

1. Grzech i Boża odpowiedź na niego
Poprzez grzech rajski, jak podkreślał ks. Michał Sopoćko, praro-
dzice utracili łaskę uświęcającą oraz nadprzyrodzone dary, a tym 
samym – prawo do oglądania Boga i miłowania Go. Grzech pierw-
szych ludzi przeszedł na cały rodzaj ludzki jako grzech pierworodny. 
Bóg w  swoim nieskończonym miłosierdziu nie dozwolił jednak, 
aby ludzie tkwili w  tak ogromnym nieszczęściu i  jeszcze w  raju 
obiecał zesłanie Odkupiciela. Do  Szatana powiedział: „Wprowa-
dzam nieprzyjaźń między ciebie, a niewiastę, pomiędzy potomstwo 
twoje a  potomstwo jej: ono ugodzi cię w  głowę, a  ty ugodzisz 
je w piętę” (Rdz 3, 15). Słowa te wskazują na powołanie przez Boga 
Niewiasty, której Syn pokona Szatana. Zwycięstwo to  oznacza 
uwolnienie ludzi od  grzechu i  niewoli. Była to  zatem obietnica  
zbawienia4.

Rzeczywistość grzechu i odpowiedzi Boga na ten stan rzeczy 
wyraziła też s. Faustyna w swym Dzienniczku:

podczas próby nie wytrwał człowiek; mógłbyś go ukarać […] wiecznym 
odrzuceniem, ale tu wystąpiło miłosierdzie Twoje i wzruszyły się wnętrz-
ności Twoje litością wielką, i przyrzekłeś sam naprawić nasze zbawienie. 
Jest to niepojęta przepaść Twojej litości, żeś nas nie ukarał, jak na to zasłu-
żyliśmy; niech będzie uwielbione miłosierdzie Twoje, o Panie; całe wieki 

3	 Por. M. Sopoćko, Poznajmy Boga w Jego Miłosierdziu. Rozważania o Miłosier­
dziu Bożym na tle litanii, Poznań 1949, s. 100, 103.

4	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, Białystok 2008, s. 70, 
s. 81n.; F. Skupień, Miłosierdzie Boże w tajemnicy odkupienia w teologii błogo­
sławionego księdza Michała Sopoćki, „Bielsko-Żywieckie Studia Teologiczne” 
14 (2013), s. 201–219.



� 115 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

wysławiać je będziemy. I zdumieli się aniołowie nad wielkością miłosierdzia, 
któreś okazał ludziom5.

Dalej Apostołka Bożego Miłosierdzia w swej poezji zanotowała 
między innymi następujące słowa:

Lecz człowiek nie wytrwał w próby godzinie,
Za podszeptem złego stał się niewierny Tobie,
Utracił łaskę i dary, a została mu nędza jedynie,
Łzy, cierpienie, ból, gorycz – dopokąd nie spocznie w grobie.
Ale Ty, miłosierny Boże, nie dopuściłeś zginąć ludzkości
I dałeś obietnice Odkupiciela… (Dz. 1744).

Złożoną w raju obietnicę odkupienia Bóg powtarzał wielokrot-
nie6, na co wskazała również s. Faustyna:

Nie pozwalasz rozpaczać, choć są wielkie nasze złości,
I wysyłasz proroków swoich do Izraela (Dz. 1744).

Bóg nie był zmuszony do odkupienia rodzaju ludzkiego. Skoro 
jednak postanowił to uczynić – dokonał tego ze swego nieskończo-
nego miłosierdzia7. Odkupienie to największe dzieło miłosierdzia 
Bożego. W dziele tym czynny udział bierze Maryja8.

5	 F. Kowalska, Dzienniczek. Miłosierdzie Boże w duszy mojej, Warszawa 2005, 
nr 1743 [dalej: Dz. oraz nr z dzieła].

6	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t.  1, s. 83; F. Skupień, 
Miłosierdzie Boże w tajemnicy odkupienia, s. 201–219.

7	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 99.
8	 Por. M. Sopoćko, Poznajmy Boga, s. 102–103; F. Skupień, Miłosierdzie Boże 

w tajemnicy odkupienia, s. 201–219. Jak podkreślił papież Jan Paweł II: „Od-
kupienie niesie w sobie całą pełnię objawienia miłosierdzia” (Jan Paweł II, 
Encyklika Dives in misericordia, 30.11.1980, nr 7).



116

Faustyna Skupień

2. Wcielenie Syna Bożego i rola Maryi
Tajemnica wcielenia stanowiła początek oraz podstawę innych dzieł 
miłosierdzia Bożego w odkupieniu9. Archanioł, co podkreślił ks. So-
poćko, z woli Bożej, zwiastował Maryi tajemnice miłosierdzia Bo-
żego, aby ona – w sposób wolny – w nich współdziałała oraz dała 
na nie swe przyzwolenie10. Bóg „posłał […] anioła Gabriela do mia-
sta w Galilei, zwanego Nazaret, do Dziewicy poślubionej mężowi 
imieniem Józef, z rodu Dawida; a Dziewicy było na imię Maryja” 
(Łk 1, 26–27), by zwiastować narodzenie się Mesjasza – Tego, na któ-
rego powszechnie oczekiwano. Jak zauważył ks. Sopoćko, anioł 
objawił Maryi cztery wielkie tajemnice Bożego miłosierdzia. Były 
nimi: jej niepokalane poczęcie, tajemnica Trójcy Świętej, tajemnica 
wcielenia oraz tajemnica odkupienia11.

Bóg przygotował Maryję na Matkę Miłosierdzia już w niepoka-
lanym poczęciu, obdarzając ją życiem Bożym w pierwszym momen-
cie istnienia12. Słowa: „Bądź pozdrowiona, łaski pełna, Pan z Tobą, 
<błogosławiona jesteś między niewiastami>” (Łk 1, 28), wskazują 
właśnie na niepokalane poczęcie Najświętszej Maryi Panny. Sko-
ro Maryja jest pełna łaski, to znaczy, że grzech nigdy w niej się 
nie pojawił. Była od niego wolna, nawet w chwili swego poczęcia. 

  9	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 86.
10	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 100. W soborowym 

dokumencie Kościół wyraził tę prawdę następująco: „Ojciec miłosierdzia 
pragnął, by Wcielenie poprzedziła zgoda tej, która została przeznaczona 
na matkę, aby w ten sposób, podobnie jak kobieta przyczyniła się do śmierci, 
tak również kobieta przyczyniła się do życia” (Sobór Watykański II, Kon-
stytucja Lumen gentium, 21.11.1964, nr 56).

11	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 97.
12	 Por. M. Sopoćko, Matka Miłosierdzia, w: M. Sopoćko, Jezus – Król Miłosier­

dzia. Artykuły z lat 1936–1975, zebrał A. Skreczko, Warszawa 2005, s. 206–210. 
Jak pisał dalej Autor: „Następnie w chwalebnym narodzeniu ujawnia światu Jej 
przymioty miłosierdzia: czyste, delikatne ciało, niezwykłe zdolności umysłu 
i siłę woli, a przede wszystkim niepokalane i tkliwe Serce. Wszak Zbawiciel 
miał nosić na sobie obraz i podobieństwo Maryi: wypadało więc, by i Matka 
była wyposażona w jak najwznioślejsze przymioty naturalne i nadnaturalne” 
(s. 206n.).



� 117 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

Grzech pierworodny nie miał do niej dostępu. Słowa zaś: „Pan 
z Tobą” (Łk 1, 28) dowodzą, że Bóg jest zawsze z Maryją – był z nią 
nawet w momencie jej poczęcia. Obecność Boga natomiast wyklucza 
możliwość grzechu. Maryi więc, jako niepokalanie poczętej, przy-
sługuje tytuł: „błogosławionej między niewiastami”. Jak wskazał 
Apostoł Bożego Miłosierdzia, Maryja na taki przywilej nie zasłu-
żyła. Było to dla niej wielkie miłosierdzie, którego nie doświadczyło 
inne stworzenie. Była niepokalaną ze względu na zasługi Jezusa 
Chrystusa, którego miała zostać matką13.

Apostołka Bożego Miłosierdzia, przy rozważaniu nieskończonej 
Bożej dobroci, ujawnionej w tajemnicy wcielenia, w swym dzienniku 
duszy postawiła pytanie: „Ale gdzie zstąpisz, Panie; czy do świątyni 
Salomonowej? Czy każesz zbudować sobie nowy przybytek, gdzie 
zstąpić zamierzasz? O Panie, jaki Ci przybytek zgotujemy, gdyż 
ziemia cała jest Ci podnóżkiem” (Dz. 1745) i natychmiast sama 
udzieliła na nie odpowiedzi: „Sam zgotowałeś sobie przybytek – 
świętą Dziewicę. Jej niepokalane wnętrzności są Ci mieszkaniem…” 
(Dz. 1745).

Chrystus, co podkreślił ks. Sopoćko, rozpoczął zbawienie świa-
ta od swojej Matki. Swe zasługi przydzielił przede wszystkim jej. 
Dzięki Niemu Maryja zaczęła ścierać głowę Szatanowi już od po-
częcia. Nie godziło się bowiem, aby choć na jedną chwilę była ona 
w niewoli grzechu oraz pod władzą Szatana. Miała być wszakże 
Matką Miłosierdzia14.

13	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 98. Prawdę tę Ko-
ściół zdefiniował 8 grudnia 1854 roku w bulli Ineffabilis Deus: „Najświętsza 
Maryja Panna od pierwszej chwili swego poczęcia – mocą szczególnej ła-
ski i przywileju wszechmocnego Boga, mocą przewidzianych zasług Jezusa 
Chrystusa, Zbawiciela rodzaju ludzkiego – została zachowana nietknięta 
od wszelkiej zmazy grzechu pierworodnego” (Pius IX, Bulla Ineffabilis Deus, 
w: Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, red. S. Głowa, 
I. Bieda, Poznań 1997, s. 269); por. Katechizm Kościoła katolickiego, Poznań 
2002, nr 491.

14	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 98.



118

Faustyna Skupień

„Duch Święty zstąpi na Ciebie i moc Najwyższego okryje Cię 
cieniem. Dlatego też Święte, które się narodzi, będzie nazwane Sy-
nem Bożym” (Łk 1, 35) – te słowa archanioła, według spowiednika 
s. Faustyny, zwiastowały Maryi tajemnicę Trójcy Przenajświętszej. 
Wybierając Maryję na matkę swego Syna, Bóg wprowadził ją do 
swojej rodziny i uczynił powierniczką swych największych tajemnic, 
uczestniczką swego życia. Ukazanie Trójcy Przenajświętszej stanowi 
dowód szczególnego miłosierdzia Bożego względem Maryi, ale 
również innych ludzi – pozwala bowiem poznawać istotę świętości 
i do niej zmierzać15.

Misterium wcielenia i odkupienia, zdaniem Błogosławionego, 
zostało zapowiedziane przez archanioła w słowach: „Oto poczniesz 
i porodzisz Syna, któremu nadasz imię Jezus. Będzie On wielki i zo-
stanie nazwany Synem Najwyższego, a Pan Bóg da Mu tron Jego 
praojca, Dawida. Będzie panował nad domem Jakuba na wieki, 
a Jego panowaniu nie będzie końca” (Łk 1, 31–34)16, co ks. Sopoćko 
zinterpretował następująco:

Archanioł […] jak gdyby mówił: Jesteś tą niewiastą, która była zapowie-
dziana w raju, a która zetrze głowę węża piekielnego, niewiastą, o któ-
rej powiedział prorok: „Oto PANNA pocznie i porodzi Syna, i nazwie 
Go imieniem EMMANUEL” (Iz 7, 14)17.

Kulminacją dialogu Maryi z archaniołem było jej przyzwolenie: 
„Oto ja służebnica Pańska, niech mi się stanie według słowa twego” 
(Łk 1, 38). Z chwilą Maryjnego fiat urzeczywistniło się misterium 
wcielenia – złączenie natury boskiej i natury ludzkiej Chrystusa 
w jednej Boskiej Osobie – dzieło miłosierdzia Bożego, poprzez 

15	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 99.
16	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 99.
17	 M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 99. Forma zapisu biblijnej 

perykopy – według Pisma Świętego Starego i Nowego Testamentu w przekła­
dzie z języków oryginalnych (Biblia Tysiąclecia), Poznań 2005, nie zaś według 
przekładu używanego w wydaniu, które cytuję.



� 119 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

które Jezus zainicjował nowe życie, czyn wiecznego miłosierdzia 
dla ludzi, wyrażony następująco: „A Słowo stało się ciałem i za-
mieszkało wśród nas” (J 1, 14)18. Wcielenie zostało więc uzależnione 
od zgody Maryi19.

Wiara, pragnienia poprzednich stuleci i ludzkich pokoleń oraz 
ich tęsknota, jak wyjaśnił ks. Sopoćko, osiągnęły szczyt doskona-
łości w zezwoleniu Maryi na Boskie macierzyństwo20. „Wszystkie 
dzieła miłosierdzia Bożego, mające się ujawnić aż do skończenia 
świata, zaczynają się w  tym akcie urzeczywistniać”21, zauważył 
Błogosławiony.

Maryja, dowiedziawszy się również od archanioła o poczęciu 
syna przez swą krewną, Elżbietę – udała się do niej. Nawiedziny te, 
zdaniem ks. Sopoćki, były pierwszym wylaniem miłosiernych łask 
Zbawiciela. Stanowiły jednocześnie początek działalności Maryi jako 
Matki Miłosierdzia. Elżbieta poznała tajemnicę swej krewnej, uznając 
w jej osobie matkę swojego Pana, natomiast Maryja uświadomiła so-
bie posłannictwo Matki Miłosierdzia, które nienarodzony jeszcze Je-
zus zlewał na swego, również jeszcze nienarodzonego, poprzednika22.

Pochwały wypowiedziane przez Elżbietę pod adresem Maryi, 
Matka Boża, w wygłoszonej przez siebie pieśni Magnificat23, odnio-
sła do Boga, wysławiając Jego nieskończone miłosierdzie, które za-
chowuje „z pokoleń na pokolenia dla tych, co się Go boją” (Łk 1, 50), 
toteż „ujął się za sługą swoim, Izraelem, pomny na miłosierdzie 
swoje” (Łk 1, 54).

18	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 106n.
19	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 4: O uroczystość Najmi­

łosierniejszego Zbawiciela, Paryż 1967, s. 85.
20	 Zob. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 3, Białystok 2008, s. 286.
21	 M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 3, s. 286.
22	 Zob. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 100.
23	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 107. Trzeba jednak 

zaznaczyć, że hymnu Magnificat nie należy traktować jako stenograficznego 
przytoczenia słów Maryi, lecz jako swobodną rekonstrukcję literacką, ułożoną 
w późniejszym czasie na tle wypowiedzi Maryi oraz opartą na prawzorach 
ze Starego Testamentu. Por. Pismo Święte, przypis do Łk 1, 46–55.



120

Faustyna Skupień

Magnificat zawiera istotne prawdy dotyczące dzieła odkupienia. 
Maryja podkreśliła, że odkupienie to dzieło Bożego miłosierdzia. 
Wskazała na skutki odkupienia dokonane w niej, a teraz i przez 
nią: „Bo wejrzał na uniżenie Służebnicy swojej. Oto bowiem błogo-
sławić mnie będą odtąd wszystkie pokolenia” (Łk 1, 48). Następ-
nie Maryja ukazała sens odkupienia dla pogańskiego królestwa 
świata oraz Szatana: „On przejawia moc ramienia swego, rozpra­
sza pyszniących się zamysłami serc swoich. Strąca władców z tronu, 
a wywyższa pokornych. Głodnych syci dobrami, a bogaczy odprawia 
z niczym” (Łk 1, 51–53) – słowa te są potępieniem państwa pychy 
oraz szatańskiego upodobania w sobie. Maryja zaznaczyła też, czym 
będzie odkupienie dla Kościoła – królestwa jej Syna: „ujął się za sługą 
swoim, Izraelem, […] jak przyobiecał naszym ojcom – Abrahamowi 
i jego potomstwu na wieki” (Łk 1, 54. 55)24.

3. Maryja – Matka Boga
Rozważając misterium Maryi jako Matki Boga, istotne wydaje się 
zacytowanie przytoczonych przez ks. Sopoćkę dwóch biblijnych 
perykop: „Święte, które się narodzi, będzie nazwane Synem Bożym” 
(Łk 1, 35), które to słowa wypowiedział anioł przy zwiastowaniu 
Maryi, oraz: „A skądże mi to, że Matka mojego Pana przychodzi 
do mnie?” (Łk 1, 43) – słowa, które wypowiedziała Elżbieta pod 
natchnieniem Ducha Świętego, określając Maryję Matką Boga”25.

Jeżeli Maryja urodziła Bożego Syna – jest Matką Boga26. Maryja 
stała się Matką Jezusa Chrystusa, a więc Matką Bożą, a tym samym – 
Matką Miłosierdzia. Spośród tytułów odnoszonych do Maryi tytuł 
Bożej Rodzicielki jest zdaniem błogosławionego najwspanialszy. Sta-
nowi on źródło oraz przyczynę wielkości oraz świętości Maryi. Sło-
wa „Matka Boga” oznaczają stworzenie wyniesione do najwyższego 

24	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 107n.
25	 Por. Litania do Miłosierdzia Bożego według bł. ks. Michała Sopoćki, s. 117.
26	 Por. Litania do Miłosierdzia Bożego według bł. ks. Michała Sopoćki, s. 116–117.



� 121 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

stopnia27, dopuszczone do przedwiecznej płodności Boga Ojca, który 
rodzi przed wiekami Słowo – swego Syna, poprzez poznanie swej na-
tury. Maryja natomiast urodziła Jezusa w czasie, jako Boga-Człowie-
ka. Gdy Słowo Przedwieczne z nieskończonego miłosierdzia ku lu-
dziom stało się Ciałem, wzięło to ludzkie ciało, a więc ludzką naturę, 
z łona Maryi, łącząc je z naturą Boga w jednej Boskiej Osobie28.

„…ja dałam Zbawiciela światu…” (Dz. 635) – powiedziała Ma-
ryja, podczas objawienia się s. Faustynie.

Maryja jest Matką Jezusa Odkupiciela. Jako że podmiotem ro-
dzenia nie jest ludzka natura, ale osoba – matkę ludzkiej natury 
nazywa się Matką Bożą. Nie porodziła bowiem tej natury odrębnie 
od Boskiej Osoby. Chociaż dała Mu jedynie ludzką naturę, natura ta, 
a więc człowieczeństwo Chrystusa, samo w sobie nie istnieje – jest 
złączone z Bóstwem w Osobie Słowa. Nie wydała zatem na świat 
jedynie Chrystusowego człowieczeństwa, ale Jezusa Boga-Czło-
wieka, Odkupiciela człowieka29.

Święty Paweł zaznaczył: „…zesłał Bóg Syna swego, zrodzonego 
z niewiasty…” (Ga 4, 4). Skoro zrodzony z niewiasty jest Synem 
Boga, to Maryja jest Matką Boga30. Maryja, w prawdziwym i ścisłym 
sensie, jest Bogarodzicielką31. Maryja „nie mogła wydać na świat 

27	 Por. M. Sopoćko, Dar Miłosierdzia. Listy z Czarnego Boru, Częstochowa 
2008, s. 75; F. Skupień, Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa 
w pismach błogosławionego księdza Michała Sopoćki, Kraków 2018, s. 291. Ksiądz 
Sopoćko wyjaśniał: „Maryja jest wyższa nie tylko ponad wszystko, co jest 
w niebie i na ziemi, ale nawet wyższa ponad wszystko, co Bóg może uczy-
nić. Gdyby się Panu Bogu podobało stworzyć nowy świat, a w nim istoty 
doskonalsze od wszystkich już istniejących stworzeń, doskonalsze nawet 
od cherubinów i serafinów, to zawsze będą one niższe od Tej, którą Syn Boży 
nazywa swą Matką” (M. Sopoćko, Matka Miłosierdzia, s. 206).

28	 Por. M. Sopoćko, Dar Miłosierdzia, s. 76; Litania do Miłosierdzia Bożego 
według bł. ks. Michała Sopoćki, s. 116; M. Sopoćko, Poznajmy Boga, s. 101.

29	 Por. M. Sopoćko, Dar Miłosierdzia, s. 78; F. Skupień, Miłosierdzie Boże w Mi­
sterium Paschalnym Chrystusa, s. 291n. M. Sopoćko, Matka Miłosierdzia, s. 206.

30	 Por. Litania do Miłosierdzia Bożego według bł. ks. Michała Sopoćki, s. 117.
31	 Potwierdził to Sobór Efeski w 431 roku. Por. M. Sopoćko, Dar Miłosierdzia, 

s. 76; Litania do Miłosierdzia Bożego według bł. ks. Michała Sopoćki, s.  116; 
M. Sopoćko, Poznajmy Boga, s. 102. Sobór wykazał, że tytuł: Theotokos – Matka 



122

Faustyna Skupień

Jezusa, który nie byłby równocześnie z konieczności naszym Bra-
tem, który nie byłby Głową ciała, a my – jego członkami, który nie 
byłby dla nas Królem Miłosierdzia”32 – zapisał ks. Sopoćko. Maryja 
wydała na świat Króla Miłosierdzia, toteż jest Matką Miłosierdzia33.

4. Znaczenie wcielenia
„Oto Bóg przyjmuje na siebie ciało. Wszechmocny staje się słabym. 
Nieśmiertelny – śmiertelnym. Przedwieczny bierze początek. Nie-
zmierzony staje się maleńkim”34. Zarówno ks. Sopoćko, jak i s. Fau-
styna zdawali sobie sprawę z powagi misterium Wcielenia. Apostoł 
Bożego Miłosierdzia w swym Dzienniku podkreślił:

Nikt nie mógł poznać miłosiernej miłości Boga, tylko Słowo, które jest 
na łonie Ojca, zna ją i może nam ją objawić. Słowo ciałem się stało i ob-
jawiło nam miłość Boga. Przez nie Jego niepojęta i niewidzialna miłość 
stała się wprost dotykalna…35.

Ukazał zatem Jezusa jako Pośrednika – Tego, który zna mi-
łosiernego Boga i może Go objawić ludziom, co też czynił. „Fakt 
Wcielenia objął człowieka, a przez niego i świat, działaniem łaski 
Bożej”36, zanotował w innym miejscu Błogosławiony.

Celem wcielenia było podniesienie natury ludzkiej do natury 
Boskiej. Środkiem do jego osiągnięcia zaś – połączenie natury Bo-
skiej z naturą ludzką w jednej Osobie – połączenie hipostatyczne37:

Boża – jest dogmatycznie ugruntowany. Zob. III sobór powszechny, efeski, 
w: Breviarium fidei, 262n; Katechizm Kościoła katolickiego, nr 495.

32	 M. Sopoćko, Dar Miłosierdzia, s. 78.
33	 Por. M. Sopoćko, Poznajmy Boga, s. 103.
34	 M. Sopoćko, Dziennik, red. H. Ciereszko, Białystok 2012, s. 270.
35	 M. Sopoćko, Dziennik, s. 148n.
36	 M. Sopoćko, Dziennik, s. 228.
37	 Por. M. Sopoćko, Poznajmy Boga, s. 87n.; M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga 

w dziełach Jego, t. 1, s. 87; M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 3, 



� 123 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

Cóż może być cudowniejszego i godniejszego podziwu niż to, że Syn Boży, 
nie przestając być Bogiem, staje się człowiekiem, że w jednej i tej samej 
Osobie łączy się wszystko, co  jest Boskie i  ludzkie – ciało ze zmysłami 
i namiętnościami, rozum i wola ludzka z  rozumem i wolą Boską, i ze 
wszystkimi doskonałościami Boskimi38.

Ksiądz Sopoćko zaznaczył, że według niektórych teologów wcie-
lenie było postanowione w odwiecznych wyrokach, niezależnie 
od grzechu prarodziców, i że bez niego też byłoby dziełem nie-
skończonego miłosierdzia Bożego. Odnosząc się jednak do słów 
Pisma Świętego, skłaniał się do powiązania misterium wcielenia 
z rzeczywistością grzechu: „<Albowiem Syn Człowieczy przyszedł 
ocalić to, co zginęło>” (Mt 18, 11); „Tak bowiem Bóg umiłował świat, 
że Syna swego Jednorodzonego dał, aby każdy, kto w Niego wierzy, 
nie zginął, ale miał życie wieczne” (J 3, 16)39.

Słowo, które wzięło ludzkie ciało – naturę ludzką – z Maryi, 
łącząc je z Boską naturą w jednej Boskiej Osobie, nadało Boską 
wartość oraz godność czynom ludzkiej natury40.

s. 39; F. Skupień, Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 120; 
F. Skupień, Miłosierdzie Boże w tajemnicy odkupienia, s. 201–219.

38	 Litania do Miłosierdzia Bożego według bł. ks. Michała Sopoćki, s. 103; por. M. So-
poćko, Poznajmy Boga, s. 88.

39	 Zob. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 86n.; por. F. Sku-
pień, Miłosierdzie Boże w tajemnicy odkupienia, 201–219. Według św. Tomasza, 
jak zaznaczył ks. Sopoćko, wcielenie było postanowione głównie jako środek 
przeciw grzechowi. Gdyby zatem nie było grzechu, nie byłoby i wcielenia. Da-
lej jednak Błogosławiony przytoczył uwagę Akwinaty: „Choć jest rzeczą jasną, 
że to granic wszechmocy Bożej nie stawia i nawet gdyby grzechu nie było, 
Bóg mógłby się wcielić” (Summa theologiae, III, q. 1, a. 2.). Zob. M. Sopoćko, 
Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, s. 87; por. F. Skupień, Miłosierdzie Boże 
w tajemnicy odkupienia, s. 201–219. Apostoł Bożego Miłosierdzia przytoczył 
też fragment Thesaurus de sancta et consubstantiali trinitate (5, c. 7) św. Cyryla: 

„Nie było innego sposobu ratowania upadłej ludzkości, jak tylko, żeby Słowo 
Przedwieczne – Syn Boży stał się Człowiekiem”. Zob. M. Sopoćko, Miłosier­
dzie Boga w dziełach Jego, s. 87; por F. Skupień, Miłosierdzie Boże w tajemnicy 
odkupienia, s. 201–219.

40	 Por. M. Sopoćko, Dar Miłosierdzia, s. 76.



124

Faustyna Skupień

Głębsze poznanie tego misterium przez s. Faustynę skutkowa-
ło zanotowaniem przez nią następujących słów: „Jak wielkie mi-
łosierdzie Boże zawiera się w tajemnicy Wcielenia Syna Bożego” 
(Dz. 1433). W swym Dzienniczku wychwalała dobroć Boga, uze-
wnętrznioną w zesłaniu ludziom swego Jednorodzonego Syna:

Boże, któryś nie zatracił człowieka po upadku, ale w miłosierdziu swoim 
przebaczyłeś mu, przebaczyłeś po Bożemu, to jest, że nie tylko mu odpu-
ściłeś winę, ale obdarzyłeś go wszelką łaską. Miłosierdzie Cię pobudziło, 
żeś sam raczył zstąpić do nas i wydźwignąć nas z nędzy naszej. Bóg zstąpi 
na ziemię, Pan nad pany, zniży się Nieśmiertelny (Dz. 1745).

Mistyczka dostrzegła, jakim cudem miłosierdzia było wcielenie:

…i staje się niepojęty cud miłosierdzia Twego, o Panie. Słowo staje się 
Ciałem – Bóg zamieszkał z nami, Słowo Boże – Miłosierdzie Wcielone. 
Podniosłeś nas do swego Bóstwa przez swe uniżenie; jest to zbytek Twej 
miłości, jest to przepaść Twego miłosierdzia. Zdumiewają się niebiosa 
nad tym zbytkiem miłości Twojej, teraz nikt się zbliżyć do Ciebie nie lęka. 
Jesteś Bogiem miłosierdzia, masz litość dla nędzy, jesteś nam Bogiem, a my 
Twym ludem. Jesteś nam Ojcem, a my Twe dzieci z łaski; niech się sławi 
miłosierdzie Twoje, żeś raczył zstąpić do nas (Dz. 1745).

Apostołka Bożego Miłosierdzia wielbiła Boga również słowami 
poezji, będącej jej wytworem:

Bądź uwielbiony, miłosierny Boże,
Żeś się zniżyć raczył z niebios na tę ziemię.
Wielbimy Cię [w] wielkiej pokorze,
Żeś raczył wywyższyć całe ludzkie plemię.
W miłosierdziu swym niezgłębiony, niepojęty,
Z miłości ku nam bierzesz sobie ciało,
Z Dziewicy Niepokalanej, nigdy grzechem nie tkniętej,
Bo tak Ci się od wieków upodobało.
Dziewica święta, ta śnieżna Lilija,



� 125 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

Pierwsza wielbi wszechmoc Twego miłosierdzia.
Jej czyste Serce na przyjście Słowa – z miłością się rozchyla,
Wierzy słowom Posłańca Bożego i [w] ufności się utwierdza.
Zdziwiło się niebo, że Bóg się stał człowiekiem,
Że jest na ziemi Serce godne Boga samego.
Czemuż nie z Serafinem łączysz się, Panie, lecz z grzesznikiem?
O, bo to jest tajemnica miłosierdzia Twego,
Pomimo czystych wnętrzności żywota panieńskiego.
O tajemnico miłosierdzia Bożego, o Boże litości,
Żeś raczył opuścić tron nieba,
A zniżył się do nędzy naszej, do ludzkiej słabości,
Bo nie aniołom, lecz człowiekowi miłosierdzia trzeba.
Aby godnie wysłowić miłosierdzie Pana,
Łączymy się z Matką Twą Niepokalaną,
Bo wtenczas hymn nasz milszym Ci się stanie –
Bo Ona jest spośród aniołów i ludzi wybrana.
Przez Nią, jak przez czysty kryształ,
Przeszło do nas miłosierdzie Twoje,
Przez Nią miły Bogu człowiek się stał,
Przez Nią nam spływają wszelkich łask zdroje (Dz. 1746).

Apostołka Bożego Miłosierdzia wskazała zatem na prawdę 
o uniżeniu się Boga poprzez wcielenie, a tym samym – wywyższe-
niu człowieka, o obecności Boga pośród ludzi. Dostrzegła motyw 
wcielenia – Boże miłosierdzie, stanowiące odpowiedź na  ludzki 
grzech. Słowo Boże to Wcielone Miłosierdzie.

Miłosierdzie Boże jako pierwsza wielbiła, wybrana spośród ludzi 
i aniołów, Dziewica Maryja, ta, do której grzech nie miał dostępu. 
Stało się to według odwiecznego upodobania Boga. To poprzez 
Maryję przeszło do ludzi miłosierdzie Boże.

W  podobnym tonie wybrzmiewają słowa z  innego miejsca 
Dzienniczka:

O Matko, Dziewico, nikt nie pojmie tego,
Że Bóg niezmierzony staje się człowiekiem,



126

Faustyna Skupień

To tylko motyw miłości i niezgłębionego miłosierdzia swego,
Przez Ciebie, Matko – dane nam żyć z Nim na wieki.
Maryjo, Matko Dziewico i Bramo niebieska,
Przez Ciebie przyszło nam zbawienie,
Wszelka łaska przez Twoje ręce dla nas tryska,
A wierne naśladowanie Ciebie uświęci mnie jedynie (Dz. 161).

We wcieleniu, zdaniem ks. Sopoćki, uzewnętrzniło się większe 
miłosierdzie Boga aniżeli w stworzeniu oraz utrzymaniu świata41. 
Wcielenie to przejaw Bożego miłosierdzia oraz początek zbawienia 
człowieka42.

5. Matka Boża Ostrobramska
W rozważaniach na temat Maryi jako Matki Miłosierdzia nie spo-
sób pominąć wizerunku Matki Bożej w obrazie ostrobramskim43.

Zgodnie z przyjętym na Zachodzie zwyczajem na bramach mia-
sta umieszczano wizerunki świętych. Wileńska Brama Miednicka, 
zwana później Ostrą, otrzymała dwa obrazy: jeden od strony we-
wnętrznej, czyli od miasta, a drugi od strony zewnętrznej, bowiem 
został wpuszczony do framugi przygotowanej w trakcie budowy 

41	 Por. F. Skupień, Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 119.
42	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 4, s. 43; F. Skupień, 

Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 119.
43	 Niniejszy punkt nie ma na celu przedstawienia wyczerpującego wykładu 

na temat obrazu Matki Bożej Ostrobramskiej, a jedynie zasygnalizowanie 
pewnych prawd. Pewną trudność w podjęciu tematu stanowią rozbież-
ności w interpretacji treści obrazu Matki Bożej Ostrobramskiej. Ksiądz 
Sopoćko, jak to zostanie przedstawione, widział w  tym obrazie scenę 
z Golgoty, co w moim przekonaniu ukazuje Maryję raczej w kategoriach 
Matki ludzkości (wątek ten wykraczałby poza opisywany temat). Przyję-
cie zaś innej interpretacji uzasadnia podjęcie w tym miejscu zagadnienia 
teologii obrazu Matki Bożej Ostrobramskiej jako Matki Wcielonego 
Miłosierdzia.



� 127 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

bramy. Według tradycji od strony miasta znajdował się obraz Naj-
świętszej Maryi Panny44.

Zdaniem Władysława Zahorskiego obraz ten nie odróżniał się 
niczym od  wizerunków na  innych bramach oraz nie odbierał 
szczególnej czci. Gdy na skutek warunków atmosferycznych uległ 
zniszczeniu, magistrat Wilna, w drugiej połowie XVI wieku, zle-
cił malarzowi – mieszkańcowi Wilna, wykonanie dwóch obrazów 
o jednakowych rozmiarach: obrazu Matki Bożej oraz Jezusa – Sal­
vatora Mundi. Według Zahorskiego zatem ostrobramski obraz nie 
jest pierwotnym i pochodzi z połowy XVI wieku45. Istnieją jednak 
rozbieżności co do źródeł obrazu46. Według najstarszej rozprawy, 
wydanej w 1761 roku w Wilnie na temat tego obrazu, autorstwa 
karmelity o. Hilariona, nie ma żadnej pewnej informacji na temat 
jego początków47.

Ostrobramski obraz odbierał publiczny kult od 1671 roku48, a wi-
zerunki Matki Bożej Ostrobramskiej były rozpowszechnione już 

44	 Por. M. Skrudlik, W sprawie twórcy obrazu N. Maryi Panny Ostrobramskiej, 
Wilno 1924, s. 5n.; M. Sopoćko, Dziennik, s. 317, przypis nr 91.

45	 W. Zahorski, Obraz Najświętszej Panny Marji Ostrobramskiej w Wilnie, s. 22n., 
https://kpbc.umk.pl/dlibra/doccontent?id=32158.

46	 Por. M. Skrudlik, W sprawie twórcy obrazu, s. 6n. Zdaniem ks. Rolewicza 
obraz Matki Bożej zamówili karmelici bosi w 1626 roku, w czasie fundowania 
klasztoru przy Ostrej Bramie. Autor notatki umieszczonej w Encyklopedii 
powszechnej wskazał z kolei na pomyłkę ks. Rolewicza, wyjaśniając, że czas 
restauracji wizerunku, dokonanej staraniem karmelitów, wzięto za czas jego 
powstania. Kapucyn o. Wacław Nowakowski uważał obraz za pierwotny. 
Według niego obraz Matki Bożej Ostrobramskiej został namalowany około 
1500 roku przez lokalnego malarza, wyszkolonego na włoskich wzorach. 
Zob. W. Nowakowski, O cudownym obrazie Najśw. Maryi P. Ostrobramskiej. 
Wiadomość historyczna, Kraków 1895, s. 12n. Zdaniem Mieczysława Skrudlika 
z kolei obraz wyszedł z pracowni malarza pomiędzy 1630 a 1650 rokiem. Zob. 
M. Skrudlik, Historja obrazu i kultu Najświętszej Maryi Panny Ostrobramskiej, 
Wilno 1927, s. 13. Maria Kałamajska-Saeed skłaniała się ku datowaniu obrazu 
na lata około 1620–1630. Zob. M. Kałamajska-Saeed, Ostra Brama w Wilnie, 
Warszawa 1990, s. 89.

47	 Por. M. Skrudlik, W sprawie twórcy obrazu, s. 6.
48	 Por. T. Sieczka, Kult obrazu N. Marji Panny Ostrobramskiej w dziejowym 

rozwoju, Wilno 1934, s. 31. Intensywny rozwój kultu wiąże się z pierwszym 



128

Faustyna Skupień

w pierwszej połowie XVIII wieku, i  to nie tylko w Wilnie, ale 
i w Polsce49. Do rozpowszechnienia ostrobramskiego kultu, u jego 
początków, przyczynili się karmelici bosi50. Oni to w 1671 roku wy-
budowali przy bramie miejskiej drewnianą kapliczkę w celu ochrony 
obrazu. Gdy ta, w 1917 roku spłonęła, o. Telesfor, dzięki otrzy-
manej jałmużnie, wymurował kaplicę. W 1829 roku ostrobramską 
kaplicę odnowił przeor karmelitów – o. Maurycy. Kiedy w związku 
z dekretem rządowym z 1844 roku karmelici opuścili klasztor przy 
Ostrej Bramie51, opiekę nad obrazem i kaplicą objęło duchowieństwo 
diecezjalne52.

Wizerunek Najświętszej Maryi Panny Ostrobramskiej był wie-
lokrotnie odnawiany53. 2 lipca 1927 roku obraz ukoronowano złotymi 
koronami, natomiast stare zdeponowano w skarbcu kaplicy ostro-
bramskiej. Obecnie na obrazie widnieją korony zabytkowe, gdyż 
losy złotych nie są znane54.

Na fasadzie kaplicy umieszczono inskrypcje, które zajmo-
wały analogiczne pola, jak w  antycznych łukach triumfalnych. 
Na powierzchni pola tympanonu rozmieszczony był tytuł Maryi, 

cudem odnotowanym w klasztornych kronikach (1671) – przywróceniem 
życia dziecku. Por. Katolicka Agencja Informacyjna, „Panno święta, co (…) 
w Ostrej świecisz bramie”. Wspomnienie NMP Ostrobramskiej, https://www.
tysol.pl/a94748-panno-swieta-co-w-ostrej-swiecisz-bramie-wspomnienie-
nmp-ostrobramskiej (30.08.2025).

49	 Por. T. Sieczka, O łaskach N. M. P. Ostrobramskiej. Studium historyczne, Wilno 
1933, s. 6.

50	 Por. T. Sieczka, O łaskach N. M. P. Ostrobramskiej, s. 6.
51	 Por. M. Skrudlik, Historja obrazu, s. 13 n.; Katolicka Agencja Informacyjna, 

„Panno święta, co (…) w Ostrej świecisz bramie”. W 1931 roku karmelici powrócili 
do Wilna. 26 marca 1942 roku Niemcy osadzili ich w więzieniu na Łukiszkach. 
Następnie zakonnicy zostali skierowani do obozu pracy w Szałtupiu. Po za-
kończeniu wojny zaś wyjechali do Polski. Por. Katolicka Agencja Informa-
cyjna, „Panno święta, co (…) w Ostrej świecisz bramie”; M. Skrudlik, Historja 
obrazu, s. 13n.

52	 M. Skrudlik, Historja obrazu, s. 13n.
53	 M. Skrudlik, Historja obrazu, s. 14. Fachowej renowacji dokonał prof. Rut-

kowski w 1927 roku.
54	 Por. M. Kałamajska-Saeed, Ostra Brama w Wilnie, s. 127.



� 129 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

a zarazem – inwokacja: „MATKO MIŁOSIERDZIA”. Stanowił 
on podstawę wpisanego w nie trójkąta, którego wierzchołek zaj-
mowało Oko Opatrzności. Nad bocznymi oknami rozmieszczono 
dalsze fragmenty inskrypcji: nad lewym oknem – „POD TWO |JĄ 
OBRO| NĘ”, nad prawym natomiast: „UCIE |KAMY| SIĘ”55. Na-
pis ten przechodził metamorfozy. W 1864 roku – zapewne z obawy 
przed niepożądaną reakcją rosyjskich władz – zamieniono go na ła-
ciński56: „Mater Misericordiae. Sub tuum praesidium confugimus”57. 
W 1932 roku podjęto decyzję o przywróceniu polskiego napisu. Nowe 
litery zostały zamontowane 29 września 1933 roku. Po II wojnie 
światowej znów pojawiła się łacińska inskrypcja58.

U  podnóża Maryi ulokowany jest posrebrzany półksiężyc, 
na którym widnieje napis: „Dzięki Tobie składam Matko Boska 
za wysłuchanie próśb moich, a proszę Cię Matko Miłosierdzia 
zachowaj mnie nadal w  łasce i  opiece Swojej Przenajświętszej 
W. I. J. 1849 roku”59.

Sukienka Maryi zawiera wygrawerowane motywy florystyczne. 
Wśród nich rozpoznano co najmniej dziesięć gatunków roślin. Bo-
gactwo roślinności nawiązuje do średniowiecznej symboliki i uka-
zuje Maryję jako „ogród zamknięty”, wspomniany w Pieśni nad 
Pieśniami (4, 12). Po litewsku Ostrą Bramę zaczęto określać: Aušros – 
„Bramą Jutrzenki”. Nazwa ta mogła się pojawić jako porównanie 
Maryi do Gwiazdy Zarannej, a więc – Jutrzenki.

Obraz Matki Bożej wisiał początkowo po wewnętrznej stro-
nie bramy. Po zewnętrznej natomiast umieszczony był wizerunek 
Zbawiciela świata: Salvator Mundi. Obraz stanowił zatem inte-
gralną część dyptyku posiadającego teologiczny sens: Maryja pro-
wadzi wiernych do swego Syna – Zbawiciela świata. Maryja zatem 

55	 Por. M. Kałamajska-Saeed, Ostra Brama w Wilnie, s. 41. Według informacji 
z 1828 roku treść napisów na prośbę prefekta kaplicy, karmelity – ks. Euge-
niusza, ustalił biskup wileński – Benedykt Kłągiewicz, w maju 1828 roku.

56	 Por. M. Kałamajska-Saeed, Ostra Brama w Wilnie, s. 41.
57	 Katolicka Agencja Informacyjna, „Panno święta, co (…) w Ostrej świecisz bramie”.
58	 Por. M. Kałamajska-Saeed, Ostra Brama w Wilnie, s. 41.
59	 Katolicka Agencja Informacyjna, „Panno święta, co (…) w Ostrej świecisz bramie”.



130

Faustyna Skupień

to „Brama Niebios”60. Istotnie, jak zaznaczył René Laurentin: „Za-
sadniczą misją Maryi jest połączyć Zbawiciela z rodzajem ludzkim61.

Ojciec Bernard od Matki Bożej, karmelita bosy, tak opisał obraz 
Matki Bożej Ostrobramskiej:

Matka Boska jest wyobrażona bez Dzieciątka Jezus. Dłonie ma na krzyż 
na piersiach złożone. Głowa jest nieco pochylona na prawo. Oblicze tchnie 
świętością, łagodnością, pokorą, cierpliwością i  miłosierdziem. Oczy, 
na wpół powiekami przysłonięte, zdają się przenikać do duszy na nie pa-
trzącego. Głowę i ramiona okrywa granatowa chusta. Szyję okrywa chusta 
biała. Suknia brunatno-pąsowa. Płaszcz granatowy, ciemny, z pomalowaną 
na żółto obwódką.

Obecnie, oprócz twarzy i rąk skrzyżowanych, które, jak powiada jeden 
z dawnych historyków obrazu, „jakby grzesznika przyjmują i przytulają do jej 
udającego się opieki”, wszystkie inne części obrazu są pokryte tak zwaną 
sukienką, czyli szatą metalową, zdobną w kwiaty wypukłe.

Głowę zdobią promienie i dwie korony, umieszczone jedna nad drugą. 
Nad obrazem, wśród złoconych promieni, jaśnieje cyfra Imienia Maryi. 
Poniżej półksiężyc obrócony do góry, zamyka spód cudownego obrazu 
Najświętszej Panny62.

60	 Por. Katolicka Agencja Informacyjna, „Panno święta, co (…) w Ostrej świecisz 
bramie”. Obraz Salvator Mundi znajduje się obecnie w Muzeum Dziedzictwa 
Sakralnego w Wilnie, ale nie jest eksponowany. Na dziedzińcu muzeum usta-
wiono jedynie jego kopię. Według Marii Kałamajskiej-Saeed nie jest dostępne 
malowidło, które można by porównać z tablicowym obrazem Salwatora, bę-
dącym zapewne kopią pierwotnego, z około 1620–1630 roku, prawdopodobnie 
zawieszonego w miejscu obecnego fresku. Por. M. Kałamajska-Saeed, Ostra 
Brama w Wilnie, s. 31.

61	 R. Laurentin, Court Traité sur la Vierge Marie, Paris 1968, s. 119, za: L. Melotti, 
Maryja i jej misja macierzyńska. Zarys teologii maryjnej, Kraków 1983, s. 41. 
Zdaniem Laurentina „Ten wzgląd odrzuca iluzje, które mogłyby uczynić 
z Maryi centrum misterium”.

62	 Ostrobramska Pani, zebrał o. Bernard od Matki Bożej, Kraków 1937, s. 42. 
Obraz ten został namalowany olejno na dębowych deskach. Jego długość 



� 131 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

Zdaniem ks. Sopoćki ostrobramski obraz Matki Miłosierdzia 
przedstawia scenę z Golgoty63. Pan Jezus, umierając na krzyżu, „rzekł 
do Matki: «Niewiasto, oto syn Twój». Następnie rzekł do ucznia: 
«Oto Matka twoja»” (J 19, 26–27). Chrystus oddał Maryję na Matkę 
temu, którego ukochał najbardziej. Jego słowa i ostatnie spojrzenia 
nie tylko były wyrazem Jego troski o ziemski los swej Matki, lecz 
stały się zarazem źródłem nadprzyrodzonego macierzyństwa Maryi 
oraz obdarzyły nadprzyrodzonym synostwem ludzkość odkupioną 
od grzechu64.

Jezus nazwał swą Matkę niewiastą, by, zdaniem ks. Sopoćki, 
zaakcentować spełnianie się złożonej w raju obietnicy o mającej 
przyjść Niewieście, która zostawszy Matką Miłosierdzia odkupio-
nych zetrze głowę węża, a więc pokona Szatana65.

W porządku nadprzyrodzonym, jak zaznaczył błogosławiony, 
ludzkość posiada nie tylko Odkupiciela, ale także najlepszą Matkę. 
Chrześcijanie, na mocy chrztu będący braćmi Jezusa, są również 
dziećmi Maryi, a ich wyobrażeniem jest Jan66.

Odpowiedzią Boga na fiat Maryi były słowa: „oto syn Twój”  
(J 19, 26)67: „Zgodziłaś się być Matką moją, aby zbawić grzeszników; 

wynosi 2 m, a szerokość 1, 64 m. Na temat obrazu zob. także: W. Nowakowski, 
O cudownym obrazie Najśw. Maryi P. Ostrobramskiej, s. 13.

63	 Zob. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 4, s. 92; M. Sopoćko, 
Matka Miłosiedzia, s. 208; M. Sopoćko, Poznajmy Boga, s. 110; por. F. Sku-
pień, Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 282n., przypis 
nr 542.

64	 Zob. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 2, Białystok 2008, 
s. 191; por. także M. Sopoćko, Stańmy pod krzyżem Chrystusa. Droga krzyżowa 
i rozważania o miłosierdziu Bożym w męce i śmierci Jezusa, red. H. Ciereszko, 
Częstochowa 2010, s. 125n.; F. Skupień, Miłosierdzie Boże w Misterium Pas­
chalnym Chrystusa, s. 282n. 

65	 Zob. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 2, s. 191; por. F. Skupień, 
Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 283.

66	 Zob. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 2, s. 191; por. F. Skupień, 
Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 283n.

67	 Por. M. Sopoćko, Poznajmy Boga, s. 104; M. Sopoćko, Matka Miłosierdzia, 
s. 207; F. Skupień, Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 285.



132

Faustyna Skupień

teraz weź ich jako braci moich, będą oni odtąd Twymi dziećmi, a Ty 
bądź dla nich Matką – Matką Miłosierdzia”68.

Ksiądz Sopoćko, podsumowując rozważania na temat Matki 
Miłosierdzia, zapisał:

Słowa „Oto syn Twój”, wyrzeczone przez […] Jezusa z wysokości krzyża, 
uzupełniają rozmowę Twoją, Matko Miłosierdzia, z Bogiem przy Zwia-
stowaniu. Tam zgodziłaś się być Matką Syna Bożego, a tu Syn Boży czyni 
Cię Matką grzeszników, a więc i moją Matką. Tam poczęłaś mnie w swym 
macierzyńskim łonie, a tu dajesz mi życie nadprzyrodzone69.

Apostoł Bożego Miłosierdzia zinterpretował ostrobramski obraz 
Matki Bożej następująco:

Przedstawia on Maryję na Golgocie w momencie, gdy Jej Syn ukrzyżowany 
wskazuje na Jana, a Ona słyszy Jego słowa: „Oto Syn Twój”. Na twarzy 
Maryi widzimy ukryty silny ból, który jednak nie dochodzi do rozpaczy, 
albowiem powściąga Ją poddanie się woli Bożej. Dlatego ręce ma skrzy-
żowane na piersi, oczy skierowane ku ziemi, a spod opuszczonych powiek 
można dostrzec promyczek radości, jaką odczuwa matka, rodząca w bole-
ściach swe dziecko. Maryja w tym momencie rodzi dla nieba ludzkość całą 
wśród niewymownych boleści duszy i ciała, staje się Matką Miłosierdzia…70.

„Jestem nie tylko Królową nieba, ale i  Matką Miłosierdzia 
i Matką twoją” (Dz. 330) – te słowa, jako skierowane przez Maryję 
do spowiednika s. Faustyny, zanotowała jego penitentka71. W innym 
zaś miejscu swego dziennika duszy święta zapisała wypowiedziane 

68	 M. Sopoćko, Poznajmy Boga, s. 104n.
69	 M. Sopoćko, Stańmy pod krzyżem Chrystusa, s. 127; por. M. Sopoćko, Miłosier­

dzie Boga w dziełach Jego, t. 2, s. 193. Jezus, zdaniem ks. Sopoćki, wtajemniczył 
Maryję w plan odkupienia. Zob. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach 
Jego, t. 2, s. 191.

70	 M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 4, s. 92.
71	 Por. F. Skupień, Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 286, 

przypis nr 558.



� 133 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

do niej przez Matkę Bożą słowa: „Jestem wam Matką z niezgłę-
bionego miłosierdzia Boga” (Dz. 449). Jeszcze w innym fragmencie 
Dzienniczka można przeczytać: „Jestem Królową nieba i ziemi, ale 
szczególnie Matką waszą” (Dz. 805) – słowa te padły z ust Maryi 
w uroczystość jej niepokalanego poczęcia.

Sprawą wielkiej wagi wydaje się fakt, że to właśnie w Ostrej 
Bramie do publicznej czci został wystawiony obraz Bożego Mi-
łosierdzia wykonany przez Eugeniusza Kazimirowskiego według 
wskazówek s. Faustyny. Miało to miejsce na zakończenie Jubileuszu 
Odkupienia Świata, w 1935 roku72. Stało się to dzięki ks. Sopoćce, 
który tak wspominał to wydarzenie: „Obraz Króla Miłosierdzia 
wystawiony był w oknie galerii kaplicy ostrobramskiej w dniach 
26–28 kwietnia 1935 roku, czyli zgodnie z tym, czego życzyła sobie 
s. Faustyna: w piątek, sobotę i Niedzielę Przewodnią”73.

Warto przytoczyć w tym miejscu zapis penitentki ks. Sopoćki 
z jej dziennika duszy:

26 IV. W piątek, kiedy byłam w Ostrej Bramie w czasie tych uroczystości, 
podczas których obraz ten został wystawiony, byłam na kazaniu, któ-
re mówił mój spowiednik; kazanie to było o miłosierdziu Bożym, było 
pierwsze, czego żądał tak dawno Pan Jezus. Kiedy zaczął mówić o tym 

72	 Por. Dz., s. 628, przypis nr 165, do zeszytu pierwszego; także H. Ciereszko, 
Ksiądz Michał Sopoćko, s. 66.

73	 M. Sopoćko, Moje wspomnienia o św. p. Siostrze Faustynie (Białystok, 22.11.1951), 
AAB, XV 10, w: H. Ciereszko, Ksiądz Michał Sopoćko, s. 72 oraz s. 28n., przypis 
nr 25. Siostra Faustyna zanotowała: „Wielki Piątek. O godzinie trzeciej po po-
łudniu, kiedy weszłam do kaplicy, usłyszałam te słowa: Pragnę, żeby obraz 
ten był publicznie uczczony” (Dz. 414); por. także H. Ciereszko, Ksiądz 
Michał Sopoćko, s. 71. Niedziela Przewodnia to pierwsza niedziela po Wielka-
nocy, która, według objawienia siostry Faustyny, miała zostać (i w 2000 roku 
została ogłoszona) świętem Miłosierdzia Bożego. Rzeczywiście, w Ostrej 
Bramie, na zakończenie triduum z okazji Jubileuszu 1900-lecia Odkupienia, 
w 1935 roku, obraz był publicznie ukazany, a prowadzący triduum ks. Sopoćko 
wygłosił kazanie o miłosierdziu Bożym. Por. H. Ciereszko, Ksiądz Michał 
Sopoćko, s. 43; także P. Szweda, A. Witko, 1001 rzeczy o miłosierdziu Bożym 
i św. Faustynie, Kraków 2014, s. 224n.



134

Faustyna Skupień

wielkim miłosierdziu Pańskim, obraz ten przybrał żywą postać i promienie 
te przenikały do serc ludzi zgromadzonych, jednak nie w równej mierze, 
jedni otrzymali więcej, a drudzy mniej. Radość wielka zalała duszę moją, 
widząc łaskę Boga (Dz. 417).

Ksiądz Sopoćko wyjaśnił, że: „Bóg rządzi światem i rozdaje 
swe miłosierdzie przez przyczyny wtórne – najgłówniejszą z nich 
jest Matka Miłosierdzia”74. Apostoł Bożego miłosierdzia dostrzegł 
ponadto, iż:

nie było to dziełem przypadku, że znany obraz Najmiłosierniejszego Zba-
wiciela został wystawiony po raz pierwszy […] przed obrazem Matki Mi-
łosierdzia w Ostrej Bramie, który przedstawia Maryję, stojącą pod krzyżem, 
gdy konający Zbawiciel oddaje Ją nam na Matkę Miłosierdzia75.

Można jednak spotkać się z odmiennymi interpretacjami treści 
omawianego obrazu.

Jak zauważył Mieczysław Skrudlik: „W rękopisie księdza Da-
niela Łodziaty, kanonika wendeńskiego, zawierającym zapiski 
z  lat 1649–1669 – znajdujemy jedno trafne spostrzeżenie o wize-
runku M. B. Ostrobramskiej: «Obraz N. Panny w postawie, jak 
gdyby stała przed obliczem posłańca Bożego Archanioła Gabrje-
la…». Istotnie – ze względu na układ, ruch, wyraz Madonny – obraz 
wileński czyni wrażenie fragmentu Zwiastowania. Nie jest to więc 
Mater Dolorosa…”76. Interpretację obrazu jako scenę ze zwiasto-
wania uzasadniają rzeźby stojące między kolumnami, ukazujące 
rodziców Maryi – św. Joachima i św. Annę77.

Istnieje również wyjaśnienie, według którego obraz ukazuje 
brzemienną Maryję, a świadczyć o tym miałyby szeroko rozłożone 

74	 M. Sopoćko, Matka Miłosierdzia, s. 208.
75	 M. Sopoćko, Matka Miłosierdzia, s. 208.
76	 M. Skrudlik, W sprawie twórcy obrazu, s. 8.
77	 Por. Katolicka Agencja Informacyjna, „Panno święta, co (…) w Ostrej świecisz 

bramie”.



� 135 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

poły płaszcza oraz dwie korony: dla niej oraz Dzieciątka. Władysław 
Syrokomla z kolei uważał, że dwie korony wskazują na Maryję jako 
Królową Polski oraz Wielką Księżną Litewską78.

Jeszcze inną interpretację – wymowę treściową ostrobramskie-
go obrazu Matki Bożej – przedstawiła Maria Kałamajska-Saeed 
w książce Ostra Brama w Wilnie. Wyjaśniła ona, że obraz ten sta-
nowi część dyptyku. Jego drugą połową jest wizerunek Salwatora. 
Według autorki obraz Matki Bożej Ostrobramskiej to wizerunek 
uwielbionej Immaculaty – wyniesionej do godności przez swe zasługi. 
Podniesione zostały cechy Maryi, dzięki którym świadomie przyjęła 
ona aktywny udział w zbawczym wcieleniu Słowa Bożego. Wybór 
Maryi na Matkę Odkupiciela to podstawa wszystkich jej przy-
wilejów, w tym – daru całkowitej wolności od grzechu, a główną 
zasługą – wypowiedziane z pokorą, jako wolny akt wiary – jej fiat. 
Z tego przyzwolenia, będącego wyrazem udziału w dziele odku-
pienia, wynika tytuł Maryi – Causa Salutis79.

Istniejący pomiędzy Bogiem a człowiekiem dystans zrówno-
ważyła miłość. Z miłości Boga do  ludzi Jezus – Słowo Wcielo-
ne, Syn Boży, który nazywał siebie Synem Człowieczym – stał się 
odkupicielem. Tego Odkupiciela, jako panującego nad światem, 
prezentuje wizerunek Salvator Mundi. Z miłości Maryi do Boga 
wypływają słowa Magnificat, jakimi Niepokalana Oblubienica wita 
swój udział w misterium wcielenia. Maryję, przepełnioną miłością 
oraz świadomością zbawczych konsekwencji wcielenia, przedstawia 
jej wyobrażenie jako Causa Salutis. Wymowę obrazu Matki Boskiej 
Ostrobramskiej trzeba więc odczytywać w kontekście umieszczo-
nego na tej samej bramie wizerunku Chrystusa, ukazanego jako 
Salvator Mundi, ponieważ łączyła je jedna myśl przewodnia, paralela: 
Salvator – Causa Salutis. Jasność kontekstu uległa jednak z czasem 
osłabieniu poprzez rozwijający się kult obrazu Matki Bożej, na któ-
rym koncentrowali się wierni. Formalny związek pomiędzy tymi 

78	 Por. Katolicka Agencja Informacyjna, „Panno święta, co (…) w Ostrej świecisz 
bramie”.

79	 Por. M. Kałamajska-Saeed, Ostra Brama w Wilnie, s. 105–109.



136

Faustyna Skupień

wizerunkami został ostatecznie całkiem zerwany około 1835 roku, 
kiedy zatynkowano malowidło ścienne, wyobrażające Salwatora, 
które z czasem zajęło miejsce obrazu tablicowego. Dyptyk, znajdu-
jący się na dwóch elewacjach Ostrej Bramy, był rozdzielony na dwa 
izolowane obrazy, dlatego ich spójność ideowa nie była dostrzegalna. 
Wzajemny związek treści pozostał jednak zachowany, co więcej – 
wzbogacony o dosłowność przejścia od Jezusa do Maryi oraz po-
przez Maryję ku Chrystusowi. Zwyczajnej czynności wejścia albo 
wyjścia z miasta nadano sens symboliczny, wykorzystując specyfikę 
budowli, na której umieszczono obrazy80.

Skrudlik wskazał na związek wizerunków wileńskich z obrazami 
znajdującymi się w krakowskim kościele Bożego Ciała. W jednym 
z jego ołtarzy umieszczony jest obraz Salwatora, natomiast w dru-
gim – namalowany na drzewie wizerunek Maryi. Jedyną różnicą, 
jeśli chodzi o przedstawienie Maryi, jest układ rąk – na obrazie 
ostrobramskim ręce są skrzyżowane, zaś na wizerunku krakowskim 
Maryja ma ręce złożone81. Zdaniem Skrudlika obraz Matki Bożej 
Ostrobramskiej i obraz Salwatora to repliki wizerunków z Krakowa, 
których twórcą był krakowski malarz Łukasz, dekorator kościoła82. 
Kwestia nazwiska malarza nie została ustalona83. Warto podkreślić, 
że: „łaskami zasłynął – nie pełen cichego wdzięku i słodyczy obraz 
krakowski – ale powagę Odigitrji posiadający wizerunek z Ostrej 
Bramy w Wilnie”84.

Skrudlik początkowo uważał, że obrazy ostrobramskie to dzieło 
tego samego krakowskiego malarza, natomiast później, powracając 
do tematu, był ostrożniejszy – określając wizerunek Matki Bożej 
Ostrobramskiej jako obraz z pierwszych dziesięcioleci XVII wieku. 
Jego autorem mógł być, ale nie musiał, krakowianin Łukasz. Wieleń-
ski obraz Salwatora Skrudlik uznał za odpowiednik krakowskiego 

80	 Por. M. Kałamajska-Saeed, Ostra Brama w Wilnie, s. 105–109.
81	 Zob. M. Skrudlik, W sprawie twórcy obrazu, s. 16.
82	 Zob. M. Skrudlik, W sprawie twórcy obrazu, s. 19.
83	 Por. M. Skrudlik, W sprawie twórcy obrazu, s. 20.
84	 M. Skrudlik, W sprawie twórcy obrazu, s. 22.



� 137 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

obrazu, z połowy XIX wieku. Omawiając typ ikonograficzny pary 
Salwator – Maryja, stwierdził, że jest to bimorficzna wersja tematu 
Deesis, a więc Maryja została tu ukazana jako Pośredniczka. W kon-
kluzji rozważań nad genezą obrazu – po początkowym wywodzeniu 
go z malarstwa włoskiego – w swej ostatniej publikacji wskazał 
na wyraźną obecność pierwiastka niderlandzkiego. Maria Kała-
majska-Saeed podobieństwo obrazu Matki Bożej Ostrobramskiej 
oraz jej krakowskiego odpowiednika uzasadniała wspólnym pier-
wowzorem autorstwa Martina de Vosa, zrealizowanym około 1580 
roku w dwóch wersjach graficznych, które różniły się układem rąk 
Madonny. Pierwszy wariant, ukazujący Maryję ze skrzyżowanymi 
na piersiach rękami, stał się wzorem dla obrazu ostrobramskiego, 
natomiast według drugiego namalowano obraz Matki Bożej kra-
kowskiej, która ręce ma złożone w geście modlitewnym. Rycinom, 
na które natrafiła Kałamajska-Saeed, odpowiadają wizerunki Sal-
watora – prototyp obrazów w Wilnie i Krakowie85.

W życiu Apostołów Bożego Miłosierdzia, ks. Sopoćki i s. Ko-
walskiej, obecny był kult Matki Miłosierdzia. Świadczą o tym choć-
by słowa kapłana zanotowane w jego Dzienniku: „…znajdując się 
w krytycznym położeniu w r. 1908 przed obrazem w Ostrej Bramie 
znalazłem możliwość wyjścia do upragnionego celu”86 oraz słowa 
z  listu św. Faustyny do rodziców, których polecała Matce Bożej 
Ostrobramskiej, załączając obrazek z jej wizerunkiem: „O Maryjo, 
Matko łaski, Matko Miłosierdzia, weź w szczególniejszą opiekę 
Drogich Rodziców i całą Rodzinę naszą. Okaż się nam Matką teraz 
i czasu wszelkiego, a szczególnie w śmierci godzinie”87.

85	 Zob. M. Kałamajska-Saeed, Ostra Brama w Wilnie, s. 84n.
86	 M. Sopoćko, Dziennik, s. 287.
87	 F. Kowalska, List do rodziców z 15.12.1934, w: Listy świętej Siostry Faustyny, 

oprac. krytyczne B. Piekut, Kraków 2005, s. 190, nr 303.



138

Faustyna Skupień

6. Prowadząca do miłosiernego Boga
„Wielką mi radość sprawiasz, kiedy wielbisz Trójcę Świętą za udzie-
lone mi  łaski i  przywileje…” (Dz. 564)  – powiedziała Maryja 
do  s.  Faustyny. Warto za  przykładem Apostołki Bożego Miło-
sierdzia prosić Maryję o  nauczenie „prawdziwej miłości Boga” 
(Dz. 346), modlić się, choćby poprzez akt strzelisty: „Maryjo, złącz 
mnie z  Jezusem” (Dz. 162) oraz naśladować ją. W  Dzienniczku 
siostra zaznaczyła: „Im więcej naśladuję Matkę Bożą, tym głębiej 
poznaję Boga” (Dz. 843).

Warto – w ślad za Apostołami Bożego Miłosierdzia – żywić 
cześć do Matki Bożej. Jak wskazał ks. Sopoćko:

kto pragnie znaleźć drogę do świętości, winien kochać swą Matkę Nie-
bieską i czcić Ją kultem po Bogu najwyższym, winien gorąco się do Niej 
modlić i naśladować Jej cnoty, a przede wszystkim tę, jaką ujawniła Ona 
pod krzyżem, gdy Syn ogłosił Ją Matką Miłosierdzia88.

Błogosławiony wyjaśnił również, że:

między Najmiłosierniejszym Zbawicielem a Matką Miłosierdzia zachodzi 
ścisła łączność. Dlatego nie można się gorszyć z wielkiej czci, jaką otaczamy 
Maryję, albowiem ta cześć kieruje się zwykle zarazem i do Jej Syna. „On 
jest jedynym Mistrzem, który nas naucza, jedynym Panem, od którego 
zależymy, jedyną Głową, z którą mamy być złączeni, jedynym Lekarzem 
i Pasterzem, który nas leczy i żywi”89.

88	 M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 4, s. 88; M. Sopoćko, Dar 
Miłosierdzia, s. 87; F. Skupień, Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym 
Chrystusa, s. 294.

89	 M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 4, s. 89. Por. F. Skupień, 
Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 294n. 



� 139 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

Kapłan podkreślił, że cześć, jaką oddajemy Maryi, może nas 
tylko ugruntować w czci Króla Miłosierdzia. W rzeczywistości kult 
Matki Miłosierdzia prowadzi do kultu Ojca Miłosierdzia90.

Należy też pamiętać, co wyraźnie stwierdził Błogosławiony, że: 
„Maryja […] nie jest Bogiem, a tylko stworzeniem najdoskonalszym, 
którego wstawiennictwo u Stwórcy jest zawsze skuteczne”91 oraz że: 

„Matka Miłosierdzia jest tylko Pośredniczką między nami a Bo-
giem miłosiernym”92. Ksiądz Sopoćko miał świadomość różnicy 
pomiędzy modlitwą do Maryi a modlitwą do Boga. Podczas gdy 
w modlitwie do Boga błaga się Go o miłosierdzie lub za nie dziękuje, 
Maryję jedynie prosi się o wstawiennictwo93. Bóg „okazuje nam 
swe Miłosierdzie, wówczas gdy Ona tylko za nami się wstawia”94.

90	 Zob. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 4, s. 89. Kto więc, jak 
dalej zaznaczył ks. Sopoćko, chce być wiernym sługą Boga oraz korzystać 
z Jego miłosierdzia, powinien przede wszystkim wielbić oraz czcić Matkę 
Miłosierdzia, z którą Szatan od wieków prowadzi boje. Ona natomiast zawsze 
ściera jego głowę. Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 4, 
s. 89; F. Skupień, Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 295 
oraz s. 295, przypis nr 584.

91	 M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 4, s. 90; F. Skupień, Miło­
sierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 295.

92	 M. Sopoćko, Matka Miłosierdzia, s. 209; F. Skupień, Miłosierdzie Boże w Mi­
sterium Paschalnym Chrystusa, s. 295.

93	 Por. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 4, s. 90; F. Skupień, 
Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 295.

94	 M. Sopoćko, Dar Miłosierdzia, s. 93; por. F. Skupień, Miłosierdzie Boże w Mi­
sterium Paschalnym Chrystusa, s. 295. O słuszności kultu szczególnej czci w od-
niesieniu do Maryi naucza Sobór Watykański II: „Maryja, dzięki łasce Bożej 
wywyższona po Synu ponad wszystkich aniołów i ludzi, jako Najświętsza 
Matka Boża, która uczestniczyła w misteriach Chrystusa, słusznie doznaje 
od Kościoła szczególnej czci”. Zaznacza on zarazem, że: „Ten kult […] różni 
się w istotny sposób od kultu uwielbienia, a  jednocześnie jak najbardziej 
sprzyja temu kultowi, który jest oddawany Słowu wcielonemu na równi z Oj-
cem i Duchem Świętym” (Konstytucja Lumen gentium, nr 66). „Żadne […] 
stworzenie nie może być nigdy stawiane na równi ze Słowem Wcielonym 
i Odkupicielem; ale jak w kapłaństwie Chrystusa na różny sposób uczestniczą 
i święci szafarze, i wierny lud oraz jak jedna dobroć Boża w rozmaity sposób 
rozlewa się realnie w stworzeniach, tak też jedyne pośrednictwo Odkupiciela 
nie wyklucza, lecz wzbudza u stworzeń rozmaite współdziałanie, pochodzące 



140

Faustyna Skupień

Ksiądz Sopoćko miał również świadomość, że macierzyństwo 
Maryi jako Matki Jezusa oraz Matki ludzi było łaską daną jej dar-
mowo – ona na nią nie zasłużyła. Było to zatem dzieło miłosierdzia 
Bożego, obdarzające Maryję tak wielką godnością od wieków, zanim 
została niepokalanie poczęta95.

Zakończenie
Święta Faustyna Kowalska i błogosławiony Michał Sopoćko – Apo-
stołowie Bożego Miłosierdzia, tak wiele czyniący, by świat poznał 
miłosierdzie Boga, w swoim życiu czcili tę, która z  łaski Bożej 
stała się Matką Wcielonego Słowa, a zarazem Matką Miłosierdzia. 
Czy nie należy się dopatrywać znaków Bożej Opatrzności w fakcie, 
że światu została przypomniana tajemnica miłosierdzia Bożego 
właśnie poprzez zakonnicę ze Zgromadzenia Sióstr Matki Bożej 
Miłosierdzia? Czy nie jest to wskazanie na tę, która – z Bożego 
miłosierdzia – jest Matką Wcielonego Miłosierdzia?

Czy nie należy ponadto zwrócić uwagi na związek obrazu Matki 
Bożej Ostrobramskiej z obrazem Miłosierdzia Bożego – wizerun-
ków umieszczonych niegdyś w bliskiej odległości od siebie – a tym 
samym: tajemnicy wybrania Maryi z tajemnicą miłosierdzia Bożego?

Niech Maryja stanie się wzorem dla każdego człowieka – pa-
radygmatem postępowania zgodnie z wolą Bożą. Jej fiat oraz jego 
konsekwencje stanowią doskonały wzorzec postępowania.

z uczestnictwa w jednym źródle. Kościół nie waha się jawnie wyznawać 
takiej podporządkowanej roli Maryi…” (Konstytucja Lumen gentium, nr 62).

95	 Zob. M. Sopoćko, Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 4, s. 91; por. F. Skupień, 
Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa, s. 295n.



� 141 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

Abstrakt

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

Grzech, w wyniku którego prarodzice utracili łaskę uświęcającą 
i dary nadprzyrodzone, stał się przyczyną ogromnego nieszczę-
ścia dla ludzkości. Bóg jednak nie pozostawił człowieka w takim 
stanie. Jeszcze w raju obiecał zesłanie Odkupiciela. Zapowiedział 
przyjście Niewiasty, której Syn zwycięży Szatana. Niewiastą tą jest 
Maryja.

Fundamentem dzieł Bożego miłosierdzia w „misterium” odku-
pienia była tajemnica wcielenia. Wydarzenie to, stanowiące prelu-
dium zbawienia człowieka, zostało uzależnione od zgody Maryi. 
Z chwilą jej „fiat” dokonało się złączenie natury boskiej i natury 
ludzkiej Jezusa w jednej Boskiej Osobie – „Słowo stało się ciałem 
i zamieszkało wśród nas” (J 1, 14). Maryja stała się Matką Jezusa, 
a więc Matką Bożą, który to tytuł stanowi źródło oraz przyczynę 
jej wielkości i świętości. Konsekwentnie stała się też Matką Mi-
łosierdzia. Do realizacji roli Matki Miłosierdzia Bóg przygotował 
ją  już w niepokalanym poczęciu. Przywilej ten stanowił również 
dla Maryi wielkie miłosierdzie, którego nie doświadczyło żadne 
inne stworzenie.

Zarówno ks. Michał Sopoćko, jak i s. Faustyna Kowalska – prze-
wodnicy niniejszego rozdziału – mieli świadomość powagi tajemnicy 
wcielenia. Nieobcy był im również wizerunek Maryi – Matki Bożej 
Ostrobramskiej – Matki Miłosierdzia. Kult Matki Miłosierdzia 
prowadzi do kultu Ojca Miłosierdzia.

Słowa kluczowe: Maryja, Matka, wcielenie, miłosierdzie, Michał 
Sopoćko, Faustyna Kowalska



142

Faustyna Skupień

Abstract

Mary as the Mother of Incarnate Mercy

Through the sin committed in paradise, the first parents lost sancti-
fying grace and the supernatural gifts. Their fall became the source 
of profound tragedy for the whole of humanity. Yet God did not 
abandon man in such a state. Already in paradise He promised 
to send the Redeemer and foretold the coming of the Woman whose 
Son would overcome Satan. That woman is Mary.

The foundation of God’s works of mercy within the mystery 
of redemption was the mystery of the incarnation. This event, which 
constitutes the prelude to human salvation, was conditioned upon 
Mary’s consent. At the moment of her fiat, the union of the divine 
and human natures in the one Divine Person of Jesus was accom-
plished: “the Word became flesh and dwelt among us” (Jn 1:14). 
Mary thus became the Mother of Jesus, and therefore the Moth-
er of God – a title that is the source and cause of her greatness 
and holiness. Consequently, she also became the Mother of Mercy. 
In order to enable Mary to fulfill this role, God prepared her al-
ready through the Immaculate Conception. This privilege was itself 
a singular manifestation of divine mercy, one never granted to any 
other creature.

Both Fr. Michał Sopoćko and St Faustina Kowalska – guides for 
this chapter – were deeply conscious of the gravity of the mystery 
of the Incarnation. They were also profoundly familiar with the 
veneration of the image of Our Lady of the Gate of Dawn (Ostro-
bramska) – the Mother of Mercy. Devotion to the Mother of Mercy 
ultimately leads to devotion to the Father of mercies.

Keywords: Mary, Mother, mercy, incarnation, Faustina Kowalska, 
Michał Sopoćko



� 143 

Maryja jako Matka Wcielonego Miłosierdzia

Bibliografia
Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, red. S. Głowa, 

I. Bieda, Poznań 1997.
Ciereszko H., Ksiądz Michał Sopoćko – apostoł miłosierdzia Bożego, Kraków 

2004.
Jan Paweł II, Encyklika Dives in misericordia, 30.11.1980.
Kałamajska-Saeed M., Ostra Brama w Wilnie, Warszawa 1990.
Katechizm Kościoła katolickiego, Poznań 2002.
Katolicka Agencja Informacyjna, „Panno święta, co (…) w Ostrej świecisz 

bramie”. Wspomnienie NMP Ostrobramskiej, https://www.tysol.pl/a947-
48-panno-swieta-co-w-ostrej-swiecisz-bramie-wspomnienie-nmp-
ostrobramskiej (30.08.2025).

Kowalska F., Dzienniczek. Miłosierdzie Boże w duszy mojej, Warszawa 2005.
Listy świętej Siostry Faustyny, oprac. krytyczne B. Piekut, Kraków 2005.
Litania do Miłosierdzia Bożego według bł. ks. Michała Sopoćki, red. D. Steć, 

Warszawa 2010.
Melotti L., Maryja i jej misja macierzyńska. Zarys teologii maryjnej, Kraków 1983.
Nowakowski W., O cudownym obrazie Najśw. Maryi P. Ostrobramskiej. 

Wiadomość historyczna, Kraków 1895.
Ostrobramska Pani, zebrał o. Bernard od Matki Bożej, Kraków 1937.
Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków orygi­

nalnych (Biblia Tysiąclecia), Poznań 2005.
Sieczka T., Kult obrazu N. Marji Panny Ostrobramskiej w dziejowym roz­

woju, Wilno 1934.
Sieczka T., O łaskach N. M. P. Ostrobramskiej. Studium historyczne, Wilno 1933.
Skrudlik M., Historja obrazu i kultu Najświętszej Maryi Panny Ostrobram­

skiej, Wilno 1927.
Skrudlik M., W sprawie twórcy obrazu N. Maryi Panny Ostrobramskiej, 

Wilno 1924.
Skupień F., Miłosierdzie Boże w Misterium Paschalnym Chrystusa w pismach 

błogosławionego księdza Michała Sopoćki, Kraków 2018.
Skupień F., Miłosierdzie Boże w tajemnicy odkupienia w teologii błogosławio­

nego księdza Michała Sopoćki, „Bielsko-Żywieckie Studia Teologiczne” 
14 (2013), s. 201–219.



Faustyna Skupień

Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gen­
tium, 21.11.1964.

Sopoćko M., Dar Miłosierdzia. Listy z Czarnego Boru, Częstochowa 2008.
Sopoćko M., Dziennik, red. H. Ciereszko, Białystok 2012.
Sopoćko M., Matka Miłosierdzia, w: Jezus – Król Miłosierdzia. Artykuły 

z lat 1936–1975, zebrał A. Skreczko, Warszawa 2005, s. 206–210.
Sopoćko M., Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 1, Białystok 2008.
Sopoćko M., Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 2, Białystok 2008.
Sopoćko M., Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 3, Białystok 2008.
Sopoćko M., Miłosierdzie Boga w dziełach Jego, t. 4: O uroczystość Najmi­

łosierniejszego Zbawiciela, Paryż 1967.
Sopoćko M., Poznajmy Boga w Jego Miłosierdziu. Rozważania o Miłosier­

dziu Bożym na tle litanii, Poznań 1949.
Sopoćko M., Stańmy pod krzyżem Chrystusa. Droga krzyżowa i rozwa­

żania o miłosierdziu Bożym w męce i śmierci Jezusa, red. H. Ciereszko, 
Częstochowa 2010.

Szweda P., Witko A., 1001 rzeczy o miłosierdziu Bożym i św. Faustynie, 
Kraków 2014.


	Wprowadzenie
	ks. Jan Dziedzic
	Miłosierdzie Boże 
wobec osób chorych 
i umierających w „Dzienniczku” św. Faustyny

	o. Jerzy Wiesław Gogola OCD
	Doświadczenie Bożej obecności 
w życiu duchowym św. Faustyny

	ks. Jan Orzeszyna
	Miłosierdzie wyrazem nieograniczonej miłości Boga do człowieka 
w świetle „Dzienniczka” św. Faustyny

	s. Elżbieta Siepak ZMBM
	Charyzmat św. Faustyny

	ks. Roman Bogusław Sieroń
	Czynienie miłosierdzia czynem, słowem, modlitwą – próba zasygnalizowania koncepcji nowego „trójnogu” teologii wychowania w ujęciu „Dzienniczka” św. Faustyny Kowalskiej

	Faustyna Skupień
	Maryja jako Matka 
Wcielonego Miłosierdzia

	ks. Piotr Szweda MS
	Wizualny przekaz orędzia 
miłosierdzia Bożego wyzwaniem 
dla wrażliwości współczesnego człowieka

	Podsumowanie

