
� 151 

Anna Emmanuela Klich OSU
  	 anna.klich@upjp2.edu.pl

	K https://orcid.org/0000-0001-8481-0745

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
	� https://ror.org/0583g9182

Człowiek i grzech  
na podstawie Rz 1, 18–32

	' https://doi.org/10.15633/9788383700854.08

Każdy człowiek pragnie żyć w bezpiecznym świecie i mieć możli-
wość wszechstronnego rozwoju. Rzeczywiste, współczesne zagroże-
nia są wielopłaszczyznowe, dlatego potrzeba właściwego rozeznania, 
by nie miały one destrukcyjnego wpływu na nasze życie.

Objawienie Boże, wprowadzające w antropologię biblijną, każe 
nam stawiać pytanie o to, dlaczego współczesny człowiek gubi wła-
sną tożsamość i pragnienie relacji z Bogiem oraz traci poczucie grze-
chu? Wydaje się, że problem ten był podejmowany przez św. Pawła 
w Liście do Rzymian. Niniejszy artykuł stanowi studium egzege-
tycznym Rz 1, 18–32. Jego celem będzie podjęcie problemu dotyczą-
cego możliwości poznania Boga, przyczyn i konsekwencji grzechu.

Studium perykopy przeprowadzone będzie w trzech etapach. 
Najpierw – w celu wyodrębnienia głównych tematów teologicznych – 
zostanie zbadany kontekst i struktura Rz 1, 18–32. Następnie zostaną 



152

Anna Emmanuela Klich OSU

przebadane warunki poznania Boga objawiającego się w stworzeniu. 
Kolejno zostaną przeanalizowane przyczyny oddawania się przez czło-
wieka bałwochwalstwu, by w końcu zbadać konsekwencje grzechu.

1. Kontekst i struktura

Św. Paweł rozpoczyna List do Rzymian kluczową prawdą o tym, 
że „Ewangelia jest mocą Bożą dla każdego wierzącego” (por. Rz 1, 36). 
Aby Ewangelia o Jezusie Chrystusie Synu Bożym (por. Rz 1, 2–3) 
mogła przynieść zbawczy skutek i moc, potrzeba, by  człowiek 
w wolności na nią odpowiedział, zawierzając siebie Bogu (por. 
Rz 1,  16). Przez wiarę w Ewangelię dokonuje się przyjęcie daru 
zbawienia (Rz 1, 16–17). Dzięki wierze człowiek jest wprowadzany 
w osobową relację i więź z Bogiem (por. Rz 1, 5). Ewangelia przynosi 
zbawienie każdemu, kto wierzy1. W badanym tekście Paweł nie 
określa adresatów, zwraca się do wszystkich, zarówno do chrześcijan 
pochodzących z judaizmu, jak i z pogaństwa2.

Po tezie wprowadzającej, w następującej części Listu, Apostoł 
Narodów podejmuje temat realizmu grzechu (Rz 1, 18 – 4, 25) i wy-
kazuje, że warunkiem przyjęcia Ewangelii jako mocy zbawczej jest 
uznanie własnej grzeszności. Pawłowa wizja jest aktualna współ-
cześnie, kiedy zanika poczucie grzechu3.

1	 Por. S. Witkowski, Rz 1, 16–17 jako główna teza Listu do Rzymian, „Ruch 
Biblijny i Liturgiczny” 59 (2006) nr 2, s. 99. 

2	 Por. S. Witkowski, Powszechny wymiar grzechu (Rz 1, 18–32), [w:] Pozwólcie 
pojednać się z Bogiem, red. J. Kręcidło, Kraków 2007, s. 34. 

3	 Por. G. Rafiński, Grzech ludzkości i dar usprawiedliwienia, [w:] Wpro-
wadzenie w myśl i wezwanie ksiąg biblijnych, t. 9: Dzieje Apostolskie. Listy 
św. Pawła, red. J. Frankowski, S. Mędala, Warszawa 1997, s. 310–312.



� 153 

Człowiek i grzech na podstawie Rz 1, 18–32

Analiza struktury perykopy ma na celu odkrycie głównego 
przesłania.

W sekcji Rz 1, 18 – 4, 25 dominuje argumentacja biblijna, która 
schodzi na dalszy plan od Rz 5,  1, gdzie rozpoczyna się kolejna 
sekcja dotycząca nowego życia wierzącego. Można przyjąć, że blok 
tematyczny jest dyptykiem skontrastowanym tematycznie. W części 
pierwszej (Rz 1, 18 – 3, 20) przedstawiona jest sytuacja negatywna, 
w której Paweł wskazuje na to, że „wszyscy zgrzeszyli” (Rz 3, 23), 
dlatego też poddani są pod „gniew Boży” (w. 18). Natomiast w dru-
giej części (Rz 3, 21 – 4, 25) opisana jest sytuacja pozytywna, której 
podstawą jest Chrystus jako „narzędzie przebłagania” (Rz 3, 25) 
oraz Boża cierpliwość.

Z literackiego punktu widzenia perykopa obejmująca Rz 1, 18–32 
należy do prorockiej mowy sądowej, która demaskuje winę wszyst-
kich ludzi, ukazując ich upadek moralny. Głównymi osobami wystę-
pującymi w perykopie są Bóg oraz ludzie opisani jako „oni”. Apostoł 
stosuje czasowniki w czasie przeszłym, nawiązując do początków 
ludzkości (por. w. 20)4.

W Rz 1, 18–32 Paweł podaje najpierw tezę, a następnie rozpoczyna 
jej udowadnianie. W narratio przytacza fakty czytelne dla adresatów 
listu. Apostoł Narodów w badanym tekście (por. Rz 1, 19–32) trzy razy 
powtarza ten sam zabieg: ukazuje działanie ludzkie (w. 19–23, 25, 28a) 
i postawę Boga wobec wyborów człowieka (w. 24, 26–27, 28b–31)5.

4	 Por. S. Witkowski, Powszechny wymiar grzechu (Rz 1, 18–32), dz. cyt., s. 34. 
5	 Por. J.-N. Aletti, List do  Rzymian, [w:] Międzynarodowy komentarz 

do Pisma Świętego. Komentarz katolicki i ekumeniczny na XXI wiek, red. 
W. R. Farmer, Warszawa 2000, s. 1418. 



154

Anna Emmanuela Klich OSU

Można przyjąć następującą strukturę badanej perykopy6:
1.	 Objawienie się Boga i odpowiedź człowieka (w. 18–31);
	 1.1.	 Bóg objawia się w stworzeniu (w. 19–20);
	 1.2.	 Człowiek oddaje się bałwochwalstwu (w. 21–23);
	 1.3.	 Konsekwencje grzechu (w. 24–31);
2.	 Konkluzja (w. 32).

Powyższa struktura będzie stanowiła podstawę analizy egze-
getycznej przeprowadzonej w niniejszym studium. Podsumowując 
analizy dotyczące kontekstu literackiej perykopy Rz 1, 18–32, można 
stwierdzić, że Paweł akcentuje dwa wymiary grzechu: uniwersal-
ny – dotyczący każdego człowieka; teologiczny – wskazujący na to, 
że grzech jest odrzuceniem objawiającego się Boga.

2. Objawienie się Boga i odpowiedź człowieka 
(w. 18–32)

W tezie wprowadzającej i rozpoczynającej perykopę św. Paweł za-
uważa, że „gniew Boży” objawił się przeciw wszelkiej „bezbożności” 
i „nieprawości” ludzi, którzy „nakładają prawdzie pęta” (w. 18).

W Starym Testamencie gniew Boga (por. Lb 11, 1) był przeciw-
stawiany Jego sprawiedliwości (por. Mi 7, 9; Ps 85, 5–12). Także Pa-
weł przedstawia gniew jako wywołany przez grzech (por. Rz 2, 5–8; 
4, 15; 9, 22; Ef 5, 6; Kol 3, 6), lecz ukazuje Chrystusa wybawiającego 
od tego gniewu ludzi, którzy w Niego wierzą i których Bóg uspra-
wiedliwia (por. Rz 5, 9). Na uwagę zasługuje fakt, że w badanej 

6	 Por. S. Stasiak, List do Rzymian, Częstochowa 2020, s. 140 (Nowy Ko-
mentarz Biblijny. Nowy Testament, 6).



� 155 

Człowiek i grzech na podstawie Rz 1, 18–32

perykopie stwierdzenie Pawła dotyczące gniewu Bożego, jaki ob-
jawia się z nieba, jest wyrażony w czasie teraźniejszym. Ta teraź-
niejszość jest konsekwencją nieustannego odrzucania objawienia 
Bożego. W jego zasięgu są wszyscy dopuszczający się bezbożności 
i niesprawiedliwości7.

Pisząc o powodach, które wywołują Boży gniew, Paweł wskazuje 
przede wszystkim na „bezbożność” (grec. asebeia) i „nieprawość 
bądź niesprawiedliwość” (grec. adikia). Rzeczownik asebeia poza 
badanym miejscem Paweł stosuje też w Liście do Rzymian, gdzie – 
powołując się na proroctwo Izajasza – podkreśla, że oczyszczenie 
i wybawienie Izraela polega na oddaleniu od narodu bezbożności, 
co dokonało się dzięki przymierzu z Bogiem (por. Rz 11, 26)8. Kiedy 
przestrzega Tymoteusza przed próżnym gadulstwem, uzasadnia, 
że „uprawiający ją coraz bardziej będą się zbliżać ku bezbożności” 
(2 Tm 2, 16). W Liście do Tytusa podkreśla, że „ukazała się bowiem 
łaska Boga, która niesie zbawienie wszystkim ludziom i poucza nas, 
abyśmy wyrzekłszy się bezbożności i żądz światowych, rozumnie 
i sprawiedliwie, i pobożnie żyli na tym świecie” (Tt 2, 12). Rzeczow-
nik adikia „niesprawiedliwość bądź nieprawość” stosuje św. Paweł 
w swoich listach, ukazując ją jako niemożliwą w Bogu (por. Rz 9, 14), 
jako wroga prawdy (por. Rz 1, 18a.b). Natomiast, gdy tym terminem 
określa ludzi, wówczas zaznacza, że „nieprawy” działa przy poparciu 
szatana (por. 2 Tes 2, 10)9. Bezbożność stanowi więc zaprzeczenie 

7	 Por. M. Kowalski, Apokaliptyczny gniew Boga i jego miejsce w Ewangelii 
Pawła (Rz 1, 18–32), „Verbum Vitae” 33 (2018), s. 218–219, https://doi.
org/10.31743/VV.2018.33.09. 

8	 Por. S. Stasiak, List do Rzymian, dz. cyt., s. 531. 
9	 Por. R. Popowski, Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, War-

szawa 2006, s. 93.



156

Anna Emmanuela Klich OSU

prawidłowych relacji z Bogiem, natomiast niesprawiedliwość opisuje 
wykroczenia w relacjach międzyludzkich10.

Kluczowy dla tej tezy jest skutek grzesznych postaw przeciw 
Bogu i ludziom, jakim jest zamknięcie się na prawdę11. Ludzie „za-
trzymujący prawdę w niesprawiedliwości”12, czynią wszystko, by ją 
powstrzymać, odrzucić i oddalić od swego umysłu. W w. 18 grecki 
rzeczownik adikia („niesprawiedliwość bądź nieprawość”) występu-
je dwa razy i na nim spoczywa akcent. Niesprawiedliwość i prawda 
są wobec siebie w wyraźnej opozycji. Niesprawiedliwość ludzi prze-
słania prawdę Bożą. Prawda (grec. alētheia) w sensie biblijnym nie 
oznacza zbioru prawd abstrakcyjnych, lecz wyraża to, co człowiek 
winien przyjąć, aby być wiernym Bogu, dając w ten sposób życiu 
solidny fundament13.

Wydaje się, że można przyjąć, iż bezbożność i nieprawość za-
grażają człowiekowi, gdyż oddalają go od życia w prawdzie o Bogu, 
o świecie oraz o sobie samym.

2.1. Bóg objawia się w stworzeniu (w. 19–20)
W dalszej części Paweł potwierdza możliwość poznania Boga: „To 
bowiem, co o Bogu można poznać, jawne jest wśród nich, gdyż Bóg 
im to ujawnił. Albowiem od stworzenia świata niewidzialne Jego 
przymioty – wiekuista Jego potęga oraz bóstwo – stają się widzialne 
dla umysłu przez Jego dzieła, tak że nie mogą się wymówić od winy” 
(1, 19–20). Paweł prezentuje naukę o tzw. naturalnym poznaniu Boga, 

10	 Por. S. Witkowski, Powszechny wymiar grzechu (Rz 1, 18–32), dz. cyt., s. 36. 
11	 Por. S. Stasiak, List do Rzymian, dz. cyt., s. 141.
12	 Por. tłumaczenie: R. Popowski, Grecko-polski Nowy Testament, Warszawa 

2021, s. 801 (Prymasowska Seria Biblijna).
13	 Por. S. Witkowski, Powszechny wymiar grzechu (Rz 1, 18–32), dz. cyt., s. 37. 



� 157 

Człowiek i grzech na podstawie Rz 1, 18–32

znaną ze Starego Testamentu. Nauka ta opiera się na podstawowych 
tezach.

Po pierwsze Niewidzialnego Boga Stwórcę można poznać po-
przez widzialne dzieła stworzenia14. Po drugie człowiek otrzymał 
od Boga oczy rozumu, by mógł uznać wszechmoc wiecznego Boga. 
Dlatego też odrzucenie Boga i deptanie Jego praw jest zawinione 
i nie można tego usprawiedliwić.

Choć poznanie prawdy Bożej jest dla ludzi dostępne, to jednak 
„przez nieprawość nakładają prawdzie pęta” (Rz 1, 18). Apostoł stara 
się ukazać, że człowiek niedostrzegający Boga nie może wymówić 
się od winy, ponieważ On wszystkim objawił się wystarczająco 
czytelnie. Ewentualny brak poznania Boga jako Stwórcy jest konse-
kwencją niewłaściwej relacji wobec Boga, wobec drugiego człowieka 
i wobec stworzenia. Paweł podkreśla, że Bóg jest „poznawalny” 
(grec. gnōstos), ponieważ sam się „ujawnił bądź ukazał”. Grec-
ki czasownik faneroō występuje w Nowym Testamencie 49 razy 
i oznacza „pokazać się”, „ukazać się”, „objawiać się”15. W badanej 
perykopie Paweł odnosi ten czasownik do Boga, podobnie w Liście 
do Tytusa, gdy stwierdza, że „we właściwym czasie objawił swe słowo 
przez nauczanie powierzone mi z rozkazu Boga, Zbawiciela naszego” 
(Tt 1, 3) oraz w Drugim Liście do Koryntian, gdy pisze: „Bogu niech 
będą dzięki za to, że pozwala nam zawsze zwyciężać w Chrystusie 
i roznosić po wszystkich miejscach woń Jego poznania” (2 Kor 2, 14).

Jednocześnie Paweł wskazuje na zakres ukazania się Boga: „nie-
widzialne Jego przymioty – wiekuista Jego potęga oraz bóstwo –  

14	 Por. M. Rosik, Paweł Apostoł o naturalnym poznaniu Boga (Rz 1, 19–20), 
„Theologia Wratislaviensia” 13 (2018), s. 87–100; por. także: R. Moń, Etyka 
Objawiona a naturalna w Rz 1, 18–32, „Studia Theologica Varsaviensia” 
17 (1979) nr 2, s. 65–80.

15	 Por. R.  Popowski, Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, 
dz. cyt., 5171.



158

Anna Emmanuela Klich OSU

stają się widzialne” (Rz 1, 20). Tym, co Bóg pozwala człowiekowi 
poznać to nie Jego Istota, ale przymioty, które mogą być odkryte 
i poznane poprzez dzieło stworzenia. Już psalmista wyraża prze-
konanie, że Bóg przemawia językiem stworzenia: „Niebiosa głoszą 
chwałę Boga, dzieło rąk Jego nieboskłon obwieszcza” (Ps 19, 2). 
Mówią one o potędze Bożej dającej istnienie, o Bożej wieczności16.

Przymiotnik określający Bożą moc: „wieczny” grec. aidios wy-
stępuje w Mdr 2, 23, gdzie czytamy: „Bo dla nieśmiertelności Bóg 
stworzył człowieka – uczynił go obrazem swej własnej wieczności”. 
Według autora Księgi Mądrości wieczność Boża znajduje swe odbi-
cie w człowieku i promieniuje w Bożej Mądrości (por. Mdr 7, 26). 
Przyjmuje się, że Paweł odnosi się w Liście do Rzymian do klasycz-
nego tekstu o poznawalności istnienia Boga w Księdze Mądrości 
(por. Mdr 13, 1 – 15, 19). Warto zwrócić uwagę na wstępne stwier-
dzenie: „Głupi [już] z natury są wszyscy ludzie, którzy nie poznali 
Boga: z dóbr widzialnych nie zdołali poznać Tego, który jest, patrząc 
na dzieła, nie poznali Twórcy” (Mdr 13, 1). Autor Księgi Mądrości za-
uważa, że umysł ludzki jest zdolny dojść do poznania Boga, a jedno-
cześnie gani pogan, którzy popadli w kult przyrody (por. Mdr 13, 13 n.). 
Również Paweł stwierdza, że wszystkie wspomniane niewidzialne 
przymioty Boga i jego wieczna potęga stają się widzialne dla umysłu 
(grec. nooumena) przez jego dzieła. Sugeruje przez to, że poznanie 
Boga następuje poprzez poddanie obserwowanych danych dotyczą-
cych dzieł stworzenia refleksji intelektualnej17. W procesie poznania 
Boga poprzez dzieła stworzenia fundamentalną rolę odgrywa umysł. 
Możliwość poznania Boga jest dana ludziom, ponieważ Bóg obda-
rzył nas władzami poznawczymi. Jego wiekuista potęga i bóstwo 

16	 Por. A. Paciorek, Człowiek bez Chrystusa w soteriologii Listu św. Pawła 
do Rzymian, Tarnów 1995, s. 100. 

17	 Por. M. Kowalski, Apokaliptyczny gniew Boga…, dz. cyt., s. 226. 



� 159 

Człowiek i grzech na podstawie Rz 1, 18–32

domagają się uznania wyższości Boga nad człowiekiem oraz okazania 
Mu czci i ufności. Wszyscy, którzy zatrzymują się przed tym etapem, 
nie mogą wymówić się od winy (por. Mdr 13, 8). Jak zaraz Paweł dopo-
wie, wina ludzi wyraża się w utracie wdzięczności za doznane dobra.

Podsumowując, warto zauważyć dwa akcenty postawione przez 
Apostoła Narodów. Po pierwsze „wiekuista Boża potęga” została ob-
jawiona ludziom w dziele stworzenia. Po drugie człowiek obdarzony 
jest rozumem zdolnym do poznania przymiotów Boga.

2.2. Człowiek oddaje się bałwochwalstwu (w. 21–23)
W dalszej części wywodu Paweł opisuje sytuację ludzi, którzy za-
mykają się na przyjęcie prawdy o Bogu: „choć Boga poznali, nie 
oddali Mu czci jako Bogu ani Mu nie dziękowali, lecz znikczemnieli 
w swoich myślach i zaćmione zostało bezrozumne ich serce. Podając 
się za mądrych, stali się głupimi. I zamienili chwałę niezniszczalnego 
Boga na podobizny i obrazy śmiertelnego człowieka, ptaków, czworo-
nożnych zwierząt i płazów” (Rz 1, 21–23). Charakterystyka ta odnosi 
się do modelu człowieka znanego w literaturze żydowskiej18. Pawło-
wa argumentacja jest podobna do zastosowanej w Księdze Mądrości. 
Argumenty Apostoła były więc aktualne i łatwe do zrozumienia dla 
jego czytelników. W późniejszej tradycji biblijnej bałwochwalstwo 
było uznawane za najwyższe stadium grzechu, do którego doprowa-
dziły człowieka złe skłonności. Język, jakim Paweł się posługuje dla 
opisania bałwochwalstwa, został zaczerpnięty ze Starego Testamentu 
(por. Pwt 4, 16–20; Ps 106, 20; Jr 2, 11)19.

18	 Por. G. Rafiński, Grzech ludzkości i  dar usprawiedliwienia, dz.  cyt., 
s. 313–314. 

19	 Por. C. S. Keener, Komentarz historyczno-kulturowy do Nowego Testamentu, 
Warszawa 2000, s. 315. 



160

Anna Emmanuela Klich OSU

Najpierw Paweł zauważa, że poznanie prawdy o Bogu prowa-
dzi wierzącego do czci i wdzięczności wobec Niego. Apostoł pisze 
o dwóch postawach: „oddawanie Bogu chwały” i „dziękowanie”. 
Czasowniki te  syntetyzują prawdziwą religijność. Oddać Bogu 
chwałę oznacza rozpoznać Go jako jedynego Pana i uznawać Jego 
niepowtarzalną odrębność względem stworzeń (por. Rz 1, 23). Nato-
miast okazać Bogu wdzięczność jest równoznaczne z uznaniem Jego 
dobroci zaangażowanej na rzecz człowieka (por. Rz 14, 6) i przyję-
ciem Bożego słowa (por. 1 Tes 2, 13)20.

Jednak w  dalszym swoim wywodzie Paweł próbuje opisać 
stan tych, którzy nie oddają Bogu czci i dziękczynienia. Zauważa, 
że ich serca są „pogrążone w mroku” i „nierozumne” (w. 21). Sens 
greckiego zwrotu hē  asynetos kardia można odczytać poprzez 
fragment z Listu do Efezjan, gdzie czytamy: „umysłem pogrążeni 
w mroku, obcy dla życia Bożego, na skutek tkwiącej w nich nie-
wiedzy, na skutek zatwardziałości serca” (Ef 4, 18). Można przyjąć, 
że Paweł odnosi się tutaj do jednego z głównych tematów podej-
mowanych przez proroków Starego Testamentu – serca z kamie-
nia i z ciała (por. Iz 44, 18–20). Dla Pawła „serce” (grec. kardia) 
stanowi najbardziej intymne centrum życia, niedostępne nawet 
dla samego człowieka (por. 1 Kor 4,  5), jednak niemające tajem-
nic dla Boga (por. 1 Tes 2, 4). To z niego pochodzą pragnienia (por. 
Rz 10, 1) i pożądania (por. Rz 1, 24). W sercu dokonuje się nawróce-
nie (por. Rz 2, 5), w nim rodzi się wiara (por. Rz 10, 9–10). W nim 
i  przez nie człowiek może również poznawać (por. 2  Kor  4,  6). 
Zatem, jeśli serce staje się nierozumne, pogrąża się w mroku, wów-
czas dokonuje się poważna destrukcyjna zmiana w najgłębszych 

20	 Por. Por. S. Witkowski, Powszechny wymiar grzechu (Rz 1, 18–32), dz. cyt., 
s. 40.



� 161 

Człowiek i grzech na podstawie Rz 1, 18–32

pokładach ludzkiej osoby. Serce staje się niezdolne do poznania  
i rozumienia21.

Można nawet powiedzieć, że jest to całkowita degradacja czło-
wieczeństwa. W czym się ona przejawia? Najpierw Paweł wskazuje 
na zadufanie w sobie, pychę i  zarozumiałość. Apostoł zauważa, 
że ludzie będący w tym stanie uważają się za mędrców, a w rzeczy-
wistości stali się głupcami. Zastosowany przez autora czasownik 
mataioomai w stronie biernej znaczy „stawać się pustym”, „sta-
wać się głupim”22. Kontekst wskazuje, że przejawem głupoty jest 
oddawanie czci bożkom. Apostoł Narodów utrzymuje, że  skut-
kiem głupoty jest to, że ludzie poddali się pod niewolę stworzenia 
(w. 23)23. Krytyka ludzi, którzy nie oddali czci Bogu, akcentuje ich 
bałwochwalstwo i cześć oddawaną stworzeniom. Zamieniają oni 
chwałę Boga na podobizny człowieka, ptaków, czworonożnych 
zwierząt i płazów (por. Rz 1, 23). Zdanie to przywołuje na myśl słowa 
Księgi Mądrości, w których autor oskarża ludzi oddających część 
fenomenom natury, takim, jak ogień, wiatr, powietrze, gwiazdy 
i woda (por. Mdr 13, 2–3), czy czczą zwierzęta (por. Mdr 15, 18)24. 
W badanym wersecie (w. 23) Paweł pisze o idolatrii w odniesieniu 
do ludzi i zwierząt. Wymienia najpierw ptaki, później zwierzęta 
czworonożne, w końcu płazy.

Reasumując, należy podkreślić, że dla Pawła oddawanie Bogu 
czci i wdzięczności są oznaką poznania Go, które dokonuje się w ser-
cu człowieka. Wskazuje też na to, że człowiek cały jest skierowany 
ku kultowi, jeżeli nie oddaje czci Bogu, oddaje ją stworzeniom.

21	 Por. S. Stasiak, List do Rzymian, dz. cyt., s. 146.
22	 Por. R. Popowski, Wielki słownik grecko-polski, dz. cyt., 3146.
23	 Por. H. Langkammer, Komentarz teologiczno-pastoralny wszystkich listów 

św. Pawła Apostoła z okazji Roku św. Pawła, t. 1: Wielkie Listy św. Pawła, 
Legnica 2009, s. 33. 

24	 Por. M. Kowalski, Apokaliptyczny gniew…, dz. cyt., s. 228. 



162

Anna Emmanuela Klich OSU

2.3. Konsekwencje grzechu (w. 24–32)
W dalszej części wywodu św. Paweł nawiązuje do w. 18, gdzie odno-
sił się do gniewu Bożego. Teraz wskazuje na to, że odstępcy popadają 
w coraz to nowe, bardziej odrażające grzechy (por. Mdr 14, 23–26).

Apostoł wskazuje na skutki życia bezbożnego i stwierdza: „Dla-
tego wydał ich Bóg poprzez pożądania ich serc na łup nieczystości, 
tak iż dopuszczali się bezczeszczenia własnych ciał. Prawdę Bożą 
przemienili oni w kłamstwo i stworzeniu oddawali cześć, i służyli 
jemu, zamiast służyć Stwórcy, który jest błogosławiony na wieki. 
Amen. Dlatego to wydał ich Bóg na pastwę bezecnych namiętno-
ści: mianowicie kobiety ich przemieniły pożycie zgodne z natu-
rą na przeciwne naturze. Podobnie też i mężczyźni, porzuciwszy 
normalne współżycie z kobietą, zapałali nawzajem żądzą ku sobie, 
mężczyźni z mężczyznami uprawiając bezwstyd i na samych so-
bie ponosząc zapłatę należną za zboczenie. A ponieważ nie uznali 
za  słuszne zachować prawdziwe poznanie Boga, wydał ich Bóg 
na pastwę na nic niezdatnego rozumu, tak że czynili to, co się nie 
godzi” (Rz 1, 24–28).

Autor perykopy opisuje działanie Boga, które jest odpowiedzią 
na idolatrię. Gniew Boży wyraża się w stwierdzeniu: „wydał ich”. 
Grecki czasownik paradidomi oznacza „oddawać”, „wydawać”, jest 
związany z czynnością Boga25. Apostoł trzykrotnie powtarza wy-
rażenie: „wydał ich Bóg” (w. 24, 26, 28), przez co wskazuje na to, 
że to Bóg – dający człowiekowi wolność – respektuje ludzki wybór 
poddania się pod władzę pożądań (w. 24), namiętności (w. 26) 
i bezecnego rozumu (w. 28)26.

25	 Por. R. Popowski, Wielki słownik grecko-polski, dz. cyt., 3734. 
26	 Por. S. Witkowski, Powszechny wymiar grzechu (Rz 1, 18–32), dz. cyt., s. 44. 



� 163 

Człowiek i grzech na podstawie Rz 1, 18–32

Paweł ukazuje, jak zawiniony błąd w myśleniu, rozumowaniu 
pociąga za sobą coraz poważniejsze błędy w działaniu – na pozio-
mie moralnym i społecznym. Grzech sam w sobie pociąga za sobą 
konsekwencje (por. Ez 23, 28–29; Iz 64, 6; Mdr 11, 15–16; 12, 23–27). 
Paweł krytykuje pogrążanie się człowieka w złu.

W wierszach 24 i 25 przedstawia – w trzech ujęciach – poniżający 
godność ludzką stan człowieka w grzechu. Najpierw Paweł ukazuje, 
jak pożądanie zawężone do nieczystości seksualnej sprawia, że ciało 
nie doznaje należnego szacunku27. Biblia Tysiąclecia tłumaczy ten 
werset w następujący sposób: „dopuszczali się bezczeszczenia wła-
snych ciał” (1, 24). Paweł patrzy na ciało człowieka jako na dzieło 
Boga, któremu należy się szacunek. Jednocześnie Apostoł dopowia-
da, że istota idolatrii tkwi w kłamstwie, w zamianie prawdy Bożej 
na upodlenie, które jest zaprzeczeniem wszelkiej moralności.

W w. 26–27 Paweł wymienia grzechy natury seksualnej: nie-
naturalne współżycie między kobietami i męskie relacje homosek-
sualne28. Dla opisania żeńskich i męskich relacji homoseksualnych 
Paweł odwołuje się do szeregu określeń związanych z kategorią 

27	 Por. S. Witkowski, Powszechny wymiar grzechu (Rz 1, 18–32), dz. cyt., s. 45. 
28	 Wśród greckich mężczyzn biseksualność była częstym zjawiskiem. Ak-

ceptowane były skłonności homoseksualne, niektóre elementy kultury 
greckiej ukierunkowywały nawet ku takim zachowaniom młodych chłop-
ców. Mężczyźni i kobiety dorastali oddzieleni od siebie i w konsekwencji 
więzi między mężczyznami stawały się silne. Przypuszczalnie z powodu 
braku wystarczającej liczby kobiet często zdarzały się małżeństwa trzy-
dziestoletnich mężczyzn z czternastoletnimi dziewczętami, które były 
przez nich postrzegane jako dzieci. Mężczyźni do czasu takich późnych 
małżeństw mieli trzy sposoby zaspokajania popędu seksualnego: niewol-
nice, prostytutki i innych mężczyzn. Chociaż wielu członków rzymskiej 
warstwy wyższej uległo wpływom greckich praktyk, niektórzy Rzymianie, 
szczególnie Rzymscy filozofowie, uważali homoseksualizm za obrzydli-
wość. Por. C. S. Keener, Komentarz historyczno-kulturowy do Nowego 
Testamentu, Warszawa 2000, s. 315.



164

Anna Emmanuela Klich OSU

honoru i wstydu. Należą do nich „haniebne namiętności” (w. 26) – 
w przypadku kobiet, oraz żądze, jakimi płoną ku sobie mężczyźni 
uprawiający „bezwstyd” (w. 27)29.

Gdy Apostoł odnosi się do rzeczywistości „pożądania”, stosuje 
grec. rzeczownik oreksis oznaczający „pragnienie” oraz „pożądanie” 
(w. 27)30, który stanowi hapax legomenon. Według stoików rzeczywi-
stość ta była rozumiana jako pragnienie prowadzące do osiągnięcia 
tego, co dobre, tymczasem, gdy jest bezgranicznie rozpalone, staje 
się przyczyną wynaturzeń objawiających się w relacjach homosek-
sualnych. W tym sensie „pożądanie” było rozumiane jako choroba 
duszy, sprzeczna z  rozumem31. Można więc przyjąć, że Apostoł 
nawiązuje tu do języka pogan.

Ponadto wydaje się, że Paweł ma też na względzie adresata 
związanego z  judaizmem, gdyż możliwe jest tu  też nawiązanie 
do Księgi Mądrości, której autor wspomina o obrzydliwych dla 
Boga grzechach przeciwko naturze, rozprzężeniu w małżeństwach, 
cudzołóstwie i rozpuście (por. Mdr 14, 26), a ich źródła upatruje 
w kulcie bożków (por. Mdr 14, 27).

Ważną podstawą dla krytyki wszelkiego rodzaju związków na-
tury homoseksualnej Paweł znajduje w koncepcji prawa naturalne-
go, do którego elementów nawiązuje. Apostoł stwierdza, że relacje 
między kobietami są „sprzeczne z naturą” (grec. para fysin), podob-
nie jak te między mężczyznami, w których porzuca się naturalne 
stosunki seksualne.

29	 Por. M. Kowalski, Honor, wstyd, prawo naturalne oraz Pisma. Podstawy 
Pawłowej argumentacji na temat żeńskich i męskich relacji homoseksualnych, 

„Verbum Vitae” 39 (2021), s. 225. 
30	 Por. R. Popowski, Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, dz. cyt., 

3591.
31	 Por. M. Kowalski, Apokaliptyczny gniew Boga…, dz. cyt., s. 229.



� 165 

Człowiek i grzech na podstawie Rz 1, 18–32

W swej argumentacji Paweł kontynuuje dwutorowy dyskurs, 
adresowany zarówno do odbiorców pochodzenia pogańskiego, jak 
i żydowskiego. Odniesienie do pogan wydanych na pastwę ich nie-
zdatnym umysłom i czyniącym „to, co się nie godzi”, może znów 
nawiązywać do idei stoickich, dla których właściwe użycie dóbr 
tego świata winno odbywać się z ich naturalnym przeznaczeniem32. 
Również w myśli historyków i filozofów greckich relacje homo-
seksualne uważane były za niezgodne z naturą. Grecko-rzymscy 
moraliści sprzeciwiali się odwróceniu ról płci jako zjawisku „wbrew 
naturze”, co przypominało żydowską argumentację wychodzącą 
od pierwotnego Bożego celu stworzenia (por. Rdz 2, 18).

Ponadto w  Rz 1,  26–27 Paweł używa terminów „kobieta” 
i „mężczyzna” obecnych w opowiadaniu o stworzeniu mężczyzny 
i kobiety (por. Rdz 1, 27 LXX), co wskazuje na źródło jego myśli 
w Księdze Rodzaju. Związki homoseksualne zacierają różnicę mię-
dzy kobietą i mężczyzną, ustanowioną w Bożym dziele stworzenia. 
W Rz 1, 18–32 stworzenie staje się obiektem czci, co  jest oznaką 
odejścia od prawdy o Bogu i porzucenia jego praw (por. Rz 1, 23). 
Człowiek stworzony na obraz i podobieństwo Boże (por. Rdz 1, 27) 
zaczyna czcić obrazy ludzi i zwierząt oraz płazów (Rz 1, 23). Można 
też przyjąć, że Paweł nawiązuje do Kpł 18, 22 i 20, 13 poprzez słow-
nictwo związane z bezwstydem i nieczystością, poprzez potępienie 
relacji homoseksualnych między mężczyznami, a  także wyroku 
na nich spadającego33.

Także dla Pawła grzechy „przeciwko naturze” są buntem stwo-
rzenia przeciwko Stwórcy. Można tu przyjąć istniejące nawiązanie 
do Księgi Mądrości, w której autor termin fysis odnosi do elementów 

32	 Por. M. Kowalski, Apokaliptyczny gniew Boga…, dz. cyt., s. 230. 
33	 Por. M. Kowalski, Honor, wstyd, prawo naturalne…, dz. cyt., s. 245. 



166

Anna Emmanuela Klich OSU

składowych wszechświata (por. Mdr 19, 20) oraz do charakteru 
człowieka otwartego na  poznanie Boga (por. Mdr  13,  1). Poję-
cie fysis obecne w Mdr 13, 1 może być pomocne dla interpreta-
cji Pawłowego sądu w Rz 1, 26–27 relacji homoseksualnych jako 
sprzecznych z naturą. Sprzeciwia im się charakter i konstytucja 
człowieka otwartego na poznanie Boga, noszącego w sobie zamysł 
Boży i celowość. Jednak tak jak autor Księgi Mądrości (por. 11, 16; 
12, 23), również Paweł zaznacza, że to Bóg wydaje człowieka bezpra-
wiu, w którym się pogrąża, odrzucając prawa rządzące światem34.

Konkludując, można stwierdzić, że homoseksualizm na wiele 
sposobów zaciera obraz Boga Stwórcy wpisany w człowieka. Pro-
wadzi on do utraty ludzkiej wolności, ponieważ człowiek staje się 
niewolnikiem własnych żądz (por. Rz 1, 23. 24. 26). Skutkiem tego 
jest poniżenie ludzkiego ciała, które jest Bożym darem. Wreszcie 
relacje homoseksualne niszczą jednoczący wymiar płciowości, jej 
różnorodność i celowość (por. Rz 1, 24)35.

W końcowej części perykopy (w. 29–31) Paweł zauważa, że ido-
latria prowadzi nie tylko do wynaturzeń seksualnych, ale także 
do wszelkiego rodzaju zachowań, które zakłócają życie indywidual-
ne i społeczne. W tej części perykopy Rz 1, 29–31 Paweł stosuje tzw. 
katalog występków36. Można przyjąć, że Apostoł nawiązuje tu do 

„list grzechów”, które sporządzali starożytni pisarze greccy, rzym-
scy, żydowscy (por. Kpł 18), z wyjątkiem jednak bałwochwalstwa 
i zachowań homoseksualnych (por. Rz 1, 18–27). Grzechy, takie 
jak chciwość, zazdrość, przewrotność, niegodziwość i niewiedza, 

34	 Por. M. Kowalski, Honor, wstyd, prawo naturalne…, dz. cyt., s. 240. 
U Pawła „natura” poza badanym miejscem pojawia się w Rz 2, 14, gdzie 
określa tym terminem swoisty kompas postępowania moralnego pogan.

35	 Por. M. Kowalski, Honor, wstyd, prawo naturalne…, dz. cyt., s. 247.
36	 Gatunek ten obecny jest Nowym Testamencie: Mk 7,21n, Rz  13, 13; 

1 Kor 5, 10n; 1 Kor 6, 10n; 2 Kor 12, 20; Ga 5, 19nn; 2 Tm 3, 2–5.



� 167 

Człowiek i grzech na podstawie Rz 1, 18–32

pojawiają się na listach żydowskich jako grzechy popełniane przez 
niektórych Izraelitów. Podobnie jak prorok Amos (por. Am 1–2) 
Paweł przygotowuje czytelników do uznania, że nie tylko postawy 
pogan wymagają nawrócenia, ale też chrześcijan pochodzących 
z  judaizmu (por. Rz 2)37. „Listę występków” wymienioną przez 
Pawła można podzielić następująco:
•	 cztery – „nieprawość, przewrotność, chciwość, niegodziwość” 

(w. 29a);
•	 pięć  – „zazdrość, zabójstwo, waśnie, podstęp, złośliwość” 

(w. 29b);
•	 osiem – „potwarcy (w. 29c), oszczercy, nienawidzący Boga, zu-

chwali, pyszni, chełpliwi, w tym, co złe, pomysłowi, rodzicom 
nieposłuszni” (w. 30);

•	 cztery – „bezrozumni, niestali, bez serca, bez litości” (w. 31).
W ostatnim wersecie perykopy Paweł konkluduje następująco: 

„Oni to, mimo że dobrze znają wyrok Boży, iż ci, którzy się takich 
czynów dopuszczają, winni są śmierci, nie tylko je popełniają, ale 
nadto chwalą tych, którzy to czynią” (w. 32). Na koniec Paweł na-
wiązuje do „wyroku Bożego”, którym jest ostateczna śmieć (5, 12. 19) 
będąca udziałem wszystkich grzeszników, oznaczająca wykluczenie 
z Królestwa Bożego (por. 1 Kor 6, 10; Ga 5, 21). Apostoł zaznacza 
też, że grzesznicy nie tylko sami nie oddają czci Bogu, nie postępują 
sprawiedliwie, lecz także aprobują takie zachowanie u innych i przez 
pochwałę utwierdzają ich w złu.

Streszczając ostatnią część badanej perykopy, widzimy Pawła, 
który konsekwentnie pokazuje Boga i człowieka grzeszącego. Bóg, 
szanując ludzką wolność, przyjmuje odrzucenie siebie przez człowieka, 

37	 Por. C. S. Keener, Komentarz historyczno-kulturowy do Nowego Testamentu, 
Warszawa 2000, s. 315. 



168

Anna Emmanuela Klich OSU

który stopniowo niszczy swoją godność i relacje społeczne, a podej-
muje przeciwne naturze związki homoseksualne. Apostoł podkreśla 
nie tylko negatywne oddziaływanie społeczne takich osób, lecz tak-
że niemożność udziału tych osób w szczęściu wiecznym z Bogiem.

Podsumowanie

Przeprowadzona analiza egzegetyczna perykopy dotyczącej człowie-
ka i grzechu na podstawie Rz 1, 18–32 doprowadziła do ważnych 
wniosków.

Najpierw św. Paweł wskazuje na to, że na głoszenie Ewangelii 
o zbawieniu człowiek potrzebuje odpowiedzieć wiarą, zawierzyć 
Chrystusowi jako Panu i Zbawcy. Gdy tak się stanie, wierzący 
ma udział w darze wolności i jest obdarzony mocą Bożą. Jednak 
człowiek może też odrzucić prawdę o Bogu i tym, że jest stworze-
niem słabym i grzesznym, które potrzebuje Zbawiciela. Wówczas 
wchodzi na drogę nieprawości i niesprawiedliwości.

Bóg uzdolnił człowieka do  tego, by poznał Jego przymioty 
poprzez dzieło stworzenia. Poznanie Boga, Jego potęgi i świętości, 
przejawia się we wdzięczności wobec Boga i oddawaniu Jemu chwały. 
Człowiek nieprawy i niesprawiedliwy doświadcza tego, że jego serce 
oraz rozum stają się niewrażliwe i zamknięte na objawiającego się 
Boga. Ludzie tacy wchodzą najpierw w bałwochwalstwo stworzeń, 
a następnie stopniowo dokonuje się odrzucenie prawdy o Bogu 
i własnej kondycji. Wskutek tego postępuje degradacja osoby, nisz-
czone są relacje społeczne i ludzie wchodzą w nienaturalne homosek-
sualne związki. Paweł Apostoł kończy swój wywód stwierdzeniem, 
że ludzie w grzechu wprowadzają na złą drogę innych. Jednocześnie 
ostrzega, że droga ta nie wiedzie do szczęścia wiecznego.



� 169 

Człowiek i grzech na podstawie Rz 1, 18–32

Bibliografia

Aletti J.-N., List do Rzymian, [w:] Międzynarodowy komentarz do Pisma Świę-
tego. Komentarz katolicki i ekumeniczny na XXI wiek, red. W. R. Farmer, 
Warszawa 2000, s. 1411–1455.

Keener C. S., Komentarz historyczno-kulturowy do Nowego Testamentu, War-
szawa 2000.

Kowalski M., Apokaliptyczny gniew Boga i jego miejsce w Ewangelii Pawła 
(Rz 1, 18–32), „Verbum Vitae” 33 (2018) s. 203–249, https://doi.org/
10.31743/VV.2018.33.09.

Kowalski M., Honor, wstyd, prawo naturalne oraz Pisma. Podstawy Paw-
łowej argumentacji na temat żeńskich i męskich relacji homoseksualnych, 

„Verbum Vitae” 39 (2021), s. 223–254.
Langkammer H., Komentarz teologiczno-pastoralny wszystkich listów 

św. Pawła Apostoła z okazji Roku św. Pawła, t. 1: Wielkie Listy św. Paw-
ła, Legnica 2009.

Moń R., Etyka Objawiona a naturalna w Rz 1, 18–32, „Studia Theologica 
Varsaviensia” 17 (1979) nr 2, s. 65–80.

Paciorek A., Człowiek bez Chrystusa w soteriologii Listu św. Pawła do Rzy-
mian, Tarnów 1995.

Popowski R., Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Warszawa 2006.
Rafiński G., Grzech ludzkości i dar usprawiedliwienia, [w:] Wprowadzenie 

w myśl i wezwanie ksiąg biblijnych, t. 9: Dzieje Apostolskie. Listy św. Paw-
ła, red. J. Frankowski, S. Mędala, Warszawa 1997, s. 290–380.

Rosik M., Paweł Apostoł o naturalnym poznaniu Boga (Rz 1, 19–20), „Theo
logia Wratislaviensia” 13 (2018), s. 87–100.

Stasiak S., List do Rzymian, Częstochowa 2020 (Nowy Komentarz Biblijny. 
Nowy Testament, 6).

Witkowski S., Powszechny wymiar grzechu (Rz 1, 18–32), [w:] Pozwólcie 
pojednać się z Bogiem, red. J. Kręcidło, Kraków 2007, s. 33–55.



170

Anna Emmanuela Klich OSU

Witkowski S., Rz 1, 16–17 jako główna teza Listu do Rzymian, „Ruch Biblijny 
i Liturgiczny” 59 (2006) nr 2, s. 97–104.

Abstrakt

Człowiek i grzech na podstawie Rz 1, 18–3
W rozdziale Anny Emmanueli Klich OSU analizowana jest perykopa 
Rz 1, 18–32, w której św. Paweł przedstawia prawdę o ludzkim grzechu 
i jego konsekwencjach. Autorka podkreśla dwa wymiary grzechu: 
uniwersalny – dotyczący każdego człowieka – oraz teologiczny – po-
legający na odrzuceniu objawiającego się Boga. Rozdział wskazuje, że 
człowiek, mimo możliwości poznania Boga przez dzieło stworzenia, 
może zamknąć się na prawdę, oddając się bałwochwalstwu i grzechowi. 
Apostoł ukazuje progresywną degradację człowieka, który wskutek 
odrzucenia Boga upada moralnie, oddając się nienaturalnym związkom 
homoseksualnym oraz różnym grzechom niszczącym relacje społeczne. 
Paweł podkreśla, że skutkiem takiego postępowania jest utrata udziału 
w szczęściu wiecznym. Analiza pokazuje, że jedyną drogą do zbawie-
nia jest wiara w Chrystusa i oddanie Bogu wdzięczności oraz chwały.

Słowa kluczowe
człowiek, wdzięczność, grzech, związki homoseksualne

Abstract

Man and sin based on Romans 1:18–32
The chapter by Anna Emmanuela Klich OSU analyzes the pericope 
Romans 1:18–32, in which St. Paul presents the truth about human sin 
and its consequences. The author emphasizes two dimensions of sin: 



Człowiek i grzech na podstawie Rz 1, 18–32

the universal – affecting every person – and the theological – based 
on the rejection of the revealed God. The chapter points out that, de-
spite the possibility of knowing God through His creation, a person 
can close themselves off from the truth, turning to idolatry and sin. 
The apostle shows the progressive degradation of the person who, by 
rejecting God, falls morally, engaging in unnatural homosexual rela-
tionships and various sins that destroy social relationships. Paul stresses 
that the consequence of such behavior is the loss of participation in 
eternal happiness. The analysis shows that the only path to salvation 
is faith in Christ and giving thanks and glory to God.

Keywords
man, gratitude, sin, homosexual relationships


