
K
on

teksty religijn
ości i rodzin

y

„[…] książka dotyczy ważnej dla życia i pełnego rozwoju człowieka problematyki 
religijności oraz rodziny, a także relacji między nimi. Opracowania przedstawione 
w książce dotyczą zagadnień nie tylko bardzo istotnych, ale równocześnie rzad-
ko poddawanych analizie i refleksji zarówno teoretycznej, jak również badaniom 
empirycznym”.

dr hab. Maria Czerwińska-Jasiewicz, prof. UKSW (fragment recenzji)

„Książka wpisuje się w nurt studiów charakterystycznych dla XXI wieku, a pole-
gających na  integracji  zagadnień. W zakresie omawianych artykułów na  temat 
religijności i  rodziny ich Autorzy ujmują psychologię rozwoju człowieka, osobo-
wości, kliniczną i familiologię – niekiedy wprost (explicite), a niekiedy w sposób 
domyślny (implicite). […] można przypuszczać, że […] książka będzie dla Czytel-
nika interesująca, inspirująca oraz praktycznie użyteczna. Będzie przydatna za-
interesowanym psychologom, pedagogom, nauczycielom, a  zwłaszcza tym, któ-
rzy dokształcają się w  zakresie problematyki prorodzinnej. Można z  tej książki 
korzystać w całości (np. w ramach zajęć dydaktycznych) lub wybiórczo, czytając 
poszczególne rozdziały”.

dr hab. Elżbieta Rydz, prof. KUL (fragment recenzji)

„[…] mimo trudnych, tragicznych i niesprzyjających sytuacji różne osoby uratowa-
ły mnie od zagłady i «wykierowały na ludzi»: najbardziej i wszechstronnie matka, 
która nie ukończyła żadnej klasy szkolnej; ojciec, który ukończył w dzieciństwie 
trzy klasy szkoły podstawowej, a  czwartą w  Armii Andersa; wychowawczynie 
z domu dziecka oraz nauczyciele kolejnych szkół. Nie jestem w stanie odwdzięczyć 
się im. Być może nie są już w stanie przyjąć ode mnie czegokolwiek. Z sercem więc 
dziękczynnym otrzymane dobro przekazuję innym, a zwłaszcza młodzieży akade-
mickiej. Dziś dostrzegam także jasne promienie ponurego zesłania. Wszak gdyby 
nie zesłanie, to najprawdopodobniej pozostałbym na wsi białoruskiej. A dzięki ze-
słaniu i dalszym kolejom życia zostałem nauczycielem akademickim. Oprócz tego: 
jeżeli spotkała mnie łaska cierpienia zesłańca, a raczej dziecka zesłańców, pieczo-
łowicie przez nich chronionego (mam na myśli nie tylko rodziców, ale także inne 
osoby dorosłe) – to wyrażam podziękowanie, a pozytywne owoce tego cierpienia 
przekazuję innym”.

fragment świadectwa życia Profesora Czesława Walesy  

Konteksty  
religijności  

i rodziny
redakcja 

Monika Borowska 
Jolanta Kraśniewska





Konteksty  
religijności  
i rodziny





Konteksty  
religijności  
i rodziny

redakcja 
Monika Borowska 

Jolanta Kraśniewska

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie 
Kraków 2020



Recenzja
dr hab. Maria Czerwińska-Jasiewicz, prof. UKSW 
dr hab. Elżbieta Rydz, prof. KUL  

Redakcja językowa
Martyna Bylak

Skład i łamanie
Pracownia Wydawnicza AD VERBUM

Publikacja f inansowana z subwencji przyznanej 
Uniwersytetowi Papieskiemu Jana Pawła II w Krakowie  
przez Ministra Nauki i Szkolnictwa Wyższego w roku 2020.

Publikacja współfinansowana przez Fundację im. Świętej Królowej Jadwigi  
dla Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie.

Copyright © 2020 by Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

ISBN 978-83-7438-931-0 (druk)
ISBN 978-83-7438-932-7 (online)
DOI http://dx.doi.org./10.15633/9788374389327

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydawnictwo Naukowe
30348 Kraków, ul. Bobrzyńskiego 10
tel./faks 12 422 60 40
e-mail: wydawnictwo@upjp2.edu.pl

Księgarnia Logos
31-004 Kraków, ul. Bracka 17
tel.  12 421 51 31
e-mail: logos@upjp2.edu.pl
 
www.ksiegarnia.upjp2.edu.pl
e-mail: sklep@upjp2.edu.pl



Profesorowi Czesławowi Walesie  
z wdzięcznością za dzielenie się wiedzą  

i głęboką mądrością





„Wierzę, że celem jest wszechdoskonałość.  
Przez wykonania stopniowe – po całość”.

Z poematu Niewola C. K. Norwida

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.01

Wprowadzenie

Piśmiennictwo na temat kontekstów funkcjonowania rodziny, począw-
szy od antycznych dramatów aż do publikacji ściśle naukowych, obejmuje 
ogromną liczbę opracowań. Wciąż aktualne są jednak pytania: ku czemu 
kształtuje rodzina? Jak rozumiemy człowieka w rodzinie? Zadaniem ni-
niejszej publikacji jest przedstawienie zagadnień dotyczących jednego 
z istotnych kontekstów jej funkcjonowania – religijności. Uwzględnianie 
w życiu rodzinnym jej regulacyjnej funkcji wydaje się zasadne, zwłaszcza 
w obliczu niepokojących zjawisk współczesności, generowanych bądź przez 
sama rodzinę, bądź niszczących ją z zewnątrz, a wobec których staje ona 
często bezradna. Rodzina jako siedlisko powstania, rozwoju i dochodzenia 
człowieka do autonomii winna być nie tylko wspierana, ale i zorientowana, 
i umacniana.

Książka stanowi zbiór badań i refleksji, będących częściową prezenta-
cją ponadsiedmioletniej wymiany wieloaspektowego doświadczenia na-
ukowego pomiędzy familiologami Uniwersytetu Papieskiego Jana Paw-
ła II w Krakowie a naukowcami innych polskich uniwersytetów, których 
prace wpisują się w obszar badań nad problematyką związków pomiędzy 
religijnością a życiem rodzinnym. W centrum zainteresowań znajdują się 
zagadnienia zorientowane wokół kwestii religijności jako doniosłego (choć 



8 � Wprowadzenie 

nieobligatoryjnego) aspektu życia rodzinnego, a ujmowanego tu jako kon-
trolowalne empirycznie zjawisko psychologiczne. Punktem wyjścia i jed-
nocześnie inspiracją w dociekaniach jest myśl i dorobek prof. Czesława 
Walesy, jednego z najbardziej znaczących polskich autorytetów w dziedzinie 
psychologii rozwoju i psychologii rozwoju religijności.

Familiologia, jako dziedzina interdyscyplinarna, z konieczności musi 
scalać dorobek i paradygmaty innych nauk. W tym opracowaniu zawarte 
są prace z zakresu psychologii, filozofii i nauk o rodzinie, podejmujące 
wybrane zagadnienia w formie refleksji teoretycznych, doniesień z badań, 
a także w formie narracji autobiograficznej (świadectwo życia). Należy za-
znaczyć, że wymogi podejść interdyscyplinarnych nie zwalniają z wymogów 
metodologicznych nauk szczegółowych. Każde z opracowań zachowuje 
więc swoistą dla siebie metodologię, co uwzględniono w układzie rozdziałów 
książki.

Jak wiadomo, dotychczasowe badania zależności pomiędzy religijnością 
a życiem rodzinnym koncentrują się wokół dwóch zasadniczych obszarów 
problemowych: rozwoju religijności w kontekście rodziny oraz wpływu 
religijności na rodzinę, a także wokół wynikających stąd zagadnień szcze-
gółowych. Prezentowana monografia odnosi się do wybranych zagadnień 
z obu tych zakresów i wpisuje w nurt znajdujący punkty wspólne pomiędzy 
analizowanymi problemami. Tym, co łączy całość, jest podobna aksjologia 
i wynikająca z niej nieredukcyjna koncepcja człowieka, osadzona w założe-
niach antropologii chrześcijańskiej.

Książka składa się z trzech części. Część pierwszą, zawierającą empirycz-
ne prace psychologiczne i zatytułowaną Teorie i badania dotyczące religijności 
i rodziny, otwiera obszerny artykuł Czesława Walesy pt. Religijność jako rze-
czywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca, stanowiący prezentację jego 
psychologicznej koncepcji rozwoju religijności. Tekst porządkuje główna 
problematyka zagadnienia: definicja i  struktura religijności, jej periody-
zacja w biegu życia, uwarunkowania i mechanizmy rozwoju, skuteczność 



Wprowadzenie� 9

religijności oraz właściwe jej zjawiska. Dodatkowo przedstawiona zostaje 
metoda do badania religijności, skonstruowana na gruncie prezentowanej 
koncepcji. Dzięki syntetycznej i  jednocześnie wyczerpującej treściowo 
formie artykuł stanowi bardzo wartościowe wprowadzenie w  koncepcję 
Czesława Walesy. Następnie Wanda Zagórska i  Aleksander Łączyński 
podejmują zagadnienie zależności pomiędzy zintegrowaniem osobowym 
a  jakością religijności u  młodych dorosłych. Ich szerokie badania osa-
dzone są m.in. w poeriksonowskiej koncepcji integracji osobowej Wandy 
Zagórskiej. Uzyskane wyniki sugerują istnienie specyficznych zależno-
ści pomiędzy jakością życia religijnego a  stopniem osobowej integracji. 
W  kolejnym obszernym studium Ludwika Wojciechowska podejmuje 
problematykę duchowości, badając jej związki z subiektywnym dobrosta-
nem osobowościowym, emocjonalnym i  społecznym u  osób dorosłych. 
Zaznacza przy tym, że niejednoznaczne ustalenia wynikające z dotychczas 
przeprowadzanych badań nad rolą duchowości w osiąganiu optymalnego 
samopoczucia psychicznego wynikały z  braków teoretycznych w  ope-
racjonalizacji uwzględnianych w  tych badaniach zmiennych psycholo-
gicznych. Autorka, sięgając po  uporządkowane teoretycznie koncepcje 
i metody, podkreśla, że w badaniu problematyki konieczne jest również 
uwzględnianie rozwojowych etapów dorosłości. Następnie Zbigniew Łoś 
prezentuje badania osób dorosłych, w których ustala funkcję i znaczenie 
ich relacji z rodzicami w okresie dzieciństwa oraz znaczenie doświadczeń 
z rówieśnikami i wybranych wymiarów osobowości dla kształtowania ich 
postaw wobec religii. W  artykule zatytułowanym Więź ze wspólnotą osób 
wierzących w okresie średniej i późnej dorosłości Małgorzata Tatala podejmuje 
zagadnienie znaczenia więzi ze wspólnotą osób wierzących dla kształtowa-
nia się wzorców i ideałów osób w szczytowych okresach życia. W kolejnym 
opracowaniu Beata Kostrubiec-Wojtachnio analizuje zadania rozwojowe 
poszczególnych etapów życia małżeńskiego w  kontekście rozwoju reli-
gijnego oraz wskazuje na możliwość zaistnienia nowych jakości w życiu 



10 � Wprowadzenie 

religijnym małżonków przy odpowiednim układzie zadań rozwojowych 
i nienormatywnych wydarzeń życia małżeńskiego. Część pierwszą zamyka 
artykuł Moniki Borowskiej podejmujący zagadnienie specyfiki religijności 
osób wierzących, żyjących jednocześnie w związkach niesakramentalnych. 
Stosując pierwotną wersję Kwestionariusza do Badania Religijności Cze-
sława Walesy, ustaliła, że  u  osób wierzących świadoma decyzja o  pozba-
wieniu się pełni życia religijnego wiąże się nie tyle z  rezygnacją z  wiary, 
co  raczej z  kształtowaniem swoistej religijności, wykazującej wyraźne, 
charakterystyczne dla badanych cechy.

Druga część to  zbiór wybranych refleksji odnoszących się do  róż-
nych podejść w  wyjaśnianiu człowieka jako takiego oraz człowieka jako 
uczestnika życia rodzinnego i  religijnego. W  artykule Pomiędzy duchem, 
duszą a  ciałem. Wokół antropologii integralnej Edyty Stein o.  Aleksander Po-
sacki i Jolanta Kraśniewska podjęli się prezentacji antropologii integralnej 
w ujęciu Edyty Stein, gdzie podkreślają jej stanowisko wobec psychologii 
i nauk humanistycznych w odniesieniu do antropologii filozoficznej oraz 
filozofii chrześcijańskiej. Zagadnienia te wpisują się znacząco w funkcjo-
nowanie rodziny, rozumianej jako dobrze ustrukturyzowany układ osób. 
Następnie Henryk Jarosiewicz przedstawia psychologiczną koncepcję 
zjawiska uczestnictwa, które traktuje jako warunek rozwoju osobowego. 
Tomasz Niemirowski w dwóch kolejnych artykułach najpierw wprowadza 
kategorie obrazu do definicji bytu ludzkiego i wyprowadza stąd wnioski 
dla różnych dziedzin nauk o człowieku, a następnie postuluje, by zasadę 
neutralności światopoglądowej terapeuty/pomagającego zastąpić zasadą 
odpowiedzialności.

Trzecią część książki w całości wypełnia świadectwo Profesora Czesława 
Walesy, będące formą narracji rozwojowej w odniesieniu do życia, religij-
ności i wielkiego cierpienia jakich on i jego rodzina doświadczyli podczas 
sowieckiego zesłania. Opisane w świadectwie doświadczenia graniczne, 
a także postawa wobec nich osób dla niego znaczących, w refleksji Autora 



Wprowadzenie� 11

traktowana jest dziś jako jedno z ważniejszych uwarunkowań kształtowania 
własnej religijności.

Dziękując Profesorowi za udostępnienie tego materiału, jednocześnie 
wyrażamy wdzięczność za dzielenie się wiedzą, cenne inspiracje i dotych-
czasową opiekę naukową nad podjętą współpracą międzyuczelnianą.

Dziękujemy również Autorom prezentowanych opracowań za twórczy 
wkład wniesiony w powstanie tej monografii.

Podsumowaniem całości jest filozoficzna dyskusja podejmowanych pro-
blemów, zorientowana wokół zagadnień antropologicznych, aksjologicz-
nych i metodologicznych autorstwa o. Profesora Aleksandra Posackiego 
i Jolanty Kraśniewskiej.

Za udział w  tym opracowaniu oraz za  objęcie refleksją filozoficzną 
prezentowanych w tym tomie dociekań Ojcu Profesorowi Aleksandrowi 
Posackiemu wyrażamy szczególną wdzięczność.

Redaktorki





Część I 
 

Teorie i badania dotyczące 
religijności i rodziny





Czesław Walesa
KATOLICKI UNIWERSYTET LUBELSKI (EM.)

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.02

Religijność 
jako rzeczywistość 
nieustannie tworzona 
i przetwarzająca

Religiosity as a reality constantly created and processed

STRESZCZENIE

Celem niniejszej pracy jest prezentacja głównych problemów religijności. Religij-

ność jest pojmowana jako osobowa i pozytywna relacja człowieka do Boga, która 

konstytuuje się i realizuje poprzez świadomość religijną, uczucia religijne, decyzje 

religijne, więź ze wspólnotą wierzących, praktyki religijne, moralność religijną, do-

świadczenie religijne i formy wyznania wiary. Naturę religijności określa specyfika 

jej rozwoju i odpowiednie jej uwarunkowania. Skuteczność religijności została 

przedstawiona na przykładzie jej oddziaływania na ujmowanie czasu i przestrzeni, 

języka, znaczenia i sensu, celebry świąt i codzienności. Rzeczywistości specyficzne 

dla religijności to autorytet, dyskurs, żarliwość, antygrawitacja i zróżnicowanie 

płciowe. Zakończenie uzupełnia problemy religijności.

Słowa kluczowe: religijność, parametry religijności, rozwój religijności, skutecz-

ność religijności, rzeczywistości religijności, problemy religijności.



16 � Czesław Walesa 

ABSTRACT

The aim of this work is to present the main problems of religiosity. Religiosity 

is understood as a personal and positive relationship of person with God, which 

is constituted and realized through: religious awareness, religious feelings, religious 

decisions, bond with the fellowship of believers, religious practices, religious moral-

ity, religious experience and forms of profession of faith. The nature of religiosity 

is determined by the specificity of its development and its proper conditions. The 

effectiveness of religiosity was presented showing its impact on the recognition 

of time and space, language, meaning and sense, the celebration of holidays and 

everyday life. Authority, discourse, fervor, antigravity and sexual diversity are 

realities specific to religiosity. The problems of religiosity are depicted at the end 

of the presented work.

Key words: religiosity, parameters of  religiosity, development of  religiosity, 

effectiveness of religiosity, reality of religiosity, problems of religiosity.

Wszystko postawić na właściwym miejscu i otworzyć okno – 
– pozostawiając resztę światłu i czasowi – nic więcej!

(C. K. Norwid)

Wstęp

Zadanie niniejszej pracy polega na psychologicznym przedstawieniu religij-
ności wraz z omówieniem jej kontekstu, a zwłaszcza jej rozwoju i wpływu 
na funkcjonowanie człowieka – na podstawie własnych badań, literatury 
przedmiotu i doświadczenia autora. Religijność była obiektem psycholo-
gicznego zainteresowania wielu badaczy. I tak na przykład Goldman (1964) 
badał rozwój rozumienia języka religijnego; Elkind (1970) przedstawił kon-
cepcję rozwoju myślenia i tożsamości religijnej; Meadow i Kahoe (1984) 



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 17

zaproponowali rozwojową koncepcję orientacji religijnej; Oser i Reich 
(1996) omówili psychologiczne perspektywy rozwoju religijnego – koncen-
trując się na sądach religijnych; Kwilecki (1999) skupiała się na jakościowych 
sposobach analizy religijności – ograniczając się do religijności osób doro-
słych; Regnerus i Elder (2003) wskazali na wpływy religijności w różnych 
dziedzinach ludzkiego funkcjonowania, m.in. na przystosowanie jednostki 
do środowiska społecznego; Walesa (2005) zaproponował poznawczo-roz-
wojową koncepcję integralnego rozwoju religijności, która stała się podstawą 
teoretyczną licznych prac naukowych (np. Piątek, 2008; Tatala, 2008; Rydz, 
2012 i Niemirowski, 2012). W niniejszej pracy stawiamy generalne założe-
nie: wszystko, o czym tu mówimy, a więc struktury, funkcje, procesy, stany, 
czynniki, dynamizmy, systemy – stanowią rzeczywistość psychologiczną, 
w odróżnieniu np. od teologicznej, filozoficznej, socjologicznej itp. Koncep-
cja ta stanowi podstawę teoretyczną analiz nad religijnością przedstawianą 
w niniejszym artykule (por. też Cohen i in., 2017).

Człowiek nie zadowala się zwykłym życiem, lecz szuka „życia świętego”, 
wypełnionego mocą z wysoka. Pomocą ku temu są ryty, obchody, uroczy-
stości… Każdy ryt przejścia (np. chrzest) jest rytem narodzin, ale i rytem 
umierania. Życie rozpatruje się w momentach ostatnich i ostatecznych, 
w momentach kryterialnych i węzłowych.

Jeżeli już stwierdziliśmy istnienie religijności, to nie jest ważne to, czy 
ujmujemy ją w nurcie poznawczo-behawioralnym, czy psychologiczno-hu-
manistycznym, w nurcie paradygmatycznym (przy akcentowaniu zasad 
i prawidłowości), czy w nurcie narracyjnym (przy akcentowaniu znaczeń 
i sensów), czy jeszcze w innym. Jednakże w niniejszej pracy akcentowana 
jest psychologia poznawczo-rozwojowa.



18 � Czesław Walesa 

1. Definicja strukturalna religijności

Religijność jest to osobowa i pozytywna relacja człowieka do Boga, którą 
to relację wyrażają i realizują łącznie

1)	 świadomość religijna,
2)	 uczucia religijne,
3)	 decyzje religijne,
4)	 więź ze wspólnotą osób wierzących,
5)	 praktyki religijne,
6)	 moralność religijna,
7)	 doświadczenia religijne,
8)	 formy wyznania wiary.
Zamiast terminu „relacja” można by użyć określenia o bogatszej struk-

turze konotacyjnej, np. więź, obcowanie, kontaktowanie się, usytuowanie 
swego życia wobec Boga, współbycie z Bogiem, otwarty horyzont najwyż-
szego znaczenia; pełen tęsknoty pociąg serca i duszy do Boga; pole, w obrę-
bie którego zachodzą pogłębione relacje do Boga, do innych ludzi, do siebie 
samego i do różnych rzeczy.

Przedstawione osiem parametrów stanowi jednocześnie dziedziny, 
obszary, wyznaczniki, aspekty i wskaźniki religijności.

Typy terminu określającego charakter więzi z Bogiem i rodzaj nazwy 
przypisanej do poszczególnych parametrów pozwalają na uformowanie 
specyficznych definicji religijności, np. (1) egzystencjalna definicja religijno-
ści – akcentująca formę bycia ludzkiego; (2) definicja kompetencyjna – ak-
centująca zdolności, umiejętności, moc i zdeterminowanie w relacji do Boga; 
(3) definicja systemowa – akcentująca rodzaj i moc wzajemnych powiązań 
komponentów religijności; (4) definicja ontologiczna – akcentująca stopień 
spełnienia swego bytu poprzez osiąganie coraz pełniejszej relacji do Boga; 
(5) definicja aksjologiczna – w której religijność jest ujmowana jako otwarty 
horyzont najwyższego znaczenia relacji do Boga.



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 19

Religijność jest nieustannie tworzona jako całość. Podsystemy tej całości 
stanowią części względnie indywidualne i kompletne. Są to części struktu-
ralne i funkcjonalne, jasno i wyraźnie wydzielone i dobrze wyartykułowane.

A oto podstawowa treść każdego spośród parametrów religijności (Walesa, 
2005, s. 14–49):

1)	 Świadomość religijna – to podstawowa informacja oraz orientacja, 
dotycząca życia ostatecznie zaangażowanego w osobową i pozytywną relację 
do Boga. Są to wiadomości, pamięć, pojęcia, wiedza, rozumienie, przekona-
nia, intelekt – dotyczące religijności. Niektóre struktury świadomości religij-
nej mają charakter autonomiczny. Tak jest np. ze strukturą o nazwie „obraz 
Boga”, która stanowi względnie kompletną część religijności – wydzieloną 
w sposób jasny i wyraźny oraz dobrze wyartykułowany.

2)	 Uczucia religijne – to specyficzna aura emocjonalna, dotycząca życia 
ostatecznie zaangażowanego w osobową i pozytywną relację do Boga. Są to 
np. uczucia miłości, uczucia religijnej nadziei, religijna radość i szczęście 
(fascinans), uczucia nieprzyjemne o cechach religijnej zgrozy, udręki i żalu 
(tremens), uczucia religijnego smutku, żalu i winy. Liczba religijnych uczuć 
pozytywnych, negatywnych, kierunkowo niezdeterminowanych i wielo-
rako złożonych – jest bardzo wielka, wprost nieograniczona, a dochodzą 
tu jeszcze takie komponenty całościowe jak przeżywanie piękna, co stanowi 
czuły wyznacznik tego, jakie dziedziny religijne są dla człowieka adekwatne 
i trafiają w sferę jego wrażliwości emocjonalnej (Tatala i Mańkowska, 2015).

3)	 Decyzje religijne (sfera wolnościowa) – to przylgnięcie woli do obiektu 
ostatecznego zaangażowania w osobową i pozytywną relację do Boga. Są to 
preferencje, wybory, decyzje i  różne formy wolnej aktywności, zwłasz-
cza wystawiające religijność na próbę. Są to również metadecyzje, plano-
wanie, ukierunkowanie swoich działań ku Bogu i podejmowanie ryzyka, 
a zwłaszcza ryzyka egzystencjalnego (Tatala i Walesa, 2016).

4)	 Więź ze wspólnotą osób wierzących wyraża się w tendencji do uczest-
niczenia (do partycypacji) w życiu religijnym osób doskonalszych (np. małe 



20 � Czesław Walesa 

dzieci w życiu rodziców) i w tendencji osób doskonalszych do wprowa-
dzania innych w zasady życia religijnego. Przejawia się to w podzielaniu 
przeżyć religijnych ze strony partycypacji i wprowadzania, co dokonuje 
się za pomocą ekspresji ludzkich znaków i symboli oraz innych środków 
społecznych i kulturowych, a także układu ról, funkcji, reguł zachowania 
i wymiany komunikacyjnej, która wymaga odpowiedniego języka. Metaforą 
partycypacji może być obraz jednostki niejako zanurzonej w tym samym 
elektrolicie kierunkowo czynnym.

5)	 Praktyki religijne – to formalne i treściowe kompetencje realizacyjne 
życia religijnego i rzeczywista realizacja tego życia w zakresie zewnętrznym 
i wewnętrznym. Praktyki religijne stanowią efekt skoordynowania i współ-
działania umiejętności, nawyków i motywacji do życia religijnego oraz 
partycypacji w aktywności wspólnoty osób wierzących. Są to ryty, czyn-
ności kultowe, celebrowanie oraz inne aktywności religijne, które łącznie 
stanowią nieograniczony zbiór zachowań religijnych, zależnych od licznych 
uwarunkowań przestrzennych, czasowych, kulturowych i innych.

6)	 Moralność religijna jest określona przez religijne źródłowe kryteria do-
bra i zła moralnego. Przejawia się ona poprzez decyzje, wybory i preferencje, 
dokonywane według zasad moralnego dobra lub zła czynów ludzkich albo 
ich słuszności lub niesłuszności, które to zasady są określone przez żywą 
i osobistą więź człowieka z Bogiem, np. zasada św. Augustyna: „Kochaj i czyń, 
co chcesz” lub zasada przekazywana małemu dziecku: „To się Panu Bogu 
podoba, a to się Mu nie podoba”. Problemy moralne rozwiązywane są wte-
dy na płaszczyźnie religijnej, jakościowo wyższej niż płaszczyzna moralna.

7)	 Doświadczenie religijne przejawia się w formie integracji życia religij-
nego, a także specyficznego ugruntowania przeżyć ludzkich w rzeczywistości 
religijnej. Jest to nadzwyczajny i tajemniczy świat osobistych całościowych 
doznań oraz intensywnych przeżyć o charakterze religijnym z przeświadcze-
niem pewności, prawdziwości, oczywistości, bezpośredniości i naoczności 
tego, czego człowiek doznaje w swej relacji do Boga. Doświadczenie religijne 



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 21

jest kształtowane przez wiarę mocną, a jednocześnie tę wiarę ożywia i po-
głębia więź z Bogiem, z czym łączy się pozytywna zmiana życia (określony 
styl i stopień nawrócenia) (Tatala i Walesa, 2015).

8)	 Formy wyznania wiary zwane „żywotnością wiary” lub „świadectwem 
życia”, co sugeruje żywą wiarę i wypływające z niej zachowanie. Liczne są wy-
darzenia dotyczące wiary. A oto niektóre z nich, podane w kolejności raczej 
nominalnej, a nie chronologicznej lub przyczynowej: (1) obudzić w sobie 
wiarę, (2) wyssać wiarę z mlekiem matki, (3) wzrastać w wierze, (4) trwać 
w wierze, (5) prowadzić innych ludzi ku wierze, (6) wprowadzać innych 
w zasady wiary, (7) nauczać wiary, (8) żyć w wierze, (9) im dalej na drodze 
wiary, tym więcej wolności; (10) efektem wyznania wiary jest gotowość 
do modlitwy i ofiary, a w szczytowej jej formie – ciągły dialog z Bogiem, 
co jest szczególnie uaktywnione i nasilone w sytuacjach niezwykłych i na-
syconych uczuciem. Przejawem wiary jest także poczucie tajemnicy, gdy 
człowiek odczuwa wielkość pewnych zdarzeń, istotny brak dotyczących 
ich informacji i zasadniczą niemożność samodzielnego poznania w tej dzie-
dzinie. Odbywa się tu proces dynamicznego i tajemniczego przenikania się 
elementów poznawalnych i niepoznawalnych.

Religijność może mieć charakter płynny (np. kształtowanie się pojęcia) 
lub skrystalizowany (np. ukształtowane pojęcie). Układ komponentów płyn-
nych i skrystalizowanych może być różny w poszczególnych parametrach 
w obrębie tej samej religijności.

2. Rozwój religijności człowieka

Rozwój religijności człowieka – to układ zmian skierowanych ku wyższej 
jakości jego więzi z Bogiem. Definicja ta wymaga przedstawienia cech cha-
rakterystycznych: (1) specyfiki rozwoju religijności, (2) okresów lub stadiów 
religijnego rozwoju, (3) uwarunkowań lub czynników rozwoju religijności.



22 � Czesław Walesa 

2.1. Specyfika rozwoju religijności

Specyfika rozwoju religijności człowieka oznacza naturę, istotę, swoisty 
gatunek zmian w kierunku wyższej jakości ludzkiego życia, usytuowanego 
wobec Boga. Ta specyfika sprowadza się głównie do odpowiedzi behawioral-
nej na pytanie: „Ku czemu rozwój?” albo szerzej: „Jaki jest kierunek zmian 
w rozwoju religijności?”. Nie wdając się w wielkie spory na temat natury 
człowieka oraz religijności i opierając się na wynikach badania mistrzów 
życia wewnętrznego (Walesa, 1994) – dokonaliśmy określeń psychologicz-
no-formalnych i psychologiczno-treściowych wyznaczników właściwego 
kierunku zmian w rozwoju religijności.

Spośród 15 wyznaczników psychologiczno-formalnych warto wymie-
nić kilka najbardziej istotnych: (1) wolność, (2) świadomość, (3) miłość, 
(4) szczęście, (5) intymność, (6) autonomia, (7) transcendowanie, (8) relacje 
osobowe, (9) owoce życia. Spośród zaś 13 wyznaczników psychologiczno-

-treściowych warto wymienić najbardziej oczywiste: (1) naśladowanie Jezusa 
Chrystusa, (2) zjednoczenie z Bogiem, (3) uczestniczenie w Eucharystii, 
(4) żywa wiara potwierdzona działaniem, (5) miłość nieprzyjaciół, (6) wier-
ność swojemu powołaniu, (7) codzienne nawracanie się (por. Walesa, 2005, 
s. 57–69).

2.2. Okresy rozwoju religijności człowieka

W niniejszej pracy zostanie przedstawiony rozwój religijności tych ludzi, 
którzy niemal od urodzenia zostali objęci wychowaniem religijnym i przez 
całe życie utrzymywali żywą więź z Bogiem (Walesa, 2006).

1)	 Okres zachowań quasi-religijnych dotyczy dzieci w wieku od ok. 8. do 
ok. 15. miesiąca życia. Przejawy quasi-religijne to zaczątkowe formy ujmo-
wania znaczeń i używania niektórych słów „religijnych”, np. „amen” czy 

„alleluja”; wykonywania łatwych gestów religijnych; quasi-estetycznego do-
świadczenia, płynącego z udziału w religijnej aktywności osób wierzących.



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 23

2)	 Okres pierwszych przejawów religijności w wieku 2 i 3 lat zadziwia 
różnorodnymi i licznymi przejawami religijności. Są to np. synkretycz-
ne i cząstkowe wiadomości, pojęcia, uczucia, podzielanie uwagi i działań 
w czasie liturgii domowej, naśladownictwo i uczestniczenie w aktywności 
religijnej osób dorosłych i inne. Małe dzieci żyjące w rodzinie bardzo reli-
gijnej często wykazują intensywniejszą religijność niż religijność człowieka 
dorosłego. Przyczyny tego upatrujemy w bezsilności małego dziecka, w jego 
otwartości, szczerości, wrażliwości religijnej i dyspozycyjności.

3)	 Okres religijności tzw. magicznej w wieku od ok. 3,5 do ok. 6,5 roku. 
Nastawienie magiczne jest chyba najbardziej charakterystyczną cechą 
ujmowania rzeczywistości w tym wieku. Nastawienie to  jest widoczne 
we wszystkich dziedzinach religijności, a zwłaszcza w praktykach religij-
nych, w których często występują tendencje instrumentalne. Dziecko w tym 
okresie życia odpowiednio wychowywane wykazuje jednak niewielką liczbę 
komponentów magicznych w swojej religijności, w której coraz bardziej 
przeważają elementy sensowne i zintegrowane z religijnością osób dorosłych 
(Tatala i Mach, 2016).

4)	 Okres religijności autorytarno-prawnej w wieku od ok. 7 do ok. 11 lat. 
Religijność dziecka w tym wieku jest kształtowana i kierowana przez auto-
rytet osób znaczących oraz przez prawo Boskie i kościelne. Dziecko w tym 
okresie nie tylko ma dość zwarty i względnie kompletny system struktury 
w poszczególnych parametrach (dziedzinach) religijności, ale wykazuje także 
umiejętność dostrzegania niezgodności w poszczególnych komponentach 
danego systemu (krytycyzm). Dzięki temu coraz bardziej samodzielny jest 
jego udział w poszczególnych aktywnościach religijnych osób dorosłych 
i odpowiednich wspólnot, a także w sytuacjach trudnych, wymagających 
uformowanej decyzji.

5)	 Okres religijności autonomicznej w wieku od ok. 12 do ok. 17  lat. 
Interesujące jest to, że nawet zasady „wyssane z mlekiem matki” zostają 
w tym okresie przyswojone jako własne i osobiste. Niektóre z tych zasad 



24 � Czesław Walesa 

zostają przeformułowane lub odrzucone, a inne – od nowa ukształtowane 
(Kostrubiec-Wojtachnio i Tatala, 2014). Młodzież w tym okresie nabywa 
sens religijny jakby od  środka poprzez procesy uczestniczenia, a  zwłasz-
cza komunikowania się we  wspólnocie osób wierzących. Bezpośrednią 
zaś podstawę ich aktywności religijnej stanowią specyficzne dla młodości 
kompetencje, umiejętności, nawyki i  motywacja  – adekwatne dla danej 
sfery życia religijnego. W tym okresie zdarzają się poważne kryzysy reli-
gijne, które powodują częściowe lub całkowite odejście od życia religijnego 
(por. Tatala, 2014).

6)	 Okres autentyczności religijnej w wieku od ok. 18 do ok. 24 lat. Kry-
terialnymi cechami życia religijnego osób w tym okresie są prawdziwość, 
oryginalność, szczerość i zgodność z wewnętrznymi zasadami i ideałami, 
które dotyczą wszystkich dziedzin religijności. Łączy się z tym bezkompro-
misowość i radykalizm m.in. w dalekosiężnych zamierzeniach, trudnych 
praktykach (np. indywidualne rekolekcje), w krytycyzmie (np. wobec zła 
w Kościele), w ucieczce od stabilizacji i w reorganizacji schematów róż-
nych form aktywności religijnej. Autentyczność religijna ułatwia osobom 
z omawianego okresu odkrycie swojej roli, miejsca w świecie i powołania 
życiowego (Kostrubiec-Wojtachnio i Tatala, 2014).

7)	 Okres religijności tzw. realistycznej w wieku od ok. 25 do ok. 39 lat. 
W tym okresie często występuje dramatyczne zderzenie się różnych form 
religijności z realnością codziennego życia i twardymi wymaganiami rze-
czywistości życia rodzinnego i społecznego. Wymogi realizmu życiowego 
i bieżących sytuacji domagają się precyzyjnego odróżniania zjawisk religij-
nych od niereligijnych (np. uczuć religijnych od niereligijnych), rozumienia 
symboli religijnych od religijnego rozumienia wszelkich symboli. W tym 
okresie często następuje zrównoważenie procesów religijnego uczestnicze-
nia (partycypacji) i wprowadzania (induction), które najczęściej polega na re-
ligijnym wychowywaniu własnych dzieci. Staje się to powodem ożywienia 
religijności osobistej, a także jej ugruntowania i stabilności.



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 25

8)	 Okres religijności spełnionej w wieku od ok. 40 do ok. 60 lat. Osoby, 
u których dalszy rozwój religijności przebiega pomyślnie, osiągają w tym 
okresie dojrzałość religijną. Człowiek o takiej religijności jest bardzo wrażli-
wy na sygnały religijne – zwłaszcza na znaki i symbole liturgiczne. Człowiek 
ten bardziej pragnie być z Bogiem, niż Go mieć – jako Tego, kto spełnia 
ludzkie potrzeby i pragnienia. Spełnienie zaś jego religijności wyraża się 
w nienasyconej tęsknocie za sacrum oraz w intymnym kontakcie z Bogiem. 
Jego działanie nadrzędne to akt intencji: wszystko aktem intencji zostaje 
odniesione do Boga, a modlitwa staje się wszechobecna. Spełnieniu podle-
gają jego ideały. Stanowi to nie tylko zwieńczenie biegu życia tej jednostki, 
ale i możliwość realizacji międzypokoleniowej transmisji życia religijnego.

9)	 Okres religijności tzw. eschatologicznej w wieku powyżej 60. roku 
życia. W okresie tym wielki jest zakres różnic indywidualnych dotyczą-
cych wieku, płci, wykształcenia i zdrowia somatycznego oraz psychicznego. 
W ślad za tym idą ilościowe i jakościowe różnice w religijności. W religijności 
tego okresu dominuje świadomość końca własnego życia i nieodwołalność 
wielu spraw. Dzięki temu czas typu kairos (mierzony ludzkimi wydarzenia-
mi) staje się ważniejszy niż czas typu chronos (mierzony zegarem i ruchem ciał 
niebieskich). Wiele osób starzejących się osiąga głęboki wgląd w ostateczne 
sprawy człowieka, jak: śmierć, życiowo doniosły wybór rzeczy ważnych, dal-
sze i niekończące się życie z Bogiem. Następuje ostateczna ocena własnego 
życia.

W starości mogą zajść wydarzenia nadzwyczajne w życiu religijnym, np. 
proces swoistego nawrócenia dzięki wejściu do wspólnoty religijnej, przyję-
ciu określonej funkcji we własnej parafii, oddanie swego mieszkania na cele 
misyjne itp. Istotna przemiana religijna może nastąpić w wydarzeniach trud-
nych, np. w chorobie terminalnej, gdyż dzięki procesom transcendowania 
następuje wtedy wzniesienie się ponad sferę bólu, zniechęcenia i rozpaczy 
do swoistego szczęścia płynącego ze świadomości uczestniczenia w Chry-
stusowym dziele zbawienia. Upraszczają się niektóre formy zachowania 



26 � Czesław Walesa 

religijnego, np. modlitwa nie ma już wysiłkowego charakteru mówienia czy 
dialogu, ale staje się milczeniem we współbyciu z Bogiem.

Niektóre osoby z okresu starości dostrzegają pozytywne cechy religij-
ności młodych: spontaniczność, otwartość, szczerość, wrażliwość, bezpo-
średniość w braniu Słowa Bożego na poważnie, wiara radykalna. Cechy 
te jako fascynujące i pouczające stają się obiektem naśladowania.

***

Po przeglądzie okresów rozwoju religijności należy zaakcentować cało-
ściowe funkcjonowanie człowieka: (1) w układzie wertykalnym – poprzez 
kolejne okresy życia i (2) w układzie horyzontalnym poprzez poszczególne 
dziedziny życia. Religijność przenika od wewnątrz wydarzenia życiowe, 
strukturę życia i drogę życia – nadając im specyficzny sens egzystencjalny.

2.3. Uwarunkowania i czynniki rozwoju religijności

Uwarunkowania to warunki, środowisko i okoliczności, które dotyczą 
przebiegu procesu religijności, a czynniki to komponenty, które powodują 
i stanowią przyczynę zaistnienia, ukierunkowania i podtrzymywania pro-
cesu religijności i sprzyjają im. Zakres pojęciowy czynników jest szerszy niż 
zakres pojęciowy uwarunkowań.

1)	 Nie wchodząc w szeroką dyskusję na temat wewnętrznych, zewnętrz-
nych i koordynujących uwarunkowań i czynników rozwoju religijności – 
należy stwierdzić, że religijność człowieka wyłania się z kształtujących się 
w pierwszych miesiącach życia jego międzyludzkich interakcji (zwłaszcza 
z religijną matką) i pierwotnej wrażliwości na udostępnioną prawdę, dobro, 
piękno, świętość i sprawiedliwość. Odbywa się to pod wpływem: (1) odpo-
wiedniego wyposażenia genetycznego i nabytków rozwojowych, ukształ-
towanych w okresie prenatalnym, a zwłaszcza struktur przygotowujących 



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 27

do zsynchronizowanej interakcji z matką, a później z coraz szerszym kręgiem 
osób; (2) oddziaływań środowiska przyrodniczego i społeczno-kulturowego, 
a zwłaszcza wychowania religijnego; (3) aktywności własnej, a zwłaszcza 
uczestniczenia w życiu religijnym osób dorosłych. Do czynników tej grupy 
należą: równoważenie różnych procesów, transcendowanie jako przekra-
czanie określonych ograniczeń (m.in. zjawisk zmysłowych); oddziaływanie 
czynników losowych – co opiera się na strukturach, nabytkach rozwojowych 
i czynnikach wcześniej ukształtowanych. Przeciętna droga do pełnej reli-
gijności prowadzi przez kryzysy, wątpliwości i różne trudności. Ale rodzi 
się tu pytanie: czy te kryzysy, wątpliwości i różne trudności są konieczne 
do ukształtowania pełnej religijności? A jeżeli są konieczne, to czy także 
wystarczające?

2)	 Spośród uwarunkowań, czynników i regulacji endogennych religij-
ności na szczególną uwagę zasługuje potencjalność. Potencjalność w roz-
woju religijności przejawia się często we wrażliwości i otwartości człowieka 
na wpływy o charakterze religijnym i na sygnały, które człowiek ma przetwa-
rzać na informację religijną, a także w gotowości do kształtowania własnej 
kompetencji religijnej i do wejścia na drogę wiary żywej i decyzyjnie czynnej. 
Tę potencjalność religijną można empirycznie określić poprzez ustopnio-
wanie: (1) człowiek jest na etapie religijnego rozwoju, (2) ma za sobą…, 
(3) ma przed sobą… m.in. możliwości rozwojowe typu „już wkrótce”.

Podstawę potencjalności religijnej stanowią: (1) dotychczas ukształtowa-
ne struktury psychiczne człowieka i jego aktywność własna (jest to podstawa 
wewnętrzna), (2) zewnętrzne czynniki pobudzające, np. apel czy wzywa-
nie ze strony osób znaczących i czynniki podtrzymujące religijność, np. 
wspólnota osób wierzących z jej tendencją do wprowadzania w zasady życia 
religijnego.

3)	 Poprzez uczenie się następuje doskonalenie struktur wewnętrznych 
ku kształtowaniu nowych, co ma wielki wpływ na formowanie potencjal-
ności. Człowiek powoli uczy się w sytuacjach religijnych odróżniać „teksty” 



28 � Czesław Walesa 

od „kontekstów”, sprawy istotne od nieistotnych, byty naturalne od sztucz-
nych, to, co jest „święte”, od tego, co jest świeckie (sacrum od profanum). Nie 
wystarczy tu jednorazowe „dogłębne” wytłumaczenie. Zazwyczaj potrzebna 
jest długa droga dochodzenia i stopniowych przybliżeń. Nawet nadzwy-
czajne olśnienie w sprawach religijnych jedynie otwiera drogę do dalszych 
stopniowych procesów uczenia się zasad życia religijnego.

Do ważnych czynników uczenia się religijności należą interakcje typu 
„mistrz – uczeń”. Są to interakcje osobowe i podmiotowe, w których mistrz 
przekazuje w formie werbalnej i pozawerbalnej istotne dla kształtowania 
religijności informacje. Uczeń zaś je przyswaja i reprezentuje za pomocą 
schematów ujmowania, poznawania i działania oraz wzorców relacji do Boga 
i uczestniczenia we wspólnocie osób wierzących.

4)	 Czynniki unikalne i specyficzne dla zaistnienia religijności, dla wy-
znaczenia kierunku jej rozwoju, dla podtrzymania jej funkcjonowania i dla 
osiągnięcia jej spełnienia – są trudne do psychologicznego zidentyfikowa-
nia, opisania i wyjaśnienia. Te specyficzne dla religijności czynniki można 
by nazwać „metaczynnikami”. A oto niekompletna lista tych religijnych 
metaczynników:
•	 ogólna zdolność do bycia na drodze wiary radykalnej i decyzyjnie czyn-

nej, co pociąga za sobą specyficzny sposób funkcjonowania i życia;
•	 fundamentalne i najgłębsze dynamizmy kształtowania własnego ja, wcho-

dzącego w coraz głębsze obcowanie z Ty. Obejmują one egzystencjalną 
autentyczność oraz wynikającą z niej szczerość i wierność, stosownie 
do aktualnej świadomości prawdy i poczucia własnej tożsamości, co pro-
wadzi do odpowiednich procesów zaangażowania, obiektywizacji i nie-
ustannej religijnej przemiany;

•	 podstawowe struktury metaaktywności, jak: metapoznanie (m.in. uświa-
damianie sobie różnych form i komponentów własnej świadomości), me-
tamotywacja, metatendencje w zakresie wartości wyższych (np. prawda, 
dobro, piękno, świętość, sprawiedliwość, wolność);



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 29

•	 wewnętrzna „logika” funkcjonowania ludzkiego, słuszny „powód” ak-
tywności własnej i skoordynowanie wiary z rozumnością (fides et ratio);

•	 zaangażowanie w sprawy Kościoła, religijnie ukierunkowane pragnienia, 
marzenia i tęsknoty; unifikujące centrum poznania, decyzji i działania;

•	 zdolność do adekwatnego funkcjonowania w świecie różnych i autono-
micznych „ja”, przy czym każdemu „ja” odpowiada odrębny i nieredu-
kowalny do innych „świat”. Podstawą tej zdolności jest przyjmowanie 
perspektywy drugiego człowieka;

•	 globalne działanie czynników rozwoju religijności: regulacje endogenne 
wyznaczają pułap możliwości, czyli potencjalności. Działanie czynników 
zewnętrznych tę potencjalność aktualizuje, nadając religijności formę 
kulturową (aktualizowaną stosownie do miejsca i czasu). Czynniki zaś 
o charakterze koordynacji, integracji, równoważenia i oddziaływania 
losowe aktywizują religijność, nadając jej charakterystyczną dynamikę 
i tempo rozwoju (Walesa, 2005, s. 71–82).

* * *

Skuteczność działania omawianych czynników rozwoju religijności zależy 
od tego, czy współdziałają one kompleksowo – uwzględniając poziom reli-
gijnego rozwoju człowieka, dziedziny religijności i kontekst sytuacyjny. Tak 
więc pełna skuteczność działania czynników rozwoju religijności występuje 
wtedy, gdy każdy spośród nich spełni swoje specyficzne zadanie i gdy jako 
całość integralna funkcjonują one w sposób pozytywnie niezawodny (por. 
też Stroope i Baker, 2018).



30 � Czesław Walesa 

3. Pomiar religijności

Rodzi się pytanie: czy można dokonywać pomiaru czegoś tak wewnętrznego, 
ulotnego, zindywidualizowanego, jakim jest religijność? Odpowiedź brzmi: 
można, nawet wystandaryzowanymi testami. Tak jak można ujmować języ-
kiem, co czynią księgi święte i liczne inne teksty – mimo że religijność jest 
rzeczywistością niewysłowioną. A jeszcze obrazy o tematyce religijnej, rzeź-
by, muzyka, tańce sakralne, literatura piękna, teksty liturgiczne – wskazujące 
na religijność: na jej strukturę i poziom zaawansowania.

Rydz, Walesa i Tatala (2017) opracowali Test Struktury i Poziomu Reli-
gijności zawierający 40 wybranych stwierdzeń (po pięć na każdy spośród 
ośmiu parametrów). Informacje dotyczące konstrukcji testu i jego wskaź-
ników psychometrycznych zostały opublikowane w czasopiśmie „Polish 
Psychological Bulletin” (Rydz, Walesa i Tatala, 2017).

W niniejszej pracy przedstawiam Test Religijności (Walesa, Tatala i Rydz, 
2019) zawierający 80 stwierdzeń (po 10 na każdy spośród ośmiu parame-
trów) służących do pomiaru struktury i poziomu religijności. Do para-
metru świadomość religijna przyporządkowano pozycje testowe od 1 do 
10, do parametru uczucia religijne – pozycje od 11 do 20, decyzje religijne 
od 21 do 30 itd.

Pozycja testowa wchodząca w skład testu miała jednocześnie wartość 
ładunku czynnikowego wynoszącą co najmniej 0,4 i wartość współczynnika 
kongruencji 0,7. Te pozycje w efekcie końcowym zostały włączone do Testu 
Religijności (Walesa, Tatala i Rydz, 2019).

Na podstawie współczynnika korelacji pomiędzy wynikami uzyskanymi 
w poszczególnych parametrach a wynikiem ogólnym testu została oszaco-
wana trafność teoretyczna kwestionariusza. Uzyskane wartości współczyn-
ników są dodatnie i mieszczą się w przedziale od 0,753 do 0,854, co zostało 
zaprezentowane w tabeli poniżej.



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 31

Tabela 1. Korelacje między wynikami uzyskanymi w poszczególnych parame-
trach a wynikiem ogólnym testu

Parametry religijności
Współczynnik korelacji  
rho Spearmana

Świadomość religijna 0,843

Uczucia religijne 0,753

Decyzje religijne 0,850

Więź ze wspólnotą osób wierzących 0,854

Praktyki religijne 0,853

Moralność religijna 0,808

Doświadczenia religijne 0,843

Formy wyznania wiary 0,837

Poniżej zamieszczam 80 stwierdzeń diagnostycznych z ukazaniem spe-
cyfiki skali intensywności. Przy pierwszych czterech zamieszczam pięcio-
punktową skalę. Liczba punktów po kolejnych 10 stwierdzeniach wskazuje 
na strukturę religijności oraz jej styl, a całkowita liczba punktów – na poziom 
zaawansowania lub rozwoju religijności.

1.	 W rozwiązywaniu trudnych spraw życiowych nie odwołuję się do 
zasad religijnych.

Zdecydowanie 
nie zgadzam 
się

Nie zga-
dzam się

Czasami się zga-
dzam, a czasami się 
nie zgadzam

Zgadzam 
się

Zdecydowanie 
zgadzam się

2.	 Nie zastanawiam się nad tym, jaki jest Bóg.

Bardzo często Często Czasem Rzadko Bardzo rzadko



32 � Czesław Walesa 

    3.	 Moje życie ma sens także bez Boga.

Zdecydowanie 
zgadzam się

Zgadzam 
się

Czasami się zga-
dzam, a czasami się 
nie zgadzam

Nie zga-
dzam się

Zdecydowanie 
nie zgadzam się

    4.	 Nie akceptuję nauczania Kościoła.

Zdecydowanie 
mnie dotyczy

Dotyczy 
mnie

Czasami mnie 
dotyczy, a czasami 
mnie nie dotyczy

Nie doty-
czy mnie

Zdecydowanie 
mnie nie do-
tyczy

    5.	 Wiedza religijna nie pomaga mi  w  rozwiązywaniu problemów 
życiowych.

    6.	 Uważam, że Bóg nie interesuje się człowiekiem.
    7.	 Wiara nie pomaga mi w zrozumieniu sensu życia.
    8.	 Bóg wie, co jest dla mnie pożyteczne.
    9.	 Mój światopogląd nie opiera się na wiedzy religijnej.
10.	 Wymagania stawiane przez Kościół utrudniają mi funkcjonowanie 

we współczesnym świecie.
11.	 Moje życie religijne napełnia mnie pokojem wewnętrznym.
12.	 Gdy Bóg nie wysłuchuje moich modlitw, odczuwam bunt przeciw 

Niemu.
13.	 Bycie chrześcijaninem wzbudza we mnie poczucie godności.
14.	 Uważam, że Bóg mnie kocha.
15.	 Przeżywam miłość do Boga.
16.	 Śmierć dziecka wywołuje we mnie bunt wobec Boga.
17.	 W przeżywanych trudnościach przestaję ufać Bogu.
18.	 Przeżywam ufność na myśl o Sądzie Ostatecznym.
19.	 Cierpienie Chrystusa wzbudza we mnie uczucie miłosierdzia.
20.	 Moje życie religijne napełnia mnie lękiem.
21.	 Nie jestem zadowolony z wypełniania się planów Bożych w moim życiu.



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 33

22.	 Przed ważnymi życiowo decyzjami nie pytam Boga o Jego wolę.
23.	 W dokonywanych wyborach nie uwzględniam stanowiska Kościoła 

katolickiego.
24.	 Moje decyzje w sytuacjach trudnych potwierdzają wierność Bogu.
25.	 Przy ważnych wyborach zadaję sobie pytanie o ostateczny cel mo-

jego życia.
26.	 Modlę się o ważny wybór osobistej drogi życiowej.
27.	 Przy wyborach życiowo doniosłych zasięgam rady osób głęboko 

wierzących.
28.	 Gdy życie niweczy moje plany, stawiam sobie pytanie o ostateczny 

cel mojego życia.
29.	 Uważam, że Bóg pomaga mi nawet wtedy, gdy podejmuję błędną 

decyzję.
30.	 W mojej hierarchii wartości najwyżej stawiam cele religijne.
31.	 Mam pragnienie głoszenia Ewangelii.
32.	 Osoby uczestniczące we Mszy Świętej traktuję jako siostry i braci.
33.	 Uważam, że wspólnotą Kościoła kieruje Duch Święty.
34.	 Według mnie nikt nie może wierzyć sam.
35.	 Pogłębiam naukę chrześcijańską we wspólnocie osób wierzących.
36.	 Nastąpiła we mnie istotna przemiana dzięki uczestniczeniu w życiu 

wspólnoty osób wierzących.
37.	 Uważam, że wspólnota Kościoła obejmuje ludzi będących na drodze 

nawrócenia.
38.	 Przekazuję innym ważne treści religijne.
39.	 Moje posłuszeństwo we wspólnocie Kościoła wynika z wiary w dzia-

łanie Ducha Świętego.
40.	 Wspólnota Kościoła wprowadziła mnie do życia zgodnego z wy-

znawaną wiarą.
41.	 Przed ważnym działaniem wykonuję znak krzyża.
42.	 Nie przestrzegam nakazanych przez Kościół postów.



34 � Czesław Walesa 

43.	 Nie zabiegam o chrześcijańskie spędzanie niedzieli.
44.	 Nie przekazuję pieniędzy na potrzeby Kościoła.
45.	 Unikam udziału w modlitwie wspólnotowej.
46.	 Udział w niedzielnej Mszy Świętej traktuję jako trudny obowiązek.
47.	 Szacunek okazywany rodzicom wynika z mojej wiary.
48.	 Nie modlę się za zmarłych.
49.	 Nie udzielam jałmużny.
50.	 Przestrzegam chrześcijańskiego sposobu spędzenia świąt.
51.	 Osobiste dylematy moralne rozwiązuję bez odwoływania się do 

nauczania Kościoła.
52.	 W moich relacjach z ludźmi nie kieruję się zasadami religijnymi.
53.	 Nie akceptuję stanowiska Kościoła odnośnie do niektórych proble-

mów moralnych.
54.	 W moim życiu nie kieruję się Dekalogiem.
55.	 Nie proszę o wybaczenie kogoś, do kogo mam żal.
56.	 Gdy przeżywam trudności moralne, nie pytam osób wierzących 

o radę.
57.	 Nie praktykuję rachunku sumienia.
58.	 Nie odczuwam wstydu przed Bogiem, gdy naruszam zasady moralne.
59.	 Gdy przeżywam dylematy moralne, nie odwołuję się do Boga.
60.	 Gdy występują wątpliwości moralne, przystępuję do sakramentu 

pokuty.
61.	 Nie doświadczam więzi z Jezusem Chrystusem.
62.	 W najtrudniejszym momencie życia nie doświadczam interwencji 

Boga.
63.	 Doświadczam, że Bóg pokonał wszystkie moje ograniczenia.
64.	 W beznadziejnej sytuacji nie doświadczam pomocy Boga.
65.	 Doświadczam, że wszystko jest darem Boga.
66.	 Nie zawierzam swoich problemów Bogu.
67.	 Nawet w Kościele nie doświadczam więzi z Jezusem Chrystusem.



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 35

68.	 Nie doświadczam bliskości z Bogiem.
69.	 W momencie cierpienia nie przeżywam więzi z Jezusem Chrystusem.
70.	 Doświadczam, że Słowo Boże skierowane jest bezpośrednio do 

mojego serca.
71.	 Szerzę kult miłosierdzia Bożego przez świadectwo życia.
72.	 Gdy przeżywam wielkie nieszczęście, moja wiara ulega załamaniu.
73.	 Moja wiara nakłania mnie do wykonania dla Boga czegoś trudnego.
74.	 Moja wiara wyznacza kierunek podejmowanych przeze mnie działań 

religijnych.
75.	 Moje zachowanie wypływa z żywej wiary.
76.	 W sytuacjach życiowo trudnych nie uzewnętrzniam swojej wiary.
77.	 Moja wiara nie przenika mojego codziennego życia.
78.	 W wydarzeniach mojego życia za mało współpracuję z Bogiem.
79.	 W sytuacjach trudnych nie dostrzegam obecności Boga.
80.	 Poczucie tajemnicy ożywia moje obcowanie z Bogiem.

4. 	 Skuteczność religijności

Religijność zawiera i przenosi moc, niekiedy bardzo wielką, choć metafo-
rycznie przedstawianą jako przytulenie. Skuteczność religijności zależy 
przede wszystkim od jej mocy i od czynników z nią pozytywnie skorelo-
wanych (por. Bilekli i Inozu, 2018).

4.1. Ujmowanie czasu i przestrzeni

1)	 Religijność decyduje o sposobie ujmowania czasu (por. Łowicki i  in., 
2018, Przepiorka i Sobol-Kwapinska, 2018). Osoba religijna traktuje zwy-
czajnie czas typu chronos (mierzony np. zegarem) i czas psychologiczny, 
modyfikowany procesami psychicznymi. Odmiennie zaś traktuje czas typu 



36 � Czesław Walesa 

kairos (mierzony np. wydarzeniami) i czas typu fulguratio, podobny do mo-
mentu błyskawicy, w którym można tak wiele zobaczyć i tak dużo przeżyć. 
W rytm czasu kairos odbywają się przeżycia liturgiczne. Przeżywanie czasu 
fulguratio odbywa się rzadko. Niektóre osoby nigdy tego nie doświadczają. 
Niektóre liturgie powodują gwałtowne przejście religijności na poziom jako-
ściowo wyższy. Niekiedy jakieś działanie, np. wejście do kościoła powoduje 
gwałtowne nawrócenie. Towarzyszą temu skondensowane i przyspieszone 
procesy poznawcze, emocjonalne, decyzyjne i działaniowe. Czasy kairos 
i fulguratio niekiedy częściowo się nakładają.

2)	 Człowiek w trakcie religijnego rozwoju i postępując na drodze reli-
gijności, jest ugruntowany w wydarzeniach z przeszłości, umocowany jest 
w teraźniejszości i wychyla się ku przyszłości. Przyszłość określa kierunek 
zachowań i cele, które człowiek zamierza osiągnąć. Przeszłość i przyszłość 
zachodzą w teraźniejszości jako umysłowe reprezentacje. Dlatego też przy-
szłościowe stany religijności można badać przez aktualne (teraźniejsze) 
procesy świadomości religijnej, uczuć religijnych, decyzji religijnych, więzi 
ze wspólnotą osób wierzących, praktyk religijnych, moralności religijnej, 
doświadczeń religijnych i form wyznania wiary – metodą wywiadu eksplo-
racyjnego. Przyszłość religijności nie jest po prostu czasem, który nadcho-
dzi, ale zawiera w sobie element „ja chcę, by było…”. I tu zaznacza się rola 
religijności.

W  badaniach własnych (Walesa, 2012) zastosowano kwestionariusz 
z 32 pytaniami po cztery na każdy parametr religijności. Badana była mło-
dzież (133 osoby) według zasad metodologicznych (z ewentualnym wyja-
śnianiem terminów, dopytywaniem i zachęcaniem do mówienia). Każda 
osoba wymieniała wydarzenia oraz interpretacje w teraźniejszości, antycy-
powane za dwa lata, za dziesięć lat i pod koniec swego życia. Odpowiedzi 
oceniane były na skali pięciostopniowej.

Wyniki badań przedstawiają kilka prawidłowości: (1) średnie miary re-
ligijności jako antycypowane za dwa lata są niższe niż miary religijności 



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 37

w czasie teraźniejszym. Badani stwierdzali, że to będzie, jak było i nie wy-
tężali swej uwagi i myślenia; (2) ogólna średnia miara religijności w czasie 
pod koniec życia jest najwyższa w stosunku do miar pozostałych. Badani 
byli tu postawieni przed wydarzeniem egzystencjalnie doniosłym, jakim 
jest koniec własnego życia, co mobilizowało wszystkie procesy psychicz-
ne, określone przez parametry religijności; (3) miary religijności w czasie 
przyszłym za dziesięć lat są niemal równe miarom religijności w czasie 
teraźniejszym. Badani wykazali tu czujność i średnią mobilizację uwagi 
w procesach antycypowania.

3)	 Człowiek religijny rozróżnia przestrzeń typowo sakralną (np. Kościół 
z Najświętszym Sakramentem), typowo laicką (np. targowisko) i mieszaną, 
np. w górach wyrywają się głębokie akty strzeliste. Homo religiosus, człowiek 
nawracający się, wyrusza niekiedy na szlak pielgrzymowania, aby dotrzeć 
do miejsca mocy. W drodze przeczuwa moc, widzi cudowne dalekie rzeczy. 
Na jego drodze pojawia się świętość, a moc wkracza w życie otrzymywane 

„skądinąd”.

4.2. Religijność a język

Religijność wpływa na  język. Tworzą się religijne słowa, zwroty mo-
dlitewne, style komunikowania się, symbole i  metafory oraz językowe 
aspekty kultury. Język religijny nie tyle opisuje rzeczywistość sakralną, ile 
raczej ją  „wywołuje” i  uobecnia  – prowadząc do  uczestniczenia. Bardzo 
ważne są  aspekty performatywne (sprawcze) języka religijnego, obecne 
głównie przy sprawowaniu sakramentów oraz podczas przewodniczenia 
liturgii. Ważne są  także egzystencjalne aspekty języka, kreowane przez 
religijność, jak tzw. akty strzeliste lub wykrzykniki emocjonalne. Aspekty 
performatywne i  egzystencjalne pojawiają się w  języku, który towarzy-
szy przejściom religijnym i różnym religijnym sytuacjom życiowym, np. 
przy wyznawaniu wiary, podczas dzielenia się swoim doświadczeniem, 



38 � Czesław Walesa 

w  formułowaniu testamentu, w  czasie religijnego przeżywania  
rzeczywistości.

Religijność sprawdza się w sytuacjach ujmowanych poprzez następujące 
zwroty: wypowiedzieć Niewypowiadalne, wyrazić Niewyobrażalne, zatrzy-
mać Przechodzącego, oczekiwać Nieoczekiwanego, zabito Nieśmiertelnego, 
wcielił się Nieogarniony, przymuszono Wszechmogącego, znaleziono miej-
sce dla Nieograniczonego, umarł Dawca życia… i w podobnych zwrotach 
na temat Stworzyciela nieba i ziemi, Syna Bożego, Ducha Świętego i Bożej 
Rodzicielki.

Religijność jest skuteczna w ujmowaniu zwrotów antropomorficznych, 
które występują w Biblii, w nauczaniu Kościoła, w sprawowaniu liturgii, 
w modlitwach i w licznych czynnościach dotyczących spraw nadprzyro-
dzonych (Tatala i Walesa, 2017b). I tak np. termin „wola Boża” bywa poj-
mowany zbyt antropomorficznie jako akt wysiłkowy, taki jak akt woli czło-
wieka. A można tu przejść do pojmowania szerszej rzeczywistości: wola 
Boża to domostwo zasad życia, zwłaszcza życia wiecznego, to źródło dobra 
i szczęścia człowieka i każdej istoty żyjącej, to siedlisko i nisza dobrego zaan-
gażowania, to podstawa odpowiedzialności, to tęsknota za tym, co najlepsze… 
U człowieka akt religijny zaczyna się od aktu woli: „Jeśli chcesz…” i łączy 
się on z nadzieją oraz z lękiem przed utratą siebie (własne być) i własnych 
zasobów (własne mieć).

Język religijny – mimo że występuje na krawędzi ludzkich możliwości 
(wypowiadanie niewyrażalnego) – zawiera w sobie elementy sprawcze. Dla-
tego też usłyszane słowo religijne, dostarczając informacji i siły sprawczej, 
tworzy fakty i zmienia ludzkie życie (jest czynnikiem nawrócenia). A słowo 
można „usłyszeć” przez (1) słuchanie, (2) czytanie, (3) muzykę, (4) teatr, 
(5) sztuki plastyczne, (6) za pomocą przyrody i (7) wydarzeń życiowych, 
których skuteczność zależy od sposobu przyjęcia słowa i  realizowania 
go w codziennym życiu.



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 39

4.3. Religijność źródłem znaczenia i sensu

Religijność przynosi nie tylko moc, lecz także znaczenie i sens, które umoż-
liwiają dotarcie do prawdy, dobra, piękna i świętości (por. Hardy i Willo-
ughby, 2017; Abeyta, 2018). Są to swoiste niezmienniki, na których może 
się oprzeć ludzka egzystencja. Religijność wspomaga ich kształtowanie: 
inicjując, ukierunkowując i podtrzymując uczenie się, co stanowi konstru-
owanie własnych struktur psychicznych. To z kolei jest częściową realizacją 
własnej potencjalności. Jednakże człowiek nienawrócony wykazuje swoisty 
opór wobec prawdy, mówiąc: „prawda o mnie samym jest nieznośna, szko-
dliwa, a nawet śmiertelna”. Taki człowiek zdolny jest znieść jedynie jakieś 
półprawdy w kształcie określonej formy realizmu.

Znaczenie i sens kształtują się stopniowo od wczesnych okresów życia, 
a mianowicie pod wpływem bodźców zewnętrznych dziecko kształtuje 
odpowiadające im schematy, umysłowe obrazy i reprezentacje psychiczne 
Kościoła, krzyża, nieba, Boga, Jezusa Chrystusa, Matki Bożej i różnych 
elementów życia religijnego – uaktywniając abstrahowanie pozytywne (wy-
odrębnianie cech istotnych) i abstrahowanie negatywne (pomijanie cech 
nieistotnych).

Na wyższym poziomie rozwoju (od ok. 15 lat) zachodzi abstrahowanie 
samych działań (także religijnych, np. modlitwy) i kształtowanie modeli 
czynności (także religijnych, np. spowiedzi). Może to przejść w doświadcze-
nie religijne – zwłaszcza wtedy, gdy okoliczności temu sprzyjają, np. pobyt 
w górach czy na morzu, gdzie otoczenie sprzyja poczuciu zależności (od 
mocy z wysoka), potęgi, wspaniałości i piękna.

Uczenie się osobowo-społeczne umożliwia opanowanie systemu zna-
kowo-symbolicznego i językowo-komunikacyjnego, a także dorobku kul-
turowego. Systemy te uzdalniają człowieka do odróżniania w sytuacjach 
religijnych „tekstów” od „kontekstów”, spraw istotnych od nieistotnych, 
rzeczy świętych od świeckich (sacrum od profanum). Niekiedy pojawia się 
tu „olśnienie” lub wgląd, ale zazwyczaj odbywa się tu stopniowe uczenie się 



40 � Czesław Walesa 

i zachodzi powolne dochodzenie do prawdy metodą kolejnych przybliżeń. 
Nawet nadzwyczajne olśnienie w sprawach religijnych nie kończy procesu 
zrozumienia, ale otwiera drogę do dalszych zrozumień i olśnień. Czynnik 
uczenia się osobowo-społecznego jest konieczny dla kształtowania religij-
ności, gdyż to kształtowanie zachodzi jedynie w kontekstach wspólnoto-
wych. Przy czym dla osoby religijnej granice tej wspólnoty są nieogarnione. 
Wszystkie rzeczy „naturalne” zostają objęte intencją wspólnoty osób wie-
rzących do oddawania za ich pomocą czci Bogu. Stają się one wtedy okre-
ślonymi znakami lub środkami komunikowania się z nadprzyrodzonością.

Należałoby rozważyć uczenie się osobowo-społeczne w sytuacjach spe-
cyficzno-unikalnych, np. w kształtowaniu funkcji i roli ojca. Otóż funkcje 
ojca: opiekuńcza, regulacyjna, zabawowa i wychowawcza wymagają nasy-
cenia czynnikiem religijności, co zachodzi poprzez uczenie się osobowo-

-społeczne, organizowane pod kątem potrzeb ojców (np. rekolekcje dla 
ojców). Z kolei przestrzeń oddziaływań religijnych obejmujących procesy 
przygotowania i wchodzenia w rolę ojca dotyczą (1) ukształtowania jego 
wrażliwości na dziecko, (2) uformowania jego wiedzy o rozwoju dziecka, 
(3) urobienia sposobów jego działania, (4) wprowadzenia w zaangażowa-
nie i odpowiedzialność wobec dziecka. W normalnych warunkach matka 
jest katalizatorem aktywnie oddziałującym na procesy formowania funkcji 
i roli ojca. Skuteczność tych oddziaływań zależy od struktury i poziomu 
religijności matki (Tatala i Walesa, 2017a).

Skuteczność uczenia się zachowań religijnych zależy od faktów i wy-
darzeń na drodze ludzkiego życia (a zwłaszcza na drodze wiary). W jesz-
cze większym jednak stopniu skuteczność tego uczenia się zależy od zna-
czenia i sensu tych faktów i wydarzeń. Przy akcentowaniu więc roli pojęć 
w uczeniu się trzeba uwzględnić nie tylko ich znaczenie „obiektywne”, 
denotacyjne i czysto informacyjne, lecz także znaczenie skojarzeniowe, 
osobowo-subiektywne i społeczno-relacyjne. Doniosłość tej prawidłowości 
zauważa się w działalności katechetycznej, ewangelizacyjnej, homiletycznej, 



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 41

w wychowawczo-dydaktycznej aktywności w rodzinach i w nauczaniu oraz 
przekazywaniu informacji.

4.4. Znaczenie celebrowania świąt oraz codzienności

Analizowane tu znaczenia dotyczą głównie parametru form wyznania wiary. 
Jest to treściowo-psychologiczne ujęcie religijności.

1)	 Religijność, zwłaszcza pogłębiona, pozwala na ujmowanie sensu prze-
żyć bohaterów Biblii i włączania go do swego życia. Odbywa się to w czasie 
modlitwy codziennej (zwłaszcza brewiarzowej) i podczas liturgii niedziel-
nych oraz świątecznych (głównie podczas mszy świętej) (por. Tatala, 2008).

2)	 Religijność uwrażliwia na Ewangelię. Przesłania Ewangelii są prefe-
rowane i uznawane jako własne programy: do deklarowania i do realizacji. 
Należą do nich ewangeliczne błogosławieństwa, które – jako nowe prawo 
i wypełnienie dekalogu – stają się programem chrześcijańskiego życia czło-
wieka religijnego. Religijność sprawia, że wspólne spożywanie pokarmów 
staje się obrzędem, odnowieniem i tworzeniem od nowa wspólnej mocy 
z wysoka – w sensie zarówno prezentystycznym, jak i futurystycznym.

3)	 Osoba religijna wprowadza do swego życia prawdę (wraz z jej deno-
tacją i konotacją), że Jezus Chrystus to Bóg wcielony, odkupiciel człowieka 
i założyciel Kościoła. Łączą się z tym liczne konsekwencje, dotyczące do-
niosłych spraw egzystencjalnych i codziennego życia, u podstaw których 
leży wiara, kształtowana poprzez słuchanie (i usłyszenie) słowa Bożego, 
zaakceptowanie go i budowanie na nim swego życia. Zazwyczaj działa tu me-
chanizm uczestniczenia we wspólnocie osób wierzących.

4)	 Osoba religijna wprowadza do swego życia treści i znaczenia sakra-
mentów, a zwłaszcza sakramentu Eucharystii oraz pojednania i pokuty. 
Rozum, dobroć i miłość są temu podporządkowane. Na biologię nakłada 
się tutaj duchowość i religijność, które współkształtują wyższą jakość życia 
(por. Fatima i in., 2018).



42 � Czesław Walesa 

5)	 U człowieka religijnego ujmowanie Modlitwy Pańskiej odbywa się nie 
tylko w formie dialogu z Bogiem, lecz także programu drogi chrześcijań-
skiej. Takie ujmowanie Modlitwy Pańskiej jest wynikiem nie tylko mądrego 
wprowadzenia w zasady wiary, ale i aktywności własnej w tej dziedzinie, 
a głównie pogłębionej modlitwy.

6)	 U człowieka religijnego przejawia się ciągłe i występujące na coraz 
wyższym poziomie ujmowanie umysłowe i ogólnożyciowe celu eschatolo-
gicznego, ostatecznych form życia religijnego i stanu wiecznego szczęścia 
osób pozostających we wspólnocie z Bogiem, co stanowi integralny kom-
ponent wzajemnych powiązań doczesności i wieczności. W życiu nacecho-
wanym pierwiastkiem eschatologicznym nawet umieranie nie jest czymś 
awersyjnym i biernym, lecz stanowi formę życia na wyższym poziomie. 
Za pomocą obrzędów liturgicznych (sakramentu chorych, pojednania i Eu-
charystii) człowiek pomaga gasnącemu życiu i prosi Moce, by podtrzymały 
je i kierowały przejściem.

7)	 Religijność prowadzi do  ukształtowania człowieka w dziedzinie 
przejścia z doczesności do wieczności. Człowiek ten wprowadza do swego 
życia treści i znaczenia okresów roku liturgicznego, a zwłaszcza wielkich 
świąt – szczególnie zaś Triduum Paschalnego, którego kulminacją jest święto 
Zmartwychwstania Jezusa Chrystusa.

8)	 Religijność wprowadza w ujmowanie, przeżywanie i realizowanie pod-
stawowych treści katolickiej nauki społecznej. Chodzi tu nie tylko o spra-
wiedliwość dotyczącą ludzi, lecz również dotyczącą Boga, czego wyrazem 
jest poważne traktowanie niedzieli, jako dnia zakorzenionego w misterium 
Wielkanocy. Religijność przyczynia się do ukształtowania kompetencji 
społecznej i religijnej i uzdalnia do czynów bardzo trudnych, np. do wyjścia 
pierwszemu z przebaczeniem nie tylko wobec tych, których skrzywdziliśmy, 
ale i wobec tych, którzy nas skrzywdzili. Sprawdza się w tym umiejętność 
uwolnienia się od rzeczywistości biologicznej siły oraz przemocy i zdolność 
doświadczenia szlachetnego dystansu i wolności.



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 43

9)	 Religijność jest podstawą przeżywania i realizowania swojego powo-
łania w Kościele i ciągłego odkrywania sposobów jego urzeczywistniania, 
zwłaszcza w służbie wobec osób chorych, kalek, narkomanów, alkoholi-
ków, bezdomnych, różnego rodzaju nędzarzy, odrzuconych, wykluczonych 
i nieszczęśliwych. Szczytową odmianą powołania w Kościele jest powołanie 
do ewangelizacji (Walesa, 2005, s. 50–55).

5. Niektóre rzeczywistości  
i cechy specyficzne dla religijności

W niniejszym paragrafie zostaną przedstawione religijne aspekty autorytetu 
i dyskursu, cechy żarliwości religijnej i antygrawitacyjne aspekty religijności, 
a z zakresu psychologii różnic indywidualnych: religijność kobiet i męż-
czyzn. Zagadnienia przedstawione w tym paragrafie służą jako przykład 
ujmowania religijności w różnorodnych kontekstach.

5.1. Autorytet w życiu religijnym

Ważnym komponentem religijności jest autorytet: jako „czynnik” rozstrzy-
gający o danym stwierdzeniu czy o zespole stwierdzeń i jako „kryterium” 
uprawomocnienia tych stwierdzeń. W kształtowaniu religijności człowieka 
udział biorą różne autorytety: począwszy od indywidualnych rodzinnych, 
poprzez indywidualne i zbiorowe szkolne aż do autorytetów społecznych 
i tradycji Kościoła. Siła poszczególnych autorytetów oraz ich moc oddzia-
ływania na konkretne osoby zależy od wielu czynników tkwiących w danej 
osobie i usytuowanych w strukturach społeczno-kulturowych. Każda forma 
autorytetu dotknięta jest nie tylko myślą, ale i wolą. Oprócz tego od nie-
których autorytetów płyną poglądy słuszne (według uznanych kryteriów), 
ale nieskuteczne. Źródłem tej nieskuteczności mogą być cechy tkwiące 



44 � Czesław Walesa 

w autorytecie (np. w dewiacyjnym ojcu) lub w osobie, na którą autorytet 
ma oddziaływać (np. w zbuntowanej osobie dorastającej).

5.2. Dyskurs w relacji religijnej

Poprzez wszystkie wątki niniejszej pracy przewija się idea dyskursu, czyli pro-
cesu wspólnego tworzenia, odtwarzania, reprodukowania i używania znaczeń, 
wspólnie nadawanych oraz interpretowanych przez uczestników interakcji. 
Zawiera się w tym nie tylko podzielanie znaczeń, lecz także intencji i współ-
działania. Współdziałanie może się odbywać na poziomie rozmowy, współde-
cydowania i wspólnego wykonywania określonych czynności (np. uprawianie 
przydomowego ogródka). Procesy dotyczące dyskursu odbywają się w rodzi-
nie, w szkole i we wspólnocie religijnej – obejmując różnego rodzaju znaczenia. 
Obejmują też różny stopień aktywności poszczególnych członków wspól-
noty, np. małe dziecko (dwu-, trzyletnie) stymuluje osoby dorosłe poprzez 
liczne pytania. Także człowiek dorosły, jeżeli nie zapyta o coś sam, to często 
nie rozumie tego, co się do niego mówi. Niektóre formy dyskursu przepo-
jone są mądrością ewangeliczną – zwłaszcza we wspólnotach religijnych.

Także w sytuacjach dyskursu często występują autorytety w różnych 
dziedzinach wiedzy, decyzji i działania. Osoby kompetentne, mądre, erudy-
cyjne mogą skutecznie pomóc w kształtowaniu znaczeń. Osoby takie często 
stosują strategię pomocy wycofującej się. Pomagają do momentu, w którym 
ktoś nie „załapie”, a od tego momentu jedynie śledzą, czy proces przebiega 
prawidłowo. Może też zaistnieć strategia wycofującego się autorytetu czy 
kierownictwa duchowego.

5.3. Żarliwość religijności

Religijność, a zwłaszcza religijność spełnioną, przenika żarliwość we wszyst-
kich jej parametrach i komponentach. Takie terminy, jak: ogień, żar, żarliwy, 



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 45

żarliwość, płomień, płomienny, zapalczywy, zapłonąć, światło, blask – mogą 
wyrażać różne aspekty powiązania metaforycznego ognia z  religijnością. 
Mówiąc o  ogniu religijności myślimy o  jego odmianach pozytywnych 
i życiotwórczych, pozostających w specyficznej relacji do osobowej więzi 
człowieka z  Bogiem. Religijność jest ogniem, który przenika wszystkie 
dziedziny ludzkiego życia. Oczyszcza je i powoduje ich przemianę. Ogień 
żarliwości w  różny sposób płonie w  poszczególnych sferach ludzkiego 
życia  – powodując swoistą i  adekwatną do  tych sfer przemianę. Skąd 
się ten ogień bierze? Chyba dobrą analogią, ilustrującą przekazywanie 
ognia religijności jest proces zapalania świecy od  już płonącej. Wyraża 
to  przejmowanie religijności i  dalsze jej kształtowanie  – poprzez uczest-
niczenie. Następuje tu  swoiste identyfikowanie się, połączone ze  współ-
działaniem osoby dojrzałej religijnie. Zazwyczaj odbywa się to w układach: 
wychowawca  – wychowanek, rodzic  – dziecko, mistrz  – uczeń. Procesy 
te  mogą być gatunkowo różne w  poszczególnych okresach ludzkiego  
życia.

Rodzą się pytania: jak wyjaśnić utrzymywanie się żarliwości życia reli-
gijnego w kruchości ludzkiej egzystencji? Jak wyjaśnić zjawisko okresowej 
lub stałej oziębłości w życiu religijnym? Jak troszczyć się o ogień życia reli-
gijnego, gdy on gaśnie? Zjawisko nawrócenia wywołuje nowe pytania: kto 
rozpala, co rozpala, jak rozpala ten ogień – powodując wybuch żaru? Jak 
ukształtować strukturę psychiczną podatną na rozpalenie i przyjęcie żaru 
religijności? (Walesa, 2016a).

5.4. Antygrawitacja w procesach religijności

Termin „grawitacja” oznacza ciążenie powszechne. „Grawiatacja psychicz-
na” oznacza psychiczną inercję, uzależnienie, bezmyślność i tym podobne 
stany i procesy. „Antygrawitacja psychiczna” oznacza aktywność, wolność, 
rozumność itp.



46 � Czesław Walesa 

Ogólnie i psychologicznie rzecz ujmując, „antygrawitacyjne” to pod-
miotowe i osobowe, autonomiczne i autentyczne, świadome i nacecho-
wane wglądem, skupione i czynne, zreflektowane i transcendujące, zdolne 
do samokontroli i do autokorekty, precyzyjne i transgresyjne, penetrujące 
i eksplorujące, przyjmujące perspektywę i meta- (oraz meta-meta-) per-
spektywę, inicjatywne i twórcze, lekkie i radosne, życzliwe i afirmujące, 
nadziejotwórcze i kochające; lecz także zmagające się, walczące, świadomie 
opierające się aż do utraty życia.

Język grawitacji i antygrawitacji może być przydatny do opisu i wy-
jaśniania religijności człowieka: jej natury, struktury, funkcji, procesów, 
przejawów, czynników i uwarunkowań. Niekiedy trudno jest rozstrzygnąć, 
czy dane zjawisko religijności należy do dziedziny grawitacyjnej czy anty-
grawitacyjnej, np. różne odmiany wątpienia religijnego.

Poszczególne komponenty kolejnych parametrów i wszelkich dziedzin 
religijności możemy uszeregować według wzrastającego natężenia antygra-
witacyjności (Walesa, 2016b).

Niektóre stany, jak „ociężałość – ociężały” mogą być ujmowane za po-
mocą języka grawitacji psychicznej, duchowej i religijnej, gdyż ociężałość 
polega na staczaniu się w dół, na nic nierobieniu i na nic niepragnieniu.

Język o grawitacji i antygrawitacji wydaje się szczególnie użyteczny do uj-
mowania takich rzeczywistości i zjawisk, jak: natura religijności, nawróce-
nie religijne, przejście religijne, wiara i gorliwość oraz żarliwość religijna, 
kształtowanie nowego sensu religijnego.

5.5. Religijność kobiet i mężczyzn

Psychologiczna analiza różnic w religijności kobiet i mężczyzn bierze swój 
początek w ich różnicy antropologicznej, co ilustrują dane w tabeli 2.



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 47
Ta

be
la

 2
. 
Ró

żn
ic

e 
m

ię
dz

y 
ko

bi
et

am
i i

 m
ęż

cz
yz

na
m

i

K
ob

ie
ty

M
ęż

cz
yź

ni

1.
 O

ri
en

ta
cj

a 
zw

ią
za

na
 i 

ko
nt

ek
st

ua
ln

a.
2.

 Z
as

ad
a 

w
sp

ół
za

le
żn

oś
ci

 i 
pr

zy
na

le
żn

oś
ci

.
3.

 T
en

de
nc

ja
 d

o 
w

sp
ól

no
to

w
oś

ci
 i 

tr
os

ki
.

4.
 N

ar
ra

cy
jn

y 
ch

ar
ak

te
r u

jm
ow

an
ia

 z
ja

w
is

k.
5.

 W
ys

tę
pu

je
 p

rz
yw

ią
zy

w
an

ie
 w

ię
ks

ze
j u

w
ag

i d
o 

pr
ze

st
rz

en
i 

w
ew

nę
tr

zn
ej

.
6.

 Ś
w

ia
t k

ob
ie

t j
es

t p
rz

ed
e 

w
sz

ys
tk

im
 si

ec
ią

 z
w

ią
zk

ów
 m

ię
dz

y-
lu

dz
ki

ch
.

7.
 O

ri
en

ta
cj

ę 
ko

bi
ec

ą 
ok

re
śl

am
y 

ja
ko

 w
sp

ól
no

to
w

ą,
 a

kc
en

tu
ją

-
cą

 w
ią

za
ni

e.
8.

 W
aż

ny
 je

st
 ty

p 
re

la
cj

i „
tw

ar
zą

 w
 tw

ar
z”

 (p
ro

ce
sy

 in
ty

m
ne

).
9.

 K
ob

ie
ty

 m
aj

ą 
w

ię
ks

zy
 d

os
tę

p 
do

 z
as

ob
ów

 sp
oł

ec
zn

o-
re

lig
ij-

no
-c

ha
ry

ta
ty

w
no

-a
ltr

ui
st

yc
zn

yc
h 

i a
ut

ot
el

ic
zn

yc
h,

 c
o 

po
zw

al
a 

im
 b

yć
 to

ta
ln

ie
 z

 d
ru

gi
m

 c
zł

ow
ie

ki
em

.
10

. Ś
ro

do
w

is
ko

 k
ob

ie
ce

 je
st

 a
ut

oc
en

tr
yc

zn
e,

 b
ez

po
śr

ed
ni

e,
 

os
ob

ow
e 

i r
ac

ze
j s

ta
łe

.
11

. K
ob

ie
ty

 p
er

cy
pu

ją
 w

ię
ks

ze
 r

yz
yk

o 
za

sa
dn

ic
zo

 w
e 

w
sz

ys
t-

ki
ch

 a
sp

ek
ta

ch
 ż

yc
ia

 i 
dl

at
eg

o 
są

 b
ar

dz
ie

j o
st

ro
żn

e.
12

. B
lis

ko
ść

 p
sy

ch
ic

zn
ą 

ko
bi

et
y 

na
jc

zę
śc

ie
j o

si
ąg

aj
ą 

po
pr

ze
z 

po
dz

ie
la

ni
e 

uc
zu

ć 
i z

w
ie

rz
an

ie
 si

ę 
(o

db
ie

ra
ni

e 
i p

rz
ek

az
yw

an
ie

 
in

fo
rm

ac
ji 

na
 te

m
at

y 
in

ty
m

ne
).

13
. Z

ac
ho

w
an

ia
 k

ob
ie

t p
ow

in
ny

 b
yć

 w
zm

ac
ni

an
e 

i p
op

ra
w

ia
ne

 
pr

ze
z 

sa
m

oa
se

rc
ję

, i
nd

yw
id

ua
cj

ę 
i s

am
oa

kt
ua

liz
ac

ję
.

1.
 O

ri
en

ta
cj

a 
w

 k
ie

ru
nk

u 
by

ci
a 

in
ny

m
.

2.
 Z

as
ad

a 
ni

ez
al

eż
no

śc
i o

ra
z 

iz
ol

ac
ji 

pr
ze

dm
io

tu
 p

oz
na

ni
a.

3.
 T

en
de

nc
ja

 d
o 

pr
of

es
jo

na
liz

m
u 

i k
om

pe
te

nc
ji,

 m
oc

y 
i w

ła
dz

y.
4.

 P
ar

ad
yg

m
at

yc
zn

y 
ch

ar
ak

te
r u

jm
ow

an
ia

 z
ja

w
is

k.
5.

 W
ys

tę
pu

je
 p

rz
yw

ią
zy

w
an

ie
 w

ię
ks

ze
j u

w
ag

i d
o 

pr
ze

st
rz

en
i 

ze
w

nę
tr

zn
ej

.
6.

 Ś
w

ia
t m

ęż
cz

yz
n 

je
st

 p
rz

ed
e 

w
sz

ys
tk

im
 si

ec
ią

 o
bi

ek
tó

w
.

7.
 O

ri
en

ta
cj

ę 
m

ęs
ką

 o
kr

eś
la

m
y 

ja
ko

 sp
ra

w
cz

ą,
 c

ha
ra

kt
er

yz
uj

ą-
cą

 si
ę 

w
yd

aj
no

śc
ią

 i 
si

łą
.

8.
 W

aż
ny

 je
st

 ty
p 

re
la

cj
i „

ra
m

ię
 w

 ra
m

ię
” 

(w
sp

ól
ne

 d
zi

ał
an

ie
).

9.
 M

ęż
cz

yź
ni

 m
aj

ą 
w

ię
ks

zy
 d

os
tę

p 
do

 z
as

ob
ów

 fi
na

ns
ow

o-
go

-
sp

od
ar

cz
o-

in
tr

um
en

ta
ln

yc
h,

 w
zm

ac
ni

aj
ąc

yc
h 

ic
h 

m
oc

, w
ła

dz
ę 

i a
ut

or
yt

et
.

10
. Ś

ro
do

w
is

ko
 m

ęs
ki

e 
je

st
 g

łó
w

ni
e 

al
lo

ce
nt

ry
cz

ne
, w

 d
ys

ta
n-

si
e,

 n
ie

os
ob

ow
e 

i r
ac

ze
j n

ie
pr

ze
w

id
yw

al
ne

.
11

. M
ęż

cz
yź

ni
 p

od
ej

m
uj

ą 
w

ię
ks

ze
 r

yz
yk

o,
 k

tó
re

 je
st

 u
jm

ow
a-

ne
 ja

ko
 c

ha
ra

kt
er

ys
ty

ka
 m

ęs
ka

 (o
dw

ag
a 

it
p.

).
12

. B
lis

ko
ść

 p
sy

ch
ic

zn
ą 

m
ęż

cz
yź

ni
 n

aj
cz

ęś
ci

ej
 o

si
ąg

aj
ą 

po
-

pr
ze

z 
po

dz
ie

la
ni

e 
dz

ia
ła

ni
a 

(p
op

rz
ez

 w
sp

ól
ne

 c
zy

nn
oś

ci
 

o 
ch

ar
ak

te
rz

e 
„r

am
ię

 w
 ra

m
ię

”)
.

13
. Z

ac
ho

w
an

ia
 m

ęż
cz

yz
n 

po
w

in
ny

 b
yć

 p
op

ra
w

ia
ne

 p
op

rz
ez

 
ła

go
dz

en
ie

 i 
zm

ię
kc

za
ni

e 
ic

h 
po

st
ęp

ow
an

ia
.



48 � Czesław Walesa 

Badania empiryczne – metodą wywiadu eksploracyjnego – z doktoran-
tami (np. Piątek, 2008) i magistrantami (Walesa, 2014) – wskazują na liczne 
różnice w zakresie religijności kobiet i mężczyzn (por. też Westbrook i in., 
2018). Omówienie skrótowe według parametrów religijności przedstawia 
obraz tego zjawiska:

1.	 W dziedzinie świadomości religijnej kobiety bardziej akcentują aspek-
ty konotacyjne faktów i wydarzeń, a więc aspekty emocjonalne, społeczne, 
skojarzeniowe i egzystencjalne, a mężczyźni – denotacyjne, a więc czysto 
informacyjne, z czym się łączą analizy myślowe, procesy rozumienia, ope-
racje kategoryzacji i wyodrębniania, a także różnorodne posługiwanie się 
intelektem.

Kobiety ujmują Boga w sposób życiowo bardziej pogłębiony. Mężczyź-
ni zaś chcą najpierw Boga poznać i zrozumieć. Akcentują oni specyficzną 
racjonalność, poczucie konieczności, świadomość określonych reguł oraz 
logikę faktów (por. Niemirowski, 2012, s. 175–187).

2.	 Kobiety doświadczają bardziej różnorodnych niż mężczyźni uczuć 
religijnych, przeżywając je bardziej intensywnie. Są one bardziej uczucio-
we w zakresie smutku, zdziwienia i najbardziej podstawowych przeżyć 
emocjonalnych. Są także bardziej skłonne do podzielania uczuć religij-
nych. U mężczyzn zaś częściej uczucia przechodzą w procesy intelektualne 
i jednocześnie dysforyczne, co często pod wpływem silniejszego wątpienia 
prowadzi do buntu i negacji w życiu religijnym. Mężczyźni uzyskują też 
wyższe pomiary w uczuciu złości.

3.	 Kobiety ujmują decyzje religijne w sposób bardziej całościowy, kon-
kretno-życiowy, niekiedy synkretyczny. Przy czym komponent satysfakcji 
i zadowolenia (użyteczności) z zamierzonej lub dokonanej decyzji staje się 
kryterialny dla całości procesu wyboru. Mężczyźni zaś częściej uwzględniają 
zasady preferencji, rozpatrują alternatywy działania i stany rzeczy, a jedno-
cześnie poszukują informacji potrzebnych do określenia i skwantyfikowania 
poszczególnych komponentów decyzji.



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 49

4.	 W dziedzinie więzi ze wspólnotą osób wierzących kobiety działają 
częściej w oparciu o zasadę współzależności, akcentując relację osobową 

„twarzą w twarz”, z więzią uczuciową, troską i współodpowiedzialnością. 
Działanie zaś mężczyzn zależy bardziej od ich własnej kompetencji, za-
interesowań, osobistych planów. Wykazują oni większy indywidualizm, 
niezależność, prawo i porządek.

Kobiety łatwiej proszą o pomoc, są bardziej skłonne do współpracy, 
są bardziej skuteczne w kształtowaniu osobowej bliskości i w realizowa-
niu przewodzenia we wspólnocie religijnej, częściej okazują pomoc innym 
osobom ze wspólnoty i mają większy wpływ na kształtowanie religijności 
swoich bliskich. Jednocześnie wykazują skłonność do podporządkowania 
się i posłuszeństwa – aż do rezygnacji z własnych potrzeb i planów.

5.	 Różnice między kobietami i mężczyznami w zakresie praktyk religij-
nych są spektakularne i potwierdzone statystycznie: więcej kobiet chodzi 
do kościoła i na pielgrzymki, więcej należy do kościelnych organizacji i do 
grup wsparcia aktywności liturgicznych, jak: pierwsza komunia św. czy 
różne procesje, a zwłaszcza procesja na Boże Ciało.

6.	 Źródłem moralności religijnej kobiet jest w większym stopniu niż 
u mężczyzn więź z Bogiem i ze wspólnotą osób wierzących. Moralność ko-
biet opiera się na trosce i odpowiedzialności, i jest zorientowana na kontakt 
pomocny i życzliwy. Moralność zaś mężczyzn opiera się bardziej na wiedzy, 
zrozumieniu i świadomości ogólnej. Jest ona zorientowana raczej na reguły, 
sprawiedliwość, prawo i logikę. Według mężczyzn życiem religijnym rządzą 
zasady, reguły i normy, które pozwalają zachować moralną kontrolę, prawo 
i porządek (por. Ward i King, 2018). Dlatego też mężczyźni częściej niż 
kobiety przeżywają poczucie winy, niekiedy o charakterze destrukcyjnym.

7.	 Doświadczenia religijne przebiegają bardziej spontanicznie u kobiet 
niż u mężczyzn, z większym udziałem wyobraźni oraz uczuć. W doświadcze-
niach religijnych mężczyzn częściej obecny jest pierwiastek specyficznej ra-
cjonalności i świadomości określonych reguł, warunków i wymagań w życiu 



50 � Czesław Walesa 

religijnym. Większy krytycyzm często wygasza doświadczenie religijne, ale 
niekiedy pogłębia je o różne pierwiastki intelektualne, a zwłaszcza o uzasad-
nienie. Oprócz tego mężczyzna potrzebuje wyodrębnionego miejsca (np. 
kaplica) i czasu (np. rekolekcje) do przeżycia doświadczenia religijnego.

8.	 Różnice płci w zakresie form wyznania wiary uwidaczniają się naj-
bardziej w modlitwie. Mężczyźni uzyskują w tym istotnie wyższe wyniki 
w komponentach wiary i czynnika wewnętrznego. Można u nich spotkać – 
częściej niż u kobiet – modlitwę głęboko wewnętrzną, wywikłaną ze „spraw 
tego świata” i opartą na wierze radykalnej.

Pozostające również pod wpływem wiary radykalnej ofiary mężczyzn 
przybierają niekiedy charakter niezwykły. W życiu jednak codziennym bar-
dziej widoczne są ofiary kobiet. Także wynikające z wiary poczucie tajemnicy 
bardziej intensywne jest u mężczyzn. Zdolności bowiem transcendowania 
pozwalają im na sprawniejsze operacje poznawcze.

* * *

Różnice płci w zakresie religijności nie dotyczą natury i celu życia religijnego. 
Osoby płci żeńskiej i męskiej mają zasadniczo równe szanse w osiągnięciu 
owoców życia religijnego, ale sposoby prowadzące do tego są różne.

Zakończenie

Tytuł niniejszej pracy: „Religijność jako rzeczywistość nieustannie two-
rzona i tworząca” – wymaga uwzględnienia jej dynamiki i komponentów 
holistycznych, a także tego, aby wyrazić, wypowiedzieć i opisać religijność 
żywą stanowiącą źródło mocy, znaczenia i sensu. Źródłem tej mocy są ta-
kie nieustanne pragnienia i tęsknota, które udzielając się, niczego nie tracą 
ze swej natury. Ale i tego za mało dla religijności żywej i dla realizowania 



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 51

drogi wiary, gdyż należy ukazać tkwiące w religijności zasoby przydatne dla 
ludzkiej egzystencji (por. Fitzpatrick, 2018; Peres i in., 2018). Religijność 
np. może zmienić skutki przeszłości w człowieku, którego ona dotyczy – 
poprzez zmianę sensu i znaczenia faktów, które zaistniały w przeszłości. 
Religijność dostarcza również sensu i sposobów radzenia sobie z takimi zja-
wiskami, jak: choroba, rozpacz, cierpienie, wina, grzech i niesprawiedliwość.

Dążenie do zrozumienia religijności jest dążeniem do ujęcia jej fun-
damentalnych podstaw. W ślad za tym idzie egzystencjalne przyswojenie 
religijności, które ma poważne konsekwencje, łącznie z ekonomicznymi. 
Te konsekwencje decydują o sensie istnienia, o kształtowaniu się racji wszel-
kich poczynań, o przezwyciężaniu nudy egzystencjalnej (por. Chin i in., 
2017; Maher, 2019); oraz innych negatywnych przejawów życia. Religijność 
ujawnia się ostro w jej zaprzeczeniach: w moralnych upadkach, słabościach 
człowieka (np. w uzależnieniach), w ludzkiej niewystarczalności.

W tym miejscu należałoby zasygnalizować niektóre zagadnienia stano-
wiące uzupełnienie problemów niniejszej pracy.

1.	 W psychologicznej analizie wyników badań nad religijnością nale-
żałoby uwzględnić: (1) szczegółowo wyodrębnione struktury (np. przy 
obszerniejszym omawianiu parametrów religijności); (2) funkcje (np. od-
działywanie religijności na formowanie języka); (3) stany psychiczne (np. 
poczucie pewności i piękna); (4) właściwości i cechy (np. doniosłość decyzji 
religijnej); (5) mechanizmy i dynamizmy (np. uczestniczenie w religijności 
lub wprowadzanie w religijność); (6) uwarunkowania i czynniki (np. od-
działywania rodzinne w kształtowaniu obrazu Boga); (7) prawidłowości 
i zasady przebiegu danego zjawiska religijności (np. autonomia zachowań 
religijnych w okresie dorastania).

2.	 Problem niezależności parametrów religijności. Wyróżnione w ni-
niejszej pracy parametry religijności nie są w pełni rozłączne, a ich zakresy 
są w mniejszym czy w większym stopniu skrzyżowane. Nie są też w pełni 
niezależne, bo np. przyjęcie określonego rozwiązania danego problemu 



52 � Czesław Walesa 

w jednym parametrze pociąga za sobą koherentne z nim rozwiązania tego 
problemu w innych parametrach. Oprócz tego łączne zakresy wyróżnio-
nych ośmiu parametrów nie wyczerpują zakresu religijności. Kształtu-
ją całość religijności, ale nie ujmują wszystkiego w religijności. Dlatego 
w mojej pracy (Walesa, 2005) zaproponowałem opisy także parametrów 
drugo- i trzeciorzędnych.

3.	 Parametry religijności a wskaźniki religijności. Niektóre parametry, 
stukturalnie dobre, nie dostarczają wskaźników istotnych dla określenia 
poziomu religijności, np. świadomość religijna, a zwłaszcza jej komponenty, 
jak: wiadomości, rozumienie, pojęcia, wiedza religijna. Niektóre zaś wskaź-
niki parametrycznie mało istotne mogą być bardzo mocne, jak: datki osób 
biednych na Kościół (praca, pieniądze, rzeczy materialne), świętowanie 
(zwłaszcza niedzieli), etycznie uregulowane życie seksualne i inne. Przy 
określaniu jednak ilościowym religijności (np. przy pomiarze testowym) 
najważniejsze są wskaźniki dobrane według parametrów religijności (według 
pełnego zbioru parametrów).

4.	 Wskaźniki życia religijnego można ułożyć w układ hierarchiczny (we-
dług mocy wskaźnikowej, rozpoczynając od tych najbardziej zewnętrznych 
i niezintegrowanych, a kończąc na najbardziej wewnętrznych i zintegrowa-
nych: (1) dotyczące postawy ciała, np. klęczenie, złożone ręce, wzrok skon-
centrowany i utkwiony w symbol religijny (np. w figurę Jezusa Chrystusa 
Zmartwychwstałego lub w osobę przewodniczącą liturgii); (2) dotyczące 
modlitwy (np. odmawianie różańca); (3) dotyczące praktyk religijnych (np. 
częstość uczestniczenia we mszy św.); (4) różne realizacje w zakresie ewange-
lizacji i wyznania wiary, zwłaszcza w sytuacji zagrażającej w sposób wieloraki 
(aż do utraty życia).

5.	 Wyznacznikiem doskonałości religijnej jest przebieg życia religijnego 
danej jednostki (jej biografii religijnej) oraz osiągnięcia (dorobek, nabytki) 
życia religijnego: ukształtowane sprawności, np. przejawy pobożności oraz 
inne nabytki wewnętrzne, a także dorobek zewnętrzny, np. pisma, wytwory 



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 53

artystyczne, dzieła charytatywne, fundacje, budynki służące dziełom religij-
no-charytatywnym, a także osiągnięcia z pogranicza tych dziedzin, np. zdo-
bywane stopnie naukowe i sprawnościowe w celu pełnienia posługi nauko-
wo-religijnej, dydaktycznej, wychowawczej i administracyjnej o strukturze 
religijnej, np. szkoły katolickie.

6.	 Autonomia zasad religijnych została przedstawiona jako wyznacznik 
poziomu rozwoju religijności (nazwa okresu rozwoju religijności) i  jako 
zjawisko pozytywne. Może jednak wystąpić autonomia jako zjawisko ne-
gatywne przejawiające się w formie absolutnej autonomii w rozpoznawa-
niu dobra i zła czy zasady struktury i funkcjonowania religijności (zasada 
ontologiczna), a także autonomia w rozpoznawaniu i kształtowaniu piękna 
oraz w jego ekspresji.

7.	 Interesujące wydają się empiryczne badania nad zmianą rozumienia, 
interpretacji, znaczenia i sensu wydarzeń i dziejów religijności określonego 
człowieka lub grupy ludzkiej. Przy czym badania te  sugerują problem: 
co jest ważniejsze dla egzystencji ludzkiej i rozwoju religijności – dotych-
czasowy przebieg dziejów religijności czy też rozumienie oraz interpretacja 
i znaczenie tych dziejów? Należy przyjąć jako oczywistość, że odbytego 
przebiegu dziejów zmienić się nie da, a  ich zrozumienie, interpretacja, 
sens i znaczenie ulega modyfikacji wraz ze zmianą struktury i poziomu 
religijności.

8.	 Religijność człowieka wyłania się, kształtuje i wychyla się ku przy-
szłości według zasady „wczoraj–dziś–jutro”, stosownie do reguł czasu chro-
nos i kairos – dochodząc do etapu przejścia ostatecznego w chwili śmierci. 
To przejście może odbywać się przy ciągłym pragnieniu życia, niewysło-
wionym zmierzaniu ku wieczności i próbach całkowitego ofiarowania sie-
bie. Tymczasem wiele osób wtedy „usycha” i zamiast aktywności własnej, 
inspirowanej mocą z wysoka – osuwa się w bezsile, tracąc kontakt z oso-
bami żyjącymi. Jednakże religijność pozwala przygotować się rozumnie 
do przejścia ostatecznego.



54 � Czesław Walesa 

9.	 Religijność to zjawisko bardzo złożone i tajemnicze w aspekcie jej 
wyłaniania się (źródła i modyfikatory religijności) oraz jej funkcjonowania 
(np. pole religijne). Źródłem i modyfikatorem religijności jest uczestniczenie 
w życiu Kościoła – początkowo szczątkowe i nieświadome, a później coraz 
bardziej uświadomione i pełne. Takim źródłem i modyfikatorem bywa także 
szlachetny pociąg serca i duszy, szukanie i pełne tęsknoty pożądanie tego, 
co w życiu jest najcenniejsze, pragnienie wyższego sensu życia (także życia 
nieśmiertelnego) i religijnego szczęścia.

10.	 W życiu religijnym człowiek często doznaje procesu rozdarcia po-
między „ja” i „nie-ja”, „moje” i „nie-moje”, „być” i „mieć”, bycie samotnym 
i bycie we wspólnocie, bycie sobą i bycie ze sobą. Jednakże treścią drogi 
wiary jest bycie ze sobą w formie aktywności dwupodmiotowej. Doznanie 
rozdarcia w życiu religijnym stanowią także lęki i konflikty wspólnotowe – 
ale twórczo przezwyciężone są szansą dalszego rozwoju tego życia.

11.	 Więź ze wspólnotą osób wierzących dotyczy uczestniczenia danej 
jednostki w religijności innych osób. Poprzez uczestniczenie jednostka 
ta wchodzi w przestrzeń, czyli w pole życiowe tych osób. Dzięki temu 
wchodzi ona w perspektywę życiową drugiego człowieka. Przyjmowanie 
tej perspektywy przy „uszczęśliwianiu” innych, a więc przy pomaganiu 
im w różnych sferach i dziedzinach życia – stanowi doniosłą relację mię-
dzyludzką. Także w trosce o wzrost kompetencji osób zależnych przełożeni, 
wychowawcy i osoby dysponujące większą mocą – stosują pomoc wyco-
fującą się, a w ślad za tym idzie wycofywanie władzy, autorytetu, kompe-
tencji i mocy. Zachodzi to skutecznie przy adekwatnym przyjmowaniu 
perspektywy drugiego i przy respektowaniu zasady „bycia w czymś razem” – 
przechodząc od podmiotu do dwupodmiotowości.

12.	 W biegu ludzkiego życia i na drodze wiary zwycięstwa i sukcesy 
przeplatają się z klęskami i porażkami. Ujmowane w odległej perspektywie 
czasu wskazują na to, że klęska i porażka są bardziej twórcze na drodze życia 
niż zwycięstwo i sukces. Jednocześnie są one czymś bardziej dynamicznym, 



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 55

mobilizującym i perspektywicznym. Przy czym błąd w interpretacji wyda-
rzeń życiowych prowadzi do klęski w praktyce. Oprócz tego w sprawach 
religijnie doniosłych, np. w sytuacji przejścia ostatecznego – relacje mię-
dzy zwycięstwem i sukcesem a klęską i porażką mogą być bardziej zawiłe 
i unikalne.

13.	 Powołanie religijne, zwłaszcza do kapłaństwa i na osoby konsekro-
wane obejmuje przyjęte w wierze wybranie, przeznaczenie i wezwanie czło-
wieka do pełnienia jakiegoś dzieła religijnego oraz powierzenie mu przez 
wspólnotę osób wierzących zadań związanych z realizacją tego dzieła (o ile 
ten człowiek odpowie na to wezwanie). Na ogół to powołanie obejmuje czte-
ry fazy: (1) Bóg jawi się na drodze życia religijnego człowieka, (2) człowiek 
odbiera religijne zlecenie do określonego zadania, (3) pojawia się pozytyw-
na odpowiedź na to zlecenie, z czym łączy się zmiana życia, (4) pomyślne 
realizowanie powołania łączy się z doznaniem obecności Bożej, poczuciem 
pomocy Bożej i przeżywaniem zaufania Bogu.

14.	 Przy badaniu decyzji religijnych należy uwzględnić to, że po fazie 
dokonania wyboru działają dwa antagonistyczne procesy: (a) żal postdecy-
zyjny (żal odrzuconej alternatywy) i (b) podtrzymywanie przyjętej alterna-
tywy (drogą wyszukiwania pozytywów), czyli w (a) występuje oglądanie się 
za czymś innym niż jest, a w (b) występuje trzymanie się tego, co jest; w (a) 
przeważają mechanizmy kontrolne, a w (b) przeważają mechanizmy zaan-
gażowania, więc w (a) zachodzi bezstronne badanie wszelkich „za i przeciw”, 
a w (b) odkrywanie nowych pozytywnych aspektów wybranej alternatywy; 
w (a) chciałoby się utrzymać nienaruszalność struktury tego, czego się ak-
tualnie broni, a w (b) przejawia się pęd do przodu, do nowego, do czegoś 
lepszego.

Interesująca jest tu także strategia „wszystko albo nic”. W niektórych 
bowiem decyzjach, jak: światopoglądowe, moralne, dotyczące wiary – musi 
być „wszystko”. A w innych – stosujemy takie strategie, aby zrealizować 
choćby wartość cząstkową i użyteczność fragmentaryczną.



56 � Czesław Walesa 

15.	 Badania nad ciszą pozwalają wyodrębnić ciszę kosmicznych prze-
stworzy, które stanowią martwą przestrzeń i ciszę sakralną, w której można 
usłyszeć słowo Boże. Do istoty rzeczy należy usłyszenie słowa, a nie proces 
słuchania. Stanowi on warunek konieczny, ale niewystarczający przyjęcia 
słowa Bożego. Do warunków koniecznych należą także różne dziedziny 
religijności, np. świadomość religijna, więź ze wspólnotą osób wierzących, 
formy wyznania wiary i niektóre komponenty religijności, np. wrażliwość 
na piękno religijne, kompetencja komunikacyjna, a w jej obrębie rozumienie 
języka i inne.

16.	 Interesujące są również empiryczne badania nad antygrawitacją, 
występującą w potrzebach, pragnieniach i tęsknotach religijnych, a także 
w dynamice ich powstania, ukierunkowania, trwania, spełnienia i w róż-
nych formach samoograniczania się. Grawitacja zaś w religijności może 
przejawiać się jako stagnacja, bezwład, zastój, apatia, inercja, marazm, skost-
nienie, martwica itp. Antygrawitacja występuje tutaj jako transcendowanie, 
przekraczanie granic martwoty, wyjście ze swoich ograniczeń, przerastanie, 
przyjmowanie tradycji Kościoła itp.

17.	 Do najbardziej elementarnych potrzeb człowieka religijnego należy 
symbol, rozumiany jako sposób ujmowania relacji z Bogiem. Tworzenie 
symbolu jest dla osoby wierzącej czymś naturalnym. Symbole odnajdujemy 
wszędzie, a zwłaszcza w kulturze, którą stanowi system symboli. Do zbio-
ru symboli naturalnych człowieka religijnego należą: świeca, woda, ogień, 
słońce, ziemia, wiatr. Do zbioru zaś symboli codziennej egzystencji należą: 
pozycja stojąca, leżąca, klęcząca, ukłon, chleb, wino, popiół i inne.

18.	 Doświadczenie piękna religijnego. Zasadniczo każde przeżycie re-
ligijne, a zwłaszcza liturgie, religijne celebry i ceremonie, np. różne formy 
świętowania w rodzinie – łączą się ze swoistym doznaniem piękna. Jest 
to piękno związane z oglądaniem i słuchaniem oraz piękno typu ekspresji 
ruchowej czy muzycznej, a zwłaszcza religijna muzyka wokalna (śpiewanie 
psalmów, pieśni religijnych, tekstów liturgicznych itp.). Pieśń religijna jako 



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 57

wyraz radości i miłości przynależy do człowieka otwartego na obcowanie 
z Bogiem. Odzywa się w nim i zaczyna brzmieć cała gama skojarzeń związa-
nych z przeżyciami i wrażliwością na „melodię” stamtąd, na apel i wezwanie 
z wysoka oraz na wyższe potrzeby i pragnienia. Aspekty estetyczne aktu 
religijnego wydają się przynależeć do jego natury.

19.	 W niniejszej pracy występują pewne słabości metodologiczne. Nie-
kiedy np. nie ma ostrego odróżnienia przyczyny od uwarunkowań i od 
następstwa. Językowa np. kompetencja występuje po głużeniu, ale uwa-
runkowana jest procesami koordynowania wewnętrznego i zewnętrzne-
go. W pracy tej – nawet w częściach odautorskich – zachowane są reguły 
psychologicznej nauki o religijności. Jednakże autor stara się funkcjono-
wać nie na poziomie zmiennych, ale zdarzeń, procesów, stanów, cech, me-
chanizmów, dynamizmów, ujęć holistycznych i tym podobnych struktur. 
Zachowuje przy tym świadomość konieczności stosowania zmiennych, 
np. w takich dziedzinach, które wymagają pomiaru religijności.

20.	 Przedstawiony w  niniejszej pracy opis religijności (i  niektórych 
jej kontekstów) może być przydatny dla wielu osób: (1) dla tych, których 
droga życia pokrywa się z  drogą religijności  – aby namysłem i  refleksją 
wzbogacić własne życie religijne (fides et  ratio); (2) dla tych, którym reli-
gijność jest obca, aby rozumem ludzkim objąć rzeczywistość przynależną 
do  innych; (3) dla rodziców i  wychowawców, aby świadomi byli proce-
sów uczestniczenia ze  strony wychowanków i  procesów wprowadzania 
ze  strony wychowawców; (4) dla zainteresowanych rozwojem własnej 
religijności, aby proponowany opis rzeczywistości religijnej był światłem 
i wzmocnieniem aktywności samowychowawczej w omawianej dziedzinie; 
(5) dla decydentów przedsięwzięć społecznych religijności, aby ich działania 
były sensowne, skuteczne i  dla wszystkich użyteczne; (6) dla prelegen-
tów i  wykładowców, zajmujących się problematyką religijności; (7)  dla 
osób kształtujących własną kulturę duchową i  korzystających z  tekstów 
na tematy religijne.



58 � Czesław Walesa 

Bibliografia

Abeyta A. A. (2018). The need for meaning and religiosity: An individual differences 

approach to assessing existential needs and the relation with religious commitment, 

beliefs, and experiences. „Personality and Individual Differences” 123, s. 6–13.

Bilekli I., Inozu M. (2018). Mental contamination: The effects of religiosity. „Journal 

of Behavior Therapy and Experimental Psychiatry” 58, s. 43–50.

Chin A., Markey A., Bhargava S., Kassam K. S., Loewenstein G. (2017). Bored 

in  the USA: Experience sampling and boredom in everyday life. „Emotion” 17, 

s. 359–368.

Cohen A. B., Mazza G. L., Johnson K. A., Enders C. K., Warner C. M., Pasek 

M. H., Cook J. E. (2017). Theorizing and measuring religiosity across cultures. 

„Personality and Social Psychology Bulletin” 43, s. 1724–1736.

Fatima S., Sharif S., Khalid I. (2018). How does religiosity enhance psychological well-

-being? Roles of self-efficacy and perceived social support. „Psychology of Religion 

and Spirituality” 10, s. 119–127.

Fitzpatrick K. M. (2018). Circumstances, religiosity/spirituality, resources, and mental 

health outcomes among homeless adults in northwest Arkansas. „Psychology of Re-

ligion and Spirituality” 10, s. 195–202.

Goldman R. (1964). Religious thinking from childhood to adolescence. London.

Hardy S. A., Willughby B. J. (2017). Religiosity and chastity among single young adults 

and married adults. „Psychology of Religion and Spirituality” 9, s. 285–295.

Kostrubiec-Wojtachnio B., Tatala M. (2014). Obraz Boga u młodzieży wyznania 

katolickiego. „Psychologia Rozwojowa” 19 (1), s. 85–102.

Kwilecki S. (1999). Becoming religious: Understanding devotion to the unseen. Crunbury.

Łowicki P., Witowska J., Zajenkowski M., Stolarski M. (2018). Time to believe: 

Disentangling the complex associations between time perspective and religiosity. 

„Personality and Individual Differences” 134, s. 97–106.

Maher P. J. (2019). Bored like Hell: Religiosity reduces boredom and tempers the quest 

for meaning. „Emotion” 19, s. 255–269.



Religijność jako rzeczywistość nieustannie tworzona i przetwarzająca� 59

Meadow M., Kahoe R. (1984). Psychology of  religion: religion in  individual lives. 

New York.

Niemirowski T. (2012). Rozwój świadomości religijnej u młodzieży. Badania empi-

ryczne osób w wieku od 12 do 24 lat. Kraków.

Peres M. F. P., Kamei H. H., Tobo P. R., Lucchetti G. (2018). Mechanisms behind 

religiosity and spirituality’s effect on mental health, quality of  life and well-being. 

„Journal of Religion and Health” 57, s. 1842–1855.

Piątek, M. (2008). Płeć a rozwój religijności. Tarnobrzeg.

Przepiorka A., Sobol-Kwapinska M. (2018). Religiosity moderates the relationship 

between time perspective and life satisfaction. „Personality and Individual Diffe-

rences” 134, s. 261–267.

Regnerus M., Elder G.  (2003). Staying on  track in  school: Religious influences 

in high- and low- risk settings. „Journal for the Scientific Study of Religion” 42, 

s. 633–649.

Rydz E. (2012). Tendencje rozwojowe religijności młodych dorosłych. Lublin.

Rydz E., Walesa C., Tatala M. (2017). Structure and level of religiosity test. „Polish 

Psychological Bulletin” 48, s. 20–27.

Stroope S., Baker J. O. (2018). Whose moral community? Religiosity, secularity, and 

self-rated health across communal religious contexts. „Journal of Health and Social 

Behavior” 59, s. 185–199.

Tatala M. (2008). Odbiór symboli religijnych przez młodzież. Rozwojowe badania osób 

w wieku od 12 do 24 lat. Lublin.

Tatala M. (2014). Przestrzeń psychologiczna symbolu religijnego u młodzieży. „Czaso-

pismo Psychologiczne” 20 (2), s. 191–197.

Tatala M. i Mańkowska M. (2015). Religious Feelings in Pre-School Children in their 

own and their Mothers’ perception. „Journal for Perspectives of Economic Po-

litical and Social Integration, Journal for Mental Change” 21(1–2), s. 15–33.

Tatala M., Mach M. M. (2016). Satysfakcja z życia rodzinnego polem kształtowania 

tendencji do  transcendowania u dziecka w wieku przedszkolnym. „Horyzonty 

Psychologii” 6, s. 67–80.



60 � Czesław Walesa 

Tatala M., Walesa C. (2015). Doświadczenie religijne osób we wczesnej i średniej do-

rosłości. „Horyzonty Psychologii” 5, s. 45–62.

Tatala M., Walesa C. (2016). Religijne decyzje życiowo doniosłe w okresie wczesnej, 

średniej i późnej dorosłości. „Horyzonty Psychologii” 6, s. 15–29.

Tatala M., Walesa C. (2017a). Development of prayer in children. „Horyzonty Psy-

chologii” 7, s. 19–32.

Tatala M., Walesa C. (2017b). Przestrzeń semantyczna symbolu krzyża i Biblii u mło-

dzieży. „Horyzonty Psychologii” 7, s. 109–122.

Ward S. J., King L. A. (2018). Moral self-regulation, moral identity, and religiosity. 

„Journal of Personality and Social Psychology” 115, s. 495–525.

Walesa C. (1994). Doświadczenia religijne młodzieży. W: Nauki społeczne o młodzieży, 

red. T. Ożóg, s. 107–138. Lublin.

Walesa C. (2005). Rozwój religijności człowieka, t. 1: Dziecko. Lublin.

Walesa C. (2006). Rozwój religijności człowieka. W: Podstawowe zagadnienia psycho-

logii religii, red. S. Głaz, D. Krok, J. Król, s. 111–146. Kraków.

Walesa C. (2012). Antycypacja własnej religijności u młodzieży (rozwojowe badania 

osób w wieku od 12 do 24 lat). „Horyzonty Psychologii” 2, s. 25–55.

Walesa, C. (2014). Różnice w zakresie religijności kobiet i mężczyzn. „Horyzonty 

Psychologii” 4, s. 45–66.

Walesa C. (2016a). Żarliwość religijności. „Horyzonty Psychologii” 6, s. 153–156.

Walesa C. (2016b). Antygrawitacyjne aspekty religijności człowieka. „Psychologia 

Rozwojowa” 21 (3), s. 25–33.

Walesa C. (2017). Podstawowe zasady religijności u młodzieży (studium psychologiczne). 

„Horyzonty Psychologii” 7, s. 57–85.

Walesa C., Tatala M., Rydz E. (2019). Test Religijności. Skrypt. Lublin.

Westbrook S. R., Hankosky E. R., Dwyer M. R., Gulley J. M. (2018). Age and sex 

differences in behavioral flexibility, sensitivity to reward value, and risky decision 

making. „Behavioral Neuroscience” 132, s. 75–87.



Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński
UNIWERSYTET KARDYNAŁA STEFANA WYSZYŃSKIEGO W WARSZAWIE

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.03

Centralność religijności 
i personalny charakter 
relacji z Bogiem 
a integracja osobowa 
we wczesnej dorosłości

Centrality of religiosity and the personal nature of a relation-
ship with God vs. personal integration in early adulthood

STRESZCZENIE

Artykuł dotyczy powiązań między jakością religijności młodych dorosłych a ich 

zintegrowaniem osobowym. U podstaw teoretycznych referowanych badań le-

żały: koncepcja centralności religijności Hubera (2003), koncepcja religijności 

personalnej Jaworskiego (1988) oraz poeriksonowska koncepcja integracji oso-

bowej Zagórskiej i współpracowników (2014). Celem badań było zweryfikowanie 

hipotez mówiących o zależnościach istniejących między jakością religijności (jej 

centralnością oraz personalnym charakterem relacji do Boga) a zintegrowaniem 

osobowym u młodych dorosłych. Zastosowano: Skalę Centralności Religijności 

(C-15) Hubera w polskiej adaptacji Zarzyckiej (2007), Skalę Religijności Personalnej 



62 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

(SRP-1) Jaworskiego (1988) oraz Kwestionariusz Integracji Osobowej (KINTO) 

Zagórskiej, Miguta i Jelińskiej (2014). Zbadano drogą internetową 775 osób (235 

mężczyzn i 540 kobiet), w tym 470 osób wierzących w wieku 18–35 lat (M = 25,24; 

SD = 4,79) oraz 305 osób niewierzących w tym samym wieku, obu płci, miesz-

kańców miast i wsi. Okazało się, że młodzi dorośli, u których religijność zajmuje 

bardziej centralne miejsce w osobowości są silniej zintegrowani osobowo w zakresie 

ufności, tożsamości, intymności i generatywności. Również personalny charakter 

relacji z Bogiem wiąże się dodatnio z tymi zasobami psychospołecznymi (prócz 

tożsamości). Młodzi wierzący, w porównaniu z niewierzącymi, charakteryzują 

się silniejszą ufnością/nadzieją – jako siłą witalną pozwalającą czuć się bezpiecz-

nie w świecie i podejmować kolejne wyzwania rozwojowe – a jednocześnie mają 

słabsze poczucie posiadania zasobów związanych z pokładaniem ufności w sobie: 

autonomii, inicjatywy i pracowitości. Nie stwierdzono różnic zależnych od płci 

w zakresie jakości religijności i integracji osobowej. Można wnioskować, iż jakość 

religijności młodych dorosłych oddziałuje na wzrost i integrację ich zasobów psy-

chospołecznych związanych z relacyjnością i bliskością względem Boga i ludzi, jak 

też z troską o sprawy Boże i drugiego człowieka. Zarazem nie da się wykluczyć, 

że poziom integracji tych zasobów wpływa zwrotnie na jakość religijności ludzi 

młodych.

Słowa kluczowe: integracja osobowa, rozwój psychospołeczny, Erikson, central-

ność religijności, religijność personalna, wczesna dorosłość.

ABSTRACT

The article concerns the links between the quality of religiosity of young adults 

and their personal integration. The theoretical underpinnings of the referred re-

search are: Huber’s centrality of religiosity concept (2003), Jaworski’s concept 

of the personal religiosity (1988), and Zagórska and colleagues’ post-Eriksonian 

concept of personal integration (2014). The objective of the research was to verify 

the hypotheses regarding the dependencies between the quality of religiosity (its 

centrality and the personal character of the relationship with God) and personal 



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 63

integration in young adults. The following tools were applied: Huber’s Centrality 

of Religiosity Scale (Z-15) adapted to Polish by Zarzycka (2007), Jaworski’s Per-

sonal Religiosity Scale (SRP-1) (1988), and the Personal Integration Questionnaire 

(KINTO) by Zagórska, Miguta, and Jelińska (2014). A total 775 respondents (235 

men and 540 women) were surveyed online, 470 of which were believers aged 18-35 

years (M = 25.24; SD = 4.79) and 305 non-believers of the same age, of both sexes, 

residents of urban and rural areas alike. It turned out that young adults in whom 

religiosity occupies a more central place in their personality are more strongly 

personally integrated in the scope of trust, identity, intimacy, and generativity. The 

personal character of the relationship with God is also positively related to these 

psychosocial resources (apart from identity). Young believers, compared to non-be-

lievers, are characterised by a stronger trust/hope – as a vital force allowing them 

to feel secure in the world and undertake successive developmental challenges – and 

concurrently have a weaker sense of possession of resources related to placing trust 

in oneself: autonomy, initiative, and industriousness. No sex-dependent differences 

were found in the scope of the quality of religiosity and personal integration. It can 

be concluded that the quality of religiosity of young adults affects the growth and 

integration of their psychosocial resources related to relationness and closeness 

with God and people, as well as concern for matters of God and of another per-

son. At the same time, it cannot be excluded that the level of integration of these 

resources has a rebound effect on the quality of religiosity of young people.

Key words: personal integration, psychosocial development, Erikson, centrality 

of religiosity, personal religiosity, early adulthood.

Wprowadzenie

Religia – jak pisał Frankl (1972) – stwarza człowiekowi szansę zrealizowania 
i osiągnięcia sensu życia oraz zorientowania życia na Boga. Pomaga odnaleźć 
jednostkom i całym społeczeństwom poczucie wartości i znaczenia własnej 



64 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

egzystencji. Zapewnia uzdrowienie duszy. Człowiek o bogatym życiu religij-
nym posiada optymalne możliwości formowania swojej osobowości ku jej 
dojrzałej postaci. Nie ogranicza się do biernej obserwacji i akceptacji rze-
czywistości, ale pragnie ją kształtować, nie tylko przez eliminowanie zła, ale 
przede wszystkim poprzez czynienie dobra oraz przybliżanie innym Boga.

W jakiej relacji pozostaje religijność człowieka do jego psychicznej inte-
gracji i osobowego dojrzewania? W literaturze przedmiotu jest często mowa 
o obustronnej zależności między religijnością i osobowością, w szczegól-
ności osobowością dojrzałą (np. Allport, 1988; Chlewiński, 1991; Jaworski, 
1988; Zasępa, 2002; Walesa, 2005). W badaniach nad tym związkiem hipote-
zy stawiane są w obu kierunkach. Tokarski (2011) mówi wręcz o toczącym 
się w psychologii od wielu lat sporze, którego przedmiotem jest wpływ 
religijności na funkcjonowanie człowieka, a w szczególności na proces jego 
osobowościowego dojrzewania. W pracach Eriksona (1997, 2002, 2004) 
religijność traktowana jest jako niezbędna do powstania dojrzałej osobo-
wości. Te i szereg innych przesłanek płynących z badań nad wspomnianą 
zależnością sprawiły, że podejmując badania własne, uważaliśmy za uzasad-
nione przyjęcie kierunku: jakość religijności a zintegrowanie/dojrzałość 
osobowości. Mieliśmy przy tym świadomość, iż odwrotny kierunek in-
terpretacji również byłby zasadny, choć sugerowałby, iż jakość religijności 
człowieka jest uwarunkowana właściwościami jego osobowości, z czym 
do końca trudno nam się zgodzić1.

Chcieliśmy zbadać, jakiego rodzaju zależności istnieją między jakością 
religijności (jej centralnością i personalnym charakterem) a efektem ku-
mulacji zasobów osobowościowych w procesie rozwoju psychospołeczne-
go człowieka, w ujęciu zaproponowanym w poeriksonowskiej koncepcji 

1	 Warto w  tym miejscu nadmienić, iż  w  świetle teologii duchowości rozwój życia 
wewnętrznego człowieka nie jest zdeterminowany ani cechami osobowości, ani 
jej dojrzałością. Łaska przekracza ograniczenia osobowości niedojrzałej człowieka 
dorosłego. 



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 65

integracji osobowej rozwijanej przez Zagórską i współpracowników (Zagór-
ska, i in., 2012; Zagórska, i in., 2013; Zagórska, i in., 2014; Bebrysz, Zagórska, 
2017). Zgodnie z tą koncepcją integracja osobowa jest fundamentalna dla 
osiągnięcia osobowej dojrzałości.

Podwaliny teoretyczne podjętych badań stanowiły: wielowymiarowy 
model religijności Hubera, koncepcja personalności religijności Jaworskiego 
oraz wspomniana wyżej koncepcja integracji osobowej Zagórskiej i współ-
pracowników. Religijność młodych dorosłych była kontekstem rozwojowym 
w poszukiwaniach interesujących nas zależności.

Wielowymiarowy model religijności  
Stefana Hubera

Wielowymiarowy model religijności Hubera (2003, za: Zarzycka, 2007) jest 
efektem syntezy dwóch klasycznych już koncepcji religijności: Allporta 
(Allport, Ross, 1967; Allport, 1988) oraz socjologicznej koncepcji wielo-
wymiarowości religijności Glocka (Stark, Glock, 1968, za: Zarzycka, 2007). 
Huber uznał obie koncepcje za wzajemnie komplementarne.

Allport zwrócił uwagę na religijność jako wartość znajdującą się powyżej 
innych wartości. Wyróżnił motywację religijności zewnętrzną i wewnętrzną. 
Glock (z udziałem Starka) wyodrębnił na podstawie badań empirycznych 
pięć podstawowych wymiarów religijności, które uznał za adekwatne dla 
różnych religii świata: ideologię, rytuał, doświadczenie, konsekwencje oraz 
intelekt, i dokonał operacjonalizacji stworzonego modelu.

Punktem wyjścia do syntezy obu koncepcji stała się dla Hubera kon-
cepcja konstruowania poznawczego Kelly’ego (1955), służąca wyjaśnia-
niu indywidualnych przekonań i światopoglądu człowieka poprzez tzw. 
o s o b i s t e  k o n s t r u k t y   – wymiary poznawcze zawierające się mię-
dzy dwoma przeciwstawnymi biegunami. Rodzaj konstruktów i relacje 



66 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

między nimi są  podstawą do  przewidywania przez człowieka własnych 
zachowań i ocen.

Huber uznał, iż  r e l i g i j n o ś ć  j e s t  s y s t e m e m  k o n s t r u k t ó w 
o s o b i s t y c h. Ten swoisty konstrukt człowiek tworzy na podstawie do-
tychczasowych doświadczeń. Na ich sumę składa się również specyfika 
symboli i ich interpretacji, obowiązujących i zastanych przez człowieka 
w kulturze. Symbole te człowiek znajduje np. w strukturach Kościoła, spo-
sobach oddawania czci Bogu przez innych itd. Za konstrukt religijny Huber 
przyjął taki przedmiot, którego znaczenie określa odniesienie do Rzeczy-
wistości Ostatecznej (Letztgültiges).

Zarys wielowymiarowej koncepcji Hubera określają cztery fundamen-
talne postulaty.

1.	 Zachowania człowieka i to, co przeżywa, są sterowane przez jego 
osobiste konstrukty. W życiu religijnym oznacza to, że człowiek jest zdolny 
do postrzegania i doświadczania świata przez pryzmat znaczeń religijnych, 
które im nadaje.

2.	 Siła, z jaką konstrukty oddziałują na człowieka, zależy od tego, na ile 
centralne miejsce w osobowości człowieka zajmują.

3.	 Kierunek, jaki jest nadawany doświadczeniom, zależy od ich treści, 
jak też od nadawanej im interpretacji. Ważne jest nie tylko to, jak często 
człowiek styka się z treściami nacechowanymi religijnie, ale jakie znaczenie 
im przypisuje.

4.	 Przeżycia i zachowania o charakterze religijnym są zależne od central-
ności oraz specyfiki treści konstruktów osobistych jednostki.

Spojrzenie Allporta na religijność jako na cechę (która u różnych osób 
może zajmować centralne bądź peryferyjne miejsce w osobowości) zaprowa-
dziło Hubera do patrzenia na nią jako na konstrukt osobisty, który im bar-
dziej centralne miejsce w osobowości zajmuje, tym silniej wpływa na inne 
konstrukty, a więc jest tym, który w największym stopniu determinuje 
wybory, zachowania i działania. Wprowadził termin a u t o n o m i c z n y 



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 67

s p o s ó b  f u n k c j o n o w a n i a. Mamy z nim do czynienia wówczas, gdy 
system konstruktów religijnych zajmuje centralne miejsce w osobowości. 
Natomiast gdy jest podporządkowany innym, pozareligijnym systemom 
konstruktów (motywacja religijna jest zorientowana zewnętrznie) mamy do 
czynienia z  h e t e r o n o m i c z n y m  s p o s o b e m  f u n k c j o n o w a n i a 
człowieka.

Stworzona przez Hubera S k a l a  C e n t r a l n o ś c i  R e l i g i j n o ś c i 
(Z-15) mierzy centralność systemu konstruktów religijnych, jak i  pięć 
postulowanych przez Glocka wymiarów, w jakich przejawia się religijność.

Koncepcja religijności personalnej  
Romualda Jaworskiego

Koncepcja religijności personalnej opracowana przez Jaworskiego jest pró-
bą udzielenia odpowiedzi na pytanie o znaczenie religijności w rozwoju 
osobowości człowieka. Autor wyodrębnia r e l i g i j n o ś ć  p e r s o n a l n ą 
i   a p e r s o n a l n ą. Posługując się rozumowaniem zaproponowanym przez 
Kelly’ego, można powiedzieć, że w tym drugim przypadku religijność zaj-
muje w osobowości miejsce peryferyjne, a więc podrzędne wobec innych 
konstruktów.

Jaworski jest przedstawicielem chrześcijańskiej interpretacji genezy 
i funkcji religii. Opisywana przez niego dychotomia opiera się na wymiarze 
osobowym religii. Aspekt podmiotowy religii jest rozważany w persona-
lizmie. Według kryteriów personalizmu religia chrześcijańska jest religią 
personalną. Istnieją w  niej wspólnie trzy elementy: człowiek, który jest 
bytem osobowym  – stanowiący podmiot przeżycia religijnego; Osoba 
Boga – będąca przedmiotem przeżycia religijnego; relacja osobowa – sta-
nowiąca specyficzny typ relacji między osobą człowieka i Bogiem osobo-
wym (Jaworski, 1987/1988). Jaworski (1989) określił religię personalną 



68 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

jako m o d e l o w ą  f o r m ę  r e l i g i j n o ś c i. Jest ona realizacją ontycznej 
relacji osobowej między osobą ludzką a Osobą Boga, a zarazem najwyższą 
formą religijności. Według Jaworskiego wielkość ładunku personalnego 
w religijności może być różna u poszczególnych osób: od pełnego nasilenia 
wymiaru personalnego (religijność personalna) aż do braku personalnego 
odniesienia między podmiotem i  przedmiotem religijności (religijność 
apersonalna).

Realizacja ontycznej relacji osobowej jest optymalną formą religijno-
ści chrześcijańskiej. Nasycenie czynnikiem personalnym w niej zawartym 
jest jednym z podstawowych wyznaczników dojrzałości religijności. Na tej 
podstawie Jaworski skonstruował Skalę Religijności Personalnej (SRP) 
umożliwiającą pomiar nasycenia relacji człowieka z Bogiem czynnikiem 
personalnym.

Poeriksonowska koncepcja integracji osobowej 
Wandy Zagórskiej i współpracowników

Koncepcja integracji osobowej rozwijana przez Zagórską i współpracow-
ników (Zagórska, i in., 2012; Zagórska, i in., 2013; Zagórska, i in., 2014; 
Bebrysz, Zagórska, 2017) należy do nurtu konceptualizacji i operacjona-
lizacji tego z wątków teorii Eriksona, który opisywany jest zazwyczaj jako 
pozytywne i negatywne rozwiązania kryzysów rozwoju psychospołecznego, 
tak jak manifestują się one w dorosłości (zob. Constantinople, 1969; Ro-
senthal, Gurney, Moore, 1981; Ochse, Plug, 1986; Domino, Affonso, 1990; 
Leidy, Darling-Fisher, 1995; Markstrom, Sabino, Turner, Berman, 1997; 
Hinc, 2001). Wobec wielu nieścisłości obecnych w tym nurcie nazywany 
jest on przez Zagórską i Bebrysza (2017) p o e r i k s o n o w s k i m, zwłaszcza 
na podstawie dokonanych przez Niemczyńskiego (2012) i Witkowskiego 
(2015) pogłębionych analiz dzieł Eriksona.



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 69

Przedmiotem koncepcji integracji osobowej jest wewnętrzna spójność, 
zintegrowanie, dojrzałość i harmonijność człowieka dorosłego, kształtująca 
się w biegu życia. Aby dotrzeć do owej jakości osobowościowej w sposób 
pogłębiony, skorzystano z myśli Eriksona (1994, 2002), który zaproponował, 
by odpowiednio silne (lecz nie skrajnie silne) wzmocnienie i ugruntowanie 
ośmiu wyróżnionych przez niego podstawowych tendencji syntonicznych 
obecnych w osobowości traktować jako kryteria zdrowia psychicznego. 
Obecność tych jakości w  strukturze osobowości człowieka umożliwia 
mu zachowanie poczucia wewnętrznej jedności i umiejętności znoszenia 
napięć towarzyszących dorosłemu życiu (Erikson, 1994).

Według Zagórskiej i Bebrysza (Bebrysz, Zagórska, 2017) i n t e g r a c j a 
o s o b o w a  t o   i n d y w i d u a l n i e  z r ó ż n i c o w a n y  e f e k t  k u m u -
l o w a n i a  s i ę, s p a j a n i a  i   p r z e m i a n  j a k o ś c i o w y c h  z a s o b ó w 
p s y c h o s p o ł e c z n y c h  c z ł o w i e k a  w   p r o c e s i e  j e g o  r o z w o j u. 
I n t e g r a c j a  t a   p r z e j a w i a  s i ę  n a   r ó ż n y c h  e t a p a c h  d o r o s ł o -
ś c i  p o s i a d a n i e m  t a k i c h  z a s o b ó w, j a k: u f n o ś ć, a u t o n o m i a, 
i n i c j a t y w a, p o c z u c i e  p r a c o w i t o ś c i, p o c z u c i e  t o ż s a m o ś c i, 
i n t y m n o ś ć  i / l u b  (z a l e ż n i e  o d  w i e k u) g e n e r a t y w n o ś ć  o r a z 
i n t e g r a l n o ś ć  o n t y c z n a.

Definicja ta nawiązuje do podejścia Leidy i Darling-Fisher (1995). Skład-
niki integracji osobowej określane są przez te badaczki jako cechy stanowiące 
zasoby psychospołeczne, z których jednostka może korzystać, doświadcza-
jąc dystresu. Zasoby te kumulują się stopniowo w rozwoju, tworząc w efekcie 
mniej lub bardziej wieloaspektową integrację osobową. Poszerzający się 
zakres interakcji społecznych czyni problem organizacji doświadczenia in-
dywidualnego coraz bardziej złożonym (Erikson, 1994, 2002; Côté, Levine, 
2002), stąd też im człowiek starszy, tym integracja osobowa manifestuje się 
jako bardziej zróżnicowana.

Integracja osobowa w ujęciu poeriksonowskim mówi zatem o kumulacji 
zasobów psychospołecznych w osobowości człowieka w biegu jego życia, 



70 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

w kolejnych stadiach rozwojowych. Kumulacja ta odzwierciedla stopień 
osiągnięcia równowagi psychospołecznej (psychosocial balance) w odniesie-
niu do zasobów zakorzenionych w przeżytych już stadiach oraz stadium 
aktualnego. Tak rozumiana integracja osobowa jest podstawą osobowej 
dojrzałości. Leży też u teoretycznych podstaw dokonanej operacjonaliza-
cji koncepcji w postaci Kwestionariusza Integracji Osobowej (KINTO) 
Zagórskiej, Miguta i Jelińskiej (2014).

Na kształt i nasilenie integracji osobowej w cyklu życia człowieka mają 
wpływ różne zmienne. Jedną z nich może być religijność, przez wielu ba-
daczy opisywana jako istotna dla procesu kształtowania się osobowości, 
w tym osobowości dojrzałej (Allport, 1967; Walesa, 2005; Jaworski, 1998; 
Tokarski, 2011). Przypuszczenie o istotnej roli religijności w integrowaniu 
się osobowym człowieka stało się punktem wyjścia dla przeprowadzonych 
przez nas badań.

Religijność młodych dorosłych

W początkach trzeciej dekady XXI wieku osoby wchodzące w dorosłość, 
które mają wkrótce kształtować i wychowywać kolejne pokolenia, są w sy-
tuacji swoistego novum, jakim jest zakwestionowanie autorytetu przeszłych 
pokoleń, uwalnianie się od doświadczenia starszych, od tradycyjnych war-
tości oraz dążenie do wypracowania własnych, subiektywnych norm funk-
cjonowania w społeczeństwie. Młodzi ludzie sami chcą decydować o tym, 
jak wygląda ich życie religijne.

Jednak w procesie kształtowania się życia religijnego, jak i we wszystkich 
innych obszarach rozwoju, stadia przeddorosłości, w tym nawet pierwsze 
miesiące życia, rzutują na późniejsze odniesienie człowieka do rzeczywi-
stości (Bagrowicz, 2003; Walesa, 2005; Tokarski, 2011; Rydz, 2012). Tak 
jak inne składniki osobowości człowieka, tak i jego religijność kształtuje się 



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 71

w konkretnym kontekście społecznym, rodzinnym i relacyjnym. Przykła-
dowo, dziecko, które wzrasta w rodzinie umożliwiającej mu zaspokojenie 
podstawowych potrzeb, takich jak poczucie bezpieczeństwa, miłości, ak-
ceptacji, najczęściej będzie przenosić na obraz Boga obraz rodziców, którzy 
mu te potrzeby zapewnili.

Wczesna dorosłość ma już za sobą młodzieńcze zakwestionowanie do-
tychczasowych autorytetów i porządku świata. Młody dorosły orientuje 
się, że  wiele rzeczy, które wydawały mu  się do  tej pory oczywiste i  nie 
odczuwał potrzeby ich sprawdzania, są względne. Rozum i nauka okazu-
ją się nie znajdować odpowiedzi na  podstawowe pytania egzystencjalne. 
Następuje zwrot ku  temu, co wybiega poza li  tylko myślenie racjonalne, 
prawa nauki, logikę arystotelesowską – powrót do mythosu (Labouvie-Vief, 
1990; Zagórska, 2010).

Młody człowiek zaczyna kwestionować zasady moralne do  tej pory 
przyjmowane bez oporu, obserwując rozdźwięk między tym, co proponują 
dorośli, a  ich zachowaniami. Krytycyzm ten prowadzi często do  zakwe-
stionowania niektórych zasad wiary, a niekiedy powoduje odrzucenie jej 
w całości. Etap ten jest szczególnie ważny i rzutujący na przyszłość młode-
go człowieka. Duże znaczenie w tym procesie ma pomoc mistrza, mentora, 
który pomaga przejść przez burzliwy okres kontestacji dotychczasowych 
wartości.

Jeśli religijność młodych dorosłych przeszła zwycięsko przez okres „nie-
ba w płomieniach”, pogłębia się i krystalizuje. Z form dziecinnych i na-
stoletnich rozwija się w kierunku form autentycznych i dojrzałych (Rydz, 
2012). W myśl Eriksona (1997) jednocześnie trwa proces kumulowania się 
sił witalnych i dojrzewania osobowości, do której powinna się dobudować 
w tym okresie życia jakość w postaci poczucia intymności, prowadząca 
do ukształtowania się zdolności do miłości, a w następstwie tego do troski 
o drugiego człowieka i o sprawy Boże.



72 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

Problematyka badań

Problem badawczy i cel

W podjętych badaniach zamierzaliśmy sprawdzić, na ile jakość religijno-
ści ma znaczenie dla zintegrowania osobowego młodego człowieka. Ich 
celem była więc analiza zależności między jakością religijności, mierzoną 
w aspekcie centralności życia religijnego oraz personalnego vs apersonalnego 
charakteru relacji z Bogiem u młodych osób dorosłych a integracją osobową 
w ujęciu Zagórskiej i Bebrysza (2017). Przypuszczaliśmy, iż osoby o cen-
tralnym umiejscowieniu religijności w strukturach osobowości oraz takie, 
których relacja z Bogiem ma charakter personalny, są lepiej zintegrowane 
osobowo niż te, które przejawiają marginalne umiejscowienie religijności 
w osobowości i apersonalny charakter relacji z Bogiem.

Stopień włączenia wartości religijnych w strukturę osobowości może 
być różny. Jeśli wartości te są akceptowane, ale zajmują pozycje peryfe-
ryjne w stosunku do innych elementów systemu wartości, to ich związek 
z elementami motywacyjnymi będzie luźny. Wówczas religijność może 
co najwyżej pełnić funkcję instrumentalną, czyli mechanizmu obronnego 
dla własnego ja (Prężyna, 1977). Jeśli natomiast religijność jest centralną 
wartością człowieka, mamy do czynienia z motywacją wewnętrzną. Istnieje 
wówczas stabilny system motywacji, który w znaczący sposób określa prze-
życia i zachowania. Znajduje to wyraz w religijnie naznaczonym obrazie sie-
bie, w różnorodnych i intensywnych, specyficznie religijnych, przeżyciach 
i zachowaniach oraz ma liczne życiowe konsekwencje (Allport, 1967, 1988).

Centralność oraz personalny vs apersonalny charakter religijności były 
już przedmiotem licznych badań, w tym wskazujących na ich pozytywny 
wpływ na relacje osobowe człowieka. Przykładowo, Śliwak, Zarzycka, Zaro-
sińska i Piaszczak (2017) poszukiwali zależności między centralnością religij-
ności a komunikacją w małżeństwie. Wzorce komunikacji, a także wsparcie 
i zaangażowanie wobec współmałżonka okazały się zależne od poziomu 



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 73

centralności religijności. Inne badania, zaprezentowane przez Goździewicz-
-Rostankowską, Zarzycką i Tychmanowicz (2018), dotyczyły znaczenia re-
ligijności w kontekście otwartości na karierę międzynarodową. Okazało się, 
iż sam fakt, czy osoba jest wierząca czy niewierząca, nie umożliwia przewi-
dywania jej otwarcia na karierę międzynarodową. Badania te stanowią punkt 
wyjścia do bardziej szczegółowych analiz tego, które czynniki religijności 
mogłyby mieć wpływ na podejmowanie decyzji związanych z taką karierą.

Z kolei w świetle wyników badań nad personalnością religijności i  jej 
korelatami (Jaworski, 1998) należy stwierdzić, że w praktyce mamy do czy-
nienia z funkcjonowaniem obok siebie co najmniej dwóch odrębnych typów 
religijności, z których jeden (religijność personalna) koreluje pozytywnie 
z dojrzałością psychospołeczną człowieka, a drugi (religijność apersonal-
na) wiąże się raczej z osobowością niedojrzałą, niezintegrowaną, gorzej 
przystosowaną.

Personalny charakter religijności był korelowany przez Brudek i Steuden 
(2015) z poczuciem zadowolenia z małżeństwa. Jak pokazały wyniki, cha-
rakter odniesienia do Boga przez małżonków ma znaczenie dla wytworzenia 
satysfakcjonującej relacji między nimi. Jaworski (1995) prowadził badania, 
w których poszukiwał zależności między typem religijności a relatywizo-
waniem norm moralnych. Stwierdził istotne związki między tymi zmien-
nymi. Osoby o personalnym charakterze odniesienia do Boga miały słabszą 
tendencję do relatywizowania norm moralnych niż osoby o apersonalnym 
charakterze tej relacji.

Integracja osobowa w ujęciu poeriksonowskim była łączona w szeregu 
badań z wieloma zmiennymi (np. Bebrysz, Zagórska, 2017; Zagórska i in., 
w przygotowaniu), m.in. z poziomem jakości życia, statusami tożsamości, 
sprężystością psychiczną, postawami rodzicielskimi, perspektywą czasową, 
depresją, anoreksją, a nawet cechami osobowości w ujęciu Wielkiej Piątki. 
Z badań tych wynika, że integracja osobowa łączy się dodatnio z korzyst-
nymi adaptacyjnie właściwościami człowieka, a poziom jej jest obniżony 



74 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

(zwłaszcza w wymiarze ufności) u osób mających trudności w zakresie 
funkcjonowania społecznego i zaburzonych psychicznie.

Zmienne i wskaźniki

Z m i e n n y m i  w y j a ś n i a j ą c y m i  były: centralność religijności, per-
sonalny charakter relacji do Boga, stosunek do wiary religijnej oraz płeć. 
Wskaźniki tych zmiennych to odpowiednio wyniki osoby badanej uzyskane 
w Skali Centralności Religijnej (Z-15) Hubera, w polskiej adaptacji Zarzyc-
kiej (wersja C-15), Skali Religijności Personalnej (SRP-1) Jaworskiego oraz 
stosowne informacje udzielone przez badanego w Metryczce. Z m i e n n e 
w y j a ś n i a n e  stanowiło siedem komponentów integracji osobowej: uf-
ność, autonomia, inicjatywa, poczucie pracowitości, poczucie tożsamości, 
intymność oraz generatywność. Ich wskaźnikami były wyniki osoby bada-
nej uzyskane w stosownych skalach Kwestionariusza Integracji Osobowej 
(KINTO, wersja 56-itemowa) Zagórskiej, Miguta i Jelińskiej.

Pytania i hipotezy badawcze

CENTRALNOŚĆ RELIGIJNOŚCI A INTEGRACJA OSOBOWA

( P 1 )  Pytanie pierwsze dotyczyło z a l e ż n o ś c i  m i ę d z y  c e n t r a l n o -
ś c i ą  r e l i g i j n o ś c i  a   k o m p o n e n t a m i  i n t e g r a c j i  o s o b o w e j 
u   m ł o d y c h  d o r o s ł y c h. Erikson podkreślał znaczenie pozytywnych 
i stymulujących form religijności dla powstawania dojrzałej, zintegrowa-
nej osobowości. Według niego religia dotyczy zarówno spraw doczesnych, 
jak i ostatecznych (Bagrowicz, 2003). Można więc przypuszczać, iż osoby, 
które są otwarte na religię i sprawy z nią związane, dla których religijność 
ma istotne egzystencjalnie znaczenie, mają większe szanse na poradzenie so-
bie z kryzysami rozwojowymi. Istnieje też możliwość, że religijność pozwala 
w jakimś stopniu kompensować negatywne skutki przejścia przez kryzys 



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 75

rozwojowy, o ile takie powstaną. Stąd można przypuszczać, iż  (H1 ) c e n -
t r a l n o ś ć  r e l i g i j n o ś c i  m ł o d y c h  d o r o s ł y c h  w i ą ż e  s i ę  d o -
d a t n i o  z  w i ę k s z o ś c i ą  k o m p o n e n t ó w  i n t e g r a c j i  o s o b o w e j.

Jeśli wspomniane zależności istnieją, to należałoby zapytać, (P1 a ) w   z a -
k r e s i e  j a k i c h  k o m p o n e n t ó w  i n t e g r a c j i  o s o b o w e j  s ą   o n e 
n a j s i l n i e j s z e. Religijność jest przymiotem człowieka o par excellence 
egzystencjalnym charakterze. Z drugiej strony, ufność, intymność oraz 
generatywność stanowią elementy tzw. wiązki egzystencjalnej (Brzezińska, 
2000). Na tej podstawie można sądzić, iż  ( H 1 a )  c e n t r a l n o ś ć  r e l i -
g i j n o ś c i  w i ą ż e  s i ę  n a j s i l n i e j  z   p o d s t a w o w ą  u f n o ś c i ą, 
i n t y m n o ś c i ą  o r a z  g e n e r a t y w n o ś c i ą.

(P 2 ) Pytanie drugie brzmiało: c z y  m ł o d z i  d o r o ś l i  r ó ż n i ą c y  s i ę 
p o z y c j ą  r e l i g i j n e g o  s y s t e m u  z n a c z e ń  w   s t r u k t u r z e  o s o -
b o w o ś c i  r ó ż n i ą  s i ę  p o z i o m e m  n a s i l e n i a  k o m p o n e n t ó w 
i n t e g r a c j i  o s o b o w e j?

Allport (1967) twierdził, że  motywacja wewnętrzna, z  jaką mamy 
do czynienia w wypadku centralności religijności w systemie wartości pro-
wadzi do stabilnego systemu znaczeń, który umożliwia dojrzały rozwój 
jednostki. Na tej podstawie można przypuszczać, iż  (H2 ) m ł o d z i  d o -
r o ś l i, u   k t ó r y c h  r e l i g i j n o ś ć  z a j m u j e  n a d r z ę d n e  m i e j s c e 
w   o s o b o w o ś c i, c h a r a k t e r y z u j ą  s i ę  w y ż s z y m  p o z i o m e m 
w i ę k s z o ś c i  k o m p o n e n t ó w  i n t e g r a c j i  o s o b o w e j  n i ż  c i, 
u   k t ó r y c h  r e l i g i j n o ś ć  z a j m u j e  m i e j s c e  m a r g i n a l n e  l u b 
p o d p o r z ą d k o w a n e.

PERSONALNY CHARAKTER RELACJI Z BOGIEM A INTEGRACJA OSOBOWA

(P 3 ) Pytanie trzecie dotyczyło z a l e ż n o ś c i  m i ę d z y  p e r s o n a l n y m 
v s   a p e r s o n a l n y m  c h a r a k t e r e m  r e l i g i j n o ś c i  a   i n t e g r a -
c j ą  o s o b o w ą  u   m ł o d y c h  d o r o s ł y c h. Według Jaworskiego (1989) 
personalne odniesienie do Boga jest formą relacji pełną zaangażowania 



76 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

oraz odpowiedzialności za jej jakość. Relacja taka, jeśli jest trwała i stabilna, 
prowadzi do otwartości na nowe doświadczenia oraz integruje system war-
tości. W badaniach walidacyjnych Skali Religijności Personalnej Jaworskiego 
okazało się, że religijność personalna koreluje dodatnio z dojrzałością psy-
chospołeczną, natomiast apersonalna wskazuje na osobowość niedojrzałą, 
niezintegrowaną, gorzej przystosowaną. Przypuszczano więc, że  ( H 3 ) 
p e r s o n a l n y  c h a r a k t e r  r e l a c j i  z   B o g i e m  w i ą ż e  s i ę  d o d a t -
n i o  z   w i ę k s z o ś c i ą  k o m p o n e n t ó w  i n t e g r a c j i  o s o b o w e j.

Istotne było przy tym pytanie o  to (P3 a ), w   z a k r e s i e  j a k i c h 
k o m p o n e n t ó w  i n t e g r a c j i  o s o b o w e j  z a l e ż n o ś ć  p o w y ż -
s z a  j e s t  n a j s i l n i e j s z a. Relacja personalna (podmiotowa) do Boga 
i drugiego człowieka najbardziej odzwierciedla się w tych komponentach 
integracji osobowej, które najbliższe są relacyjności, otwarciu się na Boga 
jako Osobę i na osobę ludzką oraz bliskości względem Boga i człowieka. 
A wydają się nimi: podstawowa ufność, intymność i generatywność. Dlatego 
też postawiono hipotezę, iż  (H3 ) p e r s o n a l n y  c h a r a k t e r  r e l a c j i 
z   B o g i e m  w i ą ż e  s i ę  n a j s i l n i e j  z   p o d s t a w o w ą  u f n o ś c i ą, 
i n t y m n o ś c i ą  o r a z  g e n e r a t y w n o ś c i ą.

STOSUNEK DO WIARY A INTEGRACJA OSOBOWA

Ponadto sformułowano pytanie (P4 ) o   r ó ż n i c e  w   z a k r e s i e  n a s i -
l e n i a  p o s z c z e g ó l n y c h  k o m p o n e n t ó w  i n t e g r a c j i  o s o b o -
w e j  m i ę d z y  o s o b a m i  w i e r z ą c y m i  a   n i e w i e r z ą c y m i. Frankl 
(1972) uważał, iż wiara religijna pomaga jednostkom i społeczeństwom 
odnaleźć poczucie wartości i sensu egzystowania. Poczucie sensu życia 
jest istotną przesłanką do stwierdzenia, iż osoba, która opiera je na wierze 
religijnej będzie różnić się od tej, która szuka go wyłącznie w doczesności 
i w samym sobie. Autentyczna religijność człowieka wiąże się z zaufaniem 
Bogu, uznaniem własnej słabości, pragnieniem, by to Bóg w moim życiu 
i we mnie działał. Przemawiałoby to za prawdziwością hipotezy, iż  (H4 ) 



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 77

m ł o d z i  d o r o ś l i  d e k l a r u j ą c y  w i a r ę  b ę d ą  r ó ż n i l i  s i ę  p o d 
w z g l ę d e m  n a s i l e n i a  k o m p o n e n t ó w  i n t e g r a c j i  o s o b o w e j 
o d   s w o i c h  n i e w i e r z ą c y c h  r ó w i e ś n i k ó w.

PŁEĆ A ANALIZOWANE ZMIENNE

Pytanie ostatnie, eksploracyjne, brzmiało: (P5 ) C z y  w   z a k r e s i e  b a -
d a n y c h  z m i e n n y c h: c e n t r a l n o ś c i  r e l i g i j n o ś c i  i   p e r s o -
n a l n e g o  c h a r a k t e r u  r e l a c j i  z   B o g i e m  o r a z  i n t e g r a c j i 
o s o b o w e j  i s t n i e j ą  r ó ż n i c e  z a l e ż n e  o d   p ł c i? A   j e ś l i  t a k, 
t o   j a k i e g o  r o d z a j u?

Metoda

Sposób pomiaru zmiennych

SKALA CENTRALNOŚCI RELIGIJNOŚCI (C-15) HUBERA

Narzędzie Hubera (2003, za: Zarzycka, 2007) służy do pomiaru central-
ności religijnej, rozumianej jako autonomiczny konstrukt znajdujący się 
w całym systemie konstruktów osobistych człowieka. Stwierdzenia dobrano 
do pięciu wymiarów religijności w ujęciu Glocka, z niewielką modyfikacją: 
poznawczych zainteresowań treściami religijnymi, przekonań religijnych, 
modlitwy, doświadczenia religijnego i udziału w nabożeństwach. Hubera 
interesowały częstość i ważność analizowanych elementów religijności jako 
odzwierciedlających stosunek człowieka do nich. Ponadto pozycje testowe 
miały według niego spełniać warunek specyficzności, ekonomiczności oraz 
nienasycenia treściami teologicznymi.

Osoba badana udziela odpowiedzi na  skali pięciostopniowej, gdzie 
częstość jest określona z użyciem odpowiedzi: „nigdy”, „rzadko”, „cza-
sem”, „często”, „bardzo często”, natomiast znaczenie z wykorzystaniem 
odpowiedzi: „wcale”, „mało”, „średnio”, „dość ważne”, „bardzo ważne”. 



78 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

Wyjątkiem od tej reguły są podskale „Modlitwa” i „Udział w nabożeń-
stwach”, w których zastosowano siedmio- i dziewięciostopniową skalę od-
powiedzi, transformowane do skali pięciopunktowej.

Podskala „Zainteresowanie problematyką religijną” odzwierciedla inte-
lektualną ciekawość dotyczącą treści religijnych, chęć dążenia do zdobycia 
wiedzy na temat religii oraz zrozumienia jej, bez aspektu osobistego usto-
sunkowania się co do jej słuszności. Podskala „Przekonania religijne” określa, 
na ile badany bierze pod uwagę istnienie Istoty Transcendentnej, a także 
na ile jest otwarty na różne formy transcendencji. Pytania zawierają odnie-
sienie do Boga jako Istoty Transcendentnej, co w pewnym sensie zaprzecza 
warunkowi o nienasyceniu treściami teologicznymi, ale jak uzasadnia autor, 
trudno jest pytać o kwestię wiary w Boga, nie wspominając o Bogu. Pod-
skala „Modlitwa” dotyczy częstości, z jaką osoba badana podejmuje próbę 
kontaktu z rzeczywistością transcendentną oraz tego, jak istotne ma ona 
dla niej znaczenie. Wymiar ten ukazuje, na ile człowiek aktualizuje swoje 
odniesienia dotyczące transcendencji. „Doświadczenie religijne” to podska-
la dotycząca tego, jak często badany doświadcza przekonania o obecności 
Boga w swoim życiu. Może się to odbywać poprzez działanie Boga wzglę-
dem niego oraz poprzez jego komunikację z Bogiem. Wymiar ten ukazuje, 
na ile badany dostrzega w swoim życiu aspekty związane z rzeczywistością 
transcendentną. W podskali „Udział w nabożeństwach” osoba badana jest 
pytana o stosunek do rytualnych nabożeństw o znaczeniu religijnym oraz 
o częstość udziału w nich. Jest to podskala podobna do podskali „Modlitwa”, 
z tą różnicą, że określa stosunek do nabożeństw sprawowanych w inny spo-
sób niż modlitwa osobista. Wynik ogólny jest sumą punktów uzyskanych 
we wszystkich podskalach.

Polskiej adaptacji narzędzia dokonała Zarzycka (2007). Badania nad jego 
rzetelnością oraz standaryzację przeprowadzono w 2004 roku na zbiorze da-
nych uzyskanych od 402 osób. Wszystkie pozycje testowe okazały się wysoce 
istotne statystycznie. Rzetelność poszczególnych podskal (α-Cronbacha) 



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 79

wynosiła od 0,82 (Udział w nabożeństwach) do 0,93 (Wynik ogólny). Bada-
nia stabilności bezwzględnej narzędzia, przeprowadzone metodą test-retest 
w odstępie czterech tygodni, ukazały korelacje od 0,62 do 0,85 (p < 0,001). 
Badania nad trafnością narzędzia przeprowadzone metodą analizy czynni-
kowej oraz metodą współczynnika zgodności wewnętrznej dały zadawala-
jące współczynniki korelacji Spearmana, od 0,74 do 0,88.

SKALA RELIGIJNOŚCI PERSONALNEJ (SRP-1) JAWORSKIEGO

Konstrukcję skali rozpoczęto od stworzenia zestawu stwierdzeń mających 
odnosić się do kontinuum, na którego przeciwległych biegunach znajdują 
się personalny i apersonalny obraz Boga (Jaworski, 1998). Spośród stu po-
czątkowych pytań wyodrębniono metodą sędziów kompetentnych oraz 
na drodze analizy mocy dyskryminacyjnej trzydzieści najbardziej diagno-
stycznych. Rzetelność skali zbadana metodą test-retest okazała się wysoka 
i dla poszczególnych itemów wyniosła od 0,69 do 0,85 (r-Spearmana).

Osoba badana odpowiada z wykorzystaniem pięciostopniowej skali: 
„tak”, „raczej tak”, „nie mogę się zdecydować”, „raczej nie”, „nie”. Dziesięć 
pozycji jest odwróconych. Wyniki lokują się w przedziale od 30 do 150 punk-
tów. Wyodrębniono cztery podskale SRP-1: Wiarę, Moralność, Praktyki 
religijne i Self religijny.

Wyniki uzyskane na skali SRP-1 zostały porównane z wynikami na Skali 
Samooceny Religijności (SSR), która bada pięć wymiarów. Dotyczą one 
oceny własnej postawy religijnej (znajomości prawd wiary, związku emo-
cjonalnego z religią oraz poziomu praktyk religijnych), zależności życia 
moralnego z wyznawaną i deklarowaną wiarą oraz oceny osobistego związku 
z Kościołem. Największe różnice między osobami o religijności personalnej 
i apersonalnej ujawniło porównanie w zakresie oceny związku emocjonal-
nego z religią i Kościołem. Najmniejsze różnice międzygrupowe dotyczyły 
związku własnego życia moralnego z religią, ale i one okazały się istotne 
statystycznie (Jaworski, 1998).



80 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

KWESTIONARIUSZ INTEGRACJI OSOBOWEJ (KINTO)  

ZAGÓRSKIEJ, MIGUTA I JELIŃSKIEJ

Kwestionariusz stworzono w celu diagnozowania poziomu integracji oso-
bowej rozumianej za Zagórską i Bebryszem (2017; Zagórska, 2021) jako 
indywidualnie zróżnicowany efekt kumulowania się, spajania i przemian 
jakościowych ośmiu zasobów psychospołecznych człowieka w procesie jego 
rozwoju – gdzie rozwój ten jest postrzegany zgodnie ze stadiami wyróżnio-
nymi przez Eriksona (1978, 2002, 2004). Narzędzie służy ocenie na różnych 
etapach dorosłości poziomu zintegrowania w zakresie poszczególnych za-
sobów, takich jak ufność, autonomia, inicjatywa, poczucie pracowitości, 
poczucie tożsamości, intymność, generatywność i integralność ontyczna. 
Zasoby te z kolei pozwalają prognozować poziom sił witalnych, jakie na ich 
fundamencie się rodzą.

Inspirację do stworzenia narzędzia stanowił Kwestionariusz Oceniają-
cy Stadia Rozwoju Psychospołecznego (QRSSP) autorstwa Hinca (2001). 
Wersja początkowa składała się ze 171 itemów, które odnosiły się do cech 
związanych z dojrzałością i niedojrzałością osobową człowieka opisanych 
przez Eriksona, a mających źródło w sposobie przejścia przez kolejne kry-
zysy rozwojowe. Pulę tych itemów stopniowo ulepszano i modyfikowano 
w myśl poeriksonowskiej koncepcji integracji osobowej (zob. wyżej). Istot-
nym momentem w rozwoju narzędzia były badania z roku 2012 wśród 600 
osób w wieku od 15 do 75 lat, które doprowadziły do wyboru 98 najlepszych 
diagnostycznie pozycji.

Celem sprawdzenia zgodności wewnętrznej struktury kwestionariusza 
z teorią przeprowadzono w tym zestawie pozycji konfirmacyjną analizę 
czynnikową (CFA), w której zastosowano technikę parcellingu (Zagórska 
i in., 2014). Analiza ta pokazała, iż model jest dobrze dopasowany do danych 
(CFI > 0,90; RMSEA < 0,08; SRMR < 0,05), jednakże po usunięciu z nie-
go skali piątej – „Poczucie tożsamości”. Współczynniki korelacji tej skali 
z pozostałymi, szczególnie z pierwszą („Ufność”) i ósmą („Integralność 



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 81

ontyczna”), były zbyt wysokie. W świetle teorii Eriksona nie należy jednak 
uznawać tego wyniku za dyskwalifikujący, wręcz przeciwnie – podkreślał 
on wiele razy (Erikson 1997, 2002, 2004), że stadium tożsamości, jak żadne 
inne, czerpie z wszystkich wcześniejszych, jak również w stopniu większym 
niż jakiekolwiek inne wpływa na kolejne etapy rozwoju.

Dalsze badania i  prace nad narzędziem umożliwiły skrócenie go  do 
64  pozycji (w  wersji pełnej), które tworzą osiem skal ośmioitemowych 
odpowiadających komponentom integracji. Ponieważ kwestionariusz 
wychwytuje myślenie i  zachowanie będące wynikiem wypracowanej już 
(całkowicie lub częściowo) jakości, osobę badaną można prosić o  wypeł-
nienie tylko tych pozycji, które odnoszą się do zasobów, jakie mają swoje 
epigenetyczne źródło w stadiach rozwojowych, które przeszła, w stadium, 
które przechodzi, oraz w tym, które nastąpi bezpośrednio po nim. Dlate-
go w zależności od wieku osoby badanej stosuje się wersję sześcioskalową 
(między 19 a 24 r.ż.), siedmioskalową (od 25 do 49 r.ż.) lub wersję pełną, 
ośmioskalową (od 50 r.ż.).

Osoba badana ustosunkowuje się do  stwierdzeń sformułowanych 
w pierwszej osobie liczby pojedynczej na pięciostopniowej skali, wybierając 
jedną z możliwych odpowiedzi: 1 – „zdecydowanie nie zgadzam się”, 2 – 

„raczej nie zgadzam się”, 3 – „trudno powiedzieć”, 4 – „raczej zgadzam się”, 
5 – „zdecydowanie zgadzam się”. Połowa pozycji jest odwrócona. Wynik 
na danej skali (suma uzyskanych punktów) ukazuje, do jakiego stopnia udało 
się badanemu zintegrować w dotychczasowym biegu życia pod względem ja-
kości rozwojowej/siły witalnej, która ma swoje początki w odpowiadającym 
tej jakości stadium rozwojowym. Zgodnie z koncepcją integracji osobowej, 
w im większym stopniu człowiek dysponuje zasobami, które w jego wieku 
powinien posiadać, tym jest lepiej zintegrowany. Można posługiwać się rów-
nież wynikiem ogólnym integracji osobowej, ale raczej jako dodatkowym 
względem profilu integracji złożonego z poszczególnych (sześciu, siedmiu 
lub ośmiu) jej komponentów.



82 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

Badania nad rzetelnością kwestionariusza w jego obecnym kształcie 
ujawniły rzetelność na poziomie α-Cronbacha mieszczącą się w przedziale 
0,63–0,77. Trafność kryterialna została potwierdzona w badaniach Zagór-
skiej i in. (2014; Bebrysz, Zagórska, 2017), w których porównano wyniki 
osób dorosłych z diagnozą psychiatryczną, głównie zaburzeń afektywnych 
i osobowości (N = 202) oraz osób bez zaburzeń psychicznych (N = 600). 
Wyniki analiz statystycznych pokazały, że osoby należące do grupy kli-
nicznej różniły się względem grupy porównawczej, osiągając niższe wyniki 
we wszystkich skalach.

METRYCZKA

W metryczce osoba badana udzielała odpowiedzi na pytania o wiek, płeć, 
wielkość miejscowości pochodzenia, wykształcenie oraz stosunek do wiary 
z wyznaniem włącznie.

Osoby badane i procedura

Zebrano dane od 775 osób, w tym 540 kobiet i 235 mężczyzn, w wieku 
od 18 do 35 lat (M = 26,04; SD = 4,68). Wśród osób badanych było 470 
wierzących i 305 niewierzących. Do zasadniczych analiz włączono wyniki 
osób wierzących, ponieważ badania dotyczyły m.in. jakości religijności2. 
Były to 352 kobiety (74,9 proc.) w wieku 18–35 lat (M = 25,32; SD = 4,90) 
i 118 mężczyzn (25,1 proc.) w tym samym wieku (M = 24,98; SD = 4,46). Ba-
dani mieszkali w różnej wielkości miastach (69 proc. ogółu) oraz w dużych 
i małych wsiach. Wykształcenie wyższe lub średnie posiadało 94,9 proc., 
pozostali – podstawowe lub zasadnicze zawodowe. Tabela 1 przedstawia 
rozkład częstości dla wyznania osób badanych. Najwięcej było katolików.

2	 Dane osób niewierzących uwzględniono jedynie w analizie porównawczej poziomu 
zintegrowania osobowego.



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 83

Tabela 1. Rozkład liczebności osób badanych ze względu na wyznanie

Wyznanie n %

katolickie 445 94,7

protestanckie 4 0,9

świadkowie Jehowy 1 0,2

inne 20 4,3

Ogółem 470 100

Badania przeprowadzono w styczniu 2019 roku z użyciem kompute-
rowej wersji kwestionariuszy Z-15, SRP-1, KINTO, za pośrednictwem 
internetowej platformy badawczej USBO UKSW.

Wyniki

Statystyki opisowe

W tabeli 2 przedstawiono statystyki opisowe dla analizowanych zmien-
nych przedziałowych, włącznie z wartościami testu Kołmogorowa-Smirno-
wa, za pomocą którego weryfikowano założenie o normalnym rozkładzie 
analizowanych zmiennych.



84 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

Tabela 2. Statystyki opisowe dla analizowanych zmiennych przedziałowych

Zmienna M SD min max Z p

Zainteresowanie  
problematyką religijną

10,66 2,68 4 15 0,12 0,001

Przekonania religijne 13,73 2,33 3 15 0,31 0,001

Modlitwa 11,91 3,24 3 15 0,22 0,001

Doświadczenie religijne 9,79 2,86 3 15 0,13 0,001

Kult (uczestnictwo  
w nabożeństwach)

11,61 3,48 3 15 0,22 0,001

Wynik ogólny 57,70 12,13 17 75 0,14 0,001

Centralność 2,50 0,60 1 3 0,35 0,001

Wiara religijna 23,55 3,29 10 31 0,17 0,001

Moralność 22,90 5,72 7 35 0,14 0,001

Praktyki religijne 27,59 4,53 11 41 0,12 0,001

Self religijny 19,29 2,99 6 26 0,17 0,001

Ufność 27,51 6,13 9 40 0,07 0,001

Autonomia 24,63 6,01 8 39 0,04 0,052

Inicjatywa 26,74 5,69 8 40 0,06 0,001

Pracowitość 25,69 6,14 10 39 0,05 0,003

Tożsamość 27,50 5,65 12 40 0,08 0,001

Intymność 29,64 5,83 13 40 0,10 0,001

Generatywność 27,43 5,48 11 40 0,07 0,001

M – wartość średnia; SD – odchylenie standardowe; min – wartość minimalna; max – 
wartość maksymalna; Z – wartość testu Kołmogorowa-Smirnowa; p – istotność staty-
styczna



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 85

Otrzymano istotne statystycznie odchylenia od rozkładu normalnego 
dla wszystkich analizowanych zmiennych, z wyjątkiem wyników na skali 
autonomii, wobec tego kolejne analizy statystyczne zostały przeprowadzone 
na podstawie metody bootstrappingu.

W tabeli 3 przedstawiono rozkład częstości dla pozycji religijnego sys-
temu znaczeń w systemie konstruktów osobistych. W największej liczbie 
przypadków pozycja religijności była n a d r z ę d n a.

Tabela 3. Rozkład liczebności osób badanych ze względu na pozycję 
religijnego systemu znaczeń w systemie konstruktów osobistych

Pozycja religijności n %

marginalna 26 5,5

podporządkowana 183 38,9

nadrzędna 261 55,5

Ogółem 470 100

Centralność religijności a integracja osobowa  

młodych dorosłych

Poszukując zależności między centralnością religijności a integracją osobo-
wą, przeprowadzono analizę korelacji r-Pearsona. Tabela 4 zawiera uzyska-
ne współczynniki korelacji oraz wartości dolnych i górnych przedziałów 
ufności wyznaczonych na podstawie metody bootstrappingu przy liczbie 
prób 1000. Oznaczono korelacje istotne statystycznie.



86 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 
Ta

be
la

 4
. 
W

sp
ół

cz
yn

ni
ki

 k
or

el
ac

ji 
m

ię
dz

y 
w

ym
ia

ra
m

i c
en

tra
ln

oś
ci

 r
el

ig
ijn

oś
ci

  
a 

ko
m

po
ne

nt
am

i i
nt

eg
ra

cj
i o

so
bo

w
ej

 (
r-P

ea
rs

on
a)

C
en

tr
al

no
ść

 r
el

ig
ij

no
śc

i

K
om

po
ne

nt
y

in
te

gr
ac

ji
Pr

ob
le

m
at

yk
a

re
lig

ijn
a

Pr
ze

ko
na

ni
a

re
lig

ijn
e

M
od

lit
w

a
D

oś
w

ia
dc

ze
ni

e
re

lig
ijn

e
K

ul
t

W
yn

ik
og

ól
ny

U
fn

oś
ć

0,
18

4 
÷

 0
,3

57
0,

16
1 

÷
 0

,3
24

0,
18

8 
÷

 0
,3

54
0,

23
3 

÷
 0

,4
04

0,
15

2 
÷

 0
,3

25
0,

24
3 

÷
 0

,4
07

A
ut

on
om

ia
-0

,1
31

 ÷
 0

,0
58

-0
,1

63
 ÷

 0
,0

35
-0

,1
88

 ÷
 0

,0
07

-0
,1

09
 ÷

 0
,0

89
-0

,2
20

 
÷

 -0
,0

23
-0

,1
81

 ÷
 0

,0
12

In
ic

ja
ty

w
a

-0
,1

17
 ÷

 0
,0

72
-0

,1
14

 ÷
 0

,0
67

-0
,1

21
 ÷

 0
,0

72
-0

,0
60

 ÷
 0

,1
25

-0
,1

96
 

÷
 -0

,0
11

-0
,1

28
 ÷

 0
,0

59

Po
cz

uc
ie

 p
ra

co
-

w
ito

śc
i

-0
,1

31
 ÷

 0
,0

72
-0

,1
26

 ÷
 0

,0
64

-0
,0

96
 ÷

 0
,1

14
-0

,1
07

 ÷
 0

,0
95

-0
,1

66
 ÷

 0
,0

20
-0

,1
26

 ÷
 0

,0
67

Po
cz

uc
ie

 to
żs

a-
m

oś
ci

0,
09

2 
÷

 0
,2

65
0,

09
5 

÷
 0

,2
72

0,
10

0 
÷

 0
,2

72
0,

13
5 

÷
 0

,3
22

0,
04

8 
÷

 0
,2

34
0,

13
1 

÷
 0

,3
02

In
ty

m
n

oś
ć

0,
02

3 
÷

 0
,1

96
0,

02
7 

÷
 0

,1
77

0,
01

6 
÷

 0
,1

83
0,

08
7 

÷
 0

,2
63

-0
,0

47
 ÷

 0
,1

36
0,

04
0 

÷
 0

,2
07

G
en

er
at

yw
n

oś
ć

0,
10

2 
÷

 0
,2

76
-0

,0
03

 ÷
 0

,1
69

0,
05

9 
÷

 0
,2

36
0,

14
8 

÷
 0

,3
30

0,
04

7 
÷

 0
,2

31
0,

10
4 

÷
 0

,2
84



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 87

W celu wyodrębnienia wymiarów centralności religijności o największym 
znaczeniu dla integracji osobowej uzupełniono analizę korelacji o analizę 
regresji. Wartości współczynników regresji wyznaczono na podstawie bo-
otstrappingu przy liczbie prób 1000.

W wypadku u f n o ś c i  jedynym istotnym jej predyktorem były d o -
ś w i a d c z e n i a  r e l i g i j n e  (tabela 5), które wyjaśniały 10,2 proc. wariancji. 
Zależność miała charakter dodatni.

Tabela 5. Zależności między centralnością religijności a poziomem ufności

Predyktory β p F df p

Zainteresowanie problematyką 
religijną

-0,02 ÷ 0,55 0,069 12,32 5,464 0,001

Przekonania religijne -0,18 ÷ 0,56 0,383

Modlitwa -0,39 ÷ 0,29 0,912

Doświadczenie religijne 0,13 ÷ 0,76 0,004

Kult -0,22 ÷ 0,30 0,747

β – przedziały ufności dla współczynników regresji; p – istotność statystyczna; F – 
wartość testu istotności statystycznej modelu; df – liczba stopni swobody

Ujemne zależności między k u l t e m  (uczestnictwem w nabożeństwach) 
a  a u t o n o m i ą  i  i n i c j a t y w ą  (por. tabela 4)  zostały potwierdzone 
również w analizie regresji. Współczynniki regresji wynosiły odpowied-
nio β = -0,37 ÷ -0,03 (autonomia) i β = -0,32 ÷ -0,01 (inicjatywa). Wyniki 
na skali kultu wyjaśniały 1,5 proc. wariancji wyników na skali autonomii 
oraz 1,1 proc. wariancji wyników na skali inicjatywy.



88 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

Analiza regresji dla p o c z u c i a  t o ż s a m o ś c i3 nie przyniosła zależ-
ności istotnych statystycznie. Można jedynie mówić o wyniku na pozio-
mie tendencji w odniesieniu do  d o ś w i a d c z e n i a  r e l i g i j n e g o  jako 
predyktora (tabela 6).

Tabela 6. Zależności między centralnością religijności a poczuciem tożsamości

Predyktory β p F df p

Zainteresowanie 
problematyką religijną

-0,06 ÷ 0,44 0,129 4,05 4,465 0,003

Przekonania religijne -0,14 ÷ 0,58 0,263

Modlitwa -0,29 ÷ 0,33 0,883

Doświadczenie religijne 0,00 ÷ 0,63 0,057*

Kult -0,33 ÷ 0,16 0,473

β – przedziały ufności dla współczynników regresji; p – istotność statystyczna; F – 
wartość testu istotności statystycznej modelu; df – liczba stopni swobody; 

* – tendencja statystyczna

W przypadku i n t y m n o ś c i  jedynym istotnym predyktorem okazały 
się d o ś w i a d c z e n i a  r e l i g i j n e  (tabela 7), które wyjaśniały 3,1 proc. 
wariancji tej zmiennej. Podobny rezultat uzyskano odnośnie g e n e r a -
t y w n o ś c i  (tabela 8), gdzie d o ś w i a d c z e n i a  r e l i g i j n e  wyjaśniały 
5,8 proc. wariancji. Obie zależności miały charakter dodatni.

3	 W analizie korelacji nie otrzymano istotnych zależności między centralnością reli-
gijności a poczuciem pracowitości, wobec tego tej ostatniej zmiennej nie uwzględ-
niono w analizie regresji.



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 89

Tabela 7. Zależności między centralnością religijności a poziomem intymności

Predyktory β p F df p

Zainteresowanie  
problematyką religijną

-0,17 ÷ 0,35 0,562 4,05 4,465 0,003

Przekonania religijne -0,26 ÷ 0,35 0,761

Modlitwa -0,47 ÷ 0,17 0,377

Doświadczenie religijne 0,11 ÷ 0,73 0,007

β – przedziały ufności dla współczynników regresji; p – istotność statystyczna; F – 
wartość testu istotności statystycznej modelu; df – liczba stopni swobody

Tabela 8. Zależności między centralnością religijności a poziomem generatywności

Predyktory β p F df p

Zainteresowanie  
problematyką religijną

-0,08 ÷ 0,48 0,118 8,40 4,465 0,001

Modlitwa -0,47 ÷ 0,10 0,246

Doświadczenie religijne 0,18 ÷ 0,77 0,002

Kult -0,25 ÷ 0,29 0,838

β – przedziały ufności dla współczynników regresji; p – istotność statystyczna; F – 
wartość testu istotności statystycznej modelu; df – liczba stopni swobody



90 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

Pozycja religijności w systemie konstruktów osobistych  

a integracja osobowa

W tabeli 9 przedstawiono średnie wartości wyników na skalach integracji 
osobowej w  grupie osób, u  których religijny system znaczeń w  syste-
mie konstruktów osobistych miał pozycję marginalną lub podporząd-
kowaną, i  wśród tych, u  których miał pozycję nadrzędną. Zestawienie 
uzupełniono wartościami testu t-Studenta dla prób niezależnych oraz 
przedziałami ufności dla wartości średnich, wyznaczonymi na podstawie  
bootstrappingu.

Stwierdzono istotne statystycznie r ó ż n i c e  m i ę d z y g r u p o w e  dla 
skal u f n o ś c i, t o ż s a m o ś c i, i n t y m n o ś c i  i  g e n e r a t y w n o ś c i. 
Średnie były tu istotnie wyższe u osób, u których pozycja religijnego systemu 
znaczeń w systemie konstruktów osobistych była nadrzędna w porównaniu 
z tymi, u których była marginalna lub podporządkowana.

Personalny charakter religijności młodych dorosłych  

a integracja osobowa

Weryfikując hipotezę mówiącą o zależności między charakterem relacji 
z Bogiem a poziomem integracji osobowej u młodych dorosłych, prze-
prowadzono analizę korelacji r-Pearsona (tabela 10). Oznaczono korelacje 
istotne statystycznie.



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 91
Ta

be
la

 9
. 
Śr

ed
ni

e 
w

ar
to

śc
i n

as
ile

ni
a 

ko
m

po
ne

nt
ów

 in
te

gr
ac

ji 
os

ob
ow

ej
 w

 g
ru

pi
e 

os
ób

 o
 m

ar
gi

na
ln

ej
  

lu
b 

po
dp

or
zą

dk
ow

an
ej

 p
oz

yc
ji 

re
lig

ijn
oś

ci
 w

 s
ys

te
m

ie
 k

on
st

ru
kt

ów
 o

so
bi

st
yc

h 
or

az
 w

 g
ru

pi
e 

os
ób

  
o 

na
dr

zę
dn

ej
 p

oz
yc

ji 
re

lig
ijn

oś
ci

, w
ra

z 
z 

w
yn

ik
am

i t
es

tu
 t

-S
tu

de
nt

a

Po
zy

cj
a 

re
li

gi
jn

eg
o 

sy
st

em
u 

zn
ac

ze
ń

K
om

po
ne

nt
y 

 
in

te
gr

ac
ji

m
ar

gi
na

ln
a/

 
po

dp
or

zą
dk

ow
an

a
 n

ad
rz

ęd
na

M
SD

M
SD

t
df

p

U
fn

oś
ć

25
,2

2 
(2

4,
49

 ÷
 2

6,
05

)
6,

15
29

,3
5 

(2
8,

64
 ÷

 3
0)

5,
48

-7
,7

0
46

8
0,

00
1

A
ut

on
om

ia
24

,6
2 

(2
3,

76
 ÷

 2
5,

5)
6,

54
24

,6
4 

(2
3,

97
 ÷

 2
5,

35
)

5,
55

-0
,0

4
40

8,
46

0,
96

8

In
ic

ja
ty

w
a

26
,3

4 
(2

5,
49

 ÷
 2

7,
18

)
6,

23
27

,0
7 

(2
6,

41
 ÷

 2
7,

76
)

5,
22

-1
,3

5
40

5,
15

0,
17

6

Po
cz

uc
ie

 p
ra

co
w

ito
śc

i
25

,4
2 

(2
4,

54
 ÷

 2
6,

33
)

6,
54

25
,9

1 
(2

5,
18

 ÷
 2

6,
68

)
5,

81
-0

,8
6

41
9,

67
0,

39
2

Po
cz

uc
ie

 to
żs

am
oś

ci
25

,7
2 

(2
4,

97
 ÷

 2
6,

51
)

5,
76

28
,9

2 
(2

8,
28

 ÷
 2

9,
57

)
5,

15
-6

,3
5

46
8

0,
00

1

In
ty

m
n

oś
ć

28
,4

2 
(2

7,
58

 ÷
 2

9,
28

)
6,

09
30

,6
1 

(2
9,

9 
÷

 3
1,

3)
5,

44
-4

,0
7

42
1,

09
0,

00
1

G
en

er
at

yw
n

oś
ć

25
,7

2 
(2

4,
94

 ÷
 2

6,
57

)
5,

72
28

,8
1 

(2
8,

2 
÷

 2
9,

42
)

4,
86

-6
,2

1
40

8,
59

0,
00

1

M
 –

 w
ar

to
ść

 ś
re

dn
ia

; S
D

 –
 o

dc
hy

le
ni

e 
st

an
da

rd
ow

e;
 t
 –

 w
ar

to
ść

 t
es

tu
 t

-S
tu

de
nt

a 
dl

a 
pr

ób
 n

ie
za

le
żn

yc
h;

 d
f –

 li
cz

ba
 s

to
pn

i s
w

ob
o-

dy
; p

 –
 is

to
tn

oś
ć 

st
at

ys
ty

cz
na



92 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 
Ta

be
la

 1
0.

 W
sp

ół
cz

yn
ni

ki
 k

or
el

ac
ji 

m
ię

dz
y 

w
yn

ik
am

i n
a 

sk
al

ac
h 

po
st

aw
 r
el

ig
ijn

yc
h 

 
a 

po
zi

om
em

 k
om

po
ne

nt
ów

 in
te

gr
ac

ji 
os

ob
ow

ej
 m

ło
dy

ch
 d

or
os

ły
ch

 (
r-P

ea
rs

on
a)

Po
st

aw
y 

re
li

gi
jn

e

K
om

po
ne

nt
y

in
te

gr
ac

ji
W

ia
ra

re
lig

ijn
a

M
or

al
no

ść
Pr

ak
ty

ki
re

lig
ijn

e
Se

lf
re

lig
ijn

y
R

el
ig

ijn
oś

ć
pe

rs
on

al
na

U
fn

oś
ć

-0
,1

08
 ÷

 0
,0

72
0,

12
3 

÷
 0

,3
00

0,
18

4 
÷

 0
,3

52
0,

19
5 

÷
 0

,3
64

0,
14

2 
÷

 0
,3

19

A
ut

on
om

ia
-0

,3
19

 ÷
 -0

,1
42

-0
,1

81
 ÷

 0
,0

17
-0

,1
49

 ÷
 0

,0
45

-0
,1

29
 ÷

 0
,1

00
-0

,2
21

 ÷
 -0

,0
10

In
ic

ja
ty

w
a

-0
,3

13
 ÷

 -0
,1

41
-0

,1
61

 ÷
 0

,0
27

-0
,1

27
 ÷

 0
,0

57
-0

,0
94

 ÷
 0

,1
23

-0
,1

83
 ÷

 0
,0

05

Po
cz

uc
ie

 p
ra

co
w

ito
śc

i
-0

,2
46

 ÷
 -0

,0
74

-0
,1

56
 ÷

 0
,0

30
-0

,1
46

 ÷
 0

,0
43

-0
,1

10
 ÷

 0
,1

00
-0

,1
77

 ÷
 0

,0
14

Po
cz

uc
ie

 to
żs

am
oś

ci
-0

,1
35

 ÷
 0

,0
52

0,
06

3 
÷

 0
,2

40
0,

06
3 

÷
 0

,2
48

0,
07

3 
÷

 0
,2

53
0,

05
0 

÷
 0

,2
31

In
ty

m
no

ść
-0

,1
56

 ÷
 0

,0
09

0,
00

6 
÷

 0
,1

75
0,

03
8 

÷
 0

,2
03

0,
05

9 
÷

 0
,2

38
0,

00
7 

÷
 0

,1
70

G
en

er
at

yw
no

ść
-0

,1
81

 ÷
 -0

,0
03

0,
06

8 
÷

 0
,2

46
0,

13
5 

÷
 0

,3
06

0,
09

2 
÷

 0
,2

80
0,

06
3 

÷
 0

,2
40



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 93

W celu wyodrębnienia postaw religijnych o największym znaczeniu dla 
integracji osobowej analizę korelacji uzupełniono analizą regresji. Istotnymi 
predyktorami poziomu u f n o ś c i  okazały się p r a k t y k i  r e l i g i j n e 
i  s e l f  r e l i g i j n y  (tabela 11). Obie te zmienne wyjaśniały łącznie 9,6 proc. 
wariancji, w tym praktyki religijne 7,1 proc., a self religijny 2,5 proc.

Tabela 11. Zależności między postawami religijnymi a poziomem ufności

Predyktory β p F df p

Moralność -0,22 ÷ 0,08 0,348 16,80 3,466 0,001

Praktyki religijne 0,07 ÷ 0,43 0,009

Self religijny 0,21 ÷ 0,73 0,002

β – przedziały ufności dla współczynników regresji; p – istotność statystyczna;  
F – wartość testu istotności statystycznej modelu; df – liczba stopni swobody

U j e m n e  z a l e ż n o ś c i  między wynikami na skali w i a r y  r e l i g i j -
n e j  a   a u t o n o m i ą, i n i c j a t y w ą  i   p r a c o w i t o ś c i ą  (zob. tabela 10) 
zostały w analizie regresji potwierdzone. Współczynniki regresji wyniosły 
odpowiednio β = -0,58 ÷ -0,26 (autonomia), β = -0,55 ÷ -0,25 (inicjatywa) 
i β = -0,47 ÷ -0,14 (poczucie pracowitości). Wyniki na skali wiary religijnej 
wyjaśniały 5,5 proc. wariancji autonomii, 5,3 proc. inicjatywy i 2,7 proc. 
pracowitości.

W  przypadku t o ż s a m o ś c i  nie otrzymano zależności istotnych 
statystycznie (tabela 12). Jedynym istotnym predyktorem p o z i o m u 
i n t y m n o ś c i  okazały się wyniki na skali s e l f u  r e l i g i j n e g o, które 
wyjaśniały 2,3 proc. wariancji. Zależność była dodatnia (tabela 13).



94 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

Tabela 12. Zależności między postawami religijnymi  
a poziomem poczucia tożsamości

Predyktory β p F df p

Moralność -0,12 ÷ 0,19 0,665 5,28 3,466 0,001

Praktyki religijne -0,08 ÷ 0,27 0,272

Self religijny -0,05 ÷ 0,43 0,151

β – przedziały ufności dla współczynników regresji; p – istotność statystyczna; F – 
wartość testu istotności statystycznej modelu; df – liczba stopni swobody

Tabela 13. Zależności między postawami religijnymi a poziomem intymności

Predyktory β p F df p

Moralność -0,20 ÷ 0,09 0,400 4,13 3,466 0,007

Praktyki religijne -0,08 ÷ 0,27 0,296

Self religijny 0,02 ÷ 0,54 0,035

β – przedziały ufności dla współczynników regresji; p – istotność statystyczna; F – 
wartość testu istotności statystycznej modelu; df – liczba stopni swobody

Istotnymi predyktorami poziomu g e n e r a t y w n o ś c i  były w i a r a 
r e l i g i j n a, p r a k t y k i  r e l i g i j n e  i  s e l f  r e l i g i j n y  (tabela 14). Za-
leżność między wiarą religijną a generatywnością była ujemna, a zależności 
między praktykami religijnymi i selfem religijnym były dodatnie. Łącznie 
te trzy predyktory wyjaśniały 13,4 proc. wariancji poziomu generatywności, 
w tym wiara religijna 0,8 proc., praktyki religijne 9,9 proc., a self religijny 
3,5 proc.



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 95

Tabela 14. Zależności między postawami religijnymi a poziomem generatywności

Predyktory β p F df p

Wiara religijna -0,82 ÷ -0,43 0,001 18,62 4,465 0,001

Moralność -0,03 ÷ 0,25 0,167

Praktyki religijne 0,13 ÷ 0,42 0,001

Self religijny	 0,10 ÷ 0,59 0,005

β – przedziały ufności dla współczynników regresji; p – istotność statystyczna; F – 
wartość testu istotności statystycznej modelu; df – liczba stopni swobody

Stosunek do wiary religijnej a integracja osobowa

Poddano również analizie różnice w zakresie integracji osobowej między 
osobami wierzącymi i niewierzącymi, stosując test t-Studenta dla prób nie-
zależnych (tabela 15)4. Zestawienie uzupełniono przedziałami ufności dla 
średnich wyznaczonymi na podstawie bootstrappingu. Otrzymano róż-
nice międzygrupowe istotne statystycznie w zakresie ufności, autonomii, 
inicjatywy i poczucia pracowitości. P o z i o m  u f n o ś c i  b y ł  w y ż s z y 
u   o s ó b  w i e r z ą c y c h, n a t o m i a s t  a u t o n o m i i, i n i c j a t y w y 
i   p r a c o w i t o ś c i   –  u   n i e w i e r z ą c y c h.

4	 Była to jedyna analiza, do której włączono, oprócz danych od 470 osób wierzących, 
również dane otrzymane od 305 osób niewierzących.



96 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 
Ta

be
la

 1
5.

 Ś
re

dn
ie

 w
ar

to
śc

i n
as

ile
ni

a 
ko

m
po

ne
nt

ów
 in

te
gr

ac
ji 

os
ob

ow
ej

 w
 g

ru
pi

e 
ni

ew
ie

rz
ąc

yc
h 

 
i w

 g
ru

pi
e 

w
ie

rz
ąc

yc
h 

w
ra

z 
z 

w
yn

ik
am

i a
na

liz
y 

ró
żn

ic
 m

ię
dz

yg
ru

po
w

yc
h 

(t
-S

tu
de

nt
a)

K
om

po
ne

nt
y

in
te

gr
ac

ji

N
ie

w
ie

rz
ąc

y 
(n

 =
 3

05
)

W
ie

rz
ąc

y 
(n

 =
 4

70
)

M
SD

M
SD

t
df

p

U
fn

oś
ć

24
,2

0 
(2

3,
60

 ÷
 2

4,
86

)
5,

86
27

,5
1 

(2
6,

95
 ÷

 2
8,

07
)

6,
13

-7
,4

7
77

3
0,

00
1

A
ut

on
om

ia
28

,3
8 

(2
7,

71
 ÷

 2
9,

04
)

5,
87

24
,6

3 
(2

4,
09

 ÷
 2

5,
20

)
6,

01
8,

58
77

3
0,

00
1

In
ic

ja
ty

w
a

29
,4

5 
(2

8,
80

 ÷
 3

0,
09

)
5,

71
26

,7
4 

(2
6,

21
 ÷

 2
7,

29
)

5,
69

6,
45

77
3

0,
00

1

Po
cz

uc
ie

 p
ra

co
w

ito
śc

i
27

,9
9 

(2
7,

27
 ÷

 2
8,

77
)

6,
27

25
,6

9 
(2

5,
12

 ÷
 2

6,
23

)
6,

14
5,

05
77

3
0,

00
1

Po
cz

uc
ie

 to
żs

am
oś

ci
27

,5
2 

(2
6,

93
 ÷

 2
8,

14
)

5,
20

27
,5

0 
(2

6,
97

 ÷
 2

8,
04

)
5,

65
0,

04
77

3
0,

95
4

In
ty

m
no

ść
29

,1
0 

(2
8,

46
 ÷

 2
9,

71
)

5,
72

29
,6

4 
(2

9,
13

 ÷
 3

0,
16

)
5,

83
-1

,2
6

77
3

0,
20

0

G
en

er
at

yw
no

ść
26

,9
0 

(2
6,

25
 ÷

 2
7,

59
)

5,
97

27
,4

3 
(2

6,
94

 ÷
 2

7,
95

)
5,

48
-1

,2
7

77
3

0,
21

5

M
 –

 w
ar

to
ść

 ś
re

dn
ia

; S
D

 –
 o

dc
hy

le
ni

e 
st

an
da

rd
ow

e;
 t
 –

 w
ar

to
ść

 t
es

tu
 t

-S
tu

de
nt

a 
dl

a 
pr

ób
 n

ie
za

le
żn

yc
h;

 d
f –

 li
cz

ba
 s

to
pn

i s
w

ob
o-

dy
; p

 –
 is

to
tn

oś
ć 

st
at

ys
ty

cz
na



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 97

Płeć a centralność religijności

Zweryfikowano istotność różnic zależnych od płci w odniesieniu do cen-
tralności religijności (t-Studenta dla prób niezależnych). Wyniki prezentu-
je tabela 16. Zestawienie uzupełniono przedziałami ufności dla wartości 
średnich wyznaczonymi metodą bootstrappingu. Nie otrzymano różnic 
istotnych statystycznie. Wartość t była istotna dla skali doświadczeń reli-
gijnych, jednak przedziały ufności dla wyników na tej skali w grupie kobiet 
i w grupie mężczyzn zachodziły na siebie, a więc n i e  m o ż n a  m ó w i ć 
o   i s t o t n y c h  r ó ż n i c a c h  z a l e ż n y c h  o d   p ł c i  w   z a k r e s i e 
c e n t r a l n o ś c i  r e l i g i j n o ś c i.

Płeć a personalny charakter relacji z Bogiem

W tabeli 17 przedstawiono wyniki analizy analogicznej do powyższej, od-
noszące się do skal religijności personalnej. Również i tu nie stwierdzono 
różnic istotnych statystycznie. Otrzymano istotną statystycznie wartość 
testu t-Studenta dla skali „Self religijny”, jednak przedziały ufności otrzy-
mane dla wyników na tej skali w grupie kobiet i w grupie mężczyzn zacho-
dziły na siebie, co oznacza, że  n i e  m o ż n a  m ó w i ć  o   i s t o t n y c h 
r ó ż n i c a c h  z a l e ż n y c h  o d   p ł c i  w   z a k r e s i e  p e r s o n a l n e g o 
c h a r a k t e r u  r e l a c j i  z   B o g i e m.

Płeć a integracja osobowa

Tabela 18 zawiera wyniki analizy analogicznej do dwu powyższych odnoszą-
ce się do integracji osobowej. Nie otrzymano różnic istotnych statystycz-
nie. Co prawda, istotną wartość testu t odnotowano dla autonomii, jednak 
przedziały ufności otrzymane dla wyników na tej skali w grupie kobiet 
i grupie mężczyzn zachodziły na siebie, zatem n i e  m o ż n a  m ó w i ć 
o   i s t o t n y c h  r ó ż n i c a c h  z a l e ż n y c h  o d   p ł c i  w   z a k r e s i e 
i n t e g r a c j i  o s o b o w e j.



98 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 
Ta

be
la

 1
6.

 Ś
re

dn
ie

 w
ar

to
śc

i w
yn

ik
ów

 n
a 

sk
al

ac
h 

ce
nt

ra
ln

oś
ci

 w
 g

ru
pi

e 
ko

bi
et

 i 
w

 g
ru

pi
e 

m
ęż

cz
yz

n 
 

w
ra

z 
z 

w
yn

ik
am

i a
na

liz
y 

ró
żn

ic
 m

ię
dz

yg
ru

po
w

yc
h 

(t
-S

tu
de

nt
a)

C
en

tr
al

no
ść

re
lig

ijn
oś

ci

 K
ob

ie
ty

 M
ęż

cz
yź

ni

M
SD

M
SD

t
df

p

Pr
ob

le
m

at
yk

a 
re

lig
ijn

a
10

,5
4 

(1
0,

83
 ÷

 1
1,

03
)

2,
79

11
,0

3 
(1

0,
62

 ÷
 1

1,
44

)
2,

33
-1

,8
5

23
7,

91
0,

06
5

Pr
ze

ko
na

ni
a 

re
lig

ijn
e

13
,8

2 
(1

3,
44

 ÷
 1

4,
04

)
2,

21
13

,4
4 

(1
2,

90
 ÷

 1
3,

89
)

2,
66

1,
40

17
3,

98
0,

16
3

M
od

lit
w

a
11

,9
7 

(1
1,

75
 ÷

 1
2,

31
)

3,
21

11
,7

5 
(1

1,
13

 ÷
 1

2,
39

)
3,

34
0,

62
46

8
0,

53
4

D
oś

w
ia

dc
ze

n
ie

 r
el

ig
ij

n
e

10
,0

1 
(9

,1
4 

÷
 1

0,
31

)
2,

88
9,

14
 (

8,
60

 ÷
 9

,6
1)

2,
71

2,
88

46
8

0,
00

4

K
ul

t
11

,6
4 

(1
1,

53
 ÷

 1
2,

00
)

3,
48

11
,5

3 
(1

0,
84

 ÷
 1

2,
18

)
3,

47
0,

32
46

8
0,

75
3

W
yn

ik
 o

gó
ln

y
57

,9
8 

(5
6,

88
 ÷

 5
9,

24
)

12
,2

1
56

,8
8 

(5
4,

54
 ÷

 5
9,

15
)

11
,8

9
0,

85
46

8
0,

39
5

M
 –

 w
ar

to
ść

 ś
re

dn
ia

; S
D

 –
 o

dc
hy

le
ni

e 
st

an
da

rd
ow

e;
 t
 –

 w
ar

to
ść

 t
es

tu
 t

-S
tu

de
nt

a 
dl

a 
pr

ób
 n

ie
za

le
żn

yc
h;

 d
f –

 li
cz

ba
 s

to
pn

i s
w

ob
o-

dy
; p

 –
 is

to
tn

oś
ć 

st
at

ys
ty

cz
na



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 99
Ta

be
la

 1
7.

 Ś
re

dn
ie

 w
ar

to
śc

i w
yn

ik
ów

 n
a 

sk
al

ac
h 

re
lig

ijn
oś

ci
 p

er
so

na
ln

ej
 w

 g
ru

pi
e 

ko
bi

et
 i 

w
 g

ru
pi

e 
m

ęż
cz

yz
n 

w
ra

z 
z 

w
yn

ik
am

i a
na

liz
y 

ró
żn

ic
 m

ię
dz

yg
ru

po
w

yc
h 

(t
-S

tu
de

nt
a)

R
el

ig
ijn

oś
ć

pe
rs

on
al

na

K
ob

ie
ty

 M
ęż

cz
yź

ni

M
SD

M
SD

t
df

p

W
ia

ra
 re

lig
ijn

a
23

,6
4 

(2
3,

28
 ÷

 2
3,

97
)

3,
25

23
,2

8 
(2

2,
62

 ÷
 2

3,
87

)
3,

42
1,

03
46

8,
00

0,
30

2

M
or

al
no

ść
22

,8
8 

(2
2,

97
 ÷

 2
3,

49
)

5,
75

22
,9

7 
(2

1,
88

 ÷
 2

3,
97

)
5,

62
-0

,1
4

46
8,

00
0,

88
8

Pr
ak

ty
ki

 re
lig

ijn
e

27
,6

4 
(2

7,
44

 ÷
 2

8,
14

)
4,

74
27

,4
4 

(2
6,

74
 ÷

 2
8,

15
)

3,
84

0,
45

24
5.

16
4

0,
65

3

Se
lf

 r
el

ig
ij

n
y

19
,5

5 
(1

8,
50

 ÷
 1

9,
87

)
3,

01
18

,5
0 

(1
7,

95
 ÷

 1
9,

02
)

2,
79

3,
34

46
8,

00
0,

00
1

W
yn

ik
 o

gó
ln

y
93

,7
1 

(9
2,

19
 ÷

 9
5,

30
)

14
,4

8
92

,1
9 

(8
9,

56
 ÷

 9
4,

42
)

12
,7

7
1,

02
46

8,
00

0,
31

0

M
 –

 w
ar

to
ść

 ś
re

dn
ia

; S
D

 –
 o

dc
hy

le
ni

e 
st

an
da

rd
ow

e;
 t
 –

 w
ar

to
ść

 t
es

tu
 t

-S
tu

de
nt

a 
dl

a 
pr

ób
 n

ie
za

le
żn

yc
h;

 d
f –

 li
cz

ba
 s

to
pn

i s
w

ob
o-

dy
; p

 –
 is

to
tn

oś
ć 

st
at

ys
ty

cz
na



100 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 
Ta

be
la

 1
8.

 Ś
re

dn
ie

 w
ar

to
śc

i n
as

ile
ni

a 
ko

m
po

ne
nt

ów
 in

te
gr

ac
ji 

os
ob

ow
ej

 w
 g

ru
pi

e 
ko

bi
et

 i 
w

 g
ru

pi
e 

m
ęż

cz
yz

n 
w

ra
z 

z 
w

yn
ik

am
i a

na
liz

y 
ró

żn
ic

 m
ię

dz
yg

ru
po

w
yc

h 
(t

-S
tu

de
nt

a)

K
om

po
ne

nt
y

in
te

gr
ac

ji

K
ob

ie
ty

M
ęż

cz
yź

ni

M
SD

M
SD

t
df

p

U
fn

oś
ć

27
,2

7 
(2

6,
61

 ÷
 2

7,
93

)
6,

29
28

,2
4 

(2
7,

25
 ÷

 2
9,

21
)

5,
60

-1
,4

8
46

8
0,

13
9

A
ut

on
om

ia
24

,3
1 

(2
3,

69
 ÷

 2
4,

94
)

6,
10

25
,5

8 
(2

4,
59

 ÷
 2

6,
61

)
5,

64
-1

,9
8

46
8

0,
04

8

In
ic

ja
ty

w
a

26
,7

0 
(2

6,
10

 ÷
 2

7,
27

)
5,

71
26

,8
6 

(2
5,

84
 ÷

 2
7,

88
)

5,
66

-0
,2

6
46

8
0,

79
2

Po
cz

uc
ie

 p
ra

co
w

ito
śc

i
25

,7
8 

(2
5,

13
 ÷

 2
6,

45
)

6,
28

25
,4

2 
(2

4,
41

 ÷
 2

6,
45

)
5,

73
0,

56
46

8
0,

57
3

Po
cz

uc
ie

 to
żs

am
oś

ci
27

,3
2 

(2
6,

71
 ÷

 2
7,

93
)

5,
85

28
,0

3 
(2

7,
20

 ÷
 2

8,
92

)
5,

01
-1

,2
6

23
2,

05
0,

20
9

In
ty

m
no

ść
29

,8
7 

(2
9,

23
 ÷

 3
0,

50
)

5,
96

28
,9

4 
(2

7,
99

 ÷
 2

9,
96

)
5,

39
1,

50
46

8
0,

13
3

G
en

er
at

yw
no

ść
27

,3
9 

(2
6,

77
 ÷

 2
7,

97
)

5,
66

27
,5

8 
(2

6,
71

 ÷
 2

8,
44

)
4,

92
-0

,3
5

22
8,

89
0,

72
7

M
 –

 w
ar

to
ść

 ś
re

dn
ia

; S
D

 –
 o

dc
hy

le
ni

e 
st

an
da

rd
ow

e;
 t
 –

 w
ar

to
ść

 t
es

tu
 t

-S
tu

de
nt

a 
dl

a 
pr

ób
 n

ie
za

le
żn

yc
h;

 d
f –

 li
cz

ba
 s

to
pn

i s
w

ob
o-

dy
; p

 –
 is

to
tn

oś
ć 

st
at

ys
ty

cz
na



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 101

Dyskusja

Analizy zebranego materiału w większości potwierdziły przypuszczenia 
dotyczące zależności między zmiennymi, ale też ukazały nowe, nieprzewi-
dywane wcześniej powiązania. Poniżej ustosunkowujemy się do uzyskanych 
wyników w porządku zgodnym z postawionymi hipotezami.

Centralność religijności a integracja osobowa

Badania potwierdziły istnienie we  wczesnej dorosłości zależności mię-
dzy centralnością religijności a  integracją osobową. Wyniki pozwalają 
wnioskować, iż osoby, które charakteryzuje centralna pozycja religijności 
w  strukturach osobowości, są  lepiej zintegrowane, czyli też dojrzalsze 
osobowo. Wniosek ten jest zbieżny z wynikami badań Tokarskiego (2011) 
nad powiązaniami między obrazem Boga a dojrzałością osobowościową. 
Na  poziomie podstawowych analiz okazało się, że  najwięcej związków 
między wymiarami centralności a  integracją da  się odnotować w  odnie-
sieniu do  ufności i  tożsamości, w  dalszej zaś kolejności  – intymności 
i generatywności.

Ufność jest fundamentem o decydującym wpływie na cały bieg ludz-
kiego życia (Erikson, 2002). Od  ufności/nadziei zależy, czy człowiek 
będzie się czuł w  świecie bezpiecznie, co  w  trakcie rozwoju stanowi 
punkt wyjścia do eksplorowania go i podejmowania kolejnych wyzwań. 
Fakt, iż ufność wiąże się dodatnio ze wszystkimi komponentami central-
ności religijności, wyraźnie podkreśla jej istotność dla funkcjonowania 
psychicznego człowieka.

Tożsamość, podobnie jak ufność, dodatnio korelowała ze wszystkimi 
komponentami centralności religijności, co wskazuje, iż religijność posiada 
duże znaczenie w kształtowaniu zintegrowanej osobowości, w tym poczucia 
tożsamości.



102 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

Bardziej zaawansowane analizy stwierdzonych wyżej związków wykazały, 
że tylko jeden z pięciu wymiarów religijności, a mianowicie d o ś w i a d c z e -
n i e  r e l i g i j n e  jest najlepszym predyktorem zintegrowania w zakresie 
u f n o ś c i, i n t y m n o ś c i  i   g e n e r a t y w n o ś c i. W odniesieniu do toż-
samości analogiczny wynik osiągnął poziom tendencji. W świetle koncepcji 
Hubera (2003, za: Zarzycka, 2007) oraz Zagórskiej i in. (2014; Bebrysz, 
Zagórska, 2017) można więc stwierdzić, iż w integrowaniu się tych trzech za-
sobów (i w pewnym sensie też tożsamości) ujawniła się wiodąca rola takiego 
przeżywania własnej religijności, kiedy to człowiek bywa często przekonany 
o tym, że Bóg do niego mówi, interweniuje w jego życie i jest w nim obec-
ny. Gdy przyjrzymy się tym trzem wspomnianym zasobom, zobaczymy, 
że są one ściśle związane z relacją podmiotową (ja – Ty, ja – ty), nazywaną 
też relacją spotkania – o jakiej wiele mówią Marcel (1984), Buber (1992) 
i Dajczer (2009). M o ż n a  t e   z a s o b y  n a z w a ć  w r ę c z  r e l a c y j n y -
m i. Zatem doświadczenie religijne jako wartość nadrzędna w strukturach 
osobowości najbardziej sprzyja umacnianiu się pozytywnych, dojrzałych 
odniesień do Boga i drugiego człowieka (zaufania, bliskich więzi, troski). 
Warto też dodać, iż opis wymiaru „doświadczenie religijne” w koncepcji 
Hubera najbliższy jest temu, co w języku teologicznym można by nazwać 
odzwierciedleniem działania nadprzyrodzonej łaski w ludzkiej psychice.

Ujawniły się ponadto ujemne związki między wymiarem religijności, ja-
kim jest udział w nabożeństwach (kult), a takimi komponentami integracji 
jak autonomia i inicjatywa. Kult okazał się predyktorem obu tych zasobów. 
Co prawda, jako zmienna wyjaśniał jedynie 1,5 proc. wariancji autonomii 
i 1,1 proc. wariancji inicjatywy, ale wynikom tym należałoby się przyjrzeć. 
W perspektywie całości rezultatów naszych badań można zauważyć, że  a u -
t o n o m i a ,  i n i c j a t y w a  i   p r a c o w i t o ś ć  utworzyły w ich ramach 
specyficzną „trójkę”, którą łączy (z pewnością nie tylko) użyteczność, jeśli 
chodzi o sukces doczesny, o wpisanie się własnego ja w społeczeństwo, 
o efektywną pracę zawodową, o „moje skuteczne działanie”. Osoby, które 



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 103

deklarowały w badaniach brak wiary oraz te o religijności marginalnej lub 
podporządkowanej i apersonalnej relacji do Boga (w wymiarze stosunku 
do wiary), nie różniły się od wierzących lub od tych o religijności bardziej doj-
rzałej pod względem wspomnianych trzech zasobów lub wręcz posiadały ich 
więcej. Wiara religijna daje człowiekowi odniesienie do życia wiecznego i inne 
spojrzenie na życie doczesne, jego sukcesy i porażki. Wspomniane wyżej 
trzy wymiary relacyjne (ufność, intymność, generatywność) okazują się bar-
dziej czułe na czynnik religijności niż omawiana „trójka” służąca „mojemu 
niezależnemu, celowemu i efektywnemu działaniu”. Osoby silne psychicz-
nie, stanowcze, pewne siebie mogą być również bardziej świadome swoich 
praw i obowiązków oraz przekonane co do ról, jakie pełnią w społeczeństwie. 
W swojej religijności nie mają potrzeby częstego uczestnictwa w nabożeń-
stwach i nie są silnie związane ze wspólnotą osób wierzących. „Nie potrzebują 
lekarza zdrowi, lecz ci, którzy się źle mają” (Mk 2, 17) – mówi Ewangelia.

Personalny charakter relacji z Bogiem a integracja osobowa

Wyniki pozwalają wnioskować o dodatniej zależności między personal-
nym charakterem relacji z Bogiem a integracją osobową. Ogólny poziom 
personalności religijności oraz jej komponenty, takie jak m o r a l n o ś ć, 
p r a k t y k i  r e l i g i j n e  i   s e l f  r e l i g i j n y, korelują dodatnio z ufnością, 
tożsamością i intymnością. Ciekawy jest fakt, iż według Logana (1986) u f -
n o ś ć, t o ż s a m o ś ć  i   i n t e g r a l n o ś ć  o n t y c z n a  s t a n o w i ą  t z w. 
o ś   r o z w o j u. W naszych badaniach wyniki wskazują na silne związki re-
ligijności personalnej z dwoma z tych trzech osiowych wymiarów integracji 
osobowej – ufnością i tożsamością. (Komponent integralności ontycznej 
nie był włączony do badań z racji wieku osób badanych.) Ponieważ jednak 
inne badania (np. Brzezińska, 2005) ujawniły, że osoby, które mają silną 
bazową ufność, a więc przekonanie o tym, że świat oraz otaczający ich 
ludzie są bezpieczni, mają zazwyczaj również wysokie wyniki na wymiarze 



104 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

tożsamości, można przypuszczać, że tym bardziej ci, którzy włączyli już 
do swoich zasobów te mające swoje źródła we wcześniejszych stadiach roz-
wojowych (a stanowiące centralny wątek zmian) w przyszłości pozytywnie 
przejdą kryzys stadium ostatniego.

Inną ciekawą obserwacją jest układ powiązań składowych integracji oso-
bowej z wymiarami personalnego charakteru relacji z Bogiem. Zasoby takie 
jak ufność, autonomia oraz intymność Logan (1986) określa jako w ą t e k 
e g z y s t e n c j a l n y, związany z doświadczaniem teraźniejszości, z kon-
taktem emocjonalnym, poczuciem przynależności do kogoś. To właśnie 
te zasoby umożliwiają człowiekowi stworzenie dojrzałego związku, który 
będzie cechował się zaufaniem do drugiego, autonomicznym funkcjonowa-
niem w kontekście społecznym oraz umiejętnością wchodzenia w intymne 
kontakty z innymi. Spośród tych trzech elementów wiązki egzystencjalnej 
ufność i intymność okazały się związane dodatnio z prawie wszystkimi 
wymiarami religijności personalnej. Potwierdza to przypuszczenie, że osoby 
o bardziej personalnej relacji z Bogiem są lepiej przygotowane do tworzenia 
bliskich, intymnych relacji z innymi niż te, których religijność ma charakter 
bardziej apersonalny.

Potwierdzają to także ujemne związki uzyskane w badaniach. Wymiar 
wiary religijnej wiązał się ujemnie z autonomią, inicjatywą, pracowitością 
i generatywnością. Trzy pierwsze spośród tych jakości stanowią według 
Logana (1986) t z w .  w ą t e k  i n s t r u m e n t a l n y, a więc dotyczą spraw 
związanych z przyszłością, w przeciwieństwie do wątku egzystencjalnego, 
który dotyczy bardziej teraźniejszości. Decydujący wpływ na życie docze-
sne jednostki ma jej aktywność, jest ona z natury nastawiona na cel swoich 
działań. Ta zależność potwierdza wcześniejsze przypuszczenie, że osoby 
ukierunkowane na relacje z innymi ludźmi oraz kontakt z Bogiem przywią-
zują mniejszą wagę do dążenia do realizacji swoich celów, własnej aktywno-
ści (liczą się z działaniem Boga) oraz możliwości kształtowania otoczenia 
według własnej woli.



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 105

Ujemny, choć słaby, związek wiary religijnej z generatywnością jest je-
dynym z uzyskanych wyników, który wydaje się niezrozumiały w świetle 
przywołanych teorii i wymagałby dodatkowych, jeszcze bardziej wnikliwych 
analiz.

Stosunek do wiary a integracja osobowa

Porównanie wyników młodych dorosłych wierzących z wynikami niewie-
rzących pozwoliło potwierdzić hipotezę o różnicach w zakresie poszcze-
gólnych komponentów integracji osobowej między tymi grupami. Istotne 
statystycznie różnice ujawniły się w zakresie u f n o ś c i, a u t o n o m i i, 
i n i c j a t y w y  i   p r a c o w i t o ś c i. Osoby wierzące postrzegają siebie jako 
bardziej ufne, a niewierzące jako bardziej autonomiczne, o większej inicja-
tywie i silniejszym poczuciu pracowitości.

Po pozytywnym przejściu kryzysu związanego z pierwszym okresem 
rozwojowym i wykształceniem bazowej ufności, człowiek buduje w sobie 
poczucie bezpieczeństwa w świecie. Przekonany o tym, że otaczająca go rze-
czywistość jest generalnie mu przychylna, jest bardziej otwarty na sponta-
niczne wchodzenie w interakcje z ludźmi i eksplorowanie świata. Osoba, 
która czuje się bezpiecznie, z większą swobodą będzie poruszać się po świe-
cie wartości i z większą ufnością będzie rozwijać swoje życie duchowe. Świat, 
który jest wielką niewiadomą, nie jawi się już jej jako niebezpieczny, wręcz 
przeciwnie – jako sprzyjający, co dodatkowo zachęca do poznawania go. 
Szczególnie istotną rolę odgrywa ufność w bliskich, intymnych kontak-
tach z innymi. Dzięki niej ludzie, postrzegani jako godni zaufania, stają się 
interesujący i pociągający.

Podobnie i osoba Boga, Który jest tajemniczy i niedostępny, może ja-
wić się ludziom ufnym jako bezpieczna i godna zaufania. Jak pokazały 
badania, osoby wierzące różnią się od osób niewierzących pod względem 
bazowej ufności, tak ważnej dla całego dalszego rozwoju człowieka. Można 



106 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

wnioskować, iż osoby niewierzące będą charakteryzowały się mniejszym 
zaufaniem do świata i ludzi, a także Boga.

Największa ujawniona różnica międzygrupowa dotyczyła autonomii. 
Wola, która jest kształtowana w czasie, gdy dziecko mierzy się z kryzysem 
rozwojowym autonomii vs wstydu i zwątpienia, jest siłą dającą przekonanie 
o własnej samodzielności, niezależności i konieczności samokontroli. Zatem 
można wnioskować, iż osoby, które mają wyższy poziom autonomii, dążą 
do większej samodzielności, samowystarczalności, a więc mniej intensywnie 
poszukują odniesienia do relacji z Bogiem związanej z dziecięcą od Niego 
zależnością niż osoby słabiej autonomiczne.

Kolejną składową integracji, która okazała się silniejsza u osób niewierzą-
cych, była inicjatywa. Stanowczość/celowość uzdalnia jednostkę do uczest-
nictwa w życiu społecznym, kierowania sobą i rozwijania samoobserwacji, 
a także zwiększa zdolność do inicjatywy w działaniu. Taka postawa może 
stanowić przeszkodę do otwarcia się na poszukiwanie wartości wyższych. 
Osoba bardzo skupiona na własnym działaniu i jego skuteczności może 
mieć trudność w zdaniu się na innych, a więc i na osobę Boga.

Jako trzecie zweryfikowane zostało poczucie pracowitości/produktyw-
ność. Tu również osoby niewierzące charakteryzowało większe nasilenie 
tego zasobu w porównaniu z wierzącymi. Pozwala to twierdzić, iż osoby 
które są wybitnie nastawione na zdobywanie wiedzy oraz rozwój własnych 
kompetencji mogą mieć problem z otwarciem się na Transcendencję.

Podsumowanie

Zaprezentowane badania stanowią źródło nowej wiedzy dotyczącej wzajem-
nych relacji między religijnością a integrowaniem się osobowości w pierw-
szej fazie dorosłości. Centralność religijności i jej personalny charakter 
sprzyjają kumulowaniu się zasobów psychospołecznych, u podstaw których 



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 107

leży pozytywne przejście przez kolejne kryzysy. Godny uwagi jest fakt, 
iż odnosi się to przede wszystkim do zasobów związanych z tzw. wątkiem 
egzystencjalnym – ufności, intymności i generatywności. Fakt ten o tyle nie 
zaskakuje, że zasoby te umożliwiają jednostce wejście w bliskość z drugim 
człowiekiem, m a j ą  c h a r a k t e r  r e l a c y j n y, co ewidentnie jest prze-
łożeniem tych jakości na relacje z Bogiem. W kontekście owej relacyjności 
zauważamy, że bardziej czułe na religijność człowieka są właśnie wymia-
ry relacyjne integracji osobowej, w odróżnieniu od tych (również trzech), 
które w większym stopniu służą d z i a ł a n i u  j a   w   d o c z e s n o ś c i  – 
tj. autonomii, inicjatywy i pracowitości/produktywności.

Osoby o nadrzędnej pozycji religijności w strukturze konstruktów oso-
bistych mają wyższy poziom składowych integracji osobowej zaliczanych 
przez Logana (1986) do  o s i o w y c h  niż te, które przejawiają marginalną/
podporządkowaną pozycję religijności. Te osiowe zasoby (ufność, tożsa-
mość i integralność ontyczna) stanowią rdzeń rozwoju. Wszystkie wiążą 
się z przekraczaniem siebie. Charakterystyczne są dla nich takie jakości 
psychiczne, jak „poczucie bycia całością”, „poczucie ciągłości”, „poczucia 
bycia częścią czegoś większego”, „poczucie własnej wartości” oraz „nadzie-
ja i wiara” (Brzezińska, 2000). W cyklu prawidłowego rozwoju człowiek 
przechodzi drogę od poczucia siebie jako odrębnej jednostki do poczucia 
stanowienia części, przynależności do czegoś większego.

Uzyskane wyniki stanowią punkt wyjścia do dalszej analizy powiązań 
między jakością religijności a zintegrowaniem osobowym na różnych eta-
pach dorosłości. Odwrotny kierunek zależności również wart jest uwagi. 
Istotne byłoby przyjrzenie się też temu, jakie czynniki wpływają na jakość re-
ligijności człowieka, by móc określać np. sposoby oddziaływań katechetycz-
nych, wychowawczych czy też strategii samowychowania sprzyjających 
kształtowaniu się dojrzałej, zintegrowanej osobowości.



108 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

Bibliografia

Allport G. W., Ross M. J. (1967). Personal religious orientation and prejudice. „Journal 

of Personality and Social Psychology” 5, s. 432–443.

Allport G. W. (1988). Osobowość i religia. Warszawa.

Bagrowicz J.  (2003). Religijność w kształtowaniu tożsamości młodzieży. „Studia 

Włocławskie” 6, s. 135–148.

Bebrysz M., Zagórska W. (2017). Depresja a integracja osobowa. Ujęcie poeriksonow-

skie. „Psychologia Rozwojowa” 22 (1), s. 77–92. DOI: 10.4467/20843879PR. 

17.005.6419.

Brzezińska A. (2000). Społeczna psychologia rozwoju. Warszawa.

Brzezińska A. (red.) (2005). Psychologiczne portrety człowieka. Gdańsk.

Brudek P., Steuden S. (2015). Religijne korelaty zadowolenia z małżeństwa w okresie 

późnej dorosłości. W: Oblicza starości we współczesnym świecie. Perspektywa społecz-

no-kulturowa, t. 2, red. M. Guzewicz, S. Steuden, P. Brudek, s. 15–44. Lublin.

Buber M. (1992). Ja i Ty. Wybór pism filozoficznych. Warszawa. (Wyd. oryg. 1969).

Chlewiński Z. (1991). Dojrzałość: osobowość, sumienie, religijność. Kraków.

Constantinople A. (1969). An Eriksonian measure of personality development in college 

students. „Developmental Psychology” 1 (4), s. 357–372.

Côté J. E., Levine C. G. (2002). Identity formation, agency, and culture: A social 

psychological synthesis. New Jersey.

Dajczer T. (2009). Sakrament obecności. Rozważania o Eucharystii 4. Opole–Warszawa.

Domino G., Affonso D. D. (1990). A personality measure of Erikson’s life stages: the 

Inventory of Psychosocial Balance. „Journal of Personality Assessment” 54, 3–4, 

s. 576–588.

Erikson E. H. (red.) (1978). Adulthood. New York–London.

Erikson E. (1994). Identity and life cycle. New York–London.

Erikson E. H. (1997). Dzieciństwo i społeczeństwo. Poznań. (Wyd. oryg. 1950).

Erikson E. (2002). Dopełniony cykl życia. Poznań. (Wyd. oryg. 1985).

Erikson E. (2004). Tożsamość a cykl życia. Poznań. (Wyd. oryg. 1980).



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 109

Frankl V. E. (1972). The doctor and the soul: From psychotherapy to logotherapy. New 

York.

Goździewicz-Rostankowska A., Zarzycka B., Tychmanowicz A. (2018). Central-

ność religijności i przekonania postkrytyczne a otwartość na karierę międzynarodo-

wą studentów. „Annales Universitatis Mariae Curie-Skłodowska, sectio J – 

Paedagogia-Psychologia” 31  (1), s.  149–168. DOI: 10.17951/j.2018.31.1. 

149-168.

Hinc R. (2001). Kwestionariusz Oceniający Stadia Rozwoju Psychospołecznego. „Studia 

Psychologica” 2, s. 191–212.

Jaworski R. (1987/1988). Psychologiczna analiza religijności personalnej i apersonalnej. 

„Studia Płockie” 25/26, s. 241–245.

Jaworski R. (1989). Psychologiczne uwarunkowania religijności personalnej. Lublin.

Jaworski R. (1995). Typy religijności a relatywizowanie norm moralnych. „Studia 

Płockie” 23, s. 139–154.

Jaworski R. (1998). Psychologiczne badania religijności personalnej. „Zeszyty Nauko-

we KUL” 41 (3–4), s. 77–88.

Kelly G. A. (1955). The psychology of personal constructs. New York.

Labouvie-Vief G. (1990). Modes of knowledge and the organization of development. 

W: Adult development, vol. 2: Models and methods in the study of adolescent and 

adult thought, red. M. L. Commons, Ch. Armon, L. Kohlberg, F. A. Richards, 

T. A. Grotzer, s. 43–62. New York.

Leidy N. K., Darling-Fisher C. S. (1995). Reliability and validity of the Modified 

Erikson Psychosocial Stage Inventory in diverse samples. „Western Journal of Nur-

sing Research” 17 (2), s. 168–187.

Logan R. D. (1986). A reconceptualization of Erikson’s theory: the repetition of existential 

and instrumental themes. „Human Development” 29, s. 125–136.

Marcel G. (1984). Homo viator. Wstęp do metafizyki nadziei. Warszawa.

Markstrom C. A., Sabino V. M., Turner B., Berman B. C. (1997). The Psychosocial 

Inventory of Ego Strengths: development and validation of a new Eriksonian measure. 

„Journal of Youth and Adolescence” 26, 6, s. 705–732.



110 � Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński 

Niemczyński A. (2012), Jak skorzystać z Eriksona koncepcji rozwoju ego i nie zostać 

psychoanalitykiem. Referat wygłoszony na XXI Ogólnopolskiej Konferencji 

Psychologii Rozwojowej. Zielona Góra, 28–30 maja.

Ochse R., Plug C. (1986). A cross-cultural investigation of  the validity of Erikson’s 

theory of personality development. „Journal of Personality and Social Psychology” 

50, 6, s. 1240–1252.

Prężyna W. (1977). Motywacyjne korelaty centralności postawy religijnej. Lublin.

Rosenthal D. A., Gurney R. M., Moore S. M. (1981). From trust to intimacy: a new 

inventory for examining Erikson’s stages of psychosocial development. „Journal 

of Youth and Adolescence” 10, 6, s. 525–537.

Rydz E. (2012). Tendencje rozwojowe religijności młodych dorosłych. Lublin.

Śliwak J., Zarzycka B., Zarosińska D., Piaszczak U. (2017). Religijność a komuni-

kacja w małżeństwie. „Kultura–Media–Teologia” 30, s. 184–209.

Tokarski S. (2011). Obraz Boga a dojrzałość osobowościowa. Warszawa.

Walesa C. (2005). Rozwój religijności człowieka, t. 1: Dziecko. Lublin.

Witkowski L. (2015). Versus. O dwoistości strukturalnej faz rozwoju w ekologii cyklu 

życia psychodynamicznego modelu Erika H. Eriksona. Kraków.

Zagórska W. (2010). Integration of “logos” and “mythos” as a developmental necessity. 

W: The psychology of human development – selected issues, red. E. Rydz, D. Musiał, 

s. 13–26. Lublin.

Zagórska W. (2021). Poeriksonowska koncepcja integracji osobowej. Referat wygłoszo-

ny na XXIX Ogólnopolskiej Konferencji Psychologii Rozwojowej, Warszawa 

(on-line), 20–22 maja. 

Zagórska W., Bebrysz M., Migut M., Jelińska M. (w przygotowaniu). Kwestiona-

riusz Integracji Osobowej (KINTO). Operacjonalizacja poeriksonowskiej koncepcji 

integracji osobowej. Maszynopis niepublikowany.

Zagórska W., Jelińska M., Migut M., Nowak E. (2013). The Personal Integration 

Questionnaire (KINTO). Polish operationalization of Erikson’s theory of psychoso-

cial development. Plakat prezentowany na The XVIth European Conference 

on Developmental Psychology. Lozanna, 3–7 września.



Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem…� 111

Zagórska W., Migut M., Jelińska M. (2014). Kwestionariusz Integracji Osobowej 

(KINTO). Własności psychometryczne. Referat wygłoszony na XXIII Ogólno-

polskiej Konferencji Psychologii Rozwojowej. Lublin, 28–30 maja.

Zagórska W., Migut M., Jelińska M., Wocial M. (2012). Polska operacjonalizacja 

teorii Eriksona: Kwestionariusz Integracji Osobowej KINTO. Referat wygłoszony 

na XXI Ogólnopolskiej Konferencji Psychologii Rozwojowej. Zielona Góra, 

28–30 maja.

Zarzycka B. (2007). Skala Centralności Religijności Stefana Hubera. „Roczniki 

Psychologiczne” 10 (1), s. 133–157.

Zasępa E. (2002). Personalny wymiar religijności a struktura osobowości. „Roczniki 

Psychologiczne” 5 (1), s. 161–179.





Ludwika Wojciechowska
UNIWERSYTET ZIELONOGÓRSKI

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.04

Duchowość a subiektywny 
dobrostan osobowościowy, 
społeczny i emocjonalny 
osób we wczesnej, średniej 
i późnej dorosłości

Spirituality and the subjective personality, social and emotional 
well-being of people in early, middle and late adulthood

STRESZCZENIE

Wśród badań zmierzających do wyjaśnienia uwarunkowań osiągania optymal-

nego samopoczucia psychicznego zwraca się również uwagę na rolę duchowości. 

Wyniki nie są jednoznaczne, między innymi ze względu na stosowanie różnych, 

najczęściej pojedynczych, miar kondycji psychicznej oraz poszukiwanie przede 

wszystkim związku religijności z poczuciem szczęścia czy zadowolenia z życia. 

Uporządkowanie teoretyczne problemu dobrostanu psychicznego dzięki trójwy-

miarowej koncepcji Coreya L. M. Keyesa i Mary Beth Waterman oraz zagadnienia 

duchowości przez Irenę Heszen-Niejodek pozwala na pogłębienie spojrzenia 

na związek pomiędzy duchowością a odczuwanym przez jednostkę dobrostanem 



114 � Ludwika Wojciechowska 

osobowościowym, emocjonalnym i społecznym. Jednocześnie należy zwrócić 

uwagę na to, że dotychczasowe badania prowadzone były na szeroko rozumianych 

grupach dorosłych, podczas gdy z punktu widzenia psychologii rozwoju nie jest 

obojętne to, w jakim szczegółowym okresie rozwojowym znajdują się badane 

jednostki.

Celem podjętych badań było ustalenie, czy istnieje związek pomiędzy duchowo-

ścią i subiektywnym dobrostanem jednostki, a także sprawdzenie charakteru tego 

związku w grupach dorosłych we wczesnej, średniej i późnej dorosłości.

Słowa kluczowe: duchowość, religijność, dobrostan psychiczny, dorosłość.

ABSTRACT

Among the research to clarify the conditions achieve optimal psychological well-

-being, attention is also drawn to the role of spirituality. The results are inconclu-

sive, among others due to the use of various, usually single, measures of mental 

condition and the search, above all, for a relationship between religiousness and 

a sense of happiness or life satisfaction. The theoretical arrangement of the problem 

of mental well-being thanks to the three-dimensional concept of Corey L. M. Keyes 

and Mary Beth Waterman and the issue of spirituality by Irena Heszen-Niejodek, 

allows to deepen the view on the relationship between spirituality and the per-

sonality, emotional and social well-being felt by the individual. At the same time, 

it should be noted that previous studies have been conducted on broadly under-

stood adult groups, while from the point of view of developmental psychology it is 

not indifferent to what specific developmental period the examined units are in.

The aim of the study was to determine whether there is a relationship between 

spirituality and the subjective well-being of an individual, as well as to check the 

nature of this relationship in adult groups in early, middle and late adulthood.

Keywords: spirituality, religiosity, psychological well-being, adulthood.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 115

Wprowadzenie

Współcześni psychologowie, prowadząc badania tak w  dziedzinie spo-
łeczno-emocjonalnej, jak i  poznawczej, coraz częściej zastanawiają się 
nad określeniem, czym jest dobre, godne życie człowieka, a  także jakie 
są  jego uwarunkowania i  skutki. Stawiają pytania o  sens i  cel życia, 
analizują systemy potrzeb, warstwę aksjologiczną egzystencji, odwołują 
się do  rozważań z  dziedziny filozofii, teologii, etyki, socjologii czy an-
tropologii kulturowej i  z  uwagą śledzą wątki teoretyczne oraz wyniki 
empirycznych poszukiwań w tym zakresie. Na  tym tle stosunkowo nie-
dawno, bo pod koniec XX wieku, powstała tzw. psychologia pozytywna, 
czerpiąca w dużym stopniu z dotychczasowego dorobku psychologii, ale 
podejmująca próby określenia swej odrębności. Spośród licznych założeń 
teoretycznych tego nurtu szczególnie znaczące wydają się te, które dotyczą 
dostrzegania w człowieku nie tyle słabości i niedoskonałości, ile względnie 
trwałych właściwości, które sprzyjają adaptacji, osiągnięciom lub sukce-
som, lepszemu radzeniu sobie z  przeciwnościami losu, prowadzącym 
w końcu do poczucia spełnienia i osiągnięcia ogólnej afirmacji swego życia 
(por. Trzebińska, 2008), czyli dobrostanu psychicznego (well-being). Pojęcie 
poczucia dobrostanu psychicznego (lub dobrego życia) nie zawsze jest 
właściwie odczytywane i bywa utożsamiane z pogardzanym często hedoni-
zmem. Natomiast należy podkreślić, że dobrostan psychiczny jest różnie 
rozumiany, czasami rzeczywiście sprowadzany do bycia szczęśliwym, ale 
można odnaleźć i takie podejście, które uwzględnia zarówno hedonizm, 
jak i eudajmonizm (czyli stanowisko uznające, że poza dążeniem do szczę-
ścia człowiek zmierza do  przejścia przez życie w  wartościowy sposób), 
a jest to obecne w trójwymiarowej koncepcji subiektywnego dobrostanu, 
opracowanej przez Coreya L. M. Keyesa i Mary Beth Waterman (2003). 
Do  tej koncepcji dobrostanu psychicznego odwołują się prezentowane 
w niniejszym tekście badania.



116 � Ludwika Wojciechowska 

Prowadzona przez badaczy związanych z psychologią pozytywną analiza 
atrybutów człowieka odpowiedzialnych za osiąganie dobrego życia lub 
mu sprzyjających rzuciła światło na rolę tzw. cnót, sił psychicznych oraz 
charakteru. Bliższe omówienie tych pojęć można odnaleźć w dalszej części 
opracowania. W tym miejscu wystarczy odnieść się do jednej z ważnych cnót 
spośród sześciu wyłonionych przez Christophera Petersona i Martina E. P. 
Seligmana (2004), a mianowicie do transcendencji. Za tą cnotą kryją się takie 
siły psychiczne, jak: wdzięczność, nadzieja, wybaczanie1, podziw dla piękna, 
poczucie humoru oraz duchowość2. Każda z nich, co wynika z koncepcji Pe-
tersona i Seligmana (2004), stanowi taką właściwość psychiczną, która może 
wywierać korzystny wpływ na dobrostan człowieka. We wcześniejszych 
badaniach własnych udało się poznać bliżej rolę nadziei (Wojciechowska, 
2011) i wybaczania (Krawczyk, 2016), a także poczucia humoru (Szymańska, 
2017) dla osiągania dobrostanu psychicznego. W niniejszym opracowaniu 
koncentrujemy się na kolejnej sile psychicznej – na duchowości.

Duchowość nie jest pojęciem łatwym do zdefiniowania, a traktowana jako 
właściwość psychiczna zaliczana jest do najtrudniejszych do określenia (np. 
Socha, 2000; Trzebińska, 2008). Wstępnie można przyjąć, że są to uczucia, 
przekonania i działania, które dotyczą transcendentnych aspektów świata 
i jego najdoskonalszych form (Trzebińska, 2008), czyli zgodnie z myśle-
niem wielu badaczy można uznać, że jest to poszukiwanie świętości lub 
zmierzanie do niej (Pargament, Mahoney, 2002; Hill, Pargament, 2003 za: 
Trzebińska, 2008). Uzupełniając tę myśl, należy dodać, że realizacja takiego 
celu odbywa się głównie poprzez religijność (Socha, 2000; Walesa, 2005).

1	 We wcześniejszej wersji koncepcji wybaczanie zaliczane było przez Petersona i Se-
ligmana do sił wyznaczających cnotę transcendencji. W wyniku badań i analiz sta-
tystycznych uczeni dokonali modyfikacji i  włączyli wybaczanie do sił związanych 
z cnotą powściągliwości. Por. tabela 2.

2	 W późniejszej wersji koncepcji duchowość została zastąpiona religijnością. Por. ta-
bela 2.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 117

To, w jaki sposób ludzie określają, przeżywają oraz uwzględniają w toku 
egzystencji transcendencję i doskonałość, może różnić się w zależności 
od kontekstu sytuacyjnego oraz od okresu życia. W koncepcjach rozwojo-
wych często przypisuje się nasilenie duchowości czy religijności osobom 
w późnej dorosłości i w badaniach uzyskuje się potwierdzenie tego trendu 
(Argyle, 2004a; Steuden, 2011), natomiast mniejszą wagę przywiązuje się 
do poznania poprzednich okresów dorosłości, czyli wczesnej i średniej, 
pod kątem duchowości oraz znaczenia doświadczeń z nią się łączących dla 
osiągnięcia dobrostanu psychicznego3.

Opisane w  niniejszym tekście badania zdają się chociaż częściowo 
wypełniać tę lukę.

Dobrostan psychiczny i jego aspekty

Problematyka dobrostanu psychicznego lub inaczej dobrego życia nie jest 
tematem nowym, stanowiła bowiem przedmiot zainteresowania już staro-
żytnych filozofów i myślicieli. Im, między innymi, zawdzięczamy dwa po-
dejścia do opisu dobrostanu – orientację hedonistyczną i eudajmonistyczną. 
Początki hedonizmu dostrzega się w poglądach żyjącego w IV wieku p.n.e. 
greckiego filozofa Arystypa z Cyreny, ucznia Sokratesa (Carr, 2004; Czapiń-
ski, 2004), głoszącego, że celem życia człowieka jest dążenie do maksymalnej 
przyjemności (Ryan, Deci, 2001). Współcześni hedonistycznie zorientowani 
badacze dobrostanu psychicznego poddają analizie poczucie szczęścia, ogól-
ną satysfakcję z życia i zadowolenie z różnych jego dziedzin, a także zwracają 
uwagę na proporcje afektu pozytywnego do negatywnego (Argyle, 2004a; 
Czapiński, 2004; Ryan, Deci, 2001). Zgodnie z tym podejściem dobrostan 

3	 W nauce polskiej rozwojowe podejście do problematyki duchowości i religijności 
prezentują m.in. Walesa (2005), Rydz (Rydz, Walesa, Tatala, 2017), Tatala (tamże), 
Zarzycka (Zarzycka, Rydz, 2012).



118 � Ludwika Wojciechowska 

psychiczny jest pozytywnym przeżyciem osiąganym wówczas, gdy jed-
nostka doświadcza wysokiego poziomu pozytywnych uczuć oraz niskiego 
poziomu uczuć negatywnych, wysokiego poziomu szczęścia oraz wysokiego 
poziomu ogólnej satysfakcji z życia i poszczególnych jego dziedzin (Carr, 
2004; Diener, Lucas, Oishi, 2002; Ryan, Deci, 2001).

Odmiennie definiowany jest dobrostan w ujęciu eudajmonistycznym. 
Zwolennicy tej perspektywy odwołują się do Arystotelesa (za: Ryff, 1989), 
który poddawał krytyce wizję człowieka hedonisty, a istotę szczęścia widział 
w czynieniu tego, co jest wartościowe (Carr, 2004; 2009). W ich przekonaniu 
tylko pełna aktywność życiowa, wyznaczana przez ważne cele i wartości, 
może zapewnić dojście do dajmonu, czyli ideału doskonałości i perfekcji 
(Ryff, 1989), oraz przynieść w efekcie poczucie autentycznego istnienia 
i prawdziwej ekspresji siebie (Ryan, Deci, 2001). Zgodnie z podejściem eu-
dajmonistycznym dobrostan jest stanem uczuć, przeżyć bądź doświadczeń 
współwystępujących z działaniami człowieka dążącego do aktualizacji swego 
potencjału oraz do życia koherentnego z rzeczywistym ja (Ryan, Deci, 2001; 
Ryff, 1989).

Na podstawie przeglądu różnych teorii psychologicznych Carol Ryff 
(Ryff, 1989; 1995; Ryff, Keyes, 1995; Ryff, Singer, 2004) wraz ze współpra-
cownikami dokonała wyboru takich aspektów pozytywnego funkcjonowa-
nia człowieka, które złożyły się na zgodny z wizją eudajmonistyczną model 
dobrostanu psychologicznego (psychological well-being)4. Wyselekcjonowane 
wymiary tego dobrostanu wiązały się z ogólnym zdrowiem psychicznym, 
stanowiły jego przejaw, a także mogły wpływać na jego stan (Ryff, 1995). 
Nawiązując do trzech koncepcji rozwojowych, w których kładziony jest 

4	 Koncepcja Carol Ryff wynika z  teorii psychologicznych, dlatego przez autorkę 
koncepcji używane jest określenie dobrostan psychologiczny. Należy uznać, że jest 
to  nazwa niezręczna, zwłaszcza w  sąsiedztwie dobrostanu emocjonalnego, dlate-
go autorka niniejszego tekstu posługuje się nazwą „dobrostan osobowościowy”, 
o czym pisze w dalszej części tekstu.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 119

nacisk na stały postęp w toku życia człowieka, a mianowicie do teorii psycho-
społecznego rozwoju Erika Eriksona (1997), koncepcji podstawowych ten-
dencji życiowych Charlotty Bühler (1999) oraz modelu zmian osobowości 
w wieku dorosłym Bernice L. Neugarten (1979), Ryff uwzględniła w swym 
konstrukcie dwa wymiary: cel w życiu oraz panowanie nad otoczeniem. 
Kolejne dwa aspekty dobrostanu, a mianowicie: samoakceptacja i rozwój 
osobisty zostały wywiedzione z psychologii Carla Junga (np. 1993; 1997), 
z koncepcji samoaktualizacji Abrahama Maslowa (2006), z koncepcji cech 
dojrzałej osobowości Gordona Allporta (1937 za: Pervin, John, 2002) oraz 
z idei Carla R. Rogersa (2002) o pełni funkcjonowania człowieka. Dla ostat-
nich dwóch wymiarów – autonomii oraz pozytywnych relacji z innymi Ryff 
znalazła natchnienie w modelu ukrytej i jawnej funkcji pracy Marie Jahody 
(1981; por. także Wontorczyk, 2017) oraz w gerontologicznej koncepcji ja-
kości życia Jamesa Birrena (1961). Sześciodymensjalna struktura dobrostanu 
psychologicznego została potwierdzona w badaniach na reprezentatywnej 
próbie dorosłych i w dokonanej analizie czynnikowej uzyskanych rezultatów 
(Keyes, Waterman, 2003; Ryff, Keyes, 1995).

Koncepcja dobrostanu psychologicznego odnosi się do kryteriów sza-
cowania swego indywidualnego funkcjonowania, natomiast, jak zauważa 
Keyes (2003), jednostka dokonuje ponadto oceny siebie jako członka da-
nego społeczeństwa, społeczności czy bliskiego otoczenia. Jeżeli doznaje 
pomyślności w realizacji podejmowanych wyzwań i zadań o charakterze 
społecznym, może osiągnąć tzw. dobrostan społeczny (social well-being) 
(Keyes, 2003; Keyes, Waterman, 2003). W efekcie oglądu społecznych do-
świadczeń człowieka sprzyjających zdrowiu psychicznemu Keyes (2003) 
wyłonił pięć dymensji dobrostanu społecznego: społeczną akceptację, spo-
łeczną koherencję, społeczną aktualizację, społeczną integrację i społeczny 
wkład. Przeprowadzone badania i analiza czynnikowa uzyskanych wyników 
potwierdziły dobre dopasowanie pięcioczynnikowego modelu oraz odręb-
ność wobec wymiarów dobrostanu psychologicznego (Keyes, Shapiro, 2004).



120 � Ludwika Wojciechowska 

Zwolennicy podejścia hedonistycznego i eudajmonistycznego podkre-
ślali często różnice pomiędzy sobą i dowodzili wartości uznawanego przez 
siebie paradygmatu (Czapiński, 2004). Wzajemna krytyka nie wróżyła poro-
zumienia, a mimo to podjęta została próba połączenia naukowych dokonań 
stronników obu nurtów w postaci trójwymiarowej koncepcji dobrostanu 
psychicznego Keyesa i Waterman (Moore, Keyes, 2003), w której uwzględ-
niono dobrostan emocjonalny oraz dwa rodzaje dobrostanu w ujęciu eudaj-
monistycznym – dobrostan psychologiczny opracowany przez Ryff (1995) 
i społeczny – autorstwa Keyesa (2003; Keyes, Waterman, 2003). Ogólny za-
rys trójwymiarowej koncepcji dobrostanu psychicznego prezentuje tabela 1.

Tabela 1. Wymiary subiektywnego dobrostanu psychicznego  
wg Coreya L. M. Keyesa i Mary Beth Waterman (2003)

Dobrostan  
osobowościowy

Dobrostan  
społeczny

Dobrostan  
emocjonalny

Samoakceptacja Akceptacja społeczna Afekt pozytywny

Rozwój osobisty Społeczna aktualizacja Afekt negatywny

Cel w życiu Społeczny wkład
Zadowolenie ogólne 
z życia

Panowanie  
nad otoczeniem

Koherencja społeczna
Zadowolenie  
z różnych dziedzin życia

Autonomia Społeczna integracja Poczucie szczęścia

Pozytywne relacje  
z innymi

– –

Źródło: opracowanie własne.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 121

Uzyskany model jest złożony i wielostronny, przez co spełnia postulat 
psychologii biegu życia o holistyczne traktowanie człowieka w procesie roz-
woju. Ponadto w modelu tym kładziony jest nacisk na znaczenie osobistej 
percepcji siebie i świata, nawiązującej do założeń psychologii humanistycz-
nej, w związku z czym uwzględnia się w nim subiektywny, a nie obiektywny 
dobrostan psychiczny (Moore, Keyes, 2003). Komentarza wymaga jeszcze 
nazewnictwo dobrostanów. Gdy podchodzimy do dobrostanu psychologicz-
nego jako odrębnego konstruktu, jego nazwa może nie budzić wątpliwości. 
Natomiast gdy włączony jest on do trójwymiarowego modelu i współwy-
stępuje z dobrostanem emocjonalnym, także przecież o charakterze psy-
chologicznym, korzystniejsze wydaje się użycie innej nazwy. Propozycja 
stosowania określenia „dobrostan osobowościowy” zamiast „psychologicz-
ny” nawiązuje do jego treści, czyli do oceny własnych dyspozycji oraz wy-
znaczanych przez nie aktywności i, jak się wydaje, dobrze oddaje jego istotę.

Rozumienie dobrostanu emocjonalnego i jego aspektów

Podejście do badania dobrego życia od strony emocjonalnej było, historycz-
nie biorąc, najwcześniejsze i jednocześnie bardzo niedoskonałe. Ograniczało 
się początkowo do oceny wyników sondaży, w których proszono o odpo-
wiedź na pytanie, czy respondent czuje się bardzo szczęśliwy, umiarkowanie 
szczęśliwy, czy nieszczęśliwy (Diener, Lucas, Oishi, 2004; Easterlin, 1974 za: 
Frank, 2008). W późniejszych badaniach skala ta ulegała poszerzeniu, a także 
wprowadzono kryterium częstości bądź uszczegółowienie stopnia nasile-
nia odczuwanego szczęścia. Mimo licznych prób zdefiniowania szczęścia 
i opracowania technik badawczych, nie uniknięto trudności z odróżnieniem 
poczucia szczęścia od odczucia zadowolenia z życia czy doświadczania 
pozytywnych emocji i nastroju (Argyle, 2004a). Osiągnięciem była konsta-
tacja, że szczęście wiąże się w większym stopniu z emocjami, podczas gdy 
zadowolenie ogólne z życia lub z jego różnych dziedzin wymaga poznawczej 



122 � Ludwika Wojciechowska 

refleksji nad obecnym i przeszłym stanem rzeczy (Argyle, 2004a; Campbell, 
Converse, Rodgers, 1976 za: Fleeson, 2004; Ryff, Keyes, 1995).

 Z kolei rozwiązania wymagał problem uznania, czy z dobrostanem emo-
cjonalnym wiąże się wyłącznie obecność pozytywnych emocji. Pojawiły się 
zastrzeżenia co do uznania za przejaw „dobrego życia” bezkrytycznego, wy-
rażanego w pozytywnych emocjach jednostki, odnoszenia się do zdarzeń 
przykrych i smutnych. Nawiązując do koncepcji Normana Bradburna (1969 
za: Ryff, Keyes, 1995), przyjęto, że skoro emocje pozytywne i negatywne nie 
stanowią kontinuum, a występują odrębnie i niezależnie od siebie, o dobro-
stanie emocjonalnym może świadczyć równowaga pomiędzy oboma rodza-
jami emocji lub przewaga pozytywnych przeżyć nad negatywnymi (Keyes, 
Waterman, 2003). W efekcie rozważań i dyskusji stwierdzono więc, że do-
brostan emocjonalny człowieka można opisać poprzez poczucie szczęścia, 
ogólne zadowolenie z życia i z jego różnych dziedzin oraz zbliżone nasilenie 
przeżywania uczuć pozytywnych i negatywnych (Fleeson, 2004; Keyes, Ma-
gyar-Moe, 2003; Mroczek, 2004; Mroczek, Kolarz, 1998; Ryan, Deci, 2001).

Twórcy trójwymiarowej koncepcji dobrostanu psychicznego (Keyes, Wa-
terman, 2003), mimo licznych zastrzeżeń do wartości teoretycznej zgroma-
dzonego materiału na temat roli aspektów dobrostanu emocjonalnego dla 
konceptualizacji „dobrego życia”, uznali, że może on sprzyjać optymalnemu 
funkcjonowaniu i realizacji własnego potencjału człowieka. Włączyli go za-
tem do swego modelu dobrostanu psychicznego. Należy dodać, że część 
badaczy, poprzestając na zainteresowaniu dobrostanem emocjonalnym, 
traktuje go jako ogólny dobrostan psychiczny człowieka i wprowadza w ten 
sposób pewien zamęt pojęciowy (Argyle, 2004a; Diener, Lucas, Oishi, 2004).

Rozumienie dobrostanu osobowościowego i jego aspektów

W myśl podejścia eudajmonistycznego miary dobrostanu emocjonalnego 
nie są wystarczające do odzwierciedlenia istotnych aspektów dobrego życia 



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 123

człowieka. Zdaniem Ryff i Keyesa (1995) oraz Keyesa i Waterman (2003) znacz-
nie ważniejsze z perspektywy zdrowia psychicznego jest pozytywne funkcjo-
nowanie, przejawiane w ramach sześciu wymienionych w tabeli 1 dymensji 
dobrostanu osobowościowego. Badacze podkreślają, że dobrostan osobowo-
ściowy jest złożonym konstruktem odnoszącym się do uczuć towarzyszących 
działaniu ukierunkowanemu na w miarę pełną realizację własnego potencjału 
i dążeniu do nadawania sensu swemu życiu (Waterman, 1984 za: Ryff, 1989).

Jednym z kluczowych aspektów dobrostanu osobowościowego jest sa-
moakceptacja, czyli pozytywny stosunek wobec siebie, swych nie tylko po-
zytywnych, ale i negatywnych cech, nie tylko wobec siebie w teraźniejszości, 
ale i z przeszłości (Ryff, 1989). Nie oznacza to jednak bezkrytycznej miłości 
własnej osoby, ale rzetelną i realistyczną ocenę, uwzględniającą tolerancyjny 
stosunek do swych braków oraz dążność do podtrzymywania pozytywnej 
oceny, zwłaszcza w sytuacjach wskazujących na nieodpowiednie funkcjo-
nowanie (Keyes, Waterman, 2003; Ryff, Singer, 2004). Kolejna dymensja 
to rozwój osobisty, czyli przekonanie o możliwości doskonalenia swego 
potencjału oraz poszukiwanie dróg do zwiększania swych kompetencji 
i sposobów ich wykorzystania (Ryff, 1989). Następny aspekt dobrostanu 
osobowościowego dotyczy celu życiowego i stanowi przekonanie jednostki 
o zmierzaniu w swym życiu do ważnych celów, przeświadczenie, że realiza-
cja wyznaczonych przez siebie zadań nadaje sens własnej egzystencji, a także 
dostrzeganie w sobie dyspozycji do podjęcia takiej misji (Ryff, 1989; Ryff, 
Singer, 2004). Panowanie nad otoczeniem rozumiane jest jako poczucie po-
myślnego radzenia sobie z otoczeniem, kreowania otaczającego świata oraz 
korzystania z niego w celu realizacji własnych potrzeb (Keyes, Waterman, 
2003; Ryff, 1989). Dalszy element dobrostanu osobowościowego to po-
zytywne relacje z innymi, co oznacza przekonanie jednostki o zdolności 
do utrzymywania i podtrzymywania zadowalających kontaktów społecz-
nych w bliższym i dalszym otoczeniu (Keyes, Waterman, 2003; Ryff, 1989; 
Ryff, Singer, 2004). Ostatnia z dymensji dotyczy autonomii, świadczącej 



124 � Ludwika Wojciechowska 

o poziomie, na jakim jednostka ocenia siebie jako niezależną, kierującą się 
wewnętrznymi standardami i zdolną do przeciwstawienia się przymusowi 
zewnętrznemu (Keyes, Waterman, 2003; Ryff, Singer, 2004).

Rozumienie dobrostanu społecznego i jego aspektów

Dobrostan społeczny odnosi się do samopoczucia jednostki jako członka 
społeczeństwa, społeczności lub grupy społecznej. Wskazuje na to, na ile 
jednostka spostrzega jako pozytywną swoją przynależność do określonych 
środowisk oraz na ile pozytywnie ocenia swe funkcjonowanie w społecznym 
otoczeniu (Keyes, 2003; Keyes, Shapiro, 2004). Na dymensje tego dobro-
stanu składają się: społeczna akceptacja, społeczna aktualizacja, społeczny 
wkład, społeczna koherencja oraz społeczna integracja (Keyes, 2003).

Analogicznie do samoakceptacji w zakresie dobrostanu osobowościo-
wego można w ramach dobrostanu społecznego mówić o aspekcie akcep-
tacji przez jednostkę społeczeństwa. Dymensja ta oznacza, że jednostka 
darzy zaufaniem i szacunkiem szeroko rozumiane społeczeństwo oraz jego 
członków, co do których jest przekonana, że wyposażeni są w dobre cechy – 
życzliwość i przychylność wobec innych (Keyes, 2003). Z kolei społeczna 
aktualizacja (kategoria równoległa do rozwoju osobistego w dobrostanie 
osobowościowym) jest rozumiana jako mniemanie o pozytywnym kształ-
towaniu się społeczeństwa oraz poczucie, że zawarty w nim potencjał jest 
wykorzystywany przez obywateli i odpowiednie instytucje w celu dokony-
wania zmian ukierunkowanych na osiąganie lepszej kondycji społeczeństwa 
(Keyes, Shapiro, 2004; Keyes, Waterman, 2003). Następny aspekt dobro-
stanu społecznego to społeczny wkład, oznaczający poczucie jednostki, 
że potrafi wiele wnieść do życia społecznego, jest przydatnym i cennym 
członkiem społeczeństwa (Keyes, Shapiro, 2004). Społeczna koherencja – 
czwarty element dobrostanu społecznego to poczucie rozumienia świata 
i otoczenia, uznanie go za zrozumiały, uporządkowany i przewidywalny 



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 125

(Keyes, Shapiro, 2004). Ostatnia dymensja tego dobrostanu określona jest 
jako społeczna integracja i wyraża się w poczuciu przynależności jednostki 
do grupy społecznej i uznaniu siebie za jej część, a także w odczuwaniu z jej 
strony wsparcia (Keyes, Waterman, 2003).

Podsumowanie

Liczne badania dostarczają danych o wartości trójwymiarowego podejścia 
do badania samopoczucia psychicznego (Ryff, 1989; Ryff,Keyes, 1995; 
Ryff, Singer, 2004) jako źródła znaczącej i wielostronnej wiedzy o zdrowiu 
psychicznym człowieka. Pierwotne koncepcje koncentrowały się na wąskim 
aspekcie pozytywnego funkcjonowania, rozumianego jako krótkotermino-
wy dobrostan afektywny (szczęście), przejściowe „czucie się dobrze”, nie 
uwzględniały odczuć odnoszących się do bardziej stabilnych i długotrwa-
łych wyzwań życiowych prowadzących do realizacji własnego potencjału 
poprzez dążenie do celu, nadawanie sensu swemu życiu bądź podtrzymy-
wanie satysfakcjonujących relacji społecznych (Waterman, 1984 za: Ryff, 
1989). Nie doceniały także roli samopoczucia związanego z życiem w okre-
ślonym społeczeństwie tworzącym warunki do poczucia bezpieczeństwa, 
pomyślnego współżycia i integracji, stymulującym aktywność jednostki 
na jego rzecz (Keyes, Waterman, 2003). Braki te zostały uzupełnione przez 
Ryff (1989) oraz Keyesa (2003), dając podłoże do koncepcji trójwymiarowej 
Keyesa i Waterman (2003).

Wielu badaczy zastanawiało się nad uwarunkowaniami dobrostanu psy-
chicznego bądź wybranych jego aspektów i przeprowadzało badania. Wśród 
wielu czynników, takich jak: wykształcenie, wiek, warunki materialne (Argy-
le; 2004a; 2004b; Magai, Halpern, 2001), praca zawodowa, kontekst rodzin-
ny (Keyes, Waterman, 2003; Ryff, 1989), itp., intrygował ich także związek 
pomiędzy religijnością, duchowością a poczuciem szczęścia, zadowoleniem 
z życia, sensem życia. Poniżej zostaną przedstawione najciekawsze wyniki 



126 � Ludwika Wojciechowska 

badań na ten temat, ale wcześniej niezbędne jest odniesienie się do trzech 
pojęć – transcendencji, duchowości i religijności.

Duchowość, transcendencja, religijność

W opinii licznych badaczy duchowość jest pojęciem trudnym, a nawet nie-
możliwym do zdefiniowania (Heszen-Niejodek, 2003; Heszen-Niejodek, 
Gruszczyńska, 2004; Krok, 2009; Socha, 2000; Trzebińska, 2008). Jednak 
próby znalezienia zadowalającej definicji są podejmowane, chociaż można 
w nich dostrzec trud autorów w uporaniu się z rozróżnieniem pomiędzy 
duchowością, religijnością i transcendencją oraz ustaleniem, czy są one zja-
wiskami odrębnymi, czy wzajemnie się dopełniającymi (Heszen-Niejodek, 
2003; Krok, 2009; Mariański, 2010; Socha, 2000; Walesa, 2005). W ramach 
porządkowania systemu pojęciowego wprowadza się rozróżnienie na sze-
rokie i wąskie ujęcie duchowości (Mielicka, 2010), zaznaczając przy tym 
zależność ich określenia od przyjmowanej perspektywy naukowej. W szero-
kim ujęciu wskazuje się na cztery podejścia do duchowości – egzystencjalną, 
socjologiczną, kulturową i psychologiczną (Mielicka, 2010). Trzy pierwsze 
nie stanowią przedmiotu zainteresowania w niniejszym tekście, ale warte 
są przytoczenia. Szerzej przyjrzymy się podejściu psychologicznemu.

Z  punktu widzenia egzystencjalnego duchowość łączona jest z  biolo-
giczną zdolnością człowieka do symbolicznego kreowania rzeczywistości, 
podlegającą nieświadomym regułom, nieodwołującą się do  doświadczeń 
zmysłowych i  stanowiącą jeden z  mechanizmów pozwalających na  przy-
stosowanie się do  świata (Mielicka, 2010). W  podejściu socjologicznym 
duchowość bywa ujmowana jako forma religijności, powiązana z życiem 
społecznym i  relacjami w  grupach społecznych, stanowiąca zewnętrzny 
przejaw przeżyć religijnego człowieka i grup religijnych (Mariański, 2008 
za: Mielicka, 2010). Z kolei w podejściu kulturowym duchowość traktowana 



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 127

jest jako funkcjonujący w danej kulturze i uznawany za niepodważalny sys-
tem wartości, w tym związany z religijnym systemem moralnym (Mielicka, 
2010).

W rozumieniu psychologicznym, które w niniejszym tekście jest naj-
ważniejsze, duchowość stanowi jeden z atrybutów człowieka, cechę oso-
bowości (Heszen-Niejodek, 2003; Mielicka, 2010). Można ją uznać za dys-
pozycję ukierunkowaną na radzenie sobie z problemami odnoszącymi się 
do doświadczeń psychicznych wskazujących na istnienie idealnego i po-
nadludzkiego bytu, wyznaczającego sens życia człowieka, pozwalającego 
na przezwyciężenie śmierci bądź innych egzystencjalnych zdarzeń (Mielicka, 
2008). Tego typu świadomość stanowić może podstawę do doświadczania 
transcendencji, do systematycznego wykorzystywania własnych zasobów 
duchowych czy nadawania sakralnego znaczenia swemu życiu (Leszczyńska, 
Pasek, 2008 za: Mielicka, 2010; Trzebińska, 2008).

W wąskim znaczeniu duchowość sprowadzana jest do pojęcia religijności 
(Mielicka, 2010), ale toczona jest dyskusja, w jakim zakresie religijność okre-
śla wymiar duchowości (Socha, 2000; Walesa, 2005). Często przyjmuje się, 
że jest ważnym, ale nie jedynym jej aspektem. Inne dziedziny życia człowieka 
uważane za związane z duchowością to m.in. świadomość i samoświado-
mość, mądrość, wrażliwość, moralność, twórczość czy wiara (Socha, 2000). 
Jeżeli chodzi o transcendencję, to Irena Heszen-Niejodek (2003) zakłada, 
że duchowość będąca wielowymiarowym konstruktem bazuje na pojęciu 
transcendencji rozumianej jako: aktywność, postęp, rozwój. Podkreśla przy 
tym, że transcendencja może zachodzić w ramach osoby poprzez samore-
alizację, samodoskonalenie, ale może także odbywać się poza osobą i być 
ukierunkowana na istotę wyższą (Heszen-Niejodek, 2003).

Relacje pomiędzy transcendencją a duchowością i religijnością można 
dostrzec w  koncepcji korzystnych właściwości psychicznych Petersona 
i  Seligmana (2004; Trzebińska, 2008). Poszukując wyznaczników dobre-
go życia, badacze ci wyłonili właściwości, które ich zdaniem składają się 



128 � Ludwika Wojciechowska 

na ludzki charakter. Należy do nich 6 cnót złożonych z 24 sił charakteru 
(tabela 2). Wyodrębnione cnoty to: 1) mądrość i wiedza (wyznaczana przez 
siły poznawcze odpowiedzialne za nabywanie wiedzy i korzystanie z niej); 
2)  odwaga (wyznaczana przez siły emocjonalne związane z  pragnieniem 
osiągania celów mimo niesprzyjających warunków wewnętrznych i  ze-
wnętrznych); 3)  człowieczeństwo (związane z  siłami interpersonalnymi, 
zawierającymi troskę o  innych i  relację przyjaźni); 4)  sprawiedliwość 
(łącząca się z siłami obywatelskimi, dzięki którym może być zapewnione 
zdrowie społeczne); 5)  powściągliwość (wiąże się z  siłami chroniącymi 
przed nadmiarem i  przesadą) oraz 6)  transcendencja (związana z  siłami 
odnoszącymi się do  wszechświata i  tymi, które nadają sens światu i  ży-
ciu). Cnota transcendencji utworzona jest z sześciu sił charakteru. Należą 
do nich: docenianie piękna i doskonałości (dostrzeganie i docenianie piękna, 
doskonałości, wyjątkowości w  różnych dziedzinach życia); wdzięczność 
(bycie świadomym pojawiającego się dobra i bycie wdzięcznym za wystąpie-
nie bądź doświadczenie dobra); nadzieja (oczekiwanie na pojawienie się jak 
najkorzystniejszych doświadczeń i wysiłek ukierunkowany na spełnienie 
tego oczekiwania); poczucie humoru (tendencja do żartowania, śmiechu 
i uśmiechania się do innych); oraz religijność/pobożność5 (posiadanie spój-
nych przekonań o wyższych celach i sensie życia) (Dahlsgaard, Peterson, 
Seligman, 2005; Haidt, 2007; Peterson, Seligman, 2004; Ruch i in., 2010). 
Religijność/ pobożność stanowi w  tej koncepcji pozytywną dyspozycję 
psychiczną sprzyjającą transcendencji (Peterson, Seligman, 2004; Ruch i in., 
2010), czyli dążeniu człowieka do doskonałości, do realizacji celów ostatecz-
nych, do wykraczania poza aktualne doświadczenie ja (Heszen-Niejodek, 
2003; Socha, 2000; Trzebińska, 2008).

W efekcie rozważań na temat zakresu pojęciowego duchowości i reli-
gijności najczęściej reprezentowany jest pogląd zarówno o bliskości, jak 

5	 We wcześniejszych ujęciach koncepcji używane było pojęcie duchowości.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 129

i odrębności tych wymiarów psychiki (Krok, 2009; Socha, 2000). Podkreśla 
się, że to, co jest odrębne, odnosi się do niereligijnych form duchowości, 
a także do udziału w praktykach religijnych bez duchowego zaangażowania 
(Heszen, 2003; Krok, 2009). Można więc dostrzec trzy rodzaje aktywności 
duchowo-religijnej, a mianowicie: praktyki religijne połączone z przeży-
ciami o charakterze duchowym, formalny udział w życiu religijnym oraz 
przeżycia duchowe niepowiązane z religią (Heszen, 2003; Krok, 2009).

Tabela 2. Wyznaczniki dobrego życia: cnoty i tworzące je siły charakteru 
w koncepcji Christophera Petersona i Martina E. P. Seligmana

CNOTA I:   
mądrość i wiedza

CNOTA III:  
człowieczeństwo

CNOTA V:   
powściągliwość

1) twórczość 10) miłość 16) wybaczanie

2) ciekawość 11) życzliwość 17) skromność

3) otwartość 12) inteligencja społeczna 18) rozwaga

4) miłość do nauki 19) samokontrola

5) rozsądek

CNOTA II:  
odwaga

CNOTA IV:  
sprawiedliwość

CNOTA VI:  
transcendencja

6) waleczność 13) praca zespołowa 20) docenianie piękna 
i doskonałości

7) wytrwałość 14) bezstronność 21) wdzięczność

8) uczciwość 15) przywódczość 22) nadzieja

9) witalność 23) humor

24) pobożność/ 
religijność

Źródło: opracowanie własne na podstawie Ruch i in. (2010).



130 � Ludwika Wojciechowska 

Istnieją też liczne strukturalne i funkcjonalne podobieństwa pomiędzy 
duchowością a religijnością. Pierwsza z nich dotyczy procesu poszukiwa-
nia świętości (Krok, 2009) albo inaczej – świadomości duchowej (Walesa, 
2005), czyli dążenia do odkrycia tego, co jest wartością w życiu z punktu 
widzenia jednostki i społeczeństwa oraz niejednokrotnie przekształcanie 
dotychczasowego systemu pojęć. Drugą wspólną cechą jest obecność 
religijności i  duchowości w  ramach życia indywidualnego i  grupowego 
jako zjawisk kulturowych (Krok, 2009; Mielicka, 2010) lub inaczej mó-
wiąc, jest to  doświadczenie utrzymywania bliskich relacji ze  wspólnotą 
(Walesa, 2005). Kolejna cecha świadcząca o  podobieństwie odnosi się 
do aktywności ukierunkowanej na osiągnięcie celów związanych ze świę-
tością, czyli modlitwy, medytacji, prospołecznego nastawienia na czynie-
nie dobra i  innych praktyk (Krok, 2009; Walesa, 2005). Czwartą cechą 
wskazującą na podobieństwo obu fenomenów jest brak podstaw do zało-
żenia o pozytywnym lub negatywnym wpływie religijności i duchowości 
na funkcjonowanie człowieka (Krok, 2009). Przy określaniu ich roli należy 
brać pod uwagę strukturę i  formę tych obu właściwości psychicznych, 
by mówić o korzyściach lub stratach wynikających z praktyk duchowych 
i religijnych (Krok, 2009). Ostatnia cecha odnosi się do rozumienia obu 
zjawisk jako uniwersalnych, np. zakresu doświadczania świętości, jak 
i  specyficznych, np. kulturowo wyznaczanych form ich przejawiania  
(Krok, 2009).

Do wymienionych wyżej podobieństw należy dodać, że religijność i du-
chowość jako dyspozycje psychiczne podlegają rozwojowi w ciągu całego 
życia (Heszen-Niejodek, 2003; Trzebińska, 2008; Socha, 2000, 2014; Walesa, 
2005; Zarzycka, Rydz, 2012). Takie stwierdzenie stanowi dla psychologa roz-
wojowego podstawę do podjęcia badań osób w różnym wieku, poczynając 
od dzieci (Walesa, 2005), a na dorosłych etapach życia kończąc. Prezento-
wane w niniejszym opracowaniu badania przybliżają charakterystykę pod 
tym kątem okresów wczesnej, średniej i późnej dorosłości.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 131

Z przeglądu literatury wynika, że w studiach empirycznych nad ducho-
wością najczęściej uwzględniana jest religijność przejawiająca się w prakty-
kach religijnych publicznych i indywidualnych, przynależność do wspólnot 
religijnych czy stosowanie religijnych sposobów radzenia sobie z sytuacjami 
trudnymi (George, Ellison, Larson, 2002 za: Trzebińska, 2008). Na tym tle 
wyróżniają się badania Ireny Heszen (2003; Heszen, Gruszczyńska, 2004), 
w których uwzględnione są inne poza religijnością przejawy dążenia do tran-
scendencji (Trzebińska, 2008), a co jest zgodne z najnowszymi tendencjami 
w psychologicznym podejściu do duchowości (Krok, 2009; Socha, 2014).

Koncepcja duchowości Ireny Heszen-Niejodek

U podstaw koncepcji Ireny Heszen-Niejodek (2003), do której dołącza 
w dalszej pracy naukowej Ewa Gruszczyńska (Heszen-Niejodek, Gruszczyń-
ska, 2004), leży założenie, że duchowość stanowi atrybut człowieka, który 
może być poddawany badaniu, podobnie jak inne konstrukty teoretyczne 
w psychologii – osobowość czy inteligencja. Ponadto w koncepcji tej przyj-
muje się, że duchowość jest konstruktem wielowymiarowym, który bazuje 
na procesie transcendencji pojmowanej jako aktywność, wzrost, rozwój 
wykraczający poza doświadczanie aktualnego ja. Kierunek rozwoju wyzna-
czany jest przez wartości o charakterze niematerialnym i może zachodzić 
zarówno w obrębie osoby – mówi się wówczas o rozwoju osobistym, samo-
doskonaleniu, jak i może być skierowany na istotę wyższą, na inne osoby lub 
na uniwersum (wszechświat) (Heszen-Niejodek, 2003; Heszen-Niejodek, 
Gruszczyńska, 2004).

W wyniku przeglądu literatury psychologicznej oraz dyskusji prowa-
dzonej przez Heszen-Niejodek w ramach zajęć ze studentami i doktoran-
tami opracowana została lista przejawów duchowości, uporządkowana 
według czterech kierunków transcendencji  – ja, Bóg, inni ludzie oraz 
wszechświat (Heszen-Niejodek, 2003). Przejawy związane z ja dotyczą: 



132 � Ludwika Wojciechowska 

rozwoju – samodoskonalenia, samorealizacji, kreatywności, znajomości 
własnej osoby, odwoływania się do nowych doświadczeń; wolności we-
wnętrznej – kierowania się własnymi standardami w podejmowaniu decyzji 
o celach i sposobach działania; otwartości – otwartości na nowe doświad-
czenia, akceptacji zmian i zdarzeń, wrażliwości i spontaniczności. Katego-
rie związane z Bogiem przejawiają się w postawach religijnych – stosunku 
do Boga, znaczeniu przeżyć religijnych, ich roli w życiu, w dokonywaniu 
wyborów moralnych i działaniu. Kolejna kategoria, odnosząca się do in-
nych ludzi, to wrażliwość etyczna, czyli przywiązywanie znacznej uwagi 
do zasad etyki w refleksji i postępowaniu; sprzeciw wobec zła – przemocy, 
krzywdy, niesprawiedliwości; stosunek do innych – wyrażany zrozumie-
niem, szacunkiem, tolerancją, altruizmem, wybaczaniem oraz zaangażo-
wanie – oznaczające doświadczanie pozytywnego stosunku wobec ludzi, 
wykazywanie poczucia wspólnoty, współuczestnictwa. Do ostatniej grupy 
kategorii, związanej z transcendencją ukierunkowaną na szeroko rozumiany 
świat, należą: sens, czyli poszukiwanie sensu życia, sensu swego istnienia, 
praw rządzących światem oraz kategoria określona jako harmonia, w której 
zawiera się poszukiwanie spójności pomiędzy własną aktywnością a światem, 
szukanie ładu wewnętrznego i równowagi w świecie.

Weryfikacja modelu teoretycznego na próbie liczącej 506 osób przy po-
mocy wstępnej wersji kwestionariusza do pomiaru duchowości, wieloraka 
obróbka statystyczna danych, w tym przeprowadzona analiza czynnikowa 
pokazały, że  wyłonione czynniki odzwierciedlają trzy spośród czterech 
zakładanych kierunków transcendencji, a  wykluczeniu uległ czynnik od-
noszący się do własnego ja. Wyodrębnione czynniki, tworzące strukturę 
narzędzia do  pomiaru duchowości, to: religijność, wrażliwość etyczna 
oraz harmonia.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 133

Duchowość, religijność a jakość życia 
i samopoczucie psychiczne

Wybrane aspekty religijności a niektóre elementy dobrostanu

Mimo problemów z klarownym zdefiniowaniem transcendencji, ducho-
wości i religijności podejmowane były badania nad znaczeniem tych dys-
pozycji psychicznych dla spostrzegania i doświadczania przez ludzi swego 
życia jako pomyślnego i zadowalającego. Intuicja naukowa podpowiadała 
bowiem, że stanowią one ważne czynniki szczęścia (Argyle, 2004a), a wy-
niki prowadzonych studiów empirycznych potwierdzały, że niezależnie 
od przyjętych definicji i stosowanych narzędzi pomiarowych osoby reli-
gijne wykazywały się, ogólnie mówiąc, znacznie lepszym samopoczuciem 
psychicznym niż osoby niereligijne (Argyle, 2004a; Argyle, 2004b). Jednak 
ze względu na złożoność tych zmiennych okazywało się, że niektóre aspekty 
religijności/duchowości dodatnio korelowały z niektórymi elementami 
samopoczucia psychicznego, natomiast do innych wymiarów zasada ta nie 
miała zastosowania (Sanders i in., 2015).

Na podstawie badań przeprowadzonych na ogromnej, bo liczącej 163 000 
próbie osób pochodzących z 14 europejskich krajów (Inglehart, 1990 za: 
Argyle, 2004b), ustalono, że wśród chodzących do kościoła raz w tygodniu, 
jest więcej osób deklarujących wysokie zadowolenie z życia (84 proc.) niż 
w grupie osób nigdy nie chodzących do kościoła (77 proc.). Dostrzeżono tak-
że, że wśród osób religijnych niższe są szacunki samobójstw w porównaniu 
z osobami niereligijnymi (Lester, 2000 za: Snider, McPhedran, 2014), a także 
zaobserwowano lepsze radzenie sobie z sytuacjami kryzysowymi – chorobą 
czy śmiercią bliskiej osoby (Trzebińska, 2008). W innych badaniach zauwa-
żono, że osoby, które przejawiały wysoką wrażliwość religijną, doświadczały 
wyższego poziomu pozytywnego afektu (Argyle, 2004b).

Udział w praktykach religijnych (bądź zadowolenie z wyznawanej religii) 
wiąże się również z poczuciem szczęścia małżeńskiego. W jednym z badań 



134 � Ludwika Wojciechowska 

ustalono (Chesser, 1956 za: Argyle, 2004a), że w grupie praktykujących 
zamężnych kobiet aż 91 proc. oceniało swoje małżeństwo jako bardzo 
szczęśliwe, podczas gdy w grupie kobiet niepraktykujących – tylko 62 proc. 
W innych badaniach stwierdzono, że osoby religijne doświadczają niższego 
poczucia samotności (Paloutzian, Ellison, 1982 za: Argyle, 2004a). Jednakże 
religijność w tym przypadku nie oznaczała chodzenia do kościoła, co raczej 
poczucie sensu istnienia (Paloutzian, Ellison, 1982 za: Argyle, 2004a). Z kolei 
wyniki 28 amerykańskich badań pokazały, że istnieje związek pomiędzy 
religijnością definiowaną jako uczęszczanie do kościoła a poczuciem sensu 
i celu życia (Okun, Haring, 1985 za: Argyle, 2004b).

Wiek i płeć a religijność i aspekty dobrostanu psychicznego

Pewne rezultaty badań wskazywały na różnice pomiędzy grupami wiekowy-
mi i płciowymi. Stwierdzono, że znaczenie religii dla satysfakcji życiowej jest 
większe w grupie kobiet, osób starszych i, co wydaje się oczywiste, w grupie 
osób wierzących (Argyle, 2004a; Zarzycka, Rydz, 2012), a przynależność 
do kościoła stanowiła źródło dużego wsparcia dla osób owdowiałych i eme-
rytów (Moberg, Taves, 1965 za: Argyle, 2004a; Steuden, 2011). W efekcie 
przeglądu szeregu studiów empirycznych (Veenhoven i in., 1994 za: Argyle, 
2004b) ustalono, że wśród osób starszych wyższy był związek pomiędzy 
religijnością a poczuciem szczęścia niż pomiędzy uczęszczaniem do kościoła 
czy przynależnością do kościoła lub deklaracją wiary a tym poczuciem.

W literaturze podkreśla się, że dla osób starszych dziedzina duchowa 
jest szczególnie ważna i dlatego religia może odgrywać istotną rolę w ich 
dobrostanie tak fizycznym, jak i psychicznym (Steuden, 2011; Zarzycka, 
Rydz, 2012). W nowszych badaniach można dostrzec coraz większe zain-
teresowanie badaczy innymi grupami wiekowymi. Poszukiwano związku 
pomiędzy religijnością i duchowością a różnymi wskaźnikami zdrowia 
psychicznego i pozytywnego funkcjonowania w grupie 898 adolescentów 



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 135

i młodych dorosłych w wieku od 17 do 26 roku życia (Sanders i in., 2015). 
Okazało się, że zarówno w grupie adolescentów, jak i młodych dorosłych 
głęboka religijność, dojrzałość duchowa i transcendencja były znacząco 
predyktywne dla niższego poziomu depresji, lęku i obsesyjnej kompul-
sywności, a także dla wyższego poziomu samooceny, integracji tożsamości, 
samoakceptacji oraz poczucia sensu życia. Głęboka religijność natomiast 
nie była predyktywna dla poczucia wstydu, perfekcjonizmu oraz zaburzeń 
odżywiania.

Z kolei naukowcy szwedzcy zastanawiali się nad znaczeniem ducho-
wości dla rozwoju i zdrowia psychicznego dzieci. Zwracali uwagę na zbyt 
rozbudowaną kulturę indywidualizmu oraz proces sekularyzacji w ich kraju 
(Westerlund, 2016). Podkreślali, że silne nastawienie na budowanie nieza-
leżności i samorealizacji może tłumić duchowość i jej rozwój wśród dzieci 
i młodzieży (Westerlund, 2016). Powołując się na wiele badań, pokazywali 
dowody świadczące o związku pomiędzy duchowością i rozwojem ducho-
wym dzieci a ich rozwojem psychicznym (Crawford, Wright, Masten, 2006; 
Hay, Nye, 2006; Roehlkepartain i in., 2006 za: Westerlund, 2016).

Sposoby wyjaśniania związku religijności z samopoczuciem 

psychicznym i fizycznym

Poza gromadzeniem materiału empirycznego badacze zastanawiali się nad 
wyjaśnieniem mechanizmów odpowiedzialnych za związek religijności 
z funkcjonowaniem psychicznym człowieka. Przez wielu z nich podkreślana 
jest znacząca rola wsparcia społecznego uzyskiwanego dzięki przynależności 
do grupy religijnej, bliskim kontaktom z nią i życzliwym relacjom wyni-
kającym z nakazów religijnych dotyczących troski, szacunku, czy opieki 
wobec potrzebujących (Argyle, 2004b; Halicka, Halicki, 2002; McFadden, 
Levin, 1996 za: Steuden, 2011; George, Ellison, Larson, 2002 za: Trzebińska, 
2008). Ponadto zwracana jest uwaga na rolę religii w wyjaśnianiu problemów 



136 � Ludwika Wojciechowska 

egzystencjalnych, w określeniu sensu życia, zrozumieniu istoty śmierci, 
co może zmniejszyć niepokój i poczucie lęku przed nieznanym (George, 
Ellison, Larson, 2002 za: Trzebińska, 2008). Również modlitwa, wymiana 
myśli mogą łączyć się z pozytywnymi doświadczeniami, prowadzącymi 
do uczuć miłości, odprężenia, wybaczania, nadziei, optymizmu (McFadden, 
Levin, 1996 za: Steuden, 2011). Inny aspekt wyjaśnienia znaczenia religijne-
go zaangażowania dla dobrostanu psychicznego jest związany z wymagania-
mi dotyczącymi stylu życia, w tym nakaz stronienia od używek, co przekłada 
się na lepszy stan zdrowia fizycznego, lepszą kondycję psychiczną i większą 
o nią dbałość (McFadden, Levin, 1996 za: Steuden, 2011; George, Ellison, 
Larson, 2002 za: Trzebińska, 2008). Sądzi się także, że głębokiej religijno-
ści towarzyszy wysoka samoocena i poczucie skuteczności, co korzystnie 
wpływa na zdrowie psychiczne i fizyczne (George, Ellison, Larson, 2002 
za: Trzebińska, 2008).

Podsumowanie

Jak wynika z przeglądu badań na temat związku religijności/duchowości 
i samopoczucia psychicznego, uzyskane rezultaty nie zawsze są porówny-
walne, co  wynika m.in. z  odmiennego sposobu definiowania pojęć oraz 
stosowania różniących się narzędzi pomiarowych. Przedmiotem badań 
była przede wszystkim wąsko rozumiana religijność, rzadsze były badania 
nad duchowością i  jej związkiem z  dobrostanem psychicznym. Z  kolei 
jeśli chodzi o  analizę zdrowia psychicznego i  dobrostanu, brane były 
często pod uwagę wyrywkowe ich miary. Ponadto nie odnaleziono badań, 
w których dokonano by pogłębionej analizy interesującego nas problemu 
w ramach trzech etapów życia, a mianowicie we wczesnej, średniej i późnej  
dorosłości.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 137

Problem, hipotezy, zmienne

Celem podjętych badań było ustalenie, czy istnieje związek pomiędzy du-
chowością a subiektywnym dobrostanem jednostki, a także sprawdzenie 
charakteru tego związku w grupach dorosłych we wczesnej, średniej i późnej 
dorosłości. Mimo że dostępne badania mogły budzić wiele zastrzeżeń, nie 
można było podważyć ich głównego wydźwięku mówiącego o istnieniu 
związku pomiędzy religijnością/duchowością a samopoczuciem psychicz-
nym. Wprawdzie można odnaleźć pewne dane świadczące o ujemnym związ-
ku pomiędzy religijnością a pewnymi aspektami psychicznymi (np. Koenig, 
Larson, 2002 za: Trzebińska, 2008), jednak większość dostępnych wyników 
dostarcza podstaw do przewidywania dodatniego związku pomiędzy wy-
łonionymi zmiennymi. Podjęte badania zdają się odwoływać do dobrze 
zdefiniowanych zmiennych, których wskaźnikami są rzetelnie opracowane 
narzędzia pomiarowe, ściśle mierzące opisane zmienne.

Zmienne

Zmienne niezależne:
1)	 duchowość – rozumiana jest, zgodnie z koncepcją Heszen-Niejodek 

(Heszen-Niejodek, Gruszczyńska, 2004), jako wielowymiarowy konstrukt, 
który bazuje na procesie transcendencji pojmowanej jako aktywność, wzrost, 
rozwój wykraczający poza doświadczanie aktualnego ja;

2)	 szczegółowe wymiary duchowości: religijność, wrażliwość etyczna 
i harmonia etyczna;

3)	 okres rozwojowy: wczesna, średnia i późna dorosłość.
Zmienne zależne:
1)	 dobrostan emocjonalny,
2)	 dobrostan osobowościowy,
3)	 dobrostan społeczny.



138 � Ludwika Wojciechowska 

Hipoteza

Istnieje dodatni związek pomiędzy duchowością i jej wymiarami a dobro-
stanem osobowościowym, społecznym i emocjonalnym w grupach osób 
we wczesnej, średniej i późnej dorosłości.

Metody badań

W celu zmierzenia dobrostanu psychicznego zastosowano trzy odrębne 
narzędzia przeznaczone do mierzenia trzech rodzajów dobrostanu (emo-
cjonalnego, osobowościowego i społecznego) w poszczególnych grupach 
wiekowych, czyli we wczesnej, średniej i późnej dorosłości. Kwestionariusze 
o charakterze samoopisowym zostały opracowane zgodnie z założeniami 
trójwymiarowej koncepcji dobrostanu Keyesa i Waterman (2003). Ze wzglę-
du na odrębne źródła teoretyczne odnoszące się do każdego z trzech rodza-
jów dobrostanu autorzy koncepcji trójwymiarowej nie dopuszczają do łą-
czenia/uśredniania ich wyników i nakazują oddzielne opisywanie trzech 
rodzajów dobrostanu.

Należy jeszcze podkreślić, że przedmiotem badania jest subiektywny 
dobrostan psychiczny.

D o b r o s t a n  o s o b o w o ś c i o w y  badany jest przy pomocy stwier-
dzeń odnoszących się do sześciu wymiarów – samoakceptacji, rozwoju 
osobistego, celu w życiu, panowania nad otoczeniem, pozytywnych rela-
cji oraz autonomii. Zadanie osoby badanej polega na ustosunkowaniu się 
do stwierdzeń na skali czterostopniowej poprzez ocenę, na ile zgadza się 
z danym stwierdzeniem. Możliwe odpowiedzi to: „zdecydowanie zgadzam 
się”, „raczej zgadzam się”, „raczej się nie zgadzam” i „zdecydowanie się 
nie zgadzam”. Punktacja odpowiedzi obejmuje wartość od 1 do 4, przy 
czym im wyższy jest wynik, tym dobrostan osobowościowy jest większy. 
D o b r o s t a n  s p o ł e c z n y  badany jest w podobny sposób, przy pomocy 



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 139

skali czteropunktowej. Stwierdzenia mierzące ten dobrostan odnoszą się 
do pięciu wymiarów – społecznej akceptacji, społecznej aktualizacji, spo-
łecznej koherencji, społecznej integracji oraz wkładu społecznego. Z kolei 
pomiar d o b r o s t a n u  e m o c j o n a l n e g o  odbywa się na podstawie 
pięciu wymiarów – afektu pozytywnego, afektu negatywnego, zadowole-
nia ogólnego z życia, zadowolenia z różnych dziedzin życia oraz poczucia 
szczęścia. Wymiary afektu pozytywnego i negatywnego oraz zadowolenia 
z różnych dziedzin życia mają charakter złożony, zawierają rodzaje przeżyć 
(afekt pozytywny i negatywny) oraz kategorie obszarów życia (zadowo-
lenie z różnych dziedzin), do których osoba badana odnosi się na skali 
czteropunktowej dotyczącej częstości przeżyć danego rodzaju (afekt po-
zytywny i negatywny), bądź nasilenia zadowolenia (zadowolenie z różnych 
dziedzin). Zadowolenie ogólne jest wymiarem z jedną dymensją i także 
oceniane jest pod kątem nasilenia zadowolenia. Jednodymensjalna jest też 
ocena szczęścia. Nawiązując do tradycji badań poczucia szczęścia, skala jest 
dziesięciopunktowa i dotyczy nasilenia szczęścia w ostatnim czasie.

Rzetelność narzędzi przeznaczonych do badania każdego z rodzajów 
dobrostanu we wczesnej, średniej i późnej dorosłości jest zadowalająca, 
chociaż występują pewne różnice pomiędzy współczynnikami alfa Cronba-
cha w odniesieniu do prób dobranych dla odmiennych celów badawczych. 
Na ogół jednak mieści się pomiędzy 0,70–0,906.

Do badania d u c h o w o ś c i  zastosowano Kwestionariusz Samoopisu 
skonstruowany przez Metlak, Heszen-Niejodek i Gruszczyńską (Heszen-

-Niejodek, Gruszczyńska, 2004). Kwestionariusz bada duchowość wynika-
jącą z trzech wymiarów transcendencji – Boga, innych ludzi i wszechświata. 
Zawiera trzy podskale odnoszące się do trzech wymiarów duchowości: 
1) religijności, rozumianej jako nasilenie codziennych praktyk religijnych, 

6	 Kwestionariusze zostały opracowane przez autorkę niniejszego tekstu we współpra-
cy z magistrantami kilku roczników na SWPS oraz UW.



140 � Ludwika Wojciechowska 

2) wrażliwości etycznej dotyczącej postawy etycznej oraz 3) harmonii prze-
jawianej w poczuciu przynależności do świata, widzeniu świata jako przy-
jaznego, poczuciu wewnętrznego spokoju i szczęścia. Narzędzie składa się 
z 20 pozycji, do których osoba badana odnosi się, korzystając z odpowiedzi 
na skali od 1 do 5, gdzie 1 oznacza odpowiedź „zdecydowanie nie”, a 5 – 

„zdecydowanie tak”. Kwestionariusz wykazuje wysokie parametry psycho-
metryczne – współczynnik rzetelności mierzony alfą Cronbacha zawiera 
się pomiędzy 0,81 a 0,90.

W badaniach użyto także a n k i e t y, w której osoby badane podawały 
dane dotyczące wieku, płci, stanu cywilnego, stanu zdrowia, wykształcenia 
oraz stosunku do religii.

Osoby badane

Przebadano grupę 105 osób w trzech grupach wiekowych – 36 osób we wcze-
snej dorosłości w wieku 20–44 lat (M = 32,33; SD = 6,59)7, w tym 19 kobiet 
i 17 mężczyzn; 35 osób w średniej dorosłości w wieku 45-66 lat (M = 55,77; 
SD = 5,76), w tym 17 kobiet i 18 mężczyzn, oraz 34 osoby w okresie póź-
nej dorosłości w wieku 68–86 lat (M = 72,38; SD = 6,28), w tym 17 kobiet 
i 17 mężczyzn8. Poniżej zamieszczone są wybrane informacje na temat ba-
danych grup.

W tabeli 3 pokazano dane o stanie cywilnym osób badanych w trzech 
grupach wiekowych. W każdej z badanych grup dominują osoby żyjące 
w związku małżeńskim.

7	 W grupie osób we wczesnej dorosłości znalazły się dwie osoby w wieku 20 lat. Uzna-
no, że odwołując się do koncepcji Daniela Levinsona oraz Rogera Goulda, można 
je  dołączyć do  tego okresu rozwojowego, chociaż w  psychologii rozwoju istnieje 
tendencja do wydłużania okresu adolescencji nawet do 30 r.ż. 

8	 Badania przeprowadziła uczestniczka seminarium magisterskiego Monika Tołstow.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 141

Tabela 3. Rozkład częstości – stan cywilny badanych osób

Stan  
cywilny

Grupa

OgółemWczesna 
dorosłość

Średnia 
dorosłość

Późna 
dorosłość

n % n % n % n %

Panna/ 
kawaler

7 19,4 2 5,7 2 5,9 11 10,5

Mężatka/ 
żonaty

19 52,8 23 65,7 17 50,0 59 56,2

Po rozwodzie 2 5,6 5 14,3 2 5,9 9 8,6

Związek  
nieformalny

7 19,4 4 11,4 3 8,8 14 13,3

Inny 2 5,6 2 5,7 10 29,4 14 13,3

n – liczba osób; % – procent grupy.

Tabela 4 zawiera dane dotyczące poziomu wykształcenia osób w poszcze-
gólnych grupach badanych. We wszystkich grupach wiekowych dominuje 
wykształcenie średnie, ale we wczesnej dorosłości dużą grupę stanowią osoby 
z wyższym wykształceniem, natomiast w grupie wiekowo najstarszej – z wy-
kształceniem zawodowym.

W tabeli 5 przedstawione zostały informacje odnoszące się do statu-
su zawodowego badanych osób w trzech grupach wiekowych. W grupach 
wczesnej i średniej dorosłości dominują osoby pracujące, natomiast w grupie 
najstarszej – emeryci.

Tabela 6 zawiera dane dotyczące stanu zdrowia osób badanych. W gru-
pach wczesnej i średniej dorosłości deklarowany stan zdrowia jest głównie 
dobry lub zadowalający, podczas gdy wśród osób z grupy trzeciej dominuje 
stan zadowalający oraz choroba przewlekła.



142 � Ludwika Wojciechowska 

Tabela 4. Rozkład częstości – poziom wykształcenia osób w badanych grupach

Wykształcenie

Grupa

Ogółemwczesna 
dorosłość

średnia 
dorosłość

późna 
dorosłość

n % n % n % n %

Podstawowe 0 0 2 5,7 6 17,6 8 7,6

Zawodowe 1 2,8 5 14,3 10 29,4 16 15,2

Średnie 17 47,2 20 57,1 13 38,2 50 47,6

Wyższe niepełne 3 8,3 3 8,6 2 5,9 8 7,6

Wyższe 15 41,7 5 14,3 3 8,8 23 21,9

n – liczba osób; % – procent grupy.

Tabela 5. Rozkład częstości – status zawodowy osób w badanych grupach

Status 
zawodowy

Grupa

Ogółemwczesna 
dorosłość

średnia 
dorosłość

późna 
dorosłość

n % n % n % n %

Student/
studentka

6 16,7 0 0,0 0 0,0 6 5,7

Aktywny/a 
zawodowo

31 86,1 21 60 1 2,9 53 50,5

Bezrobocie 0 0,0 3 8,6 0 0,0 3 2,9

Renta 0 0,0 2 5,7 2 5,9 4 3,8

Emerytura 0 0,0 10 28,6 32 94,1 42 40,0

Inne 1 2,8 1 2,9 0 0,0 2 1,9

n – liczba osób; % – procent grupy.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 143

Tabela 6. Rozkład częstości – stan zdrowia osób w badanych grupach

Stan zdrowia

Grupa

Ogółemwczesna 
dorosłość

średnia 
dorosłość

późna 
dorosłość

n % n % n % n %

Bardzo dobry 6 16,7 2 5,7 1 2,9 9 8,6

Dobry 16 44,4 15 42,9 5 14,7 36 34,3

Zadowalający 13 36,1 12 34,3 13 38,2 38 36,2

Przewlekła 
choroba

1 2,8 5 14,3 13 38,2 19 18,1

Niepełno-
sprawność

0 0 1 2,9 2 5,9 3 2,9

 n – liczba osób; % – procent grupy.

Osoby badane zostały także zapytane o stosunek do religii. Wyniki 
przedstawia tabela 7. Okazuje się, że wśród osób z grup wczesnej i śred-
niej dorosłości dominują osoby wierzące, ale niepraktykujące, podczas gdy 
wśród osób z grupy z okresu późnej dorosłości prawie w połowie są osoby 
wierzące i praktykujące oraz wierzące i niepraktykujące.



144 � Ludwika Wojciechowska 

Tabela 7. Rozkład częstości – stosunek do religii osób w badanych grupach

Stan zdrowia

Grupa

Ogółemwczesna 
dorosłość

średnia 
dorosłość

późna 
dorosłość

n % n % n % n %

Wierzące  
praktykujące

11 30,6 10 28,6 14 41,2 35 33,3

Wierzące  
niepraktykujące

23 63,9 21 60 19 55,9 63 60

Niewierzące 2 5,6 4 11,4 1 2,9 7 6,7

n – liczba osób; % – procent grupy.

Przebieg badań

Badania miały charakter anonimowy, a osoby badane dobierane były metodą 
kuli śniegowej. Kryterium zakwalifikowania do badań było wyrażenie zgody 
na udział w badaniach oraz wiek – powyżej 20 roku życia. Kwestionariu-
sze w formie papierowej wręczano osobom badanym w kopertach, które 
zawierały kolejno: kwestionariusz do badania dobrostanu psychicznego 
(osobowościowego, społecznego i emocjonalnego), kwestionariusz do ba-
dania duchowości oraz ankietę socjodemograficzną. Po wykonaniu zadania 
osoby badane miały umieścić materiały w kopercie i ją zakleić. Koperty 
zostały otwarte po zebraniu wyników od całości grup badanych.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 145

Wyniki badań

Statystyki opisowe

W tabelach od 8 do 10 zostały zamieszczone poddane analizie zmienne prze-
działowe z wartościami średnimi, odchyleniami standardowymi, wartością 
minimalną oraz maksymalną. Ponadto pokazano współczynniki rzetelności 
pomiaru obliczone metodą alfa Cronbacha.

Tabela 8. Statystyki opisowe dla zmiennej duchowość

Kwestionariusz
Samoopisu 

Zmienna M SD min. max. RTT

religijność 23,31 7,50 7 35 0,94

wrażliwość 
etyczna

27,58 4,38 13 35 0,80

harmonia 20,16 4,56 10 30 0,80

DUCHOWOŚĆ 71,05 12,76 36 100 0,90

M – wartość średnia; SD – odchylenie standardowe; min. – wartość minimalna; max. – 
wartość maksymalna; RTT – współczynnik rzetelności α Cronbacha.

Jak pokazują wartości średnie zawarte w tabeli 8, najwyższy poziom 
w zakresie duchowości został osiągnięty na wymiarze wrażliwości etycznej, 
a średni wynik ogólnego wskaźnika duchowości na tle wyniku maksymalne-
go można uznać za wysoki. Jednocześnie należy zwrócić uwagę na wysokie 
współczynniki rzetelności pomiaru sprawdzone alfą Cronbacha.

W tabelach 9, 10 i 11 przedstawione są dane dotyczące wskaźników 
dobrostanu osobowościowego, społecznego i emocjonalnego w trzech 
grupach – wczesnej, średniej i późnej dorosłości. Przyglądając się średnim 
dobrostanów i składających się na nie wymiarów uzyskanych w poszczegól-
nych grupach wiekowych, można dostrzec, że niemal wszystkie wartości 



146 � Ludwika Wojciechowska 

średnich są najwyższe w grupie osób we wczesnej dorosłości. Wyjątek stano-
wi średnia dobrostanu emocjonalnego, której wartość okazuje się najwyższa 
w grupie osób w późnej dorosłości.

Komentarza wymagają także niektóre wartości współczynników alfa 
Cronbacha. W grupie osób we wczesnej dorosłości α Cronbacha dla pomia-
ru dobrostanu osobowościowego i dla czterech jego składowych, dla ogól-
nego pomiaru dobrostanu społecznego oraz dla dobrostanu emocjonalnego 
i trzech jego składowych – wartość ta jest zadowalająca i wskazuje na wysoką 
rzetelność pomiaru. W  grupie osób w  średniej dorosłości współczynnik 
α Cronbacha jest zadowalający dla pomiaru dobrostanu osobowościowego 
i  czterech jego składowych, dla ogólnego dobrostanu społecznego oraz 
dla ogólnego dobrostanu emocjonalnego i  jego składników. Natomiast 
w  grupie osób w  późnej dorosłości uzyskano nieco zaskakujące wyniki. 
Zadowalający wskaźnik alfa Cronbacha uzyskano odnośnie do pomiaru 
dobrostanu emocjonalnego i jego aspektów, ogólnego dobrostanu osobo-
wościowego i jego dwóch aspektów, natomiast niską rzetelność wykazywał 
pomiar dobrostanu społecznego i jego elementów. Ponieważ wcześniejsze 
i wielokrotnie prowadzone badania osób w późnej dorosłości nie dostar-
czały tak niskiego wyniku pomiaru rzetelności dobrostanu społecznego, 
można przypuszczać, że albo natrafiono na specyficzną grupę badaną, albo 
pojawiły się niekontrolowane okoliczności zewnętrzne, które zakłóciły 
proces badań.

W związku z powyższym, w dalszych analizach uwzględniane są tylko 
te zmienne, których pomiar spełnia kryterium rzetelności.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 147

Badanie związków pomiędzy wskaźnikami duchowości 

a subiektywnym dobrostanem osobowościowym, społecznym 

i emocjonalnym w grupach osób we wczesnej, średniej  

i późnej dorosłości

W  celu ustalenia związku pomiędzy duchowością a  subiektywnym do-
brostanem osobowościowym, społecznym i  emocjonalnym w  badanych 
grupach osób dorosłych, przeprowadzono analizę korelacji r  Pearsona. 
W tabelach od 12 do 15 zamieszczono współczynniki korelacji r Pearsona 
pomiędzy wskaźnikami duchowości a  skalami trzech typów subiektyw-
nego dobrostanu w  grupach osób we  wczesnej, średniej i  późnej doro-
słości. Zestawienie zostało uzupełnione jednostronnym testem istotności 
statystycznej.

Jak już wcześniej wspomniano, w tabelach 12, 13, 14 i 15 uwzględniono 
tylko te skale dobrostanu osobowościowego, społecznego i emocjonalnego, 
które uzyskały satysfakcjonującą rzetelność pomiaru. Korelacje pomiędzy 
aspektem duchowości – religijnością a trzema rodzajami dobrostanu i jego 
wybranymi składowymi (tabela 12) okazały się nieistotne statystycznie. 
W tabeli 13 zamieszczono efekty analizy korelacji pomiędzy drugą podskalą 
duchowości – wrażliwością etyczną a tymi wymiarami dobrostanu osobo-
wościowego, społecznego i emocjonalnego, które okazały się w niniejszym 
badaniu rzetelne. Jak widać, w grupie osób we wczesnej dorosłości wystę-
puje związek pomiędzy wrażliwością etyczną a poczuciem utrzymywania 
pozytywnych relacji z otoczeniem społecznym, doświadczaniem ogólnego 
dobrostanu społecznego, a także z zadowoleniem z różnych dziedzin swego 
życia oraz ogólnym dobrostanem emocjonalnym. Istotne związki pomię-
dzy wrażliwością etyczną a dobrostanem psychicznym w grupie średniej 
dorosłości odnoszą się jedynie do rozwoju osobistego – aspektu dobrosta-
nu osobowościowego, a w grupie osób w późnej dorosłości do ogólnego 
dobrostanu osobowościowego.



148 � Ludwika Wojciechowska 

Tabela 9. Statystyki opisowe dla wskaźników dobrostanu psychicznego  
w grupie wczesnej dorosłości

Zmienna M SD min. max. RTT

Samoakceptacja 19,22 2,56 13 23 0,66

Cel życiowy 17,89 1,97 14 22 0,36

Osobisty rozwój 16,53 1,76 13 20 0,34

Panowanie nad otoczeniem 17,94 2,25 13 23 0,54

Autonomia 21,39 2,30 17 27 0,54

Pozytywne relacje 19,53 2,47 13 23 0,66

DOBROSTAN  
OSOBOWOŚCIOWY

112,50 8,49 94 130 0,82

Społeczna akceptacja 19,42 2,51 13 24 0,59

Społeczna aktualizacja 17,06 2,03 13 23 0,50

Społeczny wkład 18,39 2,23 13 22 0,72

Społeczna koherencja 17,44 2,50 10 23 0,54

Społeczna integracja 18,92 2,22 15 23 0,57

DOBROSTAN  
SPOŁECZNY

91,22 8,22 70 111 0,83

Afekt pozytywny 13,33 2,45 8 19 0,75

Afekt negatywny 10,19 2,95 6 16 0,86

Zadowolenie z różnych sfer 33,74 4,06 27 42 0,73

Ogólne zadowolenie z życia 3,00 0,42 2 4 –

Poczucie szczęścia 6,63 1,78 2,5 10 –

DOBROSTAN  
EMOCJONALNY

69,99 11,44 38,5 90 0,87

M – wartość średnia; SD – odchylenie standardowe; min. – wartość minimalna; max. – 
wartość maksymalna; RTT – współczynnik rzetelności α Cronbacha.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 149

Tabela 10. Statystyki opisowe dla wskaźników dobrostanu psychicznego 
w grupie średniej dorosłości

Zmienna M SD min. max. RTT

Samoakceptacja 13,43 3,88 7 22 0,76

Cel życiowy 12,89 3,38 7 22 0,58

Osobisty rozwój 13,23 3,65 8 21 0,63

Panowanie nad otoczeniem 14,49 3,55 7 24 0,65

Autonomia 15,11 2,77 9 22 0,26

Pozytywne relacje 12,57 3,25 7 19 0,70

DOBROSTAN 
OSOBOWOŚCIOW Y

81,71 14,08 54 115 0,86

Społeczna akceptacja 7,34 1,70 3 10 0,34

Społeczna aktualizacja 7,80 1,62 5 11 0,13

Społeczny wkład 6,06 1,95 3 10 0,57

Społeczna koherencja 8,26 1,87 5 12 0,16

Społeczna integracja 6,51 1,82 3 11 0,38

DOBROSTAN 
SPOŁECZNY

35,97 6,08 21 48 0,71

Afekt pozytywny 13,51 3,02 7 19 0,85

Afekt negatywny 11,00 3,61 5 18 0,91

Zadowolenie z różnych sfer 31,38 5,35 13 40 0,67

Ogólne zadowolenie z życia 3,00 0,55 2 4 -

Poczucie szczęścia 6,44 1,93 2,0 9,5 -

DOBROSTAN 
EMOCJONALNY

67,21 14,27 22 92,5 0,90

M – wartość średnia; SD – odchylenie standardowe; min. – wartość minimalna; max. – 
wartość maksymalna; RTT – współczynnik rzetelności α Cronbacha.



150 � Ludwika Wojciechowska 

Tabela 11. Statystyki opisowe dla wskaźników dobrostanu psychicznego  
w grupie późnej dorosłości

Zmienna M SD min max RTT

Samoakceptacja 16,38 2,22 11 20 0,61

Cel życiowy 14,59 2,80 7 20 0,53

Osobisty rozwój 14,71 2,38 8 19 0,33

Panowanie nad otoczeniem 14,06 2,93 6 20 0,44

Autonomia 12,47 1,71 7 15 0,69

Pozytywne relacje 10,79 2,09 7 19 0,17

DOBROSTAN 
OSOBOWOŚCIOWY

83,00 9,07 60 98 0,77

Społeczna akceptacja 9,38 2,19 4 15 0,36

Społeczna aktualizacja 10,74 2,11 5 14 0,32

Społeczny wkład 13,85 2,80 6 19 0,49

Społeczna koherencja 14,65 2,40 9 20 0,15

Społeczna integracja 11,15 2,30 7 16 0,28

DOBROSTAN 
SPOŁECZNY

59,76 6,51 46 76 0,36

Afekt pozytywny 19,47 4,47 11 28 0,91

Afekt negatywny 14,29 4,99 7 24 0,92

Zadowolenie z różnych sfer 26,42 5,17 15 37 0,66

Ogólne zadowolenie z życia 3,06 0,66 1 4 –

Poczucie szczęścia 5,62 1,88 0 9 –

DOBROSTAN 
EMOCJONALNY

73,22 15,04 39 101 0,90

M – wartość średnia; SD – odchylenie standardowe; min. – wartość minimalna; max. – 
wartość maksymalna; RTT – współczynnik rzetelności α Cronbacha.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 151

Tabela 12. Współczynniki korelacji pomiędzy wskaźnikiem duchowości –  
religijnością a skalami subiektywnego dobrostanu w grupach osób  
we wczesnej, średniej i późnej dorosłości

Dobrostan

Religijność

wczesna 
dorosłość

średnia 
dorosłość

późna 
dorosłość

Samoakceptacja
r 0,001 -0,175 0,094

p 0,498 0,157 0,302

Rozwój osobisty
r – -0,169 –

p – 0,166 –

Panowanie 
nad otoczeniem

r – -0,067 –

p – 0,351 –

Autonomia
r – – -0,240

p – – 0,089

Pozytywne relacje
r 0,152 0,045 –

p 0,188 0,398 –

DOBROSTAN 
OSOBOWOŚCIOWY

r -0,013 -0,137 -0,176

p 0,470 0,216 0,163

Społeczny wkład
r 0,222 – –

p 0,096 – –

DOBROSTAN 
SPOŁECZNY

r 0,190 -0,175 –

p 0,133 0,158 –

Afekt pozytywny
r -0,012 0,239 0,150

p 0,473 0,083 0,203

Afekt negatywny
r 0,114 -0,208 0,011

p 0,253 0,115 0,476



152 � Ludwika Wojciechowska 

Dobrostan

Religijność

wczesna 
dorosłość

średnia 
dorosłość

późna 
dorosłość

Zadowolenie 
z różnych sfer życia

r -0,039 -0,064 -0,116

p 0,412 0,360 0,264

Ogólne zadowolenie 
z życia

r -0,095 0,171 0,134

p 0,293 0,166 0,232

Poczucie szczęścia
r -0,64 0,131 -0,057

p 0,359 0,226 0,378

DOBROSTAN 
EMOCJONALNY

r -0,065 0,098 0,072

p 0,352 0,287 0,345

r – współczynnik korelacji r Pearsona; p – jednostronna istotność statystyczna.

Tabela 14 prezentuje rezultaty poszukiwania zależności w trzech grupach 
wiekowych pomiędzy podskalą duchowości określaną jako harmonia a tymi 
kategoriami dobrostanu, których pomiar okazał się rzetelny. Interesujące 
jest to, że harmonia jako podwymiar duchowości w porównaniu do religij-
ności i wrażliwości etycznej koreluje z największą liczbą aspektów trzech 
rodzajów dobrostanu i zasada ta odnosi się do trzech grup wiekowych, przy 
czym zwraca uwagę związek harmonii z licznymi aspektami dobrostanu 
emocjonalnego, a także z ogólnym poziomem dobrostanu emocjonalnego 
oraz osobowościowego. Ciekawe wyniki, jeżeli chodzi o znak niektórych 
korelacji, wystąpiły w grupie osób w średniej dorosłości, do czego nastąpi 
odniesienie w dalszej części tekstu.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 153

Tabela 13. Współczynniki korelacji pomiędzy wskaźnikiem duchowości – 
wrażliwością etyczną a skalami subiektywnego dobrostanu w grupach  
osób we wczesnej, średniej i późnej dorosłości

Dobrostan

Wrażliwość etyczna

wczesna 
dorosłość

średnia 
dorosłość

późna 
dorosłość

Samoakceptacja
r 0,125 0,229 0,233

p 0,233 0,092 0,096

Rozwój osobisty
r – -0,294* –

p – 0,043 –

Panowanie nad otoczeniem
r – 0,033 –

p – 0,425 –

Autonomia
r – – 0,071

p – – 0,346

Pozytywne relacje
r 0,362* 0,045 –

p 0,015 0,398 –

DOBROSTAN 
OSOBOWOŚCIOWY

r 0,390 -0,066 0,301*

p 0,125 0,352 0,044

Społeczny wkład
r 0,199 – –

p 0,123 – –

DOBROSTAN 
SPOŁECZNY

r 0,390** -0,157 –

p 0,009 0,184 –

Afekt pozytywny
r 0,250 0,091 0,077

p 0,071 0,302 0,334



154 � Ludwika Wojciechowska 

Dobrostan

Wrażliwość etyczna

wczesna 
dorosłość

średnia 
dorosłość

późna 
dorosłość

Afekt negatywny
r -0,165 0,047 0,199

p 0,168 0,394 0,133

Zadowolenie z różnych sfer 
życia

r 0,288* -0,102 -0,086

p 0,047 0,283 0,321

Ogólne zadowolenie z życia
r 0,161 0,058 0,292

p 0,177 0,371 0,052

Poczucie szczęścia
r -0,64 0,204 0,056

p 0,359 0,123 0,374

DOBROSTAN 
EMOCJONALNY

r 0,309* 0,003 0,021

p 0,033 0,494 0,453

r – współczynnik korelacji r Pearsona; p – jednostronna istotność statystyczna.

Tabela 14. Współczynniki korelacji pomiędzy wskaźnikiem duchowości – har-
monią a skalami subiektywnego dobrostanu w grupach osób we wczesnej, 
średniej i późnej dorosłości

Dobrostan

Harmonia

wczesna 
dorosłość

średnia 
dorosłość

późna 
dorosłość

Samoakceptacja r 0,443** -0,463** 0,408**

p 0,003 0,003 0,009

Rozwój osobisty
r – -0,148 –

p – 0,198 –



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 155

Dobrostan

Harmonia

wczesna 
dorosłość

średnia 
dorosłość

późna 
dorosłość

Panowanie nad otoczeniem
r – -0,471** –

p – 0,002 –

Autonomia
r – – 0,166

p – – 0,178

Pozytywne relacje
r 0,087 -0,162 –

p 0,307 0,176 –

DOBROSTAN 
OSOBOWOŚCIOWY

r 0,420** -0,445** 0,370*

p 0,005 0,004 0,017

Społeczny wkład
r 0,360* – –

p 0,016 – –

DOBROSTAN 
SPOŁECZNY

r 0,349* -0,622** –

p 0,018 0,000 –

Afekt pozytywny
r 0,579** 0,641** 0,620**

p 0,000 0,000 0,000

Afekt negatywny
r -0,488** -0,755** -0,328*

p 0,001 0,000 0,031

Zadowolenie z różnych sfer 
życia

r 0,649** 0,427** 0,226

p 0,000 0,006 0,107

Ogólne zadowolenie z życia
r 0,263 0,401** 0,510**

p 0,063 0,009 0,001

Poczucie szczęścia
r 0,554** 0,602** 0,248

p 0,000 0,000 0,086

DOBROSTAN 
EMOCJONALNY

r 0,649** 0,660** 0,442**

p 0,000 0,000 0,005

r – współczynnik korelacji r Pearsona; p – jednostronna istotność statystyczna.



156 � Ludwika Wojciechowska 

Tabela 15. Współczynniki korelacji pomiędzy wskaźnikiem duchowości  
a skalami subiektywnego dobrostanu w grupach osób we wczesnej, średniej 
i późnej dorosłości

Dobrostan

Duchowość – wynik ogólny

wczesna 
dorosłość

średnia 
dorosłość

późna 
dorosłość

Samoakceptacja
r 0,209 -0,194 0,280

p 0,110 0,131 0,57

Rozwój osobisty
r – -0,251 –

p – 0,073 –

Panowanie nad otoczeniem
r – -0,205 –

p – 0,119 –

Autonomia
r – – -0,043

p – – 0,407

Pozytywne relacje
r 0,287* -0,079 –

p 0,045 0,326 –

DOBROSTAN 
OSOBOWOŚCIOW Y

r 0,221 -0,268 0,142

p 0,098 0,060 0,215

Społeczny wkład
r 0,366* – –

p 0,014 – –

DOBROSTAN 
SPOŁECZNY

r 0,418** -0,387* –

p 0,006 0,011 –

Afekt pozytywny
r 0,500* 0,407** 0,342*

p 0,038 0,008 0,026

Afekt negatywny
r -0,161 -0,386* -0,056

p 0,174 0,011 0,378



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 157

Dobrostan

Duchowość – wynik ogólny

wczesna 
dorosłość

średnia 
dorosłość

późna 
dorosłość

Zadowolenie z różnych 
sfer życia

r 0,321* 0,088 -0,003

p 0,030 0,311 0,494

Ogólne zadowolenie z życia
r 0,093 0,266 0,360*

p 0,297 0,064 0,022

Poczucie szczęścia
r 0,219 0,320* 0,092

p 0,107 0,030 0,309

DOBROSTAN 
EMOCJONALNY

r 0,312* 0,306* 0,214

p 0,032 0,037 0,116

r – współczynnik korelacji r Pearsona; p – jednostronna istotność statystyczna.

Ostatnia tabela (tabela 15) prezentuje związki pomiędzy ogólnym wyni-
kiem duchowości a dobrostanem osobowościowym, społecznym i emocjo-
nalnym w trzech grupach wiekowych. Okazuje się, że zarówno we wczesnej, 
średniej, jak i późnej dorosłości wystąpił istotny związek pomiędzy ogólną 
duchowością a afektem pozytywnym, a w grupie osób we wczesnej i średniej 
dorosłości poziom ogólnej duchowości korelował z ogólnym wynikiem 
dobrostanu społecznego i emocjonalnego. Nie odnotowano natomiast ta-
kiego związku z ogólnym dobrostanem osobowościowym w żadnej grupie 
wiekowej. Porównując grupy wiekowe, można dostrzec, że w późnej doro-
słości duchowość koreluje tylko z aspektami dobrostanu emocjonalnego, 
takimi jak afekt pozytywny oraz ogólne zadowolenie z życia. W grupie osób 
w średniej dorosłości duchowość wiąże się z trzema aspektami dobrostanu 
emocjonalnego, ogólnym dobrostanem emocjonalnym, a także z ogólnym 
dobrostanem społecznym. Tylko w grupie osób we wczesnej dorosłości ist-
nieją istotne korelacje pomiędzy duchowością ogólną a podskalą dobrostanu 



158 � Ludwika Wojciechowska 

osobowościowego – pozytywnymi relacjami oraz podskalą dobrostanu 
społecznego – społecznym wkładem.

Dyskusja wyników

Religijność a dobrostan psychiczny

Wyniki badań nie potwierdziły hipotezy mówiącej o  dodatniej korelacji 
pomiędzy religijnością a  dobrostanem osobowościowym, społecznym 
i emocjonalnym w żadnej grupie wiekowej. Wszystkie mierzone korelacje 
okazały się nieistotne statystycznie. Skoro wyniki są nieistotne statystycz-
nie, można jedynie stwierdzić, że  nic nam nie wiadomo o  charakterze 
związku pomiędzy tymi zmiennymi. Można jednak pokusić się o  wyja-
śnienie, dlaczego pozyskane dane nie mówią nic o  zależności pomiędzy 
religijnością a dobrostanem psychicznym. Jednym ze sposobów wyjaśnienia 
takiego rezultatu jest odwołanie się do  charakterystyki dobranych grup. 
Wśród osób badanych 33,3 proc. deklarowało, że są osobami wierzącymi 
i  praktykującymi, ale aż  60 proc. przyznawało, że  są osobami wierzą-
cymi i  niepraktykującymi, natomiast w  zastosowanym kwestionariuszu 
duchowości skala religijności w  dużej części odnosiła się bezpośrednio 
do uczestnictwa w praktykach religijnych związanych z przynależnością 
do Kościoła. Być może jest tak, jak dowodzą inne badania (Alker, Gawin, 
1978 za: Czapiński, 1994), że na religijność rozumianą jako udział w prak-
tykowaniu nakłada się fakt praktykowania z wewnętrznego przekonania 
lub ze względów konwencjonalnych. A jak stwierdzono w przytoczonych 
badaniach, jedynie osoby wierzące i  praktykujące wykazywały wyższy 
poziom szczęścia.

Ponadto warto dodać, że być może więcej wnosiłoby do badań nad relacją 
pomiędzy religijnością a dobrostanem psychicznym pogłębione badanie 
religijności i wykorzystanie do tego celu nowszego narzędzia pomiarowego, 



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 159

opartego na mocnych podstawach teorii Czesława Walesy (Rydz, Walesa, 
Tatala, 2017).

Wrażliwość etyczna a dobrostan psychiczny

Drugi wymiar duchowości, czyli wrażliwość etyczna, koreluje dodatnio 
z pewnymi aspektami dobrostanów głównie w grupie wczesnej dorosłości, 
podczas gdy w grupie osób w późnej dorosłości – koreluje tylko z ogólnym 
dobrostanem osobowościowym. Współczynnik determinacji R² wskazuje, 
że wrażliwość etyczna wyjaśnia w 13,10 proc. zmienność pozytywnych rela-
cji z innymi, w 15,21 proc. zmienność dobrostanu społecznego, w 8,29 proc. 
zadowolenie z różnych sfer życia oraz w 9,55 proc. zmienność dobrosta-
nu emocjonalnego. Są to wyniki zgodne z przewidywaniami i wskazują, 
że w okresie wczesnej dorosłości wrażliwość etyczna w największym stopniu 
oddziałuje na dobrostan społeczny badanych osób. Z kolei w grupie osób 
w późnej dorosłości współczynnik determinacji R² dowodzi, że wrażliwość 
etyczna wyjaśnia 9,1 proc. zmienności dobrostanu osobowościowego.

Jeżeli chodzi o grupę osób w średniej dorosłości, otrzymano wynik prze-
ciwny do oczekiwań, a mianowicie okazało się, że wrażliwość etyczna kore-
luje ujemnie z rozwojem osobistym, a współczynnik R² wyjaśnia 8,6 proc. 
zmienności w zakresie rozwoju osobistego.

Wymienione rezultaty zdają się wskazywać, że wrażliwość etyczna przy-
nosi największe zyski w dobrostanie psychicznym w okresie wczesnej do-
rosłości. Wrażliwość na zło, na krzywdę, pozytywny stosunek do otoczenia 
owocuje utrzymywaniem pozytywnych relacji z innymi ludźmi, przy czym 
może też dziać się odwrotnie – pozytywne relacje z ludźmi mogą wzmagać 
wrażliwość etyczną na problemy, dylematy moralne jednostek, grup, świata. 
We wczesnej dorosłości podejmowane są ważne decyzje odnośnie do pracy 
zawodowej, zawarcia związku małżeńskiego, założenia rodziny czy doboru 
wspólnoty, wymagające m.in. pozytywnego nastawienia do ludzi i działania 



160 � Ludwika Wojciechowska 

na ich rzecz. Wrażliwość etyczna może gwarantować powodzenie w reali-
zacji tego typu osobistych planów. Rolę dojrzałej wrażliwości na problemy 
społeczne i moralne widać także w dodatnim związku z ogólnym dobro-
stanem społecznym, czyli pozytywnym spostrzeganiem siebie jako członka 
społeczeństwa i swej w nim aktywności. Efektem towarzyszącym jest też 
poczucie zadowolenia ze swego funkcjonowania w różnych sferach życia 
(zadowolenie z różnych dziedzin swego życia) oraz osiągnięcie ogólnego 
dobrostanu emocjonalnego.

Z kolei w grupie osób w późnej dorosłości wrażliwość etyczna, zgod-
nie z kierunkiem oczekiwań, wiąże się dodatnio z ogólnym dobrostanem 
osobowościowym, co może oznaczać, że poprzez pozytywne nastawienie 
do innych ludzi, empatyczne ich wspieranie osoby starsze osiągają poczucie 
sensu życia i przekonania o wartościowym wykorzystaniu swych dyspozycji 
i walorów.

Obecnie należy się odnieść do niezgodnego z oczekiwaniami wyniku 
uzyskanego w grupie osób w średniej dorosłości. Jedyny istotny statystycz-
nie rezultat to ujemna korelacja pomiędzy wrażliwością etyczną a kategorią 
dobrostanu – rozwojem osobistym. Wytłumaczeniem takiego stanu rze-
czy może być specyfika okresu średniej dorosłości, w którym występuje 
szczególne natężenie działań skierowanych na innych – na starzejących się 
rodziców, na dorastające lub dorosłe dzieci, wnuczęta, przy jednoczesnym 
wypełnianiu obowiązków zawodowych. Wrażliwość etyczna sprawia, że oso-
by w średniej dorosłości intensywnie angażują się we wspieranie i pomaganie 
innym, wykorzystując przez to niekiedy już ograniczone pokłady swojej 
energii i czas, które mogłyby przeznaczyć na troskę o rozwój własnej osobo-
wości, realizację własnych potrzeb (życie towarzyskie, rozrywki, nabywanie 
wiedzy i umiejętności), zamiast być w pełni oddanymi innym i zaspokajać 
potrzeby innych. Brak możliwości swobodnego wyboru i poświęcanie się 
dla otoczenia nie sprzyja więc aspektowi dobrostanu osobowościowego, 
jakim jest osobisty rozwój.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 161

Harmonia a dobrostan psychiczny

Harmonia jako podskala duchowości okazała się w największym stopniu 
korelować z dobrostanem psychicznym i jego wymiarami w badanych gru-
pach osób dorosłych. W grupach wczesnej i późnej dorosłości kierunek za-
leżności oraz liczebność istotnych korelacji jest zbliżona, natomiast wyniki 
w grupie osób w średniej dorosłości są zróżnicowane.

W grupie wczesnej dorosłości harmonia koreluje dodatnio z niemal 
wszystkimi analizowanymi, spełniającymi cechę rzetelności, komponentami 
dobrostanów. Wyjątek stanowią nieistotne korelacje harmonii z dwoma 
wymiarami – pozytywnymi relacjami i ogólnym zadowoleniem z życia. 
Należy także dodać, że odnotowano ujemną korelację dotyczącą afektu 
negatywnego, co jest zgodne z teorią dobrostanu mówiącą, że im niższy 
afekt negatywny, tym wyższy jest poziom dobrostanu emocjonalnego. Wy-
mienione rezultaty dają podstawę do sądzenia, że doświadczanie i poszuki-
wanie spójności ze światem, spokoju, równowagi i ładu wewnętrznego, czyli 
harmonii, jako aspektu duchowości stanowić może cenny zasób ochronny, 
sprzyjający pomyślnemu przystosowaniu się do wymagań rozwojowych 
okresu wczesnej dorosłości.

Wysokość uzyskanych w grupie osób we wczesnej dorosłości współ-
czynników determinacji R² informuje, że harmonia wyjaśnia 19,62 proc. 
zmienności samoakceptacji, czyli aspektu dobrostanu osobowościowego; 
17,64 proc. ogólnego dobrostanu osobowościowego; 12,96 proc. społecz-
nego wkładu, będącego aspektem dobrostanu społecznego; 12,18 proc. 
ogólnego dobrostanu społecznego; a także 33,52 proc. zmienności afektu 
pozytywnego; 23,81 proc. afektu negatywnego; 42,12 proc. zadowolenia 
z różnych dziedzin życia; 30,69 proc. poczucia szczęścia oraz 42,12 proc. 
ogólnego dobrostanu emocjonalnego. Porównanie współczynników deter-
minacji pokazuje, że w okresie wczesnej dorosłości harmonia w najwięk-
szym stopniu wyznacza poziom dobrostanu emocjonalnego i jego aspektów 
w porównaniu z innymi komponentami dobrostanów.



162 � Ludwika Wojciechowska 

W grupie osób w późnej dorosłości również uzyskano liczne istotne 
korelacje pomiędzy harmonią a elementami dobrostanu psychicznego. 
Współczynniki determinacji R² pokazują, że harmonia wyjaśnia 16,65 proc. 
zmienności samoakceptacji; 13,69 proc. zmienności dobrostanu osobowo-
ściowego; 38,44 proc. afektu pozytywnego; 10,76 proc. afektu negatywnego; 
26,01 proc. ogólnego zadowolenia z życia; oraz 19,54 proc. zmienności 
ogólnego dobrostanu emocjonalnego. Wysokość współczynników R² do-
wodzi, że podobnie jak w grupie osób we wczesnej dorosłości harmonia 
zdaje się w największym stopniu wyznaczać zmienność aspektów dobro-
stanu emocjonalnego – emocji pozytywnych oraz zadowolenia z życia. Jak 
się okazuje, w późnej dorosłości uporządkowanie swego życia, dokonanie 
bilansu życiowego, odnalezienie sensu swej drogi życiowej i w przypadku 
osób wierzących odczucie kontynuacji swego trwania po śmierci wiąże się 
z doświadczaniem harmonii i tworzy warunki do ogólnego zadowolenia 
i emanowania pozytywną emocjonalnością.

Odrębne wyniki uzyskano w grupie osób w średniej dorosłości. Oka-
zało się, że harmonia koreluje ujemnie zarówno z aspektami dobrostanu 
osobowościowego i jego ogólnym wynikiem, jak i z ogólnym dobrostanem 
społecznym. Natomiast dodatnio koreluje ze wszystkimi analizowanymi 
komponentami dobrostanu emocjonalnego i jego globalnym wynikiem. 
Współczynniki determinacji R² pokazują, że harmonia wyjaśnia 21,44 proc. 
zmienności samoakceptacji, 22,18 proc. panowania nad otoczeniem, 19,80 
proc. ogólnego dobrostanu osobowościowego oraz 38,69 proc. ogólnego 
dobrostanu społecznego. Ponieważ harmonia koreluje ujemnie z wymie-
nionymi komponentami dobrostanów, można stwierdzić, że jej osiągnięcie 
nie sprzyja poczuciu kontroli nad kontekstem społecznym, ustaleniu swojej 
pozycji w relacjach społecznych, a także akceptacji siebie. Można ten fakt 
łączyć ze specyfiką okresu średniej dorosłości i poczuciu wypalenia ze wzglę-
du na świadczenie swojego kapitału psychicznego na rzecz innych. Można 
także zastanowić się nad tym, czy nie odgrywa pewnej roli uświadomienie 



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 163

sobie procesu starzenia się i nieuniknionego odejścia na emeryturę, z czym 
przedstawicielowi średniego wieku często jest się trudno pogodzić.

Jednak obraz zmienności dobrostanu w tym okresie rozwojowym nie jest 
tak jednoznaczny, bo okazuje się, że harmonia koreluje dodatnio ze wszyst-
kimi aspektami dobrostanu emocjonalnego. Współczynniki determinacji 
R² dowodzą, że harmonia wyjaśnia 41,09 proc. zmienności afektu pozytyw-
nego; 57 proc. afektu negatywnego (tu korelacja z harmonią była ujemna); 
18,23 proc. zmienności zadowolenia ze wszystkich sfer życia; 16.08 proc. 
ogólnego zadowolenia z życia; 36,24 proc. poczucia szczęścia oraz 43,56 
proc. ogólnego dobrostanu emocjonalnego. Oznacza to, że harmonia stano-
wi bardzo dobry predyktor dla życia afektywnego w grupie osób w średniej 
dorosłości (a także, co było stwierdzone wcześniej, dla grup osób we wcze-
snej i późnej dorosłości). Zastanawiająca jest więc ambiwalencja w zakresie 
danych dotyczących dobrostanu osobowościowego i społecznego oraz tych, 
które odnoszą się do dobrostanu emocjonalnego. Można przypuszczać, 
że doświadczanie harmonii może łączyć się z poczuciem ograniczenia doty-
czącym swojej osobowości i funkcjonowania społecznego, ale jednocześnie 
z poczuciem bezpieczeństwa emocjonalnego, stałości, przewidywalności 
i powstania dzięki temu warunków do cieszenia się życiem i codziennymi 
doświadczeniami, odczuwania satysfakcji z dokonań, pozostawania w po-
zytywnym nastroju mimo, a nawet wbrew, niezadowalającej percepcji siebie 
i relacji społecznych.

Duchowość a dobrostan psychiczny

Ogólny wynik duchowości skorelowany z trzema rodzajami dobrostanu 
psychicznego prezentuje tabela 15. Można z niej wyczytać, jak dużą rolę 
pełni duchowość w osiąganiu dobrostanu psychicznego w okresie wcze-
snej dorosłości, a co ciekawe, większą niż w średniej dorosłości, a także 
w późnej. W późnej dorosłości współczynnik determinacji R² wskazuje, 



164 � Ludwika Wojciechowska 

że duchowość wyjaśnia 11,70 proc. zmienności afektu pozytywnego, a także 
13 proc. ogólnego zadowolenia z życia, czyli dwóch aspektów dobrostanu 
emocjonalnego. W grupie osób we wczesnej dorosłości współczynnik deter-
minacji R² ukazuje, że duchowość wyjaśnia aż 25 proc. zmienności afektu 
pozytywnego, ponadto 10,30 proc. zmienności zadowolenia z różnych sfer 
życia oraz 9,73 proc. dobrostanu emocjonalnego. Podobna sytuacja jest 
w grupie osób w średniej dorosłości. Współczynnik R² ujawnia, że ducho-
wość wyjaśnia 16,56 proc. afektu pozytywnego; 14,90 proc. afektu nega-
tywnego; 10,24 proc. poczucia szczęścia oraz 9,36 proc. zmienności ogól-
nego dobrostanu emocjonalnego. We wczesnej dorosłości poza aspektami 
dobrostanu emocjonalnego duchowość wyjaśnia 8,24 proc. pozytywnych 
relacji z innymi ludźmi bądź instytucjami; 13,39 proc. poczucia wnoszenia 
wkładu w społeczeństwo; oraz 17,47 proc. zmienności ogólnego dobrostanu 
społecznego.

Na podstawie powyższych rezultatów można uznać, że potwierdziły 
się wyniki dostępnych badań w których poszukiwano związku pomiędzy 
duchowością a dobrostanem. Udowodniono (Emmons, 1999 za: Trzebiń-
ska, 2008), że dążenie w codziennej praktyce do celów dotyczących tego, 
co transcendentne i nacechowane doskonałością, jest związane z wyższą 
ogólną satysfakcją z życia, lepszym przystosowaniem społecznym oraz 
mniejszym natężeniem objawów neurotyczności i depresji.

Podsumowanie

Uzyskane wyniki badań dostarczyły podstaw do stwierdzenia, że analizu-
jąc problem duchowości/religijności wśród dorosłych, warto zastosować 
podejście rozwojowe i uwzględniać w badaniach grupy we wczesnej, śred-
niej i późnej dorosłości. Okazało się bowiem, że uzyskano odmienne rezul-
taty, zwłaszcza w grupie osób w średniej dorosłości w porównaniu z gru-
pą osób we wczesnej oraz w późnej dorosłości. Ponadto z badań wynikło, 



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 165

że najsilniejszym predyktorem dobrostanu psychicznego jest harmonia na tle 
dwóch innych aspektów duchowości – religijności i wrażliwości etycznej. 
Wynik ten jest zgodny z danymi, jakich dostarczyli inni badacze (Ogińska-
-Bulik, Zadworna-Cieślak, 2015), wskazując na znaczącą rolę harmonii w ra-
dzeniu sobie ze stresem potraumatycznym i uznając ją za cenny zasób w ob-
liczu doświadczanych trudności. Istotnym wynikiem niniejszych badań jest 
wykazanie, że harmonia szczególnie wiąże się z dobrostanem emocjonalnym 
we wszystkich okresach rozwojowych, a jej związki z dobrostanem osobo-
wościowym i społecznym są istotne w grupach osób we wczesnej i późnej 
dorosłości. Zasada ta nie dotyczy grupy osób w średniej dorosłości, w której 
wystąpiły ujemne korelacje pomiędzy tymi zmiennymi. Na związek har-
monii z przeżyciami emocjonalnymi, a zwłaszcza na brak w tym kontekście 
odczuwania samotności zwracają uwagę badacze w USA (Carr, 2009) i tłu-
maczą ten wynik pojawiającym się dzięki harmonii poczuciem sensu życia.

Wnioski

1.	 Potwierdziła się hipoteza dotycząca dodatniego związku pomiędzy 
aspektem duchowości – harmonią a dobrostanem emocjonalnym we wszyst-
kich badanych grupach wiekowych.

2.	 Hipoteza odnosząca się do dodatniego związku pomiędzy aspektem 
duchowości – harmonią a dobrostanem osobowościowym i społecznym 
potwierdziła się w grupach wczesnej i późnej dorosłości. W grupie średniej 
dorosłości uzyskano korelacje ujemne.

3.	 Nie uzyskano potwierdzenia hipotezy o dodatnim związku religijno-
ści z dobrostanem emocjonalnym, osobowościowym i społecznym. Wyniki 
okazały się nieistotne statystycznie.

4.	 Hipoteza dotycząca dodatniego związku pomiędzy aspektem ducho-
wości – wrażliwością etyczną a dobrostanem osobowościowym, społecznym 



166 � Ludwika Wojciechowska 

i emocjonalnym lub/i ich aspektami uzyskała potwierdzenie w grupie osób 
we wczesnej dorosłości. W grupie osób w późnej dorosłości związek dodatni 
wystąpił odnośnie do ogólnego dobrostanu osobowościowego, natomiast 
w grupie średniej dorosłości wystąpił ujemny związek z aspektem dobro-
stanu osobowościowego – rozwojem osobistym.

5.	 Potwierdzona została hipoteza zakładająca dodatni związek pomiędzy 
duchowością a dobrostanem osobowościowym, społecznym i emocjonal-
nym (lub ich komponentami) w grupach osób we wczesnej i średniej doro-
słości. W grupie osób w późnej dorosłości istotny dodatni związek dotyczył 
tylko dobrostanu emocjonalnego.

Literatura cytowana

Argyle M. (2004a). Psychologia szczęścia. Wrocław.

Argyle M. (2004b). Przyczyny i korelaty szczęścia. W: Psychologia pozytywna. Na-

uka o szczęściu, zdrowiu, sile i cnotach człowieka, red. J. Czapiński, s. 165–203. 

Warszawa.

Birren J. (1961). A brief theory of the psychology of aging. Part 1. „The Gerontologist” 

1, s. 69–77.

Bühler Ch. (1999). Bieg życia ludzkiego. Warszawa.

Carr A. (2004). Positive psychology. The science of happiness and human strengths. 

Hove–New York.

Carr A. (2009). Psychologia pozytywna. Nauka o szczęściu i ludzkich siłach. Poznań.

Czapiński J. (2004). Spotkanie dwóch tradycji: hedonizmu i eudajmonizmu. W: Psy-

chologia pozytywna. Nauka o  szczęściu, zdrowiu, sile i  cnotach człowieka, red. 

J. Czapiński, s. 13–17. Warszawa.

Dahlsgaard K., Peterson C., Seligman M. P. E. (2005). Shared virtue: The conver-

gence of valued human strengths across culture and history. „Review of General 

Psychology” 3, s. 203–213.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 167

Diener E., Lucas R. E., Oishi S. (2004). Dobrostan psychiczny. Nauka o szczęściu 

i zadowoleniu z życia. W: Psychologia pozytywna. Nauka o szczęściu, zdrowiu, sile 

i cnotach człowieka, red. J. Czapiński, s. 35–50. Warszawa.

Erikson E. (1997). Dzieciństwo i społeczeństwo. Poznań.

Fleeson W. (2004). The quality of American life at the end of the century. W: How heal-

thy we are? A National Study of Well-Being at Midlife, eds. O. G. Brim, C. D. Ryff, 

R. C. Kessler, s. 252–272. Chicago.

Frank R. H. (2008). Jak nie kupować szczęścia. W: Socjologia codzienności, red. 

P. Sztompka, M. Bogunia-Borowska, s. 318–333. Przeł. K. Gadowska. Kraków.

Haidt J. (2007). Szczęście. Od mądrości starożytnych po koncepcje współczesne. Gdańsk.

Halicka M., Halicki J. (2002). Satysfakcja życiowa ludzi starszych. W: Polska starość, 

red. B. Synak, s. 219–230. Gdańsk.

Heszen-Niejodek I. (2003). Wymiar duchowy człowieka a zdrowie. W: Zasoby osobiste 

i społeczne sprzyjające zdrowiu jednostki, red. Z. Juczyński, N. Ogińska-Bulik, 

s. 33–47. Łódź.

Heszen-Niejodek I., Gruszczyńska E. (2004). Wymiar duchowy człowieka, jego 

znaczenie w psychologii zdrowia i jego pomiar. „Przegląd Psychologiczny” 147, 

1, s. 15–31.

Jahoda M. (1981). Work, employment, and unemployment. Values, theories, and appro-

aches in social research. „American Psychologist” 36, s. 184–191.

Jung C. G. (1993). Archetypy i symbole. Warszawa.

Jung C. G. (1997). Psychologia przeniesienia. Warszawa.

Keyes C. L. M. (2003). Complete mental health: An agenda for the 21st century. W: Flo-

urishing: Positive Psychology and life well-lived, eds. C. L. M. Keyes, J. Haidt, 

s. 293–312. Washington.

Keyes C. L. M., Magyar-Moe J. L. (2003). The measurement and utility of adult 

subjective well-being. W: Positive psychological assessment: A handbook of models 

and measures, eds. S. J. Lopez, C. R. Snyder, s. 411–425. Washington.

Keyes C.  L. M., Shapiro A.  D. (2004). Social well-being in  the United Sta-

tes: A  descriptive epidemiology. W:  How healthy are we? A  National Study 



168 � Ludwika Wojciechowska 

of Well-Being at Midlife, eds. O. G. Brim, C. D Ryff, R. C. Kessler, s. 350–372.  

Chicago.

Keyes C. L. M., Waterman M. B. (2003). Dimensions of well-being and mental 

health in adulthood. W: Well-being: Positive development across the life course, eds. 

M. Bornstein, L. Davidson, C. L. M. Keyes, K. A. Moore, s. 477–497. London.

Krawczyk K. (2016). Dyspozycja do wybaczania a subiektywny dobrostan psychiczny 

osób w średniej dorosłości. Nieopublikowana praca magisterska napisana pod 

kierunkiem Ludwiki Wojciechowskiej. Warszawa.

Krok D. (2009). Religijność a duchowość – różnice i podobieństwa z perspektywy psy-

chologii religii. „Polskie Forum Psychologiczne” 14, 1, s. 126–141.

Magai E., Halpern B. (2001). Emotional development during the midlife years. W: Han-

dbook of midlife development, ed. M. E. Lachman, s. 310–344. New York.

Mariański J. (2010). Nowa duchowość – alternatywa czy dopełnienie religijności. W: Re-

ligijność i duchowość – dawne i nowe formy, red. M. Libiszowska-Żółtkowska, 

S. Grotowska, s. 19–34. Kraków.

Maslow A. (2006). Motywacja I osobowość. Warszawa.

Mielicka H. (2010). Religijny wymiar duchowości. W: Religijność i duchowość – daw-

ne i nowe formy, red. M. Libiszowska-Żółtkowska, S. Grotowska, s. 45–55). 

Kraków.

Moore K. A., Keyes C. L. M. (2003). A brief history of the study of well-being in chil-

dren and adults. W: Well-being: Positive development across the life course, eds. 

M. Bornstein, L. Davidson, C. L. M. Keyes, K. A. Moore, s. 1–11. London.

Mroczek D.  K. (2004). Positive and negative affect at  midlife. W: How healthy 

we are? A National Study of Well-Being at Midlife, eds. O. G. Brim, C. D. Ryff, 

R. C. Kessler, s. 205–226. Chicago.

Mroczek D. K., Kolarz C. M. (1998). The effect of age on positive and negative affect: 

A developmental perspective on happiness. „Journal of Personality and Social 

Psychology” 75, 5, s. 1333–1349.

Neugarten B. L. (1979). Time, age, and life cycle. „American Journal of Psychiatry” 

136, 7, s. 887–894.



Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy…� 169

Ogińska-Bulik N., Zadworna-Cieślak M. (2015). Spirituality and the negative and 

positive effects of  traumatic experiences in a group of  emergency service workers. 

„Polish Journal of Applied Psychology” 13, 2, s. 9–24.

Pervin L. A., John O. P. (2002). Osobowość: teoria i badania. Kraków.

Peterson C., Seligman M. E. P. (2004). Character strengths and virtues. A handbook 

and classification. Oxford.

Rogers C. R. (2002). O stawaniu się osobą. Poznań.

Ruch W., Proyer R. T., Harzer C., Park N., Peterson C., Seligman M. E. P. (2010). 

Values in Action Inventory of Strengths (VIA-IS). Adaptation and validation of the 

German version and the development of a peer-rating form. „Journal of Individual 

Differences” 31, 3, s. 138–149.

Ryan R. M., Deci E. I. (2001). On happiness and human potentials: A review of re-

search on hedonic and eudaimonic well-being. „Annual Review of Psychology” 

52, s. 141–166.

Rydz E., Walesa C,. Tatala M. (2017). Structure and level of  religiosity. „Polish 

Psychological Bulletin” 48, 1, s. 20–27.

Ryff C. D. (1989). Happiness is  everything, or  is it? Explorations on  the meaning 

of psychological well-being. „Journal of Personality and Social Psychology” 57, 

s. 1069–1081.

Ryff C. D. (1995). Psychological well-being in adult life. „Current Directions in Psy-

chological Science” 4, s. 99–104.

Ryff C. D., Keyes C. L. M. (1995). The structure of psychological well-being revisited. 

„Journal of Personality and Social Psychology” 4, s. 719–727.

Ryff C. D., Singer B. (2004). Paradoksy kondycji ludzkiej: dobrostan i zdrowie na dro-

dze ku śmierci. W: Psychologia pozytywna. Nauka o szczęściu, zdrowiu, sile i cnotach 

człowieka, red. J. Czapiński, s. 147–162. Warszawa.

Sanders P. W., Allen G. E. K., Fischer L., Richards P. S. D., Morgan T., Potts 

R. W. (2015). Intrinsic Religiousness and Spirituality as Predictors of Mental Health 

and Positive Psychological Functioning in Latter-Day Saint Adolescents and Young 

Adults. „Journal of Religion and Health” 54, s. 871–887.



170 � Ludwika Wojciechowska 

Snider A. M., McPhedran S. (2014). Religiosity, spirituality, mental health, and men-

tal health treatment outcomes in Australia: a systematic literature review. „Mental 

Health, Religion & Culture” 17, 6, s. 568–581.

Socha P. (2000). Psychologia rozwoju duchowego – zarys zagadnienia. W: Duchowy 

rozwój człowieka: fazy życia, osobowość, wiara, religijność, red. P. Socha, s. 15–44. 

Kraków.

Socha P. M. (2014). Przemiana duchowa jako kluczowe pojęcie psychologii rozwoju 

człowieka. „Psychologia Rozwojowa” 19, 3, s. 9–22.

Steuden S. (2011). Psychologia starzenia się i starości. Warszawa.

Szymańska L. (2017). Style poczucia humoru a typ podejmowanej aktywności i do-

brostan osób w późnej dorosłości. Nieopublikowana praca magisterska napisana 

pod kierunkiem Ludwiki Wojciechowskiej. Warszawa.

Trzebińska E. (2008). Psychologia pozytywna. Warszawa.

Walesa C. (2005). Rozwój religijności człowieka, t. 1: Dziecko. Lublin.

Westerlund K. (2016). Spirituality and mental health among children and youth – 

a Swedish point of view. „International Journal of Children’s Spirituality” 21, 

3–4, s. 216–229.

Wojciechowska L. (2011). Basic hope and generativity in middle adulthood. „Polish 

Psychological Bulletin” 42, 4, s. 188–197.

Wontorczyk A. (2017). Ukryte i jawne funkcje pracy a ekologia życia człowieka. „Cza-

sopismo Psychologiczne – Psychological Journal” 23, 2, s. 305–317.

Zarzycka B., Rydz E. (2012). Explaining the relationship between emotions towards 

God and Sense of Coherence in polish young, middle and late adults. W: The psy-

chology of human development – selected issues, t. II, eds. D. Musiał, E. Rydz, 

s. 187–206. Lublin.



Zbigniew Łoś
UNIWERSYTET WROCŁAWSKI

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.05

Postawa wobec religii 
a relacje dorosłych  
z ich rodzicami w okresie 
dzieciństwa, doświadczenia 
z rówieśnikami  
oraz wybrane wymiary 
osobowości

Connections between adults’ attitude towards religion  
and relations with parents during childhood, experiences  
with their peers and selected personality factors

STRESZCZENIE

Artykuł przedstawia wyniki siedmiu badań empirycznych dotyczących związków 

między postawą wobec religii u dorosłych a zmiennymi reprezentującymi ważne 

doświadczenia socjalizacyjne z okresu dzieciństwa i adolescencji oraz aktualne 

cechy osobowości. Postawa wobec religii była określona jako dwubiegunowy 



172 � Zbigniew Łoś 

wymiar psychologiczny: sceptycyzm–religijność, krótko nazywany religijność. 

Doświadczenia z dzieciństwa były charakteryzowane przez wzajemne uczucia 

dziecka i rodziców oraz poziom rodzicielskiej kontroli. Doświadczenia z ado-

lescencji to doświadczenia z ról pełnionych w grupach rówieśniczych. Aktualne 

cechy osobowości były określone według trzech modeli czynnikowych: Eysencka, 

Wielkiej Piątki, oraz HEXACO.

Pomiar osobowości zapewniały kwestionariusze EPQ-Rs, NEOI-FFI oraz HE-

XACO-60, a pozostałych zmiennych kwestionariusze własnej konstrukcji (Opi 

dla religijności, PDwR dla doświadczeń z rodzicami i AB dla doświadczeń z grup 

rówieśniczych). Wykonane badania miały charakter eksploracyjny, zastosowano 

procedury korelacyjne. Zbadanych zostało siedem prób o różnej liczebności (od 

140 do 390 osób) i w różnych zakresach wieku: część w wieku 17–26 lat, a pozostałe 

w wieku 18–65 lat.

Rezultaty analiz pokazały, że związki religijności z doświadczeniami rodzinny-

mi i grupowymi są słabe i niesystematyczne. Religijność dorosłych ma w części 

prób tendencję do pozytywnego związku z poziomem uczuć między dzieckiem 

a rodzicami oraz tendencję do negatywnego związku z pełnieniem aktywnych ról 

w grupach rówieśniczych. Związki religijności z cechami osobowości są raczej słabe, 

ale zbieżne z sygnalizowanymi przez innych badaczy, tj. religijność ma pozytywne 

związki z takimi czynnikami jak Ugodowość, Sumienność i Uczciwość. Na pod-

stawie tych danych empirycznych oraz własnego modelu organizacji psychicznej 

autor sugeruje, że Sceptycyzm-Religijność jako jedna z cech światopoglądu kształ-

tuje się autonomicznie, w sposób mało zależny od doświadczeń socjalizacyjnych 

i podstawowych cech osobowości. Uwarunkowań religijności należy raczej szukać 

w indywidualnej tożsamości, stylu życia, innych cechach światopoglądu oraz spe-

cyficznych podmiotowych doświadczeniach.

Słowa kluczowe: religijność, doświadczenia z rodzicami, doświadczenia z grup 

rówieśniczych, czynniki osobowości.



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 173

ABSTRACT

The paper presents the results of seven empirical studies on connections between 

attitudes towards religion in adults and variables representing important socializa-

tion experiences from childhood to adolescence, and current traits of personality. 

The attitude towards religion was defined as a bipolar psychological dimension: 

skepticism-religiousness, briefly called religiosity. Childhood experiences were 

characterized by the mutual feelings of the child and the parents and the level 

of parental control. The adolescence experiences were based on experiences from 

individual roles in peer groups. The current personality traits were described ac-

cording to the three factor-models: Eysenck’s, Big Five, and HEXACO.

Personality measurement was provided by EPQ-Rs, NEOI-FFI and HEXACO-60 

questionnaires, and the remaining variables by own questionnaires (Opi for re-

ligiosity, PDwR for experiences with parents and AB for experiences from peer 

groups). The researches were exploratory by cross-sectional design. Seven samples 

of different sizes (from 140 to 390 persons) and in different age ranges were exam-

ined: a part from ages 17 to 26, and the others from 18 to 65.

Results showed that connections between religiosity and experiences from family 

or peer-groups were poor and unsystematic. Adult religiosity in some samples has ten-

dency to have a positive connections with the level of feelings between the child his/

her and parents, and a negative connections with active roles in peer groups. Relation-

ships between religiosity and personality traits are rather weak, but coincide with the 

ones signaled by other researchers, i.e. religiosity has positive connections with such 

factors as Agreeableness, Conscientiousness and Honesty. According to the empiri-

cal data and on the basis of his own model of psychological organization, the author 

suggests that skepticism-religiousness as one of the characteristics of the world-view 

is shaped autonomously, and is not dependent on socialization experiences and basic 

personality traits. Conditions of religiosity should be searched rather in individual 

identity, lifestyle, other traits of worldview, and in specific subjective experiences.

Key words: religiosity, experiences with parents, experiences with peer-groups, 

factors of personality.



174 � Zbigniew Łoś 

Wprowadzenie

Wierzenie jest podstawowym i powszechnym (uniwersalnym) ludzkim do-
świadczeniem we wszystkich kulturach. Prawie wszyscy wierzymy w praw-
dziwość schematów poznawczo-emocjonalnych, przy użyciu których spo-
strzegamy i oceniamy rzeczywistość. Świadoma analiza jest wtórna, pełni 
raczej funkcję adwokata intuicyjnych spostrzeżeń i ocen niż racjonalnego 
krytyka (por. np. Haidt, 2014; Gilovich, Ross, 2017; Berger, 2017).

Wierzenie w węższym znaczeniu dotyczy idei, jest ponadintelektualnym, 
intuicyjno-uczuciowym doświadczaniem prawdziwości twierdzeń świato-
poglądowych i moralnych, w tym również religijnych. To zaabsorbowanie 
człowieka sferą idei, których doświadcza jako uniwersalnych i obiektywnie 
istniejących (w sensie zbliżonym do „trzeciego świata” – Popper, 2002), 
można nazwać jego uduchowieniem (Łoś, 2010). Kluczowa dla duchowości 
człowieka jest zwłaszcza idea istnienia istot i sił nienamacalnych: boskich 
(relacjonowana przez wierzenia religijne) oraz innych nadnaturalnych (re-
lacjonowana przez wierzenia paranormalne). Heilman i Donda zauważają, 
że „87% ludzkości wierzy w jakąś siłę nadprzyrodzoną” (Heilman, Donda, 
2019, s. 17). Psychologia jako nauka empiryczna nie zajmuje się sprawą 
faktycznego istnienia lub nieistnienia owych istot i sił, gdyż nie ma po temu 
narzędzi. Wskutek tego psychologia religii czy duchowości koncentruje się 
na badaniu zaabsorbowania człowieka ideami (wierzeniami) światopoglądo-
wymi i znaczeniem tych idei dla aktywności człowieka. Autor uważa, że re-
ligijność zawiera się w duchowości, gdyż idee religijne stanowią tylko część 
spektrum idei ludzkich (światopoglądowych oraz naukowych). Jest to od-
wrócenie myśli Allporta (1988), który traktował duchowość jako religijność 
wyższej jakości, zawartą w religijności. Emmons (1999) uważa, że religijność 
i duchowość są częściowo rozłączne, ale mają część wspólną, Wulff (1999) 
zaś przekonuje, że religijność i duchowość należy ujmować jako rozłączne. 
Mogą stanowić one dwa wymiary czteropolowej klasyfikacji, jak to pokazał 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 175

Nelson (2009). Osoby wysoce religijne i uduchowione określa jako „tra-
dycyjne zintegrowane”, religijne i mało uduchowione jako „kulturowo 
dogmatyczne”, niereligijne, ale uduchowione jako „indywidualistycznych 
poszukiwaczy duchowości”, a osoby niereligijne i mało uduchowione jako 

„niezaangażowanych” (Nelson, 2009, s. 11). Nie jest jasne, gdzie w takiej kla-
syfikacji zmieściliby się zaangażowani ateiści, zwłaszcza ci nieuważający się 
za poszukiwaczy „duchowości”. Narastająca laicyzacja pojęcia duchowość 
powinna zwiększać zainteresowanie psychologii religii odróżnianiem psy-
chicznych przejawów religijności od innych rodzajów szeroko rozumianej 
duchowości (np. Skrzypińska, 2012; Cholewa, Gilski, 2012).

Religia to problem, którego „zadowalająca definicja wymyka się do dziś 
naukowcom” (Wulff, 1999, s. 21), dlatego kolejna próba nie jest konieczna 
i nie ma na nią miejsca. Religijność jest w tej pracy rozumiana jako wie-
rzenie w zestaw twierdzeń (1) upowszechnianych przez instytucjonalne 
religie i święte teksty oraz (2) przypisujących świętość części doświadczanej 
przez człowieka rzeczywistości. Kategoria świętości (sacrum) jest pojęciem 
pierwotnym, choć oczywiście modyfikowanym przez kontekst społecz-
no-kulturowy (por. Szymołon, 2006). Pozwala ona odróżniać wierzenia 
religijne od innych wierzeń/przekonań światopoglądowych. Wymienione 
dwa założenia wydają się wystarczające do operacjonalizacji i prowadzenia 
prostych badań empirycznych.

Indywidualne różnice w religijności

Kultury i społeczeństwa różnią się rozpowszechnieniem i nasileniem wie-
rzeń religijnych (por. Gebauer, Bleidorn i in., 2014), to jednak nie wystarczy 
do wyjaśnienia indywidualnych różnic w religijności. Podmiot doświadcza 
własnych wierzeń, lecz także ciągle styka się z podobnymi lub odmiennymi 
wierzeniami innych. Sformułowanie, że podmiot swoich wierzeń „doświad-
cza” jest ścisłe, gdyż nie wybiera ich sobie świadomie i racjonalnie, raczej 



176 � Zbigniew Łoś 

jest przez nie opanowywany, odnosi się do nich jako obiektywnie słusznych 
i nadrzędnych w stosunku do własnego ja. Kiedy wchodząc w kontakty 
z innymi ludźmi, dowiaduje się, że treść ich wierzeń jest podobna, uzyskuje 
potwierdzenie „obiektywnego” statusu swoich wierzeń. Jeśli napotka kogoś 
o wierzeniach wyraźnie odmiennych z reguły wnioskuje, że ten ktoś jest 
w błędzie. Taka sytuacja stwarza sposobność trenowania sceptycznej oceny 
cudzych, ale z czasem być może także własnych wierzeń. Akceptująca ocena 
własnych wierzeń jest pierwotna, sceptyczna cudzych wtórna. Powtarzająca 
się ocena składa się na względnie stałą postawę wobec określonego zesta-
wu wierzeń. Indywidualne postawy wobec wierzeń religijnych składają się 
na wymiar Sceptycyzm–Religijność1 i są mierzalne. Sceptycyzm jest rozu-
mowym negowaniem twierdzeń religii lub wierzeniem w twierdzenia negują-
ce prawdy religijne. Osoba sceptyczna uważa, że dokonuje rzeczowej oceny 
krytycznej (w odróżnieniu od ateistów, którzy wydają się być emocjonalnie 
zaangażowani przeciwko religii). Na użytek tej pracy postawa wobec religii 
będzie krótko (zamiennie) nazywana religijnością („niską” lub „wysoką”).

Czy tak rozumiana postawa wobec wierzeń religijnych spełnia kryteria 
cechy osobowości? „Cechy osobowości odnoszą się do stałych wzorców, 
według których ludzie czują, myślą i postępują. […] Przez stałość rozumiemy 
to, że cecha opisuje pewną regularność w zachowaniu osoby. […] Teoretycy 
cech są zainteresowani tymi cechami, co do których ludzie znacząco różnią 
się między sobą” (Cervone, Pervin, 2011, s. 278–279). Przytoczona wykład-
nia Cervone i Pervina nie pozostawia wątpliwości – postawa wobec wierzeń 

1	 W  tym opracowaniu nazwy własne zmiennych lub skal odnoszące się do  koncep-
cji i narzędzi stworzonych przez autora oraz nazwy czynników lub skal użyte jako 
nazwy własne odnoszące się do konkretnego czynnikowego modelu teoretycznego, 
badania lub narzędzia (Eysencka, Costy i  McCrae, Ashtona i  Lee, Cattella) są  pi-
sane dużą literą. Natomiast podobnie brzmiące nazwy zmiennych lub czynników 
użyte w sensie bardziej ogólnym (jako nazwy pospolite, odnoszące się jednocześnie 
do  różnych zjawisk, badań lub koncepcji) oraz nazwy odnoszące się do  wielu in-
nych koncepcji niewymienionych w tym przypisie pisane są małą literą.



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 177

religijnych powinna być zaliczana do cech szeroko rozumianej osobowości 
(zob. MacDonald, 2000; por. Skrzypińska, 2012).

Obserwacje i badania wskazują, że rozwój wierzeń religijnych i postaw 
wobec nich dokonuje się od wczesnego dzieciństwa (Walesa, 1982, 2005). 
Uczestniczą w tym różnorodne uwarunkowania, w tym określane jako so-
cjalizacyjne. Należy wymienić przede wszystkim wzajemne oddziaływania 
między dzieckiem a rodzicami oraz innymi osobami, w tym zwłaszcza ró-
wieśnikami. Następnie kulturowe przekazy edukacyjne (wiedza „encyklope-
dyczna”, nauczanie religijne, kulturowe mity i wzorce osobowe, instrukcje 
wskazujące hierarchię wartości), a nawet zwykłą reklamę i propagandę poli-
tyczną. Psychologiczne uwarunkowania i mechanizmy rozwoju religijnego 
są w znacznej części te same, co w ogólnym rozwoju psychicznym (Walesa, 
1996), więc poszukiwanie znaczących związków między postawą wobec reli-
gii a innymi właściwościami psychicznymi, takimi jak ważne rodzaje doświad-
czeń osobistych czy główne cechy osobowości, jest całkowicie uzasadnione.

Pomiar postawy wobec religii

Skala Sceptycyzm–Religijność powstała w ramach prac nad wielowymiaro-
wym kwestionariuszem światopoglądu, dlatego z założenia nie może być 
obszerna. Jest wmontowana w Kwestionariusz Opinii (skrót „Opi”), który 
miał kilka wersji zależnie od potrzeb badawczych, m.in. Opi-20, Opi-47, 
Opi-60 (liczba po łączniku wskazuje ilość itemów). Wersja Opi-20 powstała 
w 2010 roku na potrzeby badań możliwie szybkich, a nie wielowymiarowych. 
W tej wersji dziesięć itemów skali Sceptycyzm–Religijność jest po prostu 
zmieszanych z dziesięcioma buforowymi (są to głównie itemy skali wierzeń 
paranormalnych, której wynik nie musi być obliczany). Wersja Opi-47 była 
w latach 2011–2018 podstawowym kwestionariuszem do pomiaru zmien-
nych światopoglądowych. Prócz skali Sceptycyzm–Religijność zawiera czte-
ry inne skale: Radykalizmu–Konserwatyzmu, Wierzeń Paranormalnych, 



178 � Zbigniew Łoś 

Autorytaryzmu oraz Socjalizmu. Trzy ostatnie skale zawierają itemy ade-
kwatne do nazwy, czyli nie zawierają sformułowań opisujących poglądy 
przeciwne (Realizm, Liberalizm i Kapitalizm). W tym przypadku wymóg 
utrzymania akceptowalnej rzetelności skal przeważył nad chęcią różnico-
wania ich treści. W 2018 roku powstała wersja Opi-60, która prócz wyżej 
wymienionych zawiera jeszcze skalę Wierzeń Spiskowych, czyli łącznie sześć 
skal. Tworzą one trzy ogólniejsze czynniki: Konserwatyzmu (Sceptycyzm–
Religijność i Radykalizm–Konserwatyzm), Intencjonalizmu (Wierzenia 
Paranormalne i Spiskowe) oraz Populizmu (Autorytaryzm i Socjalizm). 
W przygotowaniu jest odrębna publikacja na ten temat.

Sama skala Sceptycyzm–Religijność jest identyczna we wszystkich wer-
sjach kwestionariusza. W niniejszym tekście będzie każdorazowo podane, 
którą wersją kwestionariusza Opi dokonany był pomiar postawy wobec 
religii. Rzetelność skali jest we wszystkich badaniach wysoka. Alfa Cron-
bacha obliczona na dużej próbie (N = 709) niezwiązanej z badaniami pre-
zentowanymi w tym tekście wynosi 0,87, a rozkład wyników surowych jest 
zwykle zbliżony do normalnego. Format odpowiedzi jest czteropunktowy: 

„Z” – zgadzam się (3 pkt.), „z” –zgadzam się częściowo (2 pkt.), „n” – czę-
ściowo nie zgadzam się (1 pkt.), „N” – nie zgadzam się (0 pkt.). Omawiana 
skala składa się z dziesięciu itemów, z czego pięć opisuje postawę sceptyczną, 
a pięć wierzącą. Itemy są zredagowane jako bezosobowe opinie, ich treść nie 
odnosi się do ja osoby badanej, inaczej niż w znanych na świecie skalach 
religijności, gdzie przynajmniej część itemów zwykle jest sformułowana 
w pierwszej osobie (por. Koenig, Al. Zaben, Khalifa, Al. Shohabib, 2015). 
Poniżej przedstawione są niepublikowane wcześniej itemy skali Sceptycyzm–
Religijność z kwestionariusza Opi-60 (na prawach cytatu).

Itemy postawy sceptycznej kwestionują poznawczą wartość religii (na 
korzyść nauki) oraz społeczną przydatność religii i Kościoła:

10.	 W miarę rozwoju nauki wszystkie religie stracą rację bytu.
15.	 W szkołach zamiast religii powinno być nauczane religioznawstwo.



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 179

19.	 Znaczenie Kościoła powinno być zmniejszone, choćby przez prze-
kazanie części pieniędzy, którymi on dysponuje na badania naukowe lub 
pomoc głodującym krajom trzeciego świata.

29.	 Wszystkie cuda to złudzenie lub wymysł sprytnych ludzi.
34.	 Religia służy tylko do manipulacji ludźmi.
Itemy postawy pozytywnej wobec religii wyrażają w prosty sposób 

główne tezy wiary w stworzenie świata przez Boga, aktywność Szatana, 
Sąd Ostateczny i Zbawienie, a także społeczną użyteczność religii. Autor 
przypuszcza, że zagadnienia te odnoszą się także do niechrześcijańskich 
wyznań monoteistycznych:

2.	 Religia umacnia porządek społeczny, godzi człowieka z rzeczywisto-
ścią i nadaje sens jego życiu.

13.	 Celem człowieka jest osiągnięcie zbawienia poprzez etyczne życie, 
wiarę i modlitwy.

17.	 Po śmierci człowiek jest sądzony za swoje czyny i wiarę.
23.	 Wszystko, co nas otacza, zostało stworzone przez Boga/Siłę Wyższą.
39.	 Szatan istnieje i działa na szkodę ludzi.
Jak widać, wszystkie powyższe itemy sformułowane są nader prosto, 

aby były przystępne również dla badanych niewykształconych lub słabo 
zorientowanych w problematyce religijnej (indyferentnych). Przyjęte przy 
konstrukcji kwestionariuszy Opi założenie, że postawa wobec religii stanowi 
jeden wymiar, jest świadomym uproszczeniem (do aspektu poznawcze-
go). Niektóre modele religijności zakładają, że wymiarów może być więcej. 
Saroglou (2011) zaproponował model złożony z czterech aspektów: po-
znawczego (believing), emocjonalnego (bonding), moralnego (behaving) oraz 
wspólnotowego (belonging). Model zaproponowany przez Walesę (2005) 
obejmuje osiem parametrów religijności: świadomość religijna, uczucia 
religijne, decyzje religijne, więź ze wspólnotą wierzących, praktyki religijne, 
moralność religijna, doświadczenia religijne oraz formy wyznania wiary 
i należy do najbardziej złożonych spośród opublikowanych.



180 � Zbigniew Łoś 

Zawartość skali Sceptycyzm–Religijność warto odnieść do używanych 
na świecie narzędzi. Stosunkowo prosta jest stworzona przez Francisa Scale 
of Attitude Towards Christianity, zawierająca 25 itemów, z czego 7 punk-
towanych odwrotnie (Francis, 1992). Z racji jednowymiarowości i likertow-
skiego formatu odpowiedzi ma ona bardzo wysoką rzetelność sięgającą 0,95. 
Treść zgodnie z nazwą nawiązuje do wyznania chrześcijańskiego – 9 itemów 
odnosi się do Boga, 6 do Jezusa, 5 do niesprecyzowanej modlitwy, 3 do ko-
ścioła (church), a 2 do Biblii, np. „I know that Jesus helps me”, czy „I believe 
that God listens to prayers” (Francis, 1992). Skala Francisa stosunkowo 
często wymienia imiona Boga i Jezusa, ale nie jest wspomniany Szatan – 
to specyfika skal polskich (Chaim, 1991, s. 195, item 39; Łoś, tekst skali 
Sceptycyzm–Religijność, item 39).

Najbardziej znana jest Religious Orientation Allporta i Rossa (1967), któ-
rej 20 itemów zamieszcza Genia (1993). Model Allporta rozróżnia religijność 

„wewnętrzną” i „zewnętrzną”. Podskala religijności wewnętrznej zawiera 
w większości stwierdzenia dotyczące osobistego znaczenia religii, wyjątkiem 
jest „I2. Quite often I have been keenly aware of the presence of God or the 
Divine Being” (Genia, 1993, s. 285), mówiący o istnieniu Boga. Podskala reli-
gijności zewnętrznej dotyczy m.in. pożytków z uczestnictwa w społeczności 
ludzi religijnych, np. „E6. My house of worship is most important as a place 
to formulate good social relations” (Genia, 1993, s. 285). Gorsuch i McPher-
son skrócili kwestionariusz Allporta-Rossa do 14 itemów i wyróżnili prócz 
skali religijności wewnętrznej dwie skale religijności zewnętrznej: społeczną 
i personalną. Przykładem religijności zewnętrznej personalnej może być item 

„Ep(8)6. I pray mainly to gain relief and protection” (Gorsuch, McPherson, 
1989, s. 353), dotyczący osobistego dobrostanu. Maltby (1999), opierając 
się na badaniu dużej próby z krajów anglojęzycznych, zaproponował dalszą 
redukcję skali Allporta-Rossa do 12 itemów, ale w użyciu utrzymuje się nadal 
wersja złożona z 14 itemów (np. Darvyri i in., 2014) i utrzymuje się struktura 
trójczynnikowa, niezgodna z pierwotnym modelem teoretycznym Allporta.



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 181

Innym przykładem wielowymiarowego ujęcia religijności może być 
Ironson-Woods Spirituality/Religiousness Scale lub jej skrócona wersja 
Ironson-Woods SR Index licząca 25 itemów (Ironson i in., 2002). Czynnik 
pierwszy (sense of peace, 9 itemów) dotyczy dobrostanu wynikającego z nie-
dookreślonych wierzeń („My beliefs help me […]” lub „My beliefs give 
me […]”), jednakże czynnik drugi (faith in God) wprost odnosi się do Boga, 
ale głównie jako siły uzdrawiającej (w 4 z 6 itemów powtarza się fraza „when 
I am ill”) (Ironson i in., 2002, s. 39, tab. 2). Trzeci zidentyfikowany czynnik 
dotyczy zachowań religijnych (religious behavior, 5 itemów), a czwarty sto-
sunku do innych wynikającego z wiary (compassionate view of others, 5 itemów, 
np. „My beliefs teach me to help other people who are in need” – Ironson 
i in., 2002, s. 39, tab. 2). Skrócona forma kwestionariusza Ironson i Woods 
wykazuje zatem co najmniej tak samo duże zróżnicowanie treści itemów 
jak narzędzie Allporta i Rossa, bardziej akcentując prozdrowotne i prze-
ciwstresowe efekty wierzeń religijnych, można więc bez trudu przewidzieć, 
że będzie wykazywać pozytywne korelacje ze stanem zdrowia fizycznego 
i psychicznego (zob. Ironson i in., 2002, s. 41, tab. 3).

Przegląd piętnastu różnych kwestionariuszy do pomiaru religijności 
(innych niż wyżej wymienione) zawiera praca Koeniga i współpracowników 
(Koenig, Al Zaben, Khalifa, Al Shohabib, 2015). Kilka spośród tam omówio-
nych umożliwia badanie przedstawicieli innych wyznań niż chrześcijańskie. 
Sam Koenig jest swego rodzaju instytucją – współautorem pięciu narzędzi.

Polscy badacze religijności skłonni są na ogół do budowania bardziej 
wyrafinowanych narzędzi. Szczegółowy przegląd nie jest celem niniejszego 
opracowania, jednak przykłady należy wskazać. Chaim posłużył się Ska-
lą Spójności Przekonań Religijnych zawierającą m.  in. 44 klasyczne ite-
my kwestionariuszowe, wyrażające bardzo szczegółowo wiarę katolicką, 
np. „8. Jezus Chrystus to Syn Boży, który stał się człowiekiem”, czy „10. Bóg 
przez Jezusa Chrystusa daje się poznać jako Trójca Osób, angażujących się 
w zbawienie człowieka” (Chaim, 1991, s. 193–194). Do Jezusa Chrystusa 



182 � Zbigniew Łoś 

odnosi się niemal 40 proc. itemów, znacznie więcej niż w konstrukcjach 
anglo-amerykańskich.

Jaworski (1989) utworzył długą, zawierającą 100 itemów Skalę Religijno-
ści Personalnej (istnieje również wersja skrócona do 30 itemów – Jaworski, 
1998). Religijność personalna polega na traktowaniu Boga „jako Ty, jako 
Osoba”, podczas gdy w religijności apersonalnej Bóg „traktowany jest re-
istycznie, jako Ono” (Jaworski, 1989, s. 57). Skala jest zatem ukierunkowana 
raczej na rozróżnianie różnych form religijności, niż ocenę jej nasilenia. 
Analiza tych itemów, które opisują religijność apersonalną, pokazuje jednak, 
że część z nich opisuje raczej zanik religijności, zaś brak zgody z tymi, które 
opisują religijność personalną, wyraża po prostu niższy poziom religijności 
(zob. Jaworski, 1989, s. 185–187).

Nadzwyczaj skomplikowany strukturalnie jest kwestionariusz SLRT 
(Test Struktury i Poziomu Religijności) stosowany w badaniach Walesy 
i współpracowników, gdyż zawiera osiem skal po pięć itemów (Rydz, Walesa, 
Tatala, 2017). Taka konstrukcja wynika z teoretycznego modelu Walesy, 
który rozróżnia osiem parametrów religijności (Walesa, 2005). Połowa ite-
mów wyraża krytyczny stosunek do religii, np. „1. Wiedza religijna nie po-
maga mi w rozwiązywaniu problemów życiowych”, a pozostałe akceptację, 
np. „10. Cierpienie Chrystusa wzbudza we mnie uczucie miłosierdzia” czy 

„40. Poczucie tajemnicy ożywia moje obcowanie z Bogiem” (Rydz, Walesa, 
Tatala, 2017, s. 23; brzmienie w j. polskim udostępnione przez Małgorzatę 
Tatalę). Tak złożone narzędzie wydaje się raczej przeznaczone do pogłębio-
nych badań religijności, niż dużych prób przypadkowych osób.

Problem pracy

Badania poszukujące korelatów religijności koncentrują się na wybranej 
grupie zmiennych, zazwyczaj osobowościowych, niekiedy rodzinnych. Jest 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 183

niedobór badań przeglądających szeroki zakres zmiennych jako korelatów, 
co pozwoliłoby ocenić, jakie są szanse znalezienia silnych psychologicznych 
predyktorów religijności i w jakiej kategorii zmiennych należy ich szukać. 
Poniższy przegląd badań, choć obarczony niedoskonałościami, obejmuje 
zmienne charakteryzujące doświadczenia rodzinne, doświadczenia z grup 
rówieśniczych oraz czynniki osobowości. Publikowane na świecie (zwłasz-
cza na Zachodzie) prace na ten temat pozostawiają niedosyt, gdyż wykrywa-
ne związki religijności ze zmiennymi psychologicznymi są stosunkowo słabe. 
Przyczyny takiego stanu rzeczy mogą być złożone i niekoniecznie odnosić 
się do ludności Polski, uchodzącej w świecie za mniej zlaicyzowaną niż kraje 
sąsiednie czy zachodnie. Z tego względu poniższy przegląd badań autor 
traktuje jako eksploracyjny. Ponieważ objęły one jedenaście zmiennych cha-
rakteryzujących doświadczenia z dzieciństwa i dorastania oraz czternaście 
zmiennych osobowościowych (o częściowo pokrywających się znaczeniach), 
nie wydaje się racjonalne formułowanie licznych szczegółowych hipotez. 
Generalnie autor oczekiwał, że znajdzie istotne związki postawy wobec 
religii z niektórymi zmiennymi doświadczeniowymi i osobowościowymi, 
lecz nie będą one silne, gdyż tak przewiduje przyjmowany model organizacji 
psychicznej (Łoś, 2010a).

Metody analizy wyników

Ze względu na to, że część użytych w badaniach skal kwestionariuszowych 
ma rozkłady wyników surowych istotnie odbiegające od rozkładu normal-
nego (sprawdzane testem Kołmogorowa-Smirnowa), współczynniki siły 
związku były obliczane jako korelacje Spearmana, aby utrzymać ich po-
równywalność między poszczególnymi omawianymi badaniami. Technika 
rangowa Spearmana daje na ogół współczynniki siły związku zbliżone wie-
lością do tych otrzymywanych techniką parametryczną Pearsona, co uła-
twi orientacyjną ocenę siły obliczonych związków. Zastosowanie korelacji 



184 � Zbigniew Łoś 

rangowych stanowi wprawdzie przeszkodę w obliczaniu współczynników 
regresji wielorakiej (R2), ale zastosowanie takowych mogłoby być mylące 
w sytuacji, kiedy kwestionariusze dostarczające „zmiennych wyjaśniających” 
różnią się ilością skal: od trzech (EPQ-Rs) do sześciu (PDwR, HEXACO). 
Kwestionariusze zawierające więcej skal miałyby większe prawdopodo-
bieństwo uzyskania znaczących związków jednej lub więcej swoich skal 
z postawą wobec religii (i tym samym wyższego R2). Bardziej obiektywny 
wydaje się przegląd konkretnych związków między skalami.

Aby występujące w niektórych kwestionariuszach różnice średnich wy-
ników surowych między kobietami i mężczyznami nie zakłócały oceny siły 
związków, wyniki we wszystkich analizowanych skalach zostały poddane 
standaryzacji dla obu płci osobno. Skutek tego jest zbliżony do zastosowa-
nia osobnych norm dla kobiet i mężczyzn, co jest przy kwestionariuszach 
osobowości i  temperamentu rutynową procedurą. Zrównanie średnich 
wyników kobiet i mężczyzn nie wyklucza odmiennych związków dla każ-
dej z płci między poszczególnymi zmiennymi. Poza tym spośród użytych 
kwestionariuszy polskie normy dla kobiet i mężczyzn ma tylko NEO-FFI.

Ponieważ związki między postawą wobec religii a  doświadczeniami 
rodzinnymi czy grupowymi z dzieciństwa i dorastania są najbardziej praw-
dopodobne w  następnym okresie rozwojowym, czyli młodej dorosłości 
(gdyż wymienione doświadczenia są  jeszcze świeże), prawie wszystkie 
zebrane próby włączają część badanych, których można zaliczyć do tego 
okresu2 (konkretnie badanych mających 18–26 lat). Jednak cztery z sied-

2	 W tym tekście autor elastycznie stosuje przyjęte w psychologii rozwojowej nazwy 
okresów. Dorosłość obejmującą wiek około 18–20 do 63–65 lat dzieli „podręczniko-
wo” na dorosłość wczesną i średnią (por. Trempała, 2011), przy czym rozgranicze-
nie lokuje w wieku 40–42 lata. Zarazem autor zgadza się, że pierwsza część wczesnej 
dorosłości (od ok. 18 do ok. 29 r.ż.) ze względu na swoją specyfikę może być wyod-
rębniana i nazywana „młodą dorosłością” (zob. Rydz, 2012, s. 53; Wojciechowska, 
2003). Turner i Helms (1999, s. 399) jako młodych dorosłych określają osoby w wie-
ku 20–30 lat. Gruntownej dyskusji wokół zasadności podobnego wyodrębnienia 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 185

miu prób obejmują szeroki zakres wieku, sięgający do 65 lat, tj. wczesną 
i  średnią dorosłość (trzeba tu  zaznaczyć, że  tych siedem prób zostało 
zebranych w badaniach mających nieco inne cele niż poszukiwanie korela-
tów religijności). Porównania układu związków analizowanych zmiennych 
w różnych grupach wiekowych nie mają wprawdzie metodologicznej mocy 
badania podłużnego, pozwalają jednak na formułowanie świadomych tego 
ograniczenia i podbudowanych empirycznie wskazówek dla analiz teore-
tycznych i ewentualnych dalszych badań nad uwarunkowaniami postawy  
wobec religii.

Należy jeszcze zaznaczyć, że wszystkie prezentowane tutaj badania kwe-
stionariuszowe przeprowadzone były całkowicie anonimowo: osoby badane 
podawały tylko swój wiek i płeć, a kontakt z nimi odbywał się za pośred-
nictwem studentów psychologii, którzy w żaden sposób nie rejestrowali, 
do kogo dotarli. Z tego względu też informacje o wykształceniu, zawodzie 
czy miejscu zamieszkania (wielkość miejscowości) nie były zbierane, aby 
zminimalizować opory potencjalnych badanych przed udziałem w badaniu.

Doświadczenia rodzinne  
a postawa wobec religii (Problem 1)

Osoby badane

Analizie poddane zostały wyniki uzyskane z trzech prób zróżnicowanych 
pod względem wieku, które były badane obydwoma kwestionariuszami, tj. 
PDwR oraz Opi. Są to dwie próby dorosłych z okresu wczesnej i średniej 
dorosłości, trzecia – odmiennie – to starsza młodzież szkolna. Wiek i płeć 
osób badanych podane są w tabelach 1.1, 1.2 i 1.3. Wśród badanych jest 

dokonywanego przez Arnetta (20–29 lat; za: Arnett, 2001) poświęcona jest praca 
Zagórskiej, Jelińskiej, Surmy i Lipskiej (2012).



186 � Zbigniew Łoś 

zbliżona liczba kobiet i mężczyzn w podobnym wieku (średni wiek kobiet 
i mężczyzn nie różni się istotnie). Z dorosłymi badanie było prowadzone 
pojedynczo, a z młodzieżą szkolną grupowo. W odróżnieniu od dorosłych 
młodzież była badana na terenie szkół po uzyskaniu niezbędnej zgody.

Metody

Pomiar postawy wobec religii w Próbach 1 i 3 był wykonany najkrótszą 
wersją kwestionariusza, czyli Opi-20, opisaną powyżej. Zawiera on skalę 
Sceptycyzm–Religijność oraz itemy buforowe. Do Próby 2 zastosowany 
był Opi-96, czyli pilotażowa wersja kwestionariusza, z tym że wyniki skali 
Sceptycyzm–Religijność przeliczono wg obecnego klucza.

K w e s t i o n a r i u s z  P D w R  został skonstruowany w celu prowadzenia 
badań przesiewowych w zakresie pozycji dziecka w rodzinie wg koncepcji 
Marii Porębskiej (Łoś, 1983) ujmowanej z perspektywy tegoż dziecka (stąd 
nazwa: Pozycja Dziecka w Rodzinie, skrót PDwR). Ze względu na założenia 
koncepcji kwestionariusz zawiera skale kontroli dziecka przez rodziców 
(KM, KO), skale uczuć rodziców wobec dziecka (UM, UO), ale także skale 
uczuć dziecka wobec rodziców (UdM, UdO), które w kwestionariuszach 
do badania postaw rodzicielskich się nie pojawiają. Obecna wersja kwe-
stionariusza PDwR jest skrócona i ma czteropunktowy format odpowie-
dzi („zdecydowanie tak”, „raczej tak”, „raczej nie”, „zdecydowanie nie”). 
Itemy kwestionariusza zredagowane są w czasie przeszłym i dostosowane 
do badania dorosłych z uwzględnieniem płci osoby badanej (czyli są dwie 
wersje tekstu, co jest uwidocznione w poniższych przykładach). Odpowied-
nio przystosowana jest także krótka instrukcja wypełniania. W tej wersji 
wyniki PDwR są interpretowane jako opisujące doświadczenia z rodziny 
pochodzenia osób badanych.

Obecnie PDwR składa się z 44 itemów (z czego klucz obejmuje 42), two-
rzących trzy pary skal dotyczących relacji z matką i analogicznie z ojcem, 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 187

przy czym nie wszystkie itemy odnoszące się do ojca i matki dotyczą do-
kładnie tych samych zachowań.

Skala Kontrola Matki (KM) składa się z siedmiu stwierdzeń, na przykład:
9.	 Matka przeglądała moje rzeczy osobiste.
37.	 Matka decydowała, kto może zostać moim przyjacielem/

przyjaciółką.
Skala Kontrola Ojca (KO) składa się z siedmiu stwierdzeń, na przykład:
22.	 Musiałem opowiadać ojcu o sprawach, które wolałbym ukryć przed 

nim.
41.	 Ojciec wybierał mi zainteresowania.
Skala Uczucia Matki (UM) składa się z siedmiu twierdzeń, na przykład:
6.	 Matka dotrzymywała danej mi obietnicy.
42.	 W trudnych sytuacjach mogłam liczyć na pomoc matki.
Skala Uczucia Ojca (UO) składa się z siedmiu twierdzeń, na przykład:
8.	 Ojciec gotów był wysłuchać mnie.
24.	 Ojciec robił mi przyjemne niespodzianki.
Skala Uczucia do  Matki (UdM) składa się z  siedmiu twierdzeń, na 

przykład:
7.	 Otwarcie rozmawiałam z matką o moich prywatnych sprawach.
27.	 Gdy matka miała kłopoty, próbowałem jej pomóc.
Skala Uczucia do Ojca (UdO) składa się z siedmiu twierdzeń, na przykład:
4.	 Chętnie spędzałam czas z ojcem.
40.	 Zwierzałem się ojcu ze swych osobistych spraw.
Rzetelność sześciu skal PDwR w  wersji z  czteropunktowym forma-

tem odpowiedzi mieści się w  przedziale 0,75–0,88 (alfa Cronbacha, pró-
ba N  = 642), zaś rozkłady wyników odbiegają od  rozkładu normalne-
go (dla skal KM  i  KO współczynniki skośności i  kurtozy są  większe 
od  1,00), co  ma znaczenie dla analiz statystycznych przy niewielkich 
próbach. Korelacje między pokrewnymi skalami są  wysokie: między 
KM i KO współczynnik Pearsona r = 0,60; między UM i UdM r = 0,70;  



188 � Zbigniew Łoś 

między UO i UdO r = 0,73 – dlatego trzeba zaznaczyć, że skale te w oczy-
wisty sposób różnią się treścią.

Wyniki i dyskusja

Charakterystykę zmiennych z Próby 1 zawiera tabela 1.1. Uwagę zwracają 
stosunkowo duże skośność i kurtoza części zmiennych z tabeli – nawet nie-
zbyt wrażliwy test Kołmogorowa-Smirnowa (K-S) wykazał, że ich rozkłady 
istotnie odbiegają od normalnych.

Tabela 1.1. Charakterystyki opisowe surowych zmiennych w Próbie 1  
(dorośli, N = 161, kobiety = 80, meżczyźni = 81, porównania płci testem 
U Manna-Whitneya)

Zmienna M SD min max As K K-S, p <
Płeć, 
p <

Wiek o.b. 30,53 13,15 18 60 0,97 -0,38 0,01 n.i.

Kontrola Matki 4,80 3,56 0 17 1,00 1,27 0,01 n.i.

Uczucia Matki 16,48 4,15 0 21 -1,43 2,53 0,01 n.i.

Uczucia 
do Matki

14,96 4,21 0 21 -0,95 0,75 0,01 n.i.

Kontrola Ojca 2,65 2,69 0 14 1,34 2,23 0,01 0,04

Uczucia Ojca 14,64 4,93 2 21 -0,73 -0,07 n.i. n.i.

Uczucia 
do Ojca

11,69 4,19 0 21 -0,47 0,50 n.i. n.i.

Scep-Relig 17,02 8,81 0 30 -0,28 -1,04 n.i. n.i.

Tutaj oraz w następnych tabelach: M oznacza średnią, SD odchylenie standardowe, „min” mi-
nimum, „max” maksimum, As skośność, K kurtozę, skrót Scep–Relig oznacza skalę Scepty-
cyzm–Religijność z Kwestionariuszy Opinii, skrót n.i. oznacza brak istotności statystycznej.



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 189

To przesądza o zastosowaniu nieparametrycznych testów statystycz-
nych dla oceny siły związków w poszczególnych próbach i podgrupach płci. 
Stosunkowo duże skośności skal PDwR są typowe dla tego narzędzia i nie 
są nadzwyczajne – w kwestionariuszach postaw rodzicielskich zachodzi 
podobne zjawisko. Trzeba jeszcze odnotować, że w skali Kontroli Ojca jest 
istotna różnica: kobiety doświadczały mniej kontroli ze strony ojców niż 
mężczyźni (identyczny efekt pojawił się w Próbie 2 – to przeczy stereoty-
powi, że ojcowie bardziej „pilnują” córek).

Charakterystykę zmiennych z Próby 2 zawiera tabela 1.2. Jak łatwo za-
uważyć, średnie i inne parametry skal PDwR są wyraźnie niższe w porów-
naniu z tymi z poprzedniej tabeli.

Tabela 1.2. Charakterystyki opisowe surowych zmiennych w Próbie 2  
(dorośli, N = 140, kobiety = 70, mężczyźni = 70, porównanie płci testem U)

Zmienna M SD min max As K K-S, p < Płeć, p <

Wiek o.b. 41,58 10,43 25 64 0,11 -1,21 0,05 n.i.

Kontrola 
Matki

2,97 2,70 0 14 1,38 2,56 0,01 n.i.

Uczucia 
Matki

10,66 3,01 0 14 -1,29 1,75 0,01 n.i.

Uczucia 
do Matki

9,73 3,00 1 14 -0,64 0,19 n.i. n.i.

Kontrola 
Ojca

1,29 2,14 0 14 2,62 9,72 0,01 0,005

Uczucia 
Ojca

8,59 3,89 0 14 -0,46 -0,89 0,01 n.i.

Uczucia 
do Ojca

7,14 3,46 0 14 -0,23 -0,50 n.i. n.i.

Scep-Relig 18,46 6,97 0 30 -0,17 -0,67 n.i. n.i.



190 � Zbigniew Łoś 

Zjawisko to wynika z zastosowania wcześniejszej wersji kwestionariusza 
PDwR, która miała trójstopniowy format odpowiedzi (omawiane badanie 
pochodzi z 2010 roku). Nie ma to wpływu na jakość pomiaru zmiennych – 
rzetelności skal w tej próbie mieszczą się w przedziale 0,72–0,89, czyli są ana-
logiczne do obecnej wersji z formatem czterostopniowym. Część rozkładów 
skal PDwR odbiega istotnie od normalnych z konsekwencją jak poprzednio.

Charakterystykę zmiennych z Próby 3 zawiera tabela 1.3. Zastosowana 
była aktualna wersja kwestionariusza PDwR, więc ewentualne różnice pa-
rametrów (w porównaniu z dorosłymi z tabeli 1.1) mogą wynikać z wieku 
badanych (młodzież szkolna najczęściej wciąż mieszka z rodzicami).

Tabela 1.3. Charakterystyki opisowe zmiennych w Próbie 3  
(młodzież, N = 158, kobiety = 85, mężczyźni = 73, porównanie płci testem U)

Zmienna M SD min max As K K-S, p < Płeć, p <

Wiek o.b. 17,73 0,44 17 18 -1,05 -0,89 0,01 n.i.

Kontrola 
Matki

4,97 3,42 0 21 1,30 2,96 0,01 n.i.

Uczucia 
Matki

16,49 4,17 1 21 -1,44 2,40 0,01 n.i.

Uczucia 
do Matki

15,12 3,95 1 21 -0,59 -0,00 0,05 0,01

Kontrola 
Ojca

2,84 3,16 0 17 1,55 2,86 0,01 n.i.

Uczucia 
Ojca

14,60 4,23 0 21 -1,00 1,20 0,05 n.i.

Uczucia 
do Ojca

11,99 3,75 0 21 -0,28 0,15 n.i. n.i.

Scep-Relig 15,76 8,54 0 30 -0,16 -1,02 n.i. n.i.



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 191

Jak widać w  dolnym wierszu tabeli, zauważalnie niższy jest poziom 
religijności, zwłaszcza w  porównaniu z  dorosłymi z  tabeli 1.2. (jednak 
różnica nie jest istotna statystycznie). Efekt ten wynika z ogólniejszej pra-
widłowości – istnieje pozytywny związek religijności z wiekiem badanych 
(zagadnienie to będzie rozważone w dalszej części tekstu). Większość roz-
kładów zmiennych odbiega od  normalności, pojawiła się także istotna 
różnica między kobietami i mężczyznami w skali Uczuć do Matki (kobiety 
doświadczały więcej pozytywnych uczuć do  matki niż mężczyźni). Być 
może jest to efekt specyficzny dla tej konkretnej próby, gdyż w Próbach 1 i 2 
nie wystąpił.

Kluczowe dla Problemu 1 związki między doświadczeniami rodzinnymi 
a postawą wobec religii zostały obliczone techniką Spearmana. Odpowied-
nie współczynniki dla całych Prób 1, 2 i 3 zawiera tabela 1.4. Z uwagi na moc-
no zróżnicowany wiek badanych w Próbach 1 i 2 ta tabela zawiera także 
związki zmiennych kwestionariuszowych z wiekiem, które są w większości 
nieistotne. To sugeruje nieznaczące ewentualne efekty kohorty w zakresie 
doświadczeń rodzinnych (lecz taka teza z pewnością wymaga innego rodzaju 
pogłębionego badania). Wyjątkiem jest Kontrola Matki, która koreluje ujem-
nie z wiekiem w Próbie 1, a nie dodatnio, jak można by się spodziewać – nie 
ma efektu „dawniej córki były lepiej pilnowane”, jest raczej efekt „matki 
bardziej pilnują córek niż kiedyś”.



192 � Zbigniew Łoś 

Tabela 1.4. Związki między skalami doświadczeń rodzinnych (PDwR)  
a postawą wobec religii (Scep-Relig) i wiekiem w trzech próbach

Próba 1, N = 161 Próba 2, N = 140 Próba 3, N = 158

Scep-Relig Wiek Scep-Relig Wiek Scep-Relig

Kontrola 
Matki

0,02 -0,23 -0,15 -0,08 -0,04

Uczucia 
Matki

0,22 0,03 0,09 -0,09 0,07

Uczucia 
do Matki

0,22 0,00 0,06 -0,07 0,06

Kontrola 
Ojca

0,08 -0,07 -0,08 -0,00 0,06

Uczucia Ojca 0,13 0,08 0,07 -0,04 0,19

Uczucia 
do Ojca

0,18 0,10 0,11 -0,07 0,23

Scep-Relig – 0,27 – 0,17 –

Omawianej korelacji nie ma w Próbie 2, gdyż pozbawiona jest ona osób 
do 24 roku życia, czyli dużej części młodych dorosłych. Rzecz jasna rozstrzy-
gnięcie, co tu faktycznie zachodzi, wymagałoby inaczej zaprojektowanego 
badania.

W tabeli 1.4 widać, że związki między skalami doświadczeń rodzinnych 
a postawą wobec religii są generalnie słabe, w większości nieistotne staty-
stycznie, a żaden z pięciu istotnych związków nie jest silniejszy niż 0,23. 
Oznacza to najwyżej kilkuprocentowe efekty determinacji, więc rozmi-
jające się z rozpowszechnionym przekonaniem, że wychowanie rodzinne 
ma poważny wpływ na postawę wobec religii późniejszych dorosłych (por. 
np. Gosztyła, 2010, s. 85 i nast.). Dodatkowo istotne związki omawianego 
rodzaju pojawiły się tylko w dwóch z trzech prób (i jednej z dwóch prób 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 193

dorosłych), co sugeruje możliwość udziału nieobjętych badaniem zróżni-
cowanych z próby na próbę czynników natury socjologicznej, takich jak 
przynależność do różnych grup społeczno-ekonomicznych, wykształce-
nie rodziców osób badanych itp. Z powyższych względów nie wydaje się 
celowe szczegółowe analizowanie/interpretacja psychologiczna konkret-
nych związków widocznych w tabeli 1.4. Analogiczne związki obliczone 
z uwzględnieniem płci osób badanych prezentuje tabela 1.5. Jak widać, ko-
relacje między religijnością a wymiarami doświadczeń rodzinnych są ge-
neralnie słabe. Z osiemnastu współczynników odnoszących się do kobiet 
i mężczyzn połowa jest istotna statystycznie, co jest zaskakujące, zważywszy, 
że mniejsza liczebność prób, dla których obliczono te współczynniki, nie 
sprzyjała przekraczaniu umownego progu istotności (p < 0,05).

Tabela 1.5. Związki między skalami doświadczeń rodzinnych (PDwR)  
a postawą wobec religii (Scep-Relig) kobiet i mężczyzn w trzech próbach

Próba 1 (dorośli) Próba 2 (dorośli) Próba 3 (młodzież)

Kobiety 
N = 80

Mężczyźni 
N = 81

Kobiety 
N = 70

Mężczyźni 
N = 70

Kobiety 
N = 85

Mężczyźni 
N = 73

Kontrola 
Matki

-0,05 0,09 -0,06 -0,21 -0,15 0,12

Uczucia 
Matki

0,24 0,22 0,16 0,06 0,28 -0,17

Uczucia 
do Matki

0,05 0,36 0,06 0,08 0,23 -0,11

Kontrola 
Ojca

0,05 0,07 -0,10 -0,08 0,04 0,11

Uczucia 
Ojca

0,00 0,26 0,07 0,08 0,33 -0,00

Uczucia 
do Ojca

0,11 0,28 0,13 0,09 0,34 0,08



194 � Zbigniew Łoś 

Owe istotne związki z tabeli 1.5 tworzą dość charakterystyczny wzór: 
poziom religijności jest pozytywnie związany z poziomem relacji uczucio-
wych osób badanych z rodzicami u dorosłych mężczyzn (z Próby 1) oraz 
dorastających kobiet (17–18 lat). U  dorastających mężczyzn i  dorosłych 
kobiet (z  Próby 1)  analogicznych związków prawie nie ma  (tylko jedna 
istotna korelacja u  dorosłych kobiet). Wygląda to  tak, jakby relacje z  ro-
dzicami miały większe znaczenie dla religijności dorastających dziewcząt 
niż chłopców; być może jest to przypadek szczególny ogólniejszej prawi-
dłowości, że  relacje z  rodzicami mają większe znaczenie dla tożsamości 
dziewcząt niż chłopców (zob. Benson, Johnson, 2009). Niemniej jeśli 
takie związki faktycznie są, to przejściowo, bo w dorosłości efekt zanika 
(znaczenia nabierają pozarodzinne relacje interpersonalne?). Z  jakiegoś 
powodu omawiane związki mogą pojawiać się u  dorosłych mężczyzn, 
choć w  okresie dorastania nie były widoczne (badani poddali refleksji 
doświadczenia rodzinne i nabrały „nowego” znaczenia?). Opisany układ 
korelacji wydaje się atrakcyjny do  interpretacji, ale ostrożność sugeruje 
fakt, że  w  Próbie 2  żadne istotne związki nie wystąpiły. Problem jest 
skomplikowany, bo w grę mogą wchodzić efekty kohorty, socjologiczne 
efekty próby, a  także efekty związane z  retrospektywnym charakterem 
kwestionariuszowego badania relacji z rodzicami. W przypadku młodzieży 
ta retrospekcja jest niewielka, w przypadku dorosłych większa i zróżnico-
wana (dla badanych sześćdziesięcioletnich bardzo duża). Zarazem trzeba 
pamiętać, że w dorosłości większość ludzi nie zrywa kontaktu z rodzica-
mi, co  sprzyja przepracowaniu doświadczeń z  dzieciństwa i  dorastania 
(tzw. rekodowanie), zwłaszcza jeśli mają własne dzieci.

Niestety, Próby 1, 2  i 3 są zbyt mało liczebne, żeby prócz podziału 
ze względu na płeć rozróżnić jeszcze młodszych i starszych badanych (ko-
relacje obliczone na podpróbach 35–40 badanych nie dostarczyłyby solid-
nej wiedzy, nawet gdyby niektóre były statystycznie istotne). Poruszony 
problem wymaga dużo większego i  bardziej wszechstronnego badania 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 195

(np. kontrolowania socjologicznego składu próby), pożądana byłaby rów-
nież procedura longitudinalna.

Wspomniana wyżej praca Gosztyły (2010) zawiera wyniki badania nad 
religijnością młodzieży 17–19 letniej i uwzględnia m.in. postawy rodziciel-
skie. Do pomiaru Gosztyła użył kwestionariusza PCR Roe i Siegelmana, 
który klasyfikuje postawy rodzicielskie na wymiarach miłość–odrzucenie 
i kontrola–liberalność, więc jego wyniki dają się nieźle porównać z wynikami 
otrzymywanymi przy pomocy kwestionariusza PDwR. Pomiar religijności 
wykonany był skróconą wersją Skali Religijności Personalnej autorstwa 
Jaworskiego, w której wyodrębniono cztery podskale składające się na wy-
nik ogólny Religijności Personalnej (wiara, moralność, praktyki religijne, 
self religijny). Gosztyła zamieszcza macierze korelacji między pięcioma 
zmiennymi religijności a pięcioma postawami rodzicielskimi (plus dwa 
nadrzędne wymiary miłość–odrzucenie i wymagania–liberalizm, zatem są to 
tabele zawierające po 35 współczynników korelacji), z rozróżnieniem postaw 
ojców i matek, dla ogółu badanych oraz z rozróżnieniem ich płci (razem 
sześć tabel; Gosztyła, 2010, s. 134-139). Wśród ponad dwustu współczyn-
ników korelacji Pearsona obliczonych na próbie 404 osób albo 211 kobiet 
lub 193 mężczyzn żaden nie jest wyższy niż 0,37, co oznacza najwyżej kil-
kunastoprocentowe statystyczne współczynniki determinacji. Zatem pre-
zentowane wcześniej w tabelach 1.4 i 1.5 związki nie są jakoś nienaturalnie 
niskie, raczej przybliżają stan faktyczny. Słabość związków doświadczeń 
rodzinnych z religijnością będzie jeszcze rozważana w Dyskusji generalnej 
(z uwzględnieniem, że pomiar doświadczeń rodzinnych kwestionariuszem 
PDwR jest wybiórczy, a w dorosłości to religijność może mieć wpływ na to, 
jak opisane zostaną dawne relacje z rodzicami).



196 � Zbigniew Łoś 

Doświadczenia z rówieśnikami w okresie 
dorastania a postawa wobec religii (Problem 2)

Osoby badane

Do tego problemu przytoczone będą wyniki z jednego dużego badania (Pró-
ba 4, N = 344, wiek 19–65 lat, kobiety N = 171, mężczyźni N = 173). Ze wzglę-
du na anonimowość nie były zbierane inne charakterystyki demograficzne 
osób badanych. Uczestnicy byli badani pojedynczo.

Metody

Do pomiaru postawy wobec religii zastosowany był kwestionariusz Opi-47 
omówiony powyżej, który prócz skali postawy wobec religii zawiera cztery 
inne skale światopoglądu (w poniższej analizie ich wyniki są pominięte).

K w e s t i o n a r i u s z  „An k i e t a  B i o g r a f i c z n a ”  (A B ). Nazwa 
umyślnie nie eksponuje życia grupowego jako przedmiotu badania, ponie-
waż chodzi o pomiar konkretnych zachowań, a nie o refleksje oceniające. 
AB składa się z 48 stwierdzeń sformułowanych w pierwszej osobie czasu 
przeszłego, a instrukcja dla badanych wskazuje, by przypomnieli sobie „cza-
sy, kiedy byli nastolatkami” (fragment kwestionariusza wraz z instrukcją jest 
pokazany w: Łoś, 2010b). Są dwie wersje tekstu AB, dla kobiet i mężczyzn, 
co widać w poniższych przykładach itemów. Format odpowiedzi – oceny 
stwierdzeń Ankiety jest czteropunktowy („całkowicie prawdziwe”, „raczej 
prawdziwe”, „raczej nieprawdziwe”, „całkowicie nieprawdziwe”). Kwestio-
nariusz ten powstał w 2006 roku. Obecnie AB składa się z pięciu skorelo-
wanych skal ról grupowych obejmujących łącznie 37 itemów, 11 itemów 
aktualnie nie wchodzi do klucza. Skład poszczególnych skal ustalony jest 
na podstawie analizy czynnikowej wyników 1209 osób.

Skala Agresor składa się z ośmiu itemów pod względem treściowym od-
powiadających rolom opisywanym wcześniej jako Brutal i Świr (Łoś, 2010b). 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 197

Chodzi o zachowania niekonstruktywne, stosowanie przemocy fizycznej 
lub słownej, mściwość, umyślne wywoływanie zamieszania, prowokowanie. 
Przykładowe itemy tej skali:

2.	 Byłam znana z tego, że potrafię obrzydzić życie niedorajdom i frajerom.
19.	 Niektóre moje pomysły wyprowadzały wszystkich z równowagi.
29.	 Starcia słowne lub fizyczne nie były dla mnie czymś nadzwyczaj- 

nym.
Skala Komik (d. Wesołek) składa się z sześciu itemów opisujących zacho-

wania żartobliwe, satyryczne, rozweselające innych członków grupy (por. 
Łoś, 2010b). Przykładowe itemy tej skali:

24.	 Zawsze lubiłem się wygłupiać i robić różne psikusy.
34.	 W każdej sytuacji potrafiłam dostrzec coś śmiesznego i rozbawić 

innych.
Skala Amant-Modny składa się z siedmiu itemów pod względem tre-

ściowym odpowiadających rolom opisywanym wcześniej jako Modniś oraz 
Amant (Łoś, 2010b). Chodzi o zachowania podkreślające nadążanie za naj-
nowszymi trendami i własną atrakcyjność dla innych, również erotyczną. 
Przykładowe itemy tej skali:

25.	 Poświęcałem wiele uwagi swojemu wyglądowi, nawet jeśli wiele 
to kosztowało.

33.	 W czasach szkolnych chodziłam z wieloma chłopakami.
42.	 Wszyscy wiedzieli, że dobrze orientuję się w bieżących sprawach 

gwiazd muzyki, filmu lub mody.
Skala Przywódca składa się z ośmiu itemów pod względem treściowym 

odpowiadających rolom opisywanym wcześniej jako Lider i Pomocny (Łoś, 
2010b). Chodzi o konstruktywne zachowania nadające kierunek aktywności 
innych lub wspierające potrzebujących pomocy członków grupy. Przykła-
dowe itemy tej skali:

11.	 Koleżanki liczyły się z moim zdaniem.
26.	 Koledzy wiedzieli, że nie opuszczę ich w potrzebie.



198 � Zbigniew Łoś 

35.	 Jak trzeba było coś zorganizować, wszyscy przychodzili z  tym 
do mnie.

Skala Ofiara-Samotny składa się z ośmiu itemów pod względem treścio-
wym odpowiadających rolom opisywanym wcześniej jako Ofiara i Osamot-
niony (Łoś, 2010b). Chodzi o pasywne doświadczanie przemocy fizycznej 
lub słownej ze strony innych, odczuwanie braku wsparcia, bycie pomijanym. 
Przykładowe itemy tej skali:

7.	 Kiedy koleżanki i koledzy zwoływali się, czasem o mnie zapominano.
23.	 Kilka razy znalazłem się w naprawdę trudnej sytuacji, kiedy całą 

grupę miałem przeciwko sobie.
40.	 Okres dorastania był dla mnie koszmarem, bo zawsze znalazł się 

ktoś, kto mi systematycznie dokuczał.
Skale Ankiety Biograficznej są z założenia skorelowane, ponieważ osa-

dzenie podmiotu w roli grupowej nie jest całkowicie sztywne, należy raczej 
mówić o przewadze jednej czy dwóch ról w aktywności podmiotu. Korelacje 
skal obliczone na dużej próbie (N = 1209) mieszczą się w przedziale -0,38–
0,57, a współczynniki rzetelności alfa Cronbacha w przedziale 0,79–0,81. 
Planowana jest osobna publikacja poświęcona problematyce ról grupowych 
i kwestionariuszowi AB.

Wyniki i dyskusja

Charakterystykę zmiennych uwzględnionych w tym badaniu w zawiera 
tabela 2.1. Rozkłady wyników czterech z pięciu skal Ankiety Biograficznej 
odbiegają istotnie od normalności (test K-S). Istotne są również w większości 
skal różnice wyników surowych między kobietami i mężczyznami. Kobiety 
uzyskały wyższe od mężczyzn wyniki w skali postawy wobec religii, co jest 
efektem jednorazowym (w pozostałych próbach analizowanych w tym tek-
ście takiej różnicy nie było, również w podobnie dużej Próbie 7). Być może 
jest to trend, którego pojawienie się zależy od socjologicznej charakterystyki 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 199

próby. Kobiety miały również wyższy poziom doświadczeń z roli przywód-
czej (na którą składa się nie tylko przewodzenie, ale również pomaganie 
innym), w pozostałych rolach przeważali mężczyźni. Do dalszych analiz 
dane poddane zostały standaryzacji osobno dla obu płci.

Tabela 2.1. Charakterystyki opisowe surowych zmiennych w Próbie 4  
(N = 344, porównanie płci testem U)

Zmienna M SD min max As K K-S, p < płeć, p <

Wiek o.b. 35,64 12,57 18 65 0,32 -1,07 0,01 n.i.

Agresor 8,54 5,21 0 24 0,68 0,19 0,01 0,001

Komik 9,16 4,10 0 18 -0,06 -0,44 n.i. 0,001

Amant/
Modny

9,18 4,53 0 21 0,43 0,07 0,01 0,01

Przywódca 16,08 3,99 0 24 -0,36 0,82 0,05 0,03

Samotny/
Ofiara

7,80 4,84 0 24 0,82 0,41 0,01 n.i.

Scep–Relig 17,38 7,36 0 30 -0,34 -0,49 n.i. 0,005

Związki między doświadczeniami z ról grupowych okresu dorastania 
a postawą wobec religii i wiekiem osób badanych podaje tabela 2.2. Jak 
widać, dla całej próby istotne okazują się dwa negatywne związki między 
rolami Agresora i Komika a religijnością. Wprowadzenie rozróżnienia płci 
wykazuje, że  istotne związki są tylko w podpróbie kobiet, gdzie religij-
ność ma negatywne korelacje aż z czterema rolami: nie tylko Agresorki 
i Komiczki, ale również Modnej-Amantki i Przywódczyni.



200 � Zbigniew Łoś 

Tabela 2.2. Związki między doświadczeniami grupowymi  
a postawą wobec religii i wiekiem

Ogółem, N = 344 Kobiety, N = 171 Mężczyźni, N = 173

Scep–Relig Wiek Scep–Relig Wiek Scep–Relig Wiek

Agresor -0,17 -0,10 -0,22 -0,12 -0,11 -0,08

Komik -0,17 -0,16 -0,29 -0,14 -0,06 -0,16

Amant/
Modny

-0,07 0,13 -0,24 0,05 0,10 0,20

Przywódca -0,05 0,07 -0,17 0,01 0,06 0,13

Samotny/
Ofiara

0,05 -0,01 0,10 0,01 0,02 -0,02

Scep-Relig – 0,20 – 0,09 – 0,31

Wygląda tak, jakby funkcjonowanie dorastających dziewcząt w każdej 
aktywnej roli grupowej nie sprzyjało pozytywnej postawie wobec religii 
i efekt ten utrzymywał się w dorosłości (rola Samotnej/Ofiary jest pasywna). 
Pojawiły się również istotne związki doświadczeń grupowych z wiekiem 
badanych. Tym razem wielkość analizowanej próby pozwala na wyodręb-
nienie podgrup wiekowych. Zostało dokonane rozróżnienie między oso-
bami w okresie młodej dorosłości (tylko do 26 r.ż., aby uzyskać podobną 
wielkość trzech grup wiekowych; N = 106), osobami we wczesnej dorosłości 
(od 27 do 40 r.ż., N = 110) oraz osobami w średniej dorosłości (po 40 r.ż., 
N = 128). Po uwzględnieniu płci żadna z sześciu wyodrębnionych grup nie 
jest mniejsza niż 50 osób. Związki między doświadczeniami grupowymi 
a religijnością w tych podgrupach podaje tabela 2.3. Dodatkowo w tabeli 
są dwie kolumny odnoszące się do połączonych grup wiekowych młodej 
i wczesnej dorosłości (kolumny oznaczone 1+2 oraz 4+5), ponieważ analiza 
wykryła walor ilustracyjny takiego zgrupowania.



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 201

Tabela 2.3. Związki między doświadczeniami grupowymi a postawą wobec 
religii w podgrupach płci i wieku

Nr  
kolumny:

 1+2  1  2  3  4+5  4  5  6

Zakres 
wieku:

18-40 18-26 27-40 41-65 18-40 18-26 27-40 41-65

Liczeb-
ność:

N = 101 N = 50 N = 51 N = 70 N = 115 N = 56 N = 59 N = 58

Zmienne/
Płeć:

Kobiety Mężczyźni

Agresor -0,29 -0,32 -0,26 -0,04 -0,10 -0,02 -0,10 -0,10

Wesołek -0,36 -0,30 -0,47 -0,17 -0,05 -0,01 0,00 -0,04

Amant/
Modny

-0,35 -0,37 -0,32 -0,05 0,12 0,08 0,05 -0,02

Przy- 
wódca

-0,20 -0,17 -0,26 -0,10 0,00 0,06 -0,16 0,12

Samotny/
Ofiara

-0,01 0,03 0,00 0,24 0,19 0,19 0,21 -0,31

Jak widać w tabeli 2.3., spodziewane negatywne związki między religij-
nością a doświadczeniami grupowymi kobiet dotyczą przede wszystkim 
kobiet w wieku młodej i wczesnej dorosłości (gdzie są dość silne), gdyż 
w okresie średniej dorosłości zanikają prawie wszystkie (pojawia się za to do-
datnia korelacja roli Samotny-Ofiara z religijnością). U mężczyzn w żadnej 
podgrupie wiekowej nie ma analogicznych związków jak u kobiet, a jedyna 
istotna korelacja roli Samotnego-Ofiary z religijnością jest ujemna, a nie 
dodatnia jak u kobiet. Wygląda to, jakby kobiety odrzucane przez grupę 
w okresie dorastania wzmagały swoją religijność, a mężczyźni funkcjonujący 
w takiej niekorzystnej roli swoją religijność osłabiali. Odwrotna możliwość, 
że dziewczęta z powodu religijności były izolowane w grupach, a chłopców 



202 � Zbigniew Łoś 

religijność „zabezpieczała” przed popadnięciem w rolę Samotnego/Ofiary 
wydaje się mniej prawdopodobna, choć nie wykluczona. Omawiane zjawi-
sko dotyczy tylko osób po 40 roku życia, których dzieciństwo i dorastanie 
przypadło w okresie PRL (badanie było wykonane w 2012 roku). Ogólna 
prawidłowość tego badania, że u kobiet jest więcej poszukiwanych związ-
ków niż u mężczyzn (odwrotnie niż w przypadku doświadczeń rodzinnych, 
gdzie dorośli mężczyźni w jednej z prób uzyskali więcej istotnych związków), 
sugeruje, że dla postawy kobiet wobec religii doświadczenia grupowe mają 
większe znaczenie niż dla mężczyzn.

Czynniki osobowości a postawa wobec religii 
(Problem 3)

Osoby badane

W 2015 roku wykonane zostało badanie zestawem kwestionariuszy obej-
mującym m.in. EPQ-Rs i Opi-47 (Próba 5, N = 250; wiek 18–26 lat; ko-
biety N = 132, mężczyźni N = 118). Ponieważ wyniki w części dotyczącej 
związków postawy wobec religii z osobowością okazały się niekonkluzywne, 
w następnym roku wykonane zostało badanie sprawdzające kwestionariu-
szami NEO-FFI oraz Opi-20 (Próba 6, N = 149; wiek 18–26 lat; kobiety 
N = 88, mężczyźni N = 61). W latach 2018–2019 w ramach szerszego bada-
nia zbadana została m.in. kwestionariuszami HEXACO-60 oraz Opi-60 
szczególnie duża grupa osób (Próba 7, N = 390, wiek 18–65 lat; kobiety N = 
202, mężczyźni N = 188). Ze względu na anonimowość nie były zbierane 
dokładniejsze dane demograficzne osób badanych. Wszyscy uczestnicy byli 
badani pojedynczo.



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 203

Metody

K w e s t i o n a r i u s z  E P Q - R s. Jest to skrócony i uproszczony pod wzglę-
dem formatu odpowiedzi wariant dobrze znanego kwestionariusza EPQ-R 
Eysencka. Konstrukcja oparta jest na trójczynnikowym modelu osobowo-
ści Eysencka (1990), zatem zawiera trzy skale: Psychotyzmu, Ekstrawer-
sji i Neurotyzmu oraz dodatkowo charakterystyczną dla kwestionariuszy 
Eysencka tzw. skalę Kłamstwa. Łącznie skale zawierają 48 itemów. Format 
odpowiedzi jest tylko dwustopniowy, co sugeruje przeznaczenie do badań 
przesiewowych, a nie diagnostycznych. Właściwości psychometryczne pol-
skiej adaptacji omawia Jaworowska (2011), a dystrybutorem jest Pracownia 
Testów Psychologicznych PTP w Warszawie.

K w e s t i o n a r i u s z  N E O - F F I. To relatywnie niewielki (60 itemów) 
kwestionariusz zbudowany na podstawie Pięcioczynnikowego Modelu 
Osobowości, umożliwiający pomiar: Neurotyczności, Ekstrawertyczno-
ści, Otwartości na doświadczenia, Ugodowości i Sumienności. Właściwości 
psychometryczne polskiej adaptacji omawiają Zawadzki i in. (1998). Wbrew 
pięcioczynnikowemu modelowi osobowości skale NEO-FFI w polskich 
próbach są na ogół skorelowane, a w konsekwencji różnorodności treściowej 
współczynniki rzetelności nie są bardzo wysokie. Ponieważ kwestionariusz 
ten jest w Polsce znany i stosowany, nie ma potrzeby szerzej omawiać jego 
właściwości.

K w e s t i o n a r i u s z  H E X A C O - 6 0. Kanadyjscy badacze Ashton 
i  Lee na  podstawie własnych badań doszli do  wniosku, że  czynnikową 
strukturę osobowości lepiej opisuje sześć czynników. Pięć z  nich jest 
podobnych (choć nie identycznych) do  czynników Wielkiej Piątki, zaś 
szósty wykryty w badaniach nad „mroczną triadą osobowości” został na-
zwany Honesty-Humility (to podwójna nazwa, a nie nazwy dwóch biegunów 
jednego czynnika; zob. np. Ashton, Lee, 2010). W przekładzie tej nazwy 
na polski są rozbieżności. Strus i Cieciuch (2014) podają Uczciwość-Pokora, 
a Strelau (2015, s. 405) proponuje Szczerość-Pokora. Analiza treści itemów 



204 � Zbigniew Łoś 

z podskal składających się na ten czynnik pokazuje, że bardziej trafne jest 
tłumaczenie Uczciwość-Pokora i dalej ten czynnik będzie nazywany krótko 
Uczciwość. Pozostałe czynniki nazywają się Emocjonalność, Ekstrawersja, 
Ugodowość, Sumienność oraz Otwartość na doświadczenie. HEXACO-60 
to najkrótsza wersja kwestionariuszy HEXACO składająca się z 60 itemów, 
po 10 na czynnik. Itemy są  sformułowane w pierwszej osobie, a  format 
odpowiedzi jest pięciopunktowy. Właściwości psychometryczne kwestio-
nariuszy HEXACO omówione są na stronie hexaco.org, skąd można też 
pobierać odpowiednie wersje językowe dla celów niekomercyjnych (polską 
adaptację opracował Piotr Szarota). Czynnikowe skale HEXACO-60, 
które z założenia powinny być ortogonalne, są w Polsce skorelowane (od 

-0,22 do 0,33; N = 390; Uczciwość ma dodatnie korelacje z Ugodowością 
i Sumiennością).

Wyniki i dyskusja

Charakterystyki opisowe zmiennych ujętych w Próbach 5 i 6 zawiera tabela 
3.1. Rozkłady zmiennych z kwestionariusza EPQ-Rs istotnie odbiegają 
od normalnych, zaś rozkłady zmiennych NEO-FFI są zbliżone do normal-
nych. Pojawiły się różnice między kobietami i mężczyznami w neurotycz-
ności i ekstrawersji (oba kwestionariusze), a także w ugodowości NEO-FFI 
(wyższe były średnie kobiet). Jak we wcześniej prezentowanych analizach 
te różnice zostały usunięte przez standaryzację zmiennych.



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 205

Tabela 3.1. Charakterystyki opisowe surowych zmiennych  
w Próbach 5 i 6 osób w wieku młodej dorosłości  
(18–26 lat, N1 = 250, N2 = 149, porównanie płci testem U)

Zmienna  
EPQ-Rs

M SD
K-S,  
p <

Płeć,  
p <

Zmienna
NEO-FFI

M SD
K-S,  
p <

Płeć,  
p <

Neuro-
tyczność

6,23 3,32 0,01 0,005
Neurotycz-
ność

27,76 8,11 n.i. 0,001

Ekstra- 
wersja

7,29 2,33 0,01 0,01
Ekstrawer-
tyczność

39,17 7,31 n.i. 0,005

Psycho- 
tyczność

6,82 1,39 0,01 n.i.
Otwartość 
n.d.

33,32 6,26 n.i. n.i.

Kłamstwo 7,28 1,88 0,01 n.i. Ugodowość 32,12 6,34 n.i. 0,05

Sumienność 37,96 6,68 n.i. n.i.

Scep–Relig 13,93 7,90 n.i. n.i Scep–Relig 14,40 8,10 n.i. n.i

Wiek o.b. 22,64 2,16 0,05 n.i Wiek o.b. 22,03 1,68 0,01 n.i

Związki między czynnikami osobowości a religijnością przedstawia ta-
bela 3.2. Uderzające jest, że postawa wobec religii nie ma żadnych istotnych 
związków z czynnikami zaproponowanymi przez Eysencka (nawet z Psy-
chotycznością, która w pewnym stopniu wyraża tendencję do przekracza-
nia norm społecznych i mogłaby z tego powodu taki związek wykazywać). 
W brytyjskich badaniach negatywny związek między religijnością (kwestio-
nariusz FSAC Francisa) a Psychotycznością (EPQ Eysencka) był wyraźny 
zarówno u młodzieży (Francis, 1992), jak i dorosłych (White, Joseph, Neil, 
1995). W Polsce Chlewiński (1987), stosując wcześniejszą wersję kwestio-
nariusza Eysencka (bez skali Psychotyczności), stwierdził, że ateiści mieli 
istotnie wyższe wyniki w Ekstrawersji niż religijni, zaś w Neurotyczności 
nie było istotnej różnicy. Wobec takich rozbieżności zostało wykonane 
następne badanie włączające czynniki Wielkiej Piątki.



206 � Zbigniew Łoś 

Tabela 3.2. Związki między czynnikami osobowości wg modelu Eysencka  
oraz Modelu Pięcioczynnikowego a Religijnością

Sceptycyzm–Religijność Sceptycyzm–Religijność

Zmienne  
EPQ-Rs

Ogółem 
N = 250

Kobiety 
N = 132

Mężczyźni 
N = 118

Zmienne 
NEO-FFI

Ogółem 
N =149

Kobiety 
N =88

Mężczyźni 
N =61

Neuro-
tyczność

0,09 0,09 0,09
Neuro-

tyczność
0,02 0,11 -0,13

Ekstra-
wersja

-0,04 -0,04 -0,06
Ekstrawer-
tyczność

0,11 0,00 0,28

Psycho-
tyczność

0,07 0,11 0,01
Otwartość 

n.d.
-0,27 -0,18 -0,41

Kłam-
stwo

-0,11 -0,07 -0,17
Ugodo-

wość
0,27 0,25 0,33

Sumien-
ność

0,20 0,24 0,13

Jak widać w tabeli 3.2, przyniosło ono rezultat odmienny: są istotne 
związki religijności z czynnikami osobowości, w dodatku różne dla kobiet 
i mężczyzn. Układ tych związków wskazuje, że religijność jest pozytywnie 
powiązana z przestrzeganiem norm społecznych (u kobiet) i unikaniem kon-
fliktów interpersonalnych (obie płcie), a negatywnie z Otwartością na do-
świadczenia (mężczyźni). Ten ostatni związek (-0,41) jest silny na tle innych 
prezentowanych wcześniej. Być może jego wyjątkowość wynika z zawartości 
skali Otwartości na doświadczenia. Zawiera ona item 38 mówiący o odwoły-
waniu się do autorytetów religijnych przy decyzjach moralnych. Wyrażenie 
zgody z jego treścią punktowane jest jako mała otwartość na doświadczenia.

Warto przypomnieć, że MacDonald (2000, s. 186) uzyskał pozytywne 
korelacje religijności z trzema czynnikami Wielkiej Piątki: Ekstrawertycz-
nością (0,15), Ugodowością (0,25) oraz Sumiennością (0,21) u kanadyjskich 
studentów, stosując skalę religijności z własnego kwestionariusza ESI oraz 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 207

inwentarz NEO-PI-R. Z kolei Saroglou i Munoz-Garcia (2008) uzyskali 
u hiszpańskich studentów pozytywne korelacje trzech podskal własne-
go krótkiego kwestionariusza religijności z czynnikami Ugodowości (do 
0,30), Sumienności (do 0,21) i Neurotyczności (do 0,15). W ich danych 
widać ponadto, że żadna z 30 podskal inwentarza NEO-PI-R nie uzyskała 
z którymkolwiek z trzech aspektów religijności korelacji wyższej niż 0,29 
(Saroglou, Munoz-Garcia, 2008, s. 92). Saroglou wykonał ponadto meta-
analizę kilkunastu badań (głównie USA, ale także Kanada, Belgia, Tajwan 
i Polska), która pokazała m.in. znaczną zmienność korelacji religijności 
(Religiosity) z czynnikami Wielkiej Piątki, zwłaszcza dla Ugodowości (za-
kres 0,06–0,41, lecz ważone r jedynie 0,20; Saroglou, 2002, s. 21; zob. także 
Saroglou, 2012, tab. 17.1, s. 396). Gebauer i współpracownicy (2014) ana-
lizowali dane zebrane metodą badania internetowego, biorąc pod uwagę 
indywidualny poziom religijności, ale także przeciętny poziom religijności 
w danym kraju. Jako ciekawostkę warto przytoczyć, że wśród krajów o wy-
sokim współczynniku (> 3) znalazły się takie kraje jak Pakistan, Filipiny, 
Indie, czy Dominikana, a listę zamykają kraje skandynawskie (< 1,8). Polska 
ze współczynnikiem 2,17 znalazła się na 49 miejscu z 66 krajów (tamże, 
Tab. 1, s. 1069). Badacze znaleźli prawidłowość, że nieco silniejsze związki 
religijności z Ugodowością, Sumiennością i Otwartością na doświadczenia 
można uzyskać w krajach o wyższym poziomie religijności (Gebauer i in., 
2014, rys. 2, s. 1078). Warto jednak zastrzec, że sposób zbierania danych 
(przez Internet) stanowił ograniczenie losowości prób prawdopodobnie 
niejednakowo silne w różnych krajach.

Zawarte w tabeli 3.2 wyniki można porównać z wynikami ostatnio wyko-
nanego dużego badania 390 osób (Próba 7) w wieku 18–65 lat zestawem kwe-
stionariuszy, w tym HEXACO-60 oraz Opi-60. Tutaj użyty jest odpowiedni 
do tematu fragment tych danych. Charakterystykę opisową zmiennych 
zawiera tabela 3.3. Ze względu na to, że model osobowości i kwestionariusze 
HEXACO są w Polsce mało stosowane, charakterystyka jest rozszerzona 



208 � Zbigniew Łoś 

o współczynniki skośności i kurtozy. Dwie ostatnie kolumny tej tabeli poda-
ją również współczynniki korelacji zmiennych osobowościowych z postawą 
wobec religii i wiekiem badanych.

Tabela 3.3. Charakterystyki opisowe zmiennych surowych z Próby 7  
(N = 390, porównanie płci testem U) oraz współczynniki korelacji  
zmiennych osobowościowych z religijnością i wiekiem

Zmienna M SD As K
K-S, 
p <

płeć, 
p <

Wiek 
o.b

Scep– 
Relig

Uczciwość 34,05 6,42 -0,42 0,05 0,01 0,001 0,32 0,24

Emocjonalność 30,83 6,12 -0,21 -0,18 n.i. 0,001 0,01 0,06

Ekstrawersja 32,72 5,23 -0,31 0,33 0,05 0,001 0,11 0,09

Ugodowość 31,79 6,01 -0,30 -0,01 0,01 n.i. 0,17 0,11

Sumienność 35,28 5,17 -0,58 0,95 0,05 n.i. 0,09 0,12

Otwartość 33,07 5,99 -0,16 0,12 n.i. n.i. -0,16 -0,11

Scep-Relig 13,99 7,49 0,08 -0,80 n.i. n.i 0,15 –

Wiek o.b 39,97 11,21 -0,07 -1,03 0,01 n.i. – 0,15

Rozkłady większości zmiennych osobowościowych odbiegają od nor-
malnych. Są także istotne różnice ze względu na płeć. Kobiety mają wyższą 
od mężczyzn Uczciwość i Emocjonalność, a niższą Ekstrawersję. Ta sprawa 
sama w sobie interesująca nie będzie tu dyskutowana, różnice zostały usu-
nięte przez standaryzację danych osobno dla każdej płci. Część zmiennych 
osobowościowych ma dodatnie korelacje z wiekiem, a jedna negatywną 
(Otwartość). Zmienianie się poziomu czynników osobowości z wiekiem jest 
zjawiskiem znanym z badań nad Wielką Piątką (McCrae, Costa i in. 2000; 
Siuta, 2006). Mniej znane i udokumentowane jest zmienianie się poziomu 
religijności z wiekiem – dodatnia korelacja 0,15 wskazuje, że u starszych 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 209

badanych wyniki w skali Sceptycyzm-Religijność są wyższe niż u badanych 
młodszych. Sprawa ta jest krótko poruszona poniżej.

Wracając do głównego zagadnienia, czyli związków religijności z czyn-
nikami osobowości (ostatnia kolumna tabeli 3.3), można stwierdzić, że są 
związki istotne statystycznie, ale słabe. Związki pozytywne są z Ugodowo-
ścią, Sumiennością i Uczciwością, z Otwartością zachodzi związek nega-
tywny. Są to związki analogiczne jak z czynnikami Wielkiej Piątki, zakła-
dając, że Emocjonalność HEXACO jest odpowiednikiem Neurotyczności, 
a charakterystyczny dla HEXACO szósty czynnik Uczciwość jest wyod-
rębniony kosztem ugodowości i sumienności modelu pięcioczynnikowego. 
Oczywiście między modelami pięcio- i sześcioczynnikowym jest trochę 
różnic w definicji i strukturze poszczególnych czynników, widocznych 
w NEO-PI-R (sześć podskal na czynnik) i HEXACO (cztery podskale 
na czynnik), lecz tutaj analizowane są rezultaty użycia wersji skróconych 
(w NEO-FFI podskale nie są wyodrębnione, w HEXACO-60 składają się 
zaledwie z dwóch lub trzech itemów).

Tabela 3.4 zawiera korelacje postawy wobec religii z czynnikami HEXA-
CO w podgrupach płci (kolumny 1 i 2), wieku (kolumny 3 i 4), oraz wieku 
i płci łącznie (kolumny 5–8). Okazuje się, że bez względu na płeć jest pozy-
tywny związek religijności z Uczciwością, ale tylko u młodszych badanych 
(do 41 roku życia, kol. 3). U starszych istotnego związku nie ma (kol. 4). 
Istotny związek religijności z Sumiennością jest tylko u młodszych bada-
nych, u starszych nie ma po nim śladu. W kolumnach 5 i 6 widać, że pozy-
tywny związek religijności z Uczciwością występuje zarówno u młodszych 
kobiet, jak i mężczyzn, zaś pozytywny związek religijności z Sumiennością 
jest istotny tylko u młodszych mężczyzn (u młodszych kobiet korelacja 
ma analogiczny kierunek, ale nie przekroczyła progu istotności).



210 � Zbigniew Łoś 

Tabela 3.4. Związki między sześcioma czynnikami osobowości  
a postawą wobec religii w podgrupach wieku i płci (N = 390)

Nr kolumny:  1  2  3  4  5  6  7  8

Zakres wieku: 18–65 18–65 18–41 42–65 18–41 18–41 42–65 42–65

Liczebność:
N =
202

N =
188

N =
198

N =
192

N =
93

N =
109

N =
105

83

Zmienne/Płeć  kk  mm k+mm k+mm  kk  mm  kk  mm

Uczciwość 0,22 0,26 0,30 0,13 0,33 0,26 0,09 0,16

Emocjonalność 0,12 0,01 0,11 -0,00 0,20 0,03 0,04 -0,04

Ekstrawersja 0,07 0,09 0,10 0,04 0,13 0,07 -0,01 0,10

Ugodowość 0,18 0,02 0,12 0,04 0,16 0,08 0,17 -0,12

Sumienność 0,05 0,20 0,21 0,02 0,18 0,25 -0,06 0,11

Otwartość -0,11 -0,11 -0,11 -0,06 -0,16 -0,06 -0,03 -0,08

Skrót „kk” oznacza kobiety, skrót „mm” mężczyzn.

U starszych kobiet i mężczyzn analizowanym związkom daleko do staty-
stycznej istotności. Widoczna wcześniej w tabeli 3.3. istotna, acz słabiutka 
ujemna korelacja religijności z Otwartością na doświadczenia w żadnej 
z podgrup płci i wieku (tabela 3.4.) nie uzyskała istotnego znaczenia.

Podsumowując, można zatem stwierdzić, że związki postawy wobec 
religii z sześcioma czynnikami osobowości są słabe (o marginalnej mocy 
predykcyjnej) i ograniczone do wczesnej dorosłości. Z trzema czynnikami 
Eysencka odpowiednich związków nie widać, zaś z pięcioma czynnikami 
Costy i McCrae związki są, przy czym Próby 5 i 6 były umiarkowanie licz-
ne i ograniczone wiekowo do wczesnej dorosłości (a właściwie jej wstęp-
nego etapu, młodej dorosłości). Niewykluczone zatem, że zastosowanie 
NEO-FFI do pomiaru czynników osobowości w okresie średniej dorosłości 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 211

wykazałoby analogiczny brak związków z religijnością, jak to jest w Próbie 
7. Poza tym wydaje się, że im więcej czynników w modelu osobowości, tym 
łatwiej o związki z religijnością. Francis i Bourke (2003) zbadali ponad ty-
siąc uczniów w wieku 7–12 lat, a do pomiaru czynników osobowości użyli 
kwestionariusza HSPQ Cattella. Uzyskali pozytywne związki religijności 
z czynnikami G (0,19), Q3 (0,10) oraz I (0,15), zaś negatywne z czynnikami 
E (-0,11) i F (-0,16), jednak obiektywnie słabe (Francis i Bourke, 2003). Inte-
resujące, że dość podobne rezultaty uzyskał Chlewiński (1987), porównując 
polskich dorosłych ateistów i wierzących. Religijni mieli istotnie wyższe 
G (Superego), Q3 (Samoocena) oraz I (Wrażliwość), a niższe F (Surgencja) 
i H (Odporność) niż ateiści (ówczesne polskie nazwy czynników podaję 
za Chlewińskim, 1987). Poza tym wierzący mieli niższe N (Racjonalizm) 
i Q1 (Radykalizm) niż ateiści (te czynniki nie występują w HSPQ, jedynie 
w wersji dla dorosłych). Mówiąc terminologią współczesną, osoby religijne 
okazały się być bardziej sumienne i wrażliwe, a mniej ekstrawertywne im-
pulsywne i radykalne niż niewierzący. Rezultaty obu powyższych badań nie 
są zaskakujące (są zgodne z tym, czego można oczekiwać po osobach religij-
nych), prowadzą jednak do ważnego wniosku. Przyjęcie modelu osobowości 
zawierającego większą ilość czynników nie gwarantuje znalezienia wśród 
nich silnego korelatu dla religijności (wyjąwszy czynnik Q1, Radykalizm, 
który treściowo w pewnym stopniu odnosił się do religii). Generalne kon-
sekwencje skromnych rezultatów poszukiwania związków postawy wobec 
religii z czynnikami osobowości będą rozważone w Dyskusji generalnej.

Wiek a postawa wobec religii  
(problem towarzyszący powyższym)

W tabelach 1.4, 2.2 oraz 3.3, gdzie występują badani znacznie zróżnico-
wani wiekowo, widoczne są  dodatnie korelacje religijności z  wiekiem. 



212 � Zbigniew Łoś 

W największej Próbie 7 badani byli podzieleni na będących w wieku wcze-
snej dorosłości (do 41 lat) i średniej dorosłości (powyżej 41 lat), a dwie 
kategorie wiekowe i płeć potraktowane jako zmienne klasyfikacyjne tworzą 
cztery grupy. ANOVA zmiennej Sceptycyzm–Religijność wykazuje istotne 
zróżnicowanie. Efekt wieku jest istotny: F(1, 386) = 11,83 a p < 0,001 (te-
sty jednorodności wariancji Levene’a i Browna-Forsytha nieistotne, efekty 
płci oraz interakcji wieku i płci są nieistotne). Porównania post-hoc śred-
nich grupowych testem Tukeya dla nierównych N dają rezultat istotny dla 
mężczyzn (różnica 0,44 odchylenia standardowego między młodszymi 
i starszymi, p < 0,05), a tendencję bliską istotności dla kobiet (0,25 odchy-
lenia standardowego między młodszymi i starszymi, p < 0,07). Opisany 
efekt polega na różnicy nasilenia religijności u osób w różnym wieku, nie-
mniej prowadzi do empirycznie wspartej sugestii, że postawa wobec religii 
faktycznie lekko rośnie z wiekiem, przynajmniej mierzona skalą Scepty-
cyzm–Religijność kwestionariuszy Opi lub podobną (w przypadku pomiaru 
wieloczynnikowego mogłoby być inaczej). Badacze religijności zauważają 
jej pomiarowy wzrost z wiekiem i sądzą, że w grę wchodzą trzy rodzaje wy-
jaśnień omawianego zjawiska: (1) rozwój religijny w ciągu życia, (2) efekty 
kohorty, (3) historyczne zmiany religijności (zob. Argue, Johnson, White, 
1999; Bengtson, Silverstein, Putney, Harris, 2015). Argue i współpracow-
nicy podają, że przyrost religijności z wiekiem jest większy dla katolików 
niż protestantów (ale z niższego punktu startowego w wieku 18 lat – Argue 
i in. 1999, s. 431). Sam efekt kohorty wydaje się tu mało prawdopodobny. 
Raczej w grę wchodzi rozwój religijny, ewentualnie w połączeniu ze zmia-
nami historycznymi niejednakowymi dla różnych wyznań (badanie było 
czterokrotnie powtarzane między latami 1980–1992; efekt Jana Pawła II?). 
Bengtson i współpracownicy (2015) zauważyli dwa trendy: w młodszych 
grupach wiekowych duchowość staje się coraz bardziej oddzielona od religii, 
a koncepty boskości przechodzą od Boga transcendentnego do bardziej 
bliskiego i osobistego (imminent and personal). To zresztą widać w budowie 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 213

wielu kwestionariuszy do badania religijności (rozdzielenie duchowości 
i religijności, treść itemów odnosząca się do ja). W przypadku Polski tego 
rodzaju trendy również są prawdopodobne, lecz większe znaczenie niż 
w krajach zachodnich może mieć efekt kohorty związany z transformacją 
ustrojową PRL w III RP oraz zmiana społecznego znaczenia religii.

Podsumowując, w próbach o dużym zróżnicowaniu wieku osób bada-
nych pojawia się związek postawy wobec religii z wiekiem, a jego geneza 
może być jeszcze bardziej skomplikowana, niż to przedstawiają badacze. 
Równolegle z wiekiem zmienia się nasilenie czynników osobowości, prze-
chowywanie niektórych doświadczeń, a nawet wykształcenie. Wyższe wy-
kształcenie jest częstsze wśród młodszych badanych niż starszych, a jego 
odsetki w młodszych pokoleniach poszczególnych krajów mocno się róż-
nią (np. odsetek młodych studiujących w Polsce jest obecnie co najmniej 
dwukrotnie wyższy niż w USA).

Dyskusja generalna

Wyniki zaprezentowane w powyższym przeglądzie badań własnych dają 
względnie całościowy obraz związków postawy wobec religii z ważnymi 
doświadczeniami nabywanymi w dzieciństwie i okresie dorastania, a tak-
że z czynnikami osobowości traktowanymi w psychologii jako kluczowe 
i podstawowe cechy organizacji psychicznej. Ujmując w punktach:

1)	 Związki postawy wobec religii z doświadczeniami rodzinnymi są słabe 
i podlegają fluktuacjom zależnym od płci i wieku osób badanych. Jeśli takie 
związki ujawniają się w konkretnym badaniu, są to związki pozytywne 
między poziomem wzajemnych uczuć dziecka i rodziców a poziomem 
religijności dorastających i dorosłych. Więcej takich związków pojawiło się 
w u dorastających kobiet (17–18 lat) i dorosłych mężczyzn, a prawie ich nie 
było u dorastających mężczyzn i dorosłych kobiet.



214 � Zbigniew Łoś 

2)	 Związki postawy wobec religii z doświadczeniami grupowymi po-
jawiają się głównie u kobiet do 40 roku życia, zaś u mężczyzn prawie ich 
nie ma. Są to związki negatywne między religijnością a doświadczeniami 
z funkcjonowania w aktywnych rolach grupowych, niekonstruktywnych 
(jak Agresorka), konstruktywnych (jak Przywódczyni) oraz ekspresyjnych 
(jak Komiczka i Amantka). Religijność młodzieży raczej nie sprzyja wcho-
dzeniu w aktywne role grupowe, choć może być powiązana z popadaniem 
w rolę pasywną (taki efekt jest u badanych kobiet po 40 r.ż. i mężczyzn 
do 40 r.ż). Sensowna jest także interpretacja odwrotna, że doświadczenia 
z wyrazistej aktywności grupowej w okresie dorastania sprzyjają laicyzacji 
w dorosłości w sposób wymagający zbadania.

3)	 Związki postawy wobec religii z czynnikami osobowości są słabe i za-
leżne od płci badanych, a prawdopodobnie także wieku. Istotne związki 
pojawiły się w jednej z dwóch prób złożonych z młodych dorosłych oraz 
u osób do 41 r.ż. w próbie, która zawierała również starszych badanych 
(po 41 r.ż., u których istotnych związków nie było). Wybór teorii i metody 
pomiaru czynników osobowości może mieć w tej sprawie niebagatelne 
znaczenie. Istotne związki religijności, które pojawiły się w analizowanych 
próbach to pozytywne związki z ugodowością, sumiennością lub uczci-
wością, a negatywny związek z otwartością na doświadczenia. Rezultaty 
te są podobne do uzyskiwanych przez innych badaczy (por. Saroglou, 2012, 
tab. 17.1, s. 396).

Powyższe charakterystyki uzyskanych wyników należy uzupełnić dwo-
ma zastrzeżeniami. Wpierw trzeba podkreślić, że sposób pomiaru postawy 
wobec religii ma oczywiste ograniczenia. Krótka samoopisowa skala kwe-
stionariuszowa zbiera deklarowane opinie osób badanych, nie rejestruje 
rzeczywistych zachowań, takich jak uczęszczanie do świątyni (przejaw 
religijności) czy lektura krytycznych wobec religii felietonów w mediach 
(przejaw sceptycyzmu). W niektórych narzędziach kwestionariuszowych 
jest osobna część do zbierania informacji o częstości takich zachowań, jak 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 215

uczęszczanie na zgromadzenia religijne, lecz nadal jest to zbieranie deklaracji 
(np. Duke Religion Index, Springfield Religiosity Scale, Muslim Religiosity 
Scale, za: Koenig, Al Zaben i in., 2015). Uczęszczanie nie musi wynikać 
z motywacji religijnej, lecz np. społecznej. Zaś akceptacja wierzeń religijnych 
może nie przekładać się na większość zachowań uznawanych za przejawy 
religijności. Deklaracje osób badanych, w tym dotyczące stosunku do religii, 
są rzecz jasna podatne także na motywy autoprezentacyjne, choć w przypad-
ku badań anonimowych to ograniczenie powinno być względnie niewielkie. 
Zapewne użycie wieloskalowego kwestionariusza religijności, zawierającego 
konkretne i precyzyjne itemy (jak np. Test Struktury i Poziomu Religijności; 
zob. Rydz, Walesa, Tatala, 2017) umożliwia bardziej trafny pomiar.

Może być jeszcze podniesiony argument, że względna słabość wszelkich 
związków postawy wobec religii wynika ze specyfiki treściowej skali Scep-
tycyzm–Religijność (z bezosobowego sformułowania itemów), podczas 
gdy większość wspomnianych w tej pracy kwestionariuszy innych autorów 
ma przynajmniej część itemów sformułowanych w pierwszej osobie (od-
noszących się do ja). Niemniej ci badacze z reguły nie znajdują wyraźnie 
silniejszych związków religijności z czynnikami osobowości czy doświad-
czeniami socjalizacyjnymi, a jedynie z postawami społeczno-politycznymi 
(czyli podobnie jak skala postawy wobec religii z Kwestionariusza Opinii).

P o s t a w a  w o b e c  r e l i g i i  a   d o ś w i a d c z e n i a  r o d z i n n e. Oce-
niając rezultaty badań nad związkami postawy wobec religii z doświadcze-
niami rodzinnymi z użyciem kwestionariusza PDwR, należy po pierwsze 
uwzględnić ograniczenia tego kwestionariusza jak każdego innego, a także 
ograniczenia specyficzne, wynikające z  jego treści. Chodzi o to, że kwe-
stionariusz dotyczy bardzo ważnej sfery codziennych interakcji dziecka 
z rodzicami, takich jak wyrażanie uczuć, kontrolowanie zachowań, reago-
wanie na zachowania drugiej strony itp. Nie ma np. itemów dotyczących 
stosunku rodziców do religii czy przejawów religijności w formie wspólnej 
modlitwy, sprawdzania zgodności zachowań dziecka ze wskazaniami religii, 



216 � Zbigniew Łoś 

a wynikające z tego doświadczenia dziecka również należałoby kwalifiko-
wać jako doświadczenia rodzinne. Uwzględnienie tego aspektu w treści 
kwestionariusza doświadczeń rodzinnych prawdopodobnie pozwoliłoby 
wykazać silniejsze związki religijności z tak ujętymi doświadczeniami (por. 
Bao, Whitbeck, Hoyt, Conger, 1999; King, Furrow, Roth, 2002). Istnieje 
również nadzieja, że godne uwagi predykcje religijności dorosłych da się uzy-
skać, ujmując doświadczenia rodzinne z perspektywy teorii przywiązania 
(zob. Granqvist, Mikulincer, Shaver, 2010; Granqvist, 2002). Bez względu 
jednak na stosowany model teoretyczny doświadczeń rodzinnych retro-
spektywne odtwarzanie przez badanych tego, co działo się między nimi 
a rodzicami w dzieciństwie i okresie dorastania, prócz naturalnych efek-
tów pracy pamięci może podlegać reinterpretacji w kontekście dzisiejszej 
religijności osób badanych (religia nakazuje szacunek dla rodziców). Może 
występować też efekt oceny doświadczeń z rodzicami z perspektywy ak-
tualnej sytuacji życiowej badanych: jeśli osoba odnosi sukcesy, to znaczy 
że rodzice „zrobili co trzeba” i jakieś żale do nich byłyby „dziecinadą”; jeśli 
osobie badanej nie wiedzie się dobrze, może poszukiwać przyczyn w domu 
rodzinnym i wyolbrzymiać „to, co mi zrobili rodzice”. O ile wiadomo, nie 
ma solidnych badań na ten temat, musimy więc ufać, że różne zakłócające 
czynniki niejako znoszą swoje sprzeczne wpływy i retrospektywny obraz 
relacji z rodzicami jest zbliżony do tego, co działo się rzeczywiście. Treść 
itemów PDwR została tak zaprojektowana, aby nie zawierać naładowanych 
emocjonalnie słów/ocen zachowań („źle traktowali”, „byli cudowni”), lecz 
beznamiętne opisy: „matka przeglądała moje rzeczy”, „ojciec dotrzymywał 
obietnicy” itp.). Interesującym komentarzem do powyższej problematy-
ki są wyniki uzyskane przez Bornsteina i współpracowników (Bornstein, 
Putnick i in., 2017) w badaniu 8–10 letnich dzieci i rodziców z dziewięciu 
krajów reprezentujących chrześcijan, buddystów, muzułmanów i bezwyzna-
niowych (łącznie 1198 rodzin). Uzyskali oni pozytywne związki religijności 
z rodzicielską kontrolą zarówno w danych pochodzących od dzieci, jak 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 217

i rodziców, ale już pozytywne związki religijności rodziców z uczuciami 
wobec dziecka (parental warmth) pojawiły się tylko w danych od rodziców. 
W danych od dzieci religijność rodziców była pozytywnie związana z od-
rzuceniem przez rodziców (parental rejection), czyli odwrotnie niż w polskich 
danych od dorosłych już „dzieci” (tabela 1.5. w tym artykule; również ba-
dania Gosztyły, 2010). Odpowiednie współczynniki ścieżek w modelach 
strukturalnych prezentowanych przez Bornsteina i in. (2017) są niskie, choć 
istotne, niemniej ich badanie sugeruje, że problem ujęty z perspektywy mię-
dzykulturowej może być bardziej zagmatwany, niż ktokolwiek się spodziewa.

P o s t a w a  w o b e c  r e l i g i i  a   d o ś w i a d c z e n i a  g r u p o w e. Re-
zultat badania nad związkami postawy wobec religii z doświadczeniami 
grupowymi również należy oceniać z uwzględnieniem zastrzeżeń analogicz-
nych jak wyżej, czyli wobec pomiaru postawy wobec religii oraz pomiaru 
doświadczeń grupowych. Na właściwości kwestionariusza „Ankieta Bio-
graficzna” miał wpływ skład pierwotnej puli itemów oraz rezultaty analiz 
psychometrycznych, które nie pozwoliły utworzyć 12 planowanych skal 
(zob. Łoś, 2010b), a jedynie 8 podskal grupujących się w 5 czynników (skal). 
To ograniczenie różnorodności uwzględnianych w pomiarze ról może być 
krytykowane (że nie dają pełnego przeglądu), ale są to role wyraziste, częste 
i mające potencjalnie poważne konsekwencje rozwojowe dla interpersonal-
nego funkcjonowania w dorosłości. Jeśli grupowe role lub identyfikacje 
różnicują nasilenie potencjalnie niekorzystnych zachowań dla perspektyw 
życiowych młodzieży (por. np. Jordan, Stalgaitis, Charles i in., 2019; Doorn-
waard, Branje, Meeus, ter Bogt, 2012; Monahan, Steinberg, Cauffman, 2009; 
Clasen, Brown, 1987), zasadne jest oczekiwanie, że będzie to miało faktyczne 
konsekwencje w dorosłości, być może także dla rozwoju religijności. Pięć 
wyodrębnionych w kwestionariuszu AB kategorii ról wydaje się uniwersal-
nych historycznie, tj. mogły być podobnie pełnione w czasach PRL przez 
badanych mających więcej niż 40–45 lat, a także w czasach III RP, kiedy 
przypadało dorastanie młodszych badanych. Stosowania kwestionariusza 



218 � Zbigniew Łoś 

AB dotyczą również komplikacje wynikające z retrospektywnego charak-
teru badania. Rzeczowe opisy zachowań w treści itemów kwestionariusza 
powinny wprawdzie sprzyjać możliwie wiernemu sprawozdawaniu tego, 
co się działo, ale nieuchronne są efekty rekodowania (bagatelizowania lub 
wyolbrzymiania) tych doświadczeń z perspektywy obecnej sytuacji życio-
wej („przez nich nie wiedzie mi się”), w tym stanu religijności osób bada-
nych (np. „wybaczanie winowajcom”). Konkretne otrzymane empiryczne 
związki są słabe i ograniczone głównie do wczesnej dorosłości, zwłaszcza 
u kobiet. Widoczna w układzie tych związków prawidłowość, że doświad-
czenia z aktywnych ról grupowych negatywnie korelują z religijnością, może 
wskazywać, iż tak było w okresie dorastania badanych (religijna młodzież 
unikała eksponowania się grupie) i znalazło to odzwierciedlenie w aktual-
nie wypełnianych kwestionariuszach samoopisowych. Równie możliwe 
jest, że aktualna podwyższona religijność sprzyja wspominaniu własnych 
zachowań grupowych jako mniej agresywnych, „wesołkowatych” czy eks-
ponujących atrakcyjność fizyczną. Jednak dlaczego miałoby być podobnie 
ze wspominaniem zachowań przywódczo-pomocowych przez kobiety (ko-
relacja -0,20 dla grupy w wieku 18–40 lat), które nie są religijnie naganne? 
Być może to jakaś specyfika polskich wiernych, oczekujących na kierowanie 
przez kapłanów wskutek doświadczeń historycznych.

P o s t a w a  w o b e c  r e l i g i i  a   c z y n n i k i  o s o b o w o ś c i. Związki 
postawy wobec religii z czynnikami osobowości są niewątpliwe i godne 
uwagi, choć fluktuują zależnie od płci i wieku badanych oraz zastosowane-
go narzędzia pomiaru. Wpierw należy zaznaczyć, że pomiary czynników 
osobowości dostarczały danych o aktualnym funkcjonowaniu badanych 
i nie odwoływały się wprost do zdarzeń dawno minionych. Choć osoba 
badana, udzielając odpowiedzi na pytanie, czy jest towarzyska, również 
odwołuje się do przechowywanych doświadczeń, mamy prawo sądzić, że nie 
tak dawnych jak te z dzieciństwa czy okresu dorastania. Tym samym samo-
opisowy pomiar czynników osobowości może być mniej przefiltrowany/



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 219

przekształcony przez rekodujące procesy pamięciowe, więc bliższy sta-
nu faktycznego. Po drugie kwestionariusze osobowości – w tym EPQ-Rs, 
NEO-FFI i HEXACO-60 – z reguły nie indagują o sprawy bardzo prywatne, 
które mogłyby wywoływać reakcje samoobronne badanych. Zarazem ich 
zawartość jest wysoce zróżnicowana, gdyż każdy z modeli osobowości, 
na których są oparte, aspiruje do uwzględnienia większości ważnych cech, 
bez względu na to, czy próbuje je upakować w trzy czynniki (27 cech; Ey-
senck, 1990), w pięć (30 cech; McCrae, Costa, 1997) czy aż w sześć (24 cechy; 
Ashton, Lee, 2010). Zważywszy, że mimo tych zalet znalezione związki czyn-
ników osobowości z postawą wobec religii nie są mocne, nasuwa się wniosek, 
że te czynniki nie stanowią zasadniczego uwarunkowania religijności.

Słabe pozytywne związki religijności ze stosunkiem do ludzi i norm 
społeczno-moralnych (ugodowość, sumienność, uczciwość) wynikają praw-
dopodobnie ze wzajemnego oddziaływania: osobom o podwyższonym po-
ziomie wymienionych czynników łatwiej akceptować religijne nakazy doty-
czące stosunku do ludzi i norm społeczno-moralnych, z drugiej zaś strony 
osoby religijne są niejako zobowiązane do przestrzegania norm społeczno-

-moralnych i życzliwości wobec ludzi. Odpowiednio osobom o obniżonym 
poziomie tego, co w czynnikowych modelach osobowości zostało nazwane 
ugodowością, sumiennością czy uczciwością, może być łatwiej przekraczać 
normy, zwyczaje i tradycje, w tym religijne, np. z zamiarem dokonywania 
zmian społecznych, a z drugiej strony osoby o sceptycznej postawie wobec 
religii mogą być bardziej elastyczne w zachowaniach kwalifikowanych jako 
przejawy wymienionych czynników. Również (słaby) negatywny związek 
religijności z otwartością na doświadczenia jest psychologicznie zrozumia-
ły. Religia dostarcza idei wyjaśniających świat i życie, więc osoby religijne 
mają mniej powodów do ich poszukiwania w innych kulturach, zaś osoby 
otwarte na doświadczenia (w tym różnorodne idee) łatwiej mogą uważać 
nauczanie religijne za niewystarczające. Tym, co w całej sprawie związków 
między wymienionymi wyżej czynnikami osobowości a postawą wobec 



220 � Zbigniew Łoś 

religii wymaga wyjaśnienia, nie jest to, że związki istnieją (nie tylko dla 
chrześcijan, dla muzułmanów również – zob. Aghababaei, Błachnio i in., 
2015), lecz dlaczego nie są dużo silniejsze i systematyczne bez względu 
na próbę i narzędzia pomiarowe (!).

Przyczyna tego stanu rzeczy leży – jak się wydaje – w niepisanej regule 
cechowego paradygmatu psychologii osobowości, aby do katalogu cech/
czynników nie włączać wprost postaw społecznych i światopoglądowych. 
Co prawda prekursorzy czynnikowych teorii osobowości tego pomijania 
postaw społeczno-światopoglądowych nie dokonywali. W koncepcji Cattella 
(1957) uwzględniony był czynnik Radykalizm (Q1) i odpowiednia skala 
kwestionariusza 16-PF zawierała kilka itemów dotyczących religii. Eysenck 
(1953) prowadził badania nad postawami społecznymi (Radicalism–Conserva-
tism oraz Tough-mindedness–Tender-mindedness), w których mieścił się stosu-
nek do religii, niestety później do czynnika Psychotyzmu włączony został 
tylko wymiar twarda–miękka umysłowość, a radykalizm–konserwatyzm 
został pominięty w całościowym modelu (Eysenck, 1990). Współczesne 
modele cechowe osobowości, tj. Wielkiej Piątki i HEXACO, nie zawierają 
takich składników jak religijność czy radykalizm. Radykalizm pojawia się 
tu nieprzypadkowo, ponieważ w Próbie 7 wykazuje on silną negatywną 
korelację z religijnością (-0,70) i tworzy z nią jeden z trzech ogólniejszych 
czynników światopoglądu (na ten temat planowana jest odrębna publikacja). 
Gdyby w całościowe badania nad postawami społeczno-światopoglądowymi 
włożono tyle wysiłku, co w badania nad temperamentem i podstawowymi 
cechami osobowości (zwłaszcza Wielką Piątką i jej składnikami), rozumie-
libyśmy zachowania człowieka zdecydowanie lepiej (w tym te ekstremalne).

Nie można użyć argumentu, że „klasyczne” cechy osobowości wyka-
zują znaczącą odziedziczalność, zaś światopoglądowe są od takiego uwa-
runkowania wolne, gdyż dane empiryczne świadczą o czymś przeciwnym. 
Waller, Kojetin i in. (1990) podają oszacowania przekraczające 40 proc. 
udziału czynników genetycznych w wariancji religijności. Wg Boucharda 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 221

i współpracowników u dzieci oszacowania udziału czynników genetycz-
nych w religijności mogą być niskie, lecz u dorosłych zbliżają się do takie-
go poziomu, jak cechy osobowości (Koenig, McGue, Krueger, Bouchard, 
2005). Tymczasem z danych obejmujących większą ilość różnych postaw/
zainteresowań wynika, że tylko niektóre wykazują znaczącą odziedziczal-
ność – wcale nie jest to regułą (zob. Olson, Vernon, Harris, Jang, 2001). 
Wobec tego należy przyjąć, że skłonność do religijności albo sceptycyzmu 
jest w pewien sposób ułatwiana/utrudniana przez jakieś właściwości mózgu 
(zob. Heilman, Donda, 2019; O’Leary, Beauregard, 2011).

Według autora wykonany przegląd badań pokazuje, że  dla rozwoju 
postawy wobec religii mają znaczenie nie tylko uwarunkowania ze  stro-
ny rodziców, ale także ze  strony rówieśników i  czynników osobowości. 
Wszystkie one jednakże nie są rozstrzygające. Problem ze znalezieniem dla 
religijności solidnych predyktorów/korelatów psychologicznych może po-
wstawać ze względu na nadmiernie ograniczony zakres zjawisk uważanych 
za doświadczenia rozwojowe i charakterystyki osobowości. Prezentowane 
przez autora tego tekstu badania również mogłyby być tego przykładem, ale 
chodzi o podkreślenie potrzeby rozszerzenia poszukiwań o niedoceniane 
obszary.

Pewne nadzieje można by wiązać z kształtowaniem się indywidualnych 
tożsamości. Problematyka tożsamości społeczno-kulturowych jest obecnie 
energicznie badana ze względu na wyzwania globalizacyjne (zob. np. Ro-
senmann, Reese, Cameron, 2016; Chen, Lam i in., 2016), ale w badaniach 
nad kształtowaniem się tożsamości indywidualnej (personalnej) przeważa 
poszukiwanie formalnych charakterystyk tożsamościowych, takich jak 
statusy i style tożsamości (Berzonsky, Luyckx, 2008; Luyckx, Schwartz 
i in., 2008). Nie dowiadujemy się, kim chce się stać młody człowiek, z jaką 
osobą/postacią identyfikuje się, by stać się podobnym, a to może być istotne 
w procesie wybierania stylu życia czy głównych postaw światopoglądowych 
(w tym wobec religii).



222 � Zbigniew Łoś 

Drugi potencjalny obszar obejmuje zjawiska z pogranicza osobowości 
i inteligencji, jak typy umysłowe. Carl Gustav Jung zaproponował klasyfi-
kowanie różnic indywidualnych na podstawie przewagi głównych funkcji 
psychicznych, czyli percepcji, intuicji, odczuwania i myślenia. Rozwinięcia 
tego podejścia mogą okazać się użyteczne w badaniach nad postawami świa-
topoglądowymi, w tym wobec religii (Ross, Weiss, Jackson, 1996; Chaim, 
2017). Skromne podstawy teoretyczne dla typów umysłowych zyskują bo-
wiem wsparcie ze strony badań nad mózgiem. Kosslyn i współpracownicy 
zaproponowali klasyfikację trybów przetwarzania (theory of cognitive modes) 
opartą na rozróżnieniu „dolnej” części mózgu która zajmuje się pozna-
niem i „górnej”, która zajmuje się kierowaniem aktywnością podmiotu 
(Kosslyn, Miller, 2019; w istocie wygląda to raczej na rozróżnienie funkcji 
tylnych i przednich części mózgu). Obie części mogą być angażowane mniej 
lub bardziej intensywnie, co pozwala rozróżnić cztery tryby poznawcze: 
działaniowy, obserwacyjny, adaptacyjny oraz stymulacyjny (wywierający 
stymulujący wpływ na otoczenie). Typy jungowskie nie dają się łatwo prze-
mianować na tryby Kosslyna, ale podobne pomysły teoretyczne mogą pro-
wadzić do istotnego przyrostu wiedzy o uwarunkowaniach różnic ludzkiej 
aktywności, w tym religijności.

M i e j s c e  p o s t a w y  w o b e c  r e l i g i i  w   o r g a n i z a c j i  p s y -
c h i c z n e j. Choć dotychczasowe poszukiwania znaczących psychologicz-
nych uwarunkowań religijności przyniosły raczej skromne i rozczarowujące 
rezultaty, to paradoksalnie może to być powód do optymizmu. Łoś za-
proponował czterowarstwowy model organizacji psychicznej (Łoś, 2010a). 
Są w nim dwie warstwy niższe, obsługujące procesy istnienia (warstwy wital-
ności i przystosowania), oraz dwie warstwy wyższe, wyrażające dokonywane 
wybory, styl życia i tożsamość człowieka (warstwa upodmiotowienia), a tak-
że zaangażowanie światopoglądowe (warstwa uduchowienia). Jak wiadomo, 
w popularnych koncepcjach struktury osobowości zakłada się trzy warstwy 
(cech, przystosowań, reprezentacji ja; zob. McAdams, 1995; McCrae, Costa 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 223

i in., 1997), bez warstwy uduchowienia (światopoglądowej). Autor modelu 
argumentuje, że warstwy wyższe, czyli upodmiotowienia i uduchowienia, 
są funkcjonalnie i rozwojowo stosunkowo niezależne od niższych, a mają 
znaczący wpływ na aktywność człowieka. Idee światopoglądowe, w tym 
religijne i naukowe, hierarchia wartości, powołanie życiowe, mądrość i twór-
czość są zatem mało związane z właściwościami warstw niższych, takich 
jak cechy osobowości, zdolności, wzorce adaptacji, mechanizmy obronne, 
zainteresowania, itp. Silnych korelatów postawy wobec religii należy zatem 
poszukiwać w innych wymiarach światopoglądu (takich jak Radykalizm–
Konserwatyzm, Naturalizm–Intencjonalizm), czy takich charakterystykach 
tożsamościowych jak styl życia i zadania długoterminowe. Doświadczenia 
z relacji z rodzicami oraz grupami rówieśniczymi mają prawdopodobnie 
znaczenie przede wszystkim dla rozwoju warstw witalności i przystosowa-
nia. Dla rozwoju warstw upodmiotowienia i uduchowienia istotne mogą 
być doświadczenia socjalizacyjne odnoszące się do wzorów osobowych, 
stylów życia, wierzeń i wartości, ale przede wszystkim przeżycia wewnętrzne 
trudne do uchwycenia przez schematyczne (z założenia) ilościowe metody 
pomiarowe psychologii. Sprawdzenie tego wymaga szeroko zakrojonych 
badań empirycznych (również ilościowych).

Literatura cytowana

Aghababaei N., Błachnio A., Arji M., Chiniforoushan M., Mohammadtabar 

S. (2015). The relations among well-being outcomes, religiosity, and personality. 

„Polish Psychological Bulletin” 46 (3), s. 460–468.

Allport G.  W. (1988/1950). Jednostka i  religia. Interpretacja psychologiczna. 

W: G. W. Allport, Osobowość i religia, s. 83–223. Warszawa.

Allport G. W., Ross J. M. (1967). Personal religious orientation and prejudice. „Journal 

of Personality and Social Psychology” 5, s. 432–443.



224 � Zbigniew Łoś 

Argue A., Johnson D. R., White L. K. (1999). Age and religiosity: Evidence from 

a Three-Wave Panel analysis. „Journal for the Scientific Study of Religion” 38 (3), 

s. 423–435. DOI: 10.2307/1387762.

Arnett J. J. (2001). Conceptions of the transition to adulthood: Perspectives from adole-

scence through midlife. „Journal of Adult Development” 8 (2), s. 133–143.

Ashton M. C., Lee K. (2010). Trait and source factors in HEXACO-PI-R self- and 

observer reports. „European Journal of Personality” 24, s. 278–289. DOI: 

10.1002/per.759.

Ashton M. C., Lee K. (2019). Religiousness and the HEXACO personality factors 

and facets in a large online sample. „Journal of Personality” 87 (6), s. 1103-1118. 

https://doi.org/10.1111/jopy.12459.

Bao W.  N., Whitbeck L.  B., Hoyt D.  R., Conger R.  D. (1999). Perceived pa-

rental acceptance as a moderator of religious transmission among adolescent boys 

and girls. „Journal of Marriage and Family” 61 (2), s. 362–374. https://doi.

org/10.2307/353754.

Bengtson V. L., Silverstein M., Putney N. M., Harris S. C. (2015). Does religiousness 

increase with age? Age changes and generational differences over 35 years. „Jour-

nal for the Scientific Study of Religion” 54 (2), s. 363–379. DOI: 10.1111/

jssr.12183.

Benson J. E., Johnson M. K. (2009). Adolescent Family Context and Adult Iden-

tity Formation. „Journal of  Family Issues” 30  (9), s.  1265–1286. DOI: 

10.1177/0192513X09332967.

Berger J. (2017). Nieświadome wybory. Ukryte czynniki wpływające na nasze zacho-

wanie. Warszawa.

Berzonsky M. D., Luyckx K. (2008). Identity styles, self-reflective cognition, and 

identity processes: A study of adaptive and maladaptive dimensions of self-analysis. 

„Identity: An International Journal of Theory and Research” 8, s. 205–219. 

doi: 10.1080/15283480802181818

Bornstein M. H., Putnick D. L., Lansford J. E., Al-Hassan S. M., Bacchini D., 

Bombi A. S., Chang L., Deater-Deckard K., Di Giunta L., Dodge K. A., 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 225

Malone P. S., Oburu P., Pastorelli C., Skinner A. T., Sorbring E., Steinberg 

L., Tapanya S., Tirado L. M. U., Zelli A., Alampay L. P. (2017). ‘Mixed blessings’ 

parental religiousness, parenting, and child adjustment in global perspective. „Jour-

nal of Child Psychology and Psychiatry” 58 (8), s. 880–892. DOI: 10.1111/

jcpp.12705.

Cattell R. B. (1957). Personality and motivation. Structure and measurement. Yonkers 

on Hudson–New York.

Chen S. X., Lam B. C. P., Hui B. P. H., Ng J. C. K., Mak W. W. S., Guan Y., 

Buchtel E. E., Tang W. C. S., Lau V. C. Y. (2016). Conceptualizing psychological 

processes in response to globalization: Components, antecedents, and consequences 

of Global Orientations. „Journal of Personality and Social Psychology” 110 

(2), s. 302–331. http://dx.doi.org/10.1037/a0039647.

Chlewiński Z. (1987). Postawy a cechy osobowości. Lublin.

Cholewa M., Gilski M. (2012). Magical thinking and religious thinking. „E-Theologos. 

Theological Revue of Greek Catholic Theological Faculty” 3 (2), s. 190–199.

Clasen D.  R., Brown B.  B. (1987). Understanding peer pressure in  middle 

school. „Middle School Research Selected Studies” 12 (1), s. 65–75. DOI: 

10.1080/08851700.1987.11670280.

Darvyri P., Galanakis M., Avgoustidis A. G., Pateraki N., Vasdekis S., Darviri 

Ch. (2014). The revised Intrinsic/Extrinsic Religious Orientation Scale in a sample 

of Attica’s inhabitants. „Psychology” 5, s. 1557–1567. http://dx.doi.org/10.4236/

psych.2014.513166.

Doornwaard S. M., Branje S., Meeus W. H. J., ter Bogt T. F. M. (2012). Development 

of adolescents’ peer crowd identification in relation to changes in problem behaviors. 

„Developmental Psychology” 48 (5), s. 1366–1380. DOI: 10.1037/a0026994.

Emmons R. A. (1999). Religion in  the psychology of personality: An introduction. 

„Journal of Personality” 67 (6), s. 873–888.

Eysenck H. J. (1953). Primary social attitudes: A comparison of attitude patterns in En-

gland, Germany, and Sweden. „The Journal of Abnormal and Social Psychology” 

48 (4), s. 563–568.



226 � Zbigniew Łoś 

Francis L. J. (1992). Is Psychoticism really a dimension of personality fundamental 

to religiosity? „Personality and Individual Differences” 13 (6), s. 645–652.

Francis L. J., Bourke R. (2003). Personality and religion: Applying Cattell’s Model 

among secondary school pupils. „Current Psychology: Developmental, Learning, 

Personality, Social” 22 (2), s. 125–137.

Gebauer J. E., Bleidorn W., Gosling S. D., Rentfrow P. J., Lamb M. E., Potter 

J. (2014). Cross-Cultural variations in Big Five relationships with religiosity: A so-

ciocultural motives perspective. „Journal of Personality and Social Psychology” 

107 (6), s. 1064–1091. http://dx.doi.org/10.1037/a0037683.

Genia V. (1993). A Psychometric evaluation of  the Allport-Ross I/E Scales in a reli-

giously heterogeneous sample. „Journal for the Scientific Study of Religion” 32, 

s. 284–290. DOI: 10.2307/1386667.

Gilovich T., Ross L. (2017). Najmądrzejszy w pokoju. Sopot.

Gorsuch R. L., McPherson S. E. (1989). Intrinsic/Extrinsic measurement: I/E Revi-

sed and single-item scales. „Journal for the Scientific Study of Religion” 28 (3), 

s. 348–354.

Gosztyła T. (2010). Rodzinne uwarunkowania dojrzałej religijności młodzieży. Lublin.

Granqvist P. (2002). Attachment and religiosity in adolescence: Cross-sectional and 

longitudinal evaluations. „Personality and Social Psychology Bulletin” 28 (2), 

s. 260–270. DOI: 10.1177/0146167202282011.

Granqvist P., Mikulincer M., Shaver P. (2009). Religion as attachment: Normative 

processes and individual differences. „Personality and Social Psychology Review” 

14 (1), s. 49–59. DOI: 10.1177/1088868309348618.

Haidt J. (2014). Prawy umysł. Sopot.

Harris J. R. (1995). Where is  the child environment? A group socialization theory 

of development. „Psychological Review” 102 (3), s. 458–489.

Heilman K. M., Donda R. S. (2019). Duchowe życie mózgu. Siedlisko religijnego 

i duchowego umysłu. Warszawa.

Ironson G., Solomon G. F., Balbin E. G., O’Cleirigh C., George A., Kumar M., 

Larson D., Woods T. E. (2002). The Ironson–Woods Spirituality/Religiousness 



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 227

Index is associated with long survival, health behaviors, less distress, and low cortisol 

in people with HIV/AIDS. „Annals of Behavioral Medicine” 24 (1), s. 34–48. 

https://doi.org/10.1207/S15324796ABM2401_05.

Jaworowska A. (2011). Kwestionariusze osobowości Eysencka: EpQ-R, EPQ-R w wersji 

skróconej. Polskie normalizacje. Warszawa.

Jaworski R. (1989). Psychologiczne korelaty religijności personalnej. Lublin.

Jaworski R. (1998). Psychologiczne badania religijności personalnej. „Zeszyty Nauko-

we KUL” 41 (3–4), s. 163–188.

King P. E., Furrow J. L., Roth N. (2002). The influence of families and peers on adole-

scent religiousness. „Journal of Psychology and Christianity” 21 (2), s. 109–120.

Koenig H. G., Al Zaben F., Khalifa D. A., Al Shoabib S. (2015). Measures of reli-

giosity. W: Measures of personality and social psychological constructs, eds. G. Boy-

le, D.  Saklofske i  G. Matthews, s.  530–561. Amsterdam. DOI: 10.1016/

B978-0-12-386915-9.00019-X.

Koenig L. B., McGue M., Krueger R. F., Bouchard T.  J. (2005). Genetic and 

environmental inf luences on  religiousness: Findings for retrospective and cur-

rent religiousness ratings. „Journal of Personality” 73 (2), s. 471–488. DOI: 

10.1111/j.1467-6494.2005.00316.x.

Kosslyn S. M., Miller G. W. (2019). Górny mózg, dolny mózg. Sprawdź, w jaki sposób 

myślisz i naucz się robić to lepiej. Kraków.

Luyckx K., Schwartz S. J., Berzonsky M. D., Soenens B., Vansteenkiste M., Smits 

I., Goossens L. (2008). Capturing ruminative exploration: Extending the four-di-

mensional model of identity formation in late adolescence. „Journal of Research 

in Personality” 42, s. 58–82. DOI: 10.1016/j.jrp.2007.04.004.

Łoś Z. (2010a). Rozwój psychiczny człowieka w ciągu całego życia. Wrocław.

Łoś Z. (2010b). Co się działo w naszej klasie? Relacje dorastających z rówieśnikami 

a ich podmiotowe preferencje wartości. W: Z zagadnień psychologii rozwoju człowieka, 

t. 3, red. E. Rydz, D. Musiał, s. 59–86. Lublin.

MacDonald D. A. (2000). Spirituality: Description, measurement, and relation to the 

Five Factor Model of personality. „Journal of Personality” 68 (1), s. 153–197.



228 � Zbigniew Łoś 

Maltby J. (1999). The internal structure of a derived, revised, and amended measure 

of the Religious Orientation Scale: The ‘age-universal’ I-E Scale-12. „Social Behavior 

and Personality. An International Journal” 27 (4), s. 407–412. DOI: 10.2224/

sbp.1999.27.4.407.

McAdams D. P. (1995). What do we know, when we know a person?. „Journal of Per-

sonality” 63 (3), s. 365–396.

McCrae R. R., Costa P. T. (1997). Personality trait structure as a Human Universal. 

„American Psychologist” 52 (5), s. 509–516.

McCrae R. R., Costa P. T., Ostendorf F., Angleitner A., Hrebickova M., Avia 

M. D., Sanz J., Sanchez-Bernardos M. L., Kusdil M. E., Woodfield R., Saun-

ders P. R., Smith P. B. (2000). Nature over nurture: Temperament, personality, and 

life span development. „Journal of Personality and Social Psychology” 78(1), 

s. 173–186. DOI: 10.1037//0022-3514.78.1.173.

Monahan K. C., Steinberg L., Cauffman E. (2009). Affiliation with antisocial 

peers, susceptibility to peer influence, and antisocial behavior during the transition 

to adulthood. „Developmental Psychology” 45 (6), s. 1520–1530. DOI: 10.1037/

a0017417.

Nelson J. M. (2009). Psychology, Religion, and Spirituality. Valparaiso.

O’Leary D., Beauregard M. (2011). Duchowy mózg. Neuronaukowa argumentacja 

za istnieniem duszy. Kraków.

Olson J. M., Vernon P. A., Harris J. A., Jang K. L. (2001). The heritability of atti-

tudes: A study of twins. „Journal of Personality and Social Psychology” 80 (6), 

s. 845–860. DOI: 10.1037//0022-3514.80.6.845.

Rosenmann A., Reese G., Cameron J. E. (2016). Social identities in a globalized 

world: Challenges and opportunities for collective action. „Perspectives on Psycho-

logical Science” 11 (2), s. 202–221. DOI: 10.1177/1745691615621272.

Ross C. F. J., Weiss D., Jackson L. (1996). The relation of Jungian Psychological Type 

to religious attitudes and practices. „International Journal for the Psychology 

of Religion” 6 (4), s. 263–279. DOI: 10.1207/s15327582ijpr0604_3.

Rydz E. (2012). Tendencje rozwojowe religijności młodych dorosłych. Lublin.



Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami…� 229

Rydz E., Walesa C., Tatala M. (2017). Structure and Level of Religiosity Test. „Polish 

Psychological Bulletin” 48 (1), s. 20–27. DOI: 10.1515/ppb-2017-0003.

Saroglou V. (2002). Religion and the five factors of personality: a meta-analytic review. 

„Personality and Individual Differences” 32, s. 15–25.

Saroglou V. (2011). Believing, Bonding, Behaving, and Belonging: The Big Four reli-

gious dimensions and cultural variation. „Journal of Cross-Cultural Psychology” 

42 (8), s. 1320–1340. DOI: 10.1177/0022022111412267.

Saroglou V. (2012). Adolescents’ social development and the role of religion. W: Values, 

religion, and culture in adolescent development, eds. G. Trommsdorff, X. Chen, 

s. 391–423. Cambridge–New York.

Saroglou V., Munoz-Garcia A. (2008). Individual differences in religion and spiritu-

ality: An issue of personality traits and/or values. „Journal for the Scientific Study 

of Religion” 47 (1), s. 83–101.

Schnabel U. (2015). Zmierzyć wiarę. Warszawa.

Siuta J. (2006). Inwentarz osobowości NEO-PI-R Paula T. Costy Jr i Roberta R. Mc-

Crae. Adaptacja polska. Podręcznik. Warszawa.

Skrzypińska K. (2012). Granice duchowości – perspektywa pierwsza. „Roczniki 

Psychologiczne/Annals of Psychology” 15 (1), s. 75–96.

Strelau J.  (2015). Różnice indywidualne: historia – determinanty – zastosowania. 

Warszawa.

Strus W., Cieciuch J. (2014). Poza Wielką Piątkę – przegląd nowych modeli struktury 

osobowości. „Polskie Forum Psychologiczne” 19 (1), s. 17–49.

Szymołon J. (2006). Przedmiot psychologii religii. W: Podstawowe zagadnienia psy-

chologii religii, red. S. Głaz, s. 42–49. Kraków.

Trempała J. (red.) (2011). Psychologia rozwoju człowieka. Podręcznik akademicki. 

Warszawa.

Turner J. S., Helms D. B. (1999). Rozwój człowieka. Warszawa.

Walesa C. (1982). Psychologiczna analiza rozwoju religijności człowieka ze szczególnym 

uwzględnieniem pierwszych okresów jego ontogenezy. W: Psychologia religii, red. 

Z. Chlewiński, s. 143–180. Lublin.



230 � Zbigniew Łoś 

Walesa C. (1996). Czynniki rozwoju religijności (analiza psychologiczna). W: Studia 

z psychologii w Katolickim Uniwersytecie Lubelskim, t. 8, red. A. Januszewski, 

P. Oleś, W. Otrębski, s. 41–58. Lublin.

Walesa C. (2005). Rozwój religijności człowieka, t. 1: Dziecko. Lublin.

Waller H. G., Kojetin B. A., Bouchard Jr. T. J., Lykken D. T., Tellegen A. (1990). 

Genetic and environmental influences on religious interests, attitudes, and valu-

es: a Study of Twins Reared Apart and Together. „Psychological Science” 1 (2), 

s. 138–142.

White J., Joseph S., Neil A. (1995). Religiosity, psychoticism, and schizotypal traits. 

„Personality and Individual Differences” 19 (6), s. 847–851.

Wojciechowska L. (red.) (2003). Spostrzeganie zjawisk świata społecznego przez dzieci, 

młodzież i młodych dorosłych. Warszawa.

Wulff D. M. (1999). Psychologia religii. Klasyczna i współczesna. Warszawa.

Zagórska W., Jelińska M., Surma M., Lipska A. (2012). Wydłużająca się droga 

do dorosłości. Warszawa.

Zawadzki B., Strelau J., Szczepaniak P., Śliwińska M. (1998). Inwentarz Osobowości 

NEO-FFI Costy i McCrae. Adaptacja polska, podręcznik. Warszawa.



Małgorzata Tatala
KATOLICKI UNIWERSYTET LUBELSKI JANA PAWŁA II

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.06

Więź ze wspólnotą 
osób wierzących 
w okresie średniej 
i późnej dorosłości

Bond with the fellowship of believers  
in middle and late adulthood

STRESZCZENIE

Celem podjętych badań było określenie różnic między okresem średniej i późnej 

dorosłości w zakresie więzi ze wspólnotą osób wierzących. Badaniami objęto 

80 osób, po 40 we wczesnej i średniej dorosłości. Zastosowano wywiad eksplora-

cyjno-krytyczny odnoszący się do więzi ze wspólnotą osób wierzących. Badania 

zostały oparte na koncepcji integralnego rozwoju religijności człowieka zapropo-

nowanej przez Walesę. Zaobserwowano różnice między średnią a późną dorosło-

ścią w zakresie dwóch z czterech wyróżnionych kategorii: recepcji oraz realizacji 

ideałów we wspólnocie osób wierzących.

Słowa kluczowe: więź ze wspólnotą osób wierzących, średnia dorosłość, późna 

dorosłość.



232 � Małgorzata Tatala 

ABSTRACT

The aim of the study was to examine differences between the periods of middle 

and late adulthood in terms of people’s bonds with the community of believers. 

The research was based on the concept of integral development of religiosity 

proposed by Walesa. The study which was conducted with the use of exploratory 

interviews involved 80 people, 40 in early and 40 in middle adulthood. It was 

found that there are differences between middle and late adulthood in two out 

of the four distinguished categories: reception and realization of ideals in the 

fellowship of believers.

Keywords: bond with the fellowship of believers, middle adulthood, late adulthood.

Wprowadzenie

Religijność jako zjawisko wielowymiarowe dokonuje się w obrębie pozytyw-
nej relacji człowieka z Bogiem. Wyraża się, uwzględniając poznawczo-roz-
wojową koncepcję integralnego rozwoju religijności według Walesy (2005), 
za pomocą świadomości religijnej, uczuć religijnych, decyzji religijnych, 
więzi ze wspólnotą osób wierzących, praktyk religijnych, moralności reli-
gijnej, doświadczenia religijnego i form wyznania wiary1. Autor koncepcji 
przestrzega przed izolatywnym i pozakontekstowym traktowaniem wyod-
rębnionych kategorii. Poszczególne dziedziny religijności mają charakter 
jednostek holistycznych. Odnoszą się one do siebie zarówno pośrednio 
(poprzez kontekst całej, ogólnie rozumianej religijności, którą współtworzą), 
jak i bezpośrednio.

1	 Według Walesy (2005) przedstawione parametry nie ujmują wszystkiego w religij-
ności, ale całość tego, co chciał przekazać badacz. W miarę rozszerzania się badań 
nad religijnością należałoby uwzględnić również takie parametry, jak: język religij-
ny, religijne przeżycie piękna i inne.



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 233

Celem podjęcia niniejszej problematyki była próba odpowiedzi na py-
tanie: czy osoby w okresie średniej i późnej dorosłości różnią się w zakresie 
więzi ze wspólnotą osób wierzących? Aby ten cel zrealizować, przedstawio-
no: psychologiczną problematykę człowieka w okresie średniej i późnej do-
rosłości, psychologiczną problematykę więzi ze wspólnotą osób wierzących, 
metodę, wyniki oraz dyskusję.

Psychologiczna problematyka człowieka 
w okresie średniej i późnej dorosłości

Przedstawiona w dalszej części tekstu psychologiczna charakterystyka 
człowieka dorosłego uwzględnia te cechy, procesy i dynamizmy, które 
mają związek z religijnością. Okres dorosłości definiowany jest za pomocą 
następujących wskaźników: (1) wzięcie odpowiedzialności za siebie i in-
nych (zwłaszcza za dzieci i wychowanków), (2) umiejętność planowania 
własnej aktywności i życia, (3) posiadanie stabilnych planów na przyszłość 
(por. Tatala, Walesa, 2016).

Okres średniej dorosłości

Najważniejszymi procesami rozwojowymi osób, które osiągnęły średnią 
dorosłość, są: (1) generatywność, (2) twórczość i (3) produktywność (wydaj-
ność umysłowa). Wykazują one ponadto swoiste cechy wyspecjalizowania 
się. Są to: (1) automatyzacja, (2) jakościowo specyficzny sposób myślenia 
(np. rozpatrywanie problemu w szerszym kontekście, z wielu perspektyw), 
(3) uwarunkowanie własnych działań osobistym doświadczeniem, (4) spe-
cjalizacja (np. osoba kształtuje określoną kompetencję, zostaje ekspertem 
w danej dziedzinie) (por. Appelt, 2005). U większości osób występuje faza 
szczytowych osiągnięć. Generatywność tego okresu przejawia się głównie 



234 � Małgorzata Tatala 

podtrzymywaniem życia w strukturach społecznych. Średnia dorosłość 
to z jednej strony najszczęśliwsze i najlepsze lata życia, z drugiej zaś naj-
większe nasilenie sytuacji stresowych, przeciążenie rolą, wypalenie zawo-
dowe, starzenie się i problemy z tym związane, kryzys przełomu połowy 
życia. Osoby osiągają wysoki poziom realizmu i zdolność do adekwatne-
go ujmowania różnych form rzeczywistości (np. rzeczywistości fizycznej, 
psychicznej, duchowej, religijnej, a także rzeczywistości wykreowanej kul-
turowo, np. media, inscenizacje historyczne). Człowiek w okresie śred-
niej dorosłości – jak w każdym innym – żyje w labilnej fazie społecznej 
i w krótkiej perspektywie temporalnej, w kontekście transformacyjnym, 
doświadczając zmian znaczenia poszczególnych zasobów i reguł społecz-
nych, zmiany różnic między pokoleniami (często starsi uczą się od dzieci, 
np. w dziedzinie technologii informatycznych) (por. Tatala, Walesa, 2016).

W okresie średniej dorosłości wiele osób zostaje ekspertami, wykorzy-
stując swoje wieloletnie doświadczenie, zwłaszcza w zakresie wspomagania 
innych (w szczególności osób młodszych) w rozwiązywaniu ich problemów 
życiowych. Osoby w tym okresie potrafią zachować dystans wobec róż-
nych wydarzeń i koncentrować się na sprawach najważniejszych. To ułatwia 
im kształtowanie autonomii wspomaganej rozwojem myślenia kontekstu-
alnego, dialektycznego, dialogowego i relatywistycznego, a także zdolno-
ścią przyjmowania jakościowo nowej perspektywy społeczno-moralnej 
warunkującej podjęcie pełniejszej odpowiedzialności (Olejnik, 2011).

Osoby w okresie średniej dorosłości przekraczają centralny punkt ży-
ciowy i stopniowo zaczynają przesuwać się do punktu końcowego. Cha-
rakteryzuje się to świadomością własnej śmierci i jej zaakceptowaniem jako 
spełnionym zakończeniem życia. Wiedza ta pobudza do refleksji nad wła-
snym życiem i bilansowania dotychczasowych strat i zysków. Skłania to 
do modyfikowania własnej koncepcji życia. Wiele osób osiąga w tym czasie 
wysoki poziom dobrostanu psychicznego, który charakteryzuje się pozy-
tywną, poznawczą i emocjonalną oceną własnego życia. Towarzyszy temu 



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 235

poczucie zadowolenia i spełnienia, a także częstsze doświadczanie emocji 
przyjemnych i niski poziom emocji negatywnych. U tych osób częściej wy-
stępują stany niskiego napięcia i wysokiej energii, co zapewnia stan optymal-
nego funkcjonowania (Krok, 2013). Jakość życia osób osiągających średnią 
dorosłość, mierzona poczuciem satysfakcji, zadowoleniem z różnych sfer 
życia i z życia jako całości, oceniana jest jako będąca na wysokim poziomie. 
Zdarza się, że przy obiektywnie korzystnych warunkach życia subiektywna 
ocena jakości życia jest negatywna, co bywa określane jako dylemat nieza-
dowolenia. Z drugiej strony bywa, że przy niekorzystnych warunkach życia 
ma miejsce pozytywna subiektywna ocena jakości życia (por. Tatala, 2009).

Osoby w okresie średniej dorosłości często przeżywają kryzys rozwojowy 
określany jako kryzys środka życia. Doświadczają wtedy przykrej konfron-
tacji z problemem starzenia się. Są świadome własnego przemijania. Staje 
przed nimi konieczność radzenia sobie z fizjologicznymi i psychologiczny-
mi konsekwencjami upływu lat. Niekiedy trudne jest także radzenie sobie 
z bilansem życiowym i z tym, że aspiracje z poprzednich okresów rozwojo-
wych nie zostały zaspokojone, a sformułowane cele nie zostały osiągnięte. 
Wspomniane czynniki oraz inne uwarunkowania mogą ukształtować mniej 
lub bardziej głęboki kryzys (por. Byczewska, Kielar-Turska, 2011). W okresie 
średniej dorosłości człowiek zmienia sposób widzenia siebie i innych, a do-
tychczas pełnione role społeczne nabierają innego wymiaru. Następuje prze-
budowa istniejącej struktury życiowej i wypracowanie nowej. Wiele osób 
osiąga wtedy równowagę w następujących zakresach: (1) młodość-starość, 
(2) męskość-kobiecość, (3) twórczość-destrukcja i (4) przywiązanie-separacja. 
Następuje zaakceptowanie własnego przemijania oraz umiejętność godzenia 
okresów samotności z okresami bliskich kontaktów z innymi osobami. Tym 
wszystkim czynnikom i procesom towarzyszy chęć przekazania młodszemu 
pokoleniu czegoś ważnego dla życia (por. Olejnik, 2011). Istotną rolę w okre-
sie średniej dorosłości spełniają osoby określane terminem mistrz. Pomaga 
on zazwyczaj młodszym osobom w rozumieniu ich własnego życia, a także 



236 � Małgorzata Tatala 

w realizacji planów życiowych. Na ogół mistrz jako osoba dojrzała stosuje 
pomoc wycofującą się, a także wycofujący się autorytet czy wycofującą się 
władzę, aby zapewnić innej osobie autonomię i pełny rozwój aktywności 
własnej. Może jednak w tym tkwić pułapka. Jeśli bowiem pomoc (kompe-
tencja, autorytet, władza) wycofująca się (mistrza, wychowawcy, rodzica) jest 
spowodowana egoizmem lub innymi ograniczeniami (wygodą, bezwładem, 
niechęcią, obojętnością), wówczas cały proces nabiera charakteru negatyw-
nego (por. Tatala, Walesa, 2016). Przy procesie pozytywnym mistrz wykazuje 
czujność i wie, kiedy powinien się wycofać dla dobra osoby wspomaganej 
(por. Appelt, 2005). Przeciwieństwem stagnacji życiowej w tym okresie bywa 
generatywność, która w sensie metaforycznym oznacza produktywność 
i działalność twórczą. Obejmuje troskę o wychowanie młodego pokolenia, 
zakłada wyjście poza własne ja, co dotyczy nie tylko aspektu biologicznego, 
ale także duchowego przewodzenia młodemu pokoleniu. Polega na dziele-
niu się własnymi kompetencjami, dorobkiem życiowym i miłością, które 
zostały ukształtowane w fazach wcześniejszych. Celem tej swoistej auto-
transcendencji jest przekaz wartości, udoskonalenie społecznego funkcjo-
nowania i w efekcie wzbogacenie własnej osobowości (por. Steuden, 2011). 
Człowiek w okresie średniej dorosłości posiada wielki potencjał rozwojowy, 
ale często jest on tracony. Może być natomiast wykorzystywany poprzez 
dobre radzenie sobie z wyzwaniami oraz umiejętne antycypowanie wyła-
niających się i realizowanych nowych potencjalności w osiąganiu celu ży-
ciowego oraz w aktywizowaniu behawioralnych i motywacyjnych strategii 
skierowanych na różne cele. W tym okresie wiele osób osiąga równowagę 
w procesach zaangażowania i kontroli. Gdy bowiem przeważają u kogoś 
strategie zaangażowania (bez kontroli), to wiele działań bywa błędnych i mało 
wartościowych (por. Tatala, 2009). Gdy zaś przeważają strategie kontroli, 
to działania są nacechowane strategiami hamującymi twórczość jednost-
ki. Ta równowaga jest szczególnie ważna dla osiągnięcia wyższej jakości 
życia, w tym także dla różnych dziedzin twórczości (por. Świdrak, 2012).



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 237

Okres późnej dorosłości

Osoby w okresie późnej dorosłości wykazują zróżnicowane funkcjonowanie 
w wielu obszarach własnej aktywności. Wśród najważniejszych zagadnień 
wymagających akceptacji i adaptacji są: (1) zmniejszająca się sprawność orga-
nizmu, (2) obniżenie kompetencji poznawczych, (3) przejście na emeryturę 
i pogorszenie się sytuacji materialnej, (4) zmniejszenie się liczby i jakości 
relacji społecznych, w tym także pogodzenie się z utratą współmałżonka. 
Oprócz tego osoby wykazują swoiste cechy, jak: (1) wzrost interioryzacji 
i refleksyjności nad własnym życiem, (2) reorganizacja systemu wartości, 
(3) dzielenie się życiową mądrością, (4) przeżywanie kryzysu rozwojowego: 
integracja ego czy rozpacz (Erikson, 2002).

Znaczącym wydarzeniem w omawianym okresie jest przejście na emery-
turę. Najbardziej narażone na kryzys w związku z tym zdarzeniem są osoby 
silnie identyfikujące się z rolą zawodową. Jedni w tym czasie wycofują się z ży-
cia społecznego, przez co narażają się na przeżywanie pustki, straty, a niekie-
dy i rozpaczy (dezaktywacja). Inni natomiast adaptują się do nowej sytuacji 
i wciąż podtrzymują własną aktywność (aktywacja). Dzięki temu etap eme-
rytury traktują jako czas dla rozwoju pasji, zainteresowań, stawiania sobie ce-
lów, zabezpieczając się w ten sposób przed degradacją psychiczną i stwarza-
jąc pole do rozwoju integracji psychicznej (por. Straś-Romanowska, 2011).

Okres późnej dorosłości charakteryzuje się wyraźnym obniżeniem zdol-
ności poznawczych. Myślenie czysto logiczne ustępuje miejsca pragma-
tycznemu, co jest ważne podczas rozwiązywania problemów codzienno-
ści (Appelt, 2005). Pogorszeniu ulega pamięć, zarówno zapisywanie, jak 
i wydobywanie informacji; częściej pojawiają się problemy z koncentracją 
uwagi oraz samodzielnym podejmowaniem decyzji (Tatala, Walesa, 2016). 
Osłabieniu ulega inteligencja płynna, natomiast inteligencja skrystalizowana 
pozostaje na względnie stałym poziomie (Stuart-Hamilton, 2006).

Osoby w okresie późnej dorosłości osiągają stan integralności, ładu, 
harmonii i  sensu w  odniesieniu do  całej otaczającej je  wewnętrznej 



238 � Małgorzata Tatala 

rzeczywistości, a więc w odniesieniu do świata rzeczy, ludzi i własnego ży-
cia – tak przeszłego, jak i teraźniejszego oraz antycypowanego (por. Tatala, 
2009). Skutkiem zintegrowanej osobowości jest nabycie mądrości, zarówno 
pragmatycznej, jak i duchowej. Mądrość pragmatyczna odnosi się do umie-
jętności tworzenia trafnych sądów wobec pojawiających się problemów 
życiowych i procedur ich rozwiązywania. Mądrość duchowa określana jako 
gerotranscendencja wiąże się przekierowaniem perspektywy oglądu rzeczy-
wistości i zmianą optyki: z materialistycznej i pragmatycznej na holistyczną 
i transcendentną (por. Straś-Romanowska, 2011). Mądrość pozwala czło-
wiekowi na osiągnięcie dogłębnego wglądu w sprawy ostateczne, powiąza-
ne ze śmiercią, wyznawanymi w życiu wartościami oraz ostateczną oceną 
własnego życia (por. Byczewska, Kielar-Turska, 2011). Osiągnięta mądrość 
posiada przełożenie także na sferę religijności, która charakteryzuje się tole-
rancją, wyrozumiałością i głęboką życzliwością. Przejawy takiej religijności 
pojawiają się u osób, które potrafią wejść w tak głęboką formę religijności, 
że pozwala im „unieść się” nad doświadczany ból czy przeżywane poniżenie 
i odczuwać szczęście oraz spełnienie (Walesa, 2011).

Specyfika więzi  
ze wspólnotą osób wierzących

W  poznawczo-rozwojowej koncepcji religijności Walesy (2005) więź 
ze  wspólnotą osób wierzących stanowi psychiczno-społeczny aspekt re-
ligijności człowieka. Wspólnota religijna charakteryzuje się dawaniem 
wsparcia swoim członkom poprzez budowanie poczucia bezpieczeństwa 
i przynależności. Relacje łączące osoby wierzące opierają się na specyficz-
nych wartościach, takich jak miłość chrześcijańska oraz miłość wobec Boga.

Grupa religijna może kontrolować, korygować, inspirować, podtrzy-
mywać czy nawet inicjować indywidualną aktywność religijną jednostki. 



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 239

Każdy z członków wspólnoty uczestniczy w rozwoju religijności innych 
osób i  może mieć na  nią znaczący bezpośredni lub pośredni wpływ 
poprzez zawierane relacje i  tworzenie wspólnego pola doświadczeń  
(Walesa, 2011).

Więź z osobami wierzącymi może być obiektywna (realna więź z oso-
bami znanymi) lub subiektywna (poczucie więzi z szerszą kategorią spo-
łeczną), może być przejawiana wobec osób duchownych, a także świeckich 
(por. Tokarski, 2006).

Jak każda inna grupa wspólnota posiada zarówno normy formalne (spi-
sane, często narzucone z góry, określone zasady postępowania), jak i niefor-
malne (wynikające z interakcji członków wspólnoty, często niedookreślone 
jednoznacznie) (por. Soenens, 2012). Zasady wyznawane we wspólnocie mają 
pomóc w osiągnięciu określonego celu grupowego oraz utrzymaniu ciągło-
ści funkcjonowania grupy. Sztywne przywiązanie do reguł może jednak 
prowadzić do konformizmu wśród członków, a całą grupę do skostnienia, 
zamknięcia na innych czy oporu przed zmianą (Walesa, 2005).

Wspólnoty religijne wzywają do  realizowania w  swoim życiu zasady 
posłuszeństwa, szeroko rozumianego nawracania (siebie i  innych), prze-
kazywania oraz przyjmowania znaczeń religijnych od mistrzów życia we-
wnętrznego, ciągłego rozwijania siebie i doskonalenia swojej relacji z Bo-
giem. Osobiste przeżycia religijne rodzą w osobie potrzebę dzielenia się 
nimi z innymi osobami wierzącymi (por. Ryan, Junker, 2019). Często jednak 
stanowi to najtrudniejszy do pokonania problem: wyrażenie słowami tego, 
co wewnętrzne i zazwyczaj niewypowiadalne. Pomimo tego dylematu i swo-
istego dramatu osób wierzących, doświadczenia te są ważnym elementem 
budowania „pola wspólnoty osób wierzących”. Charakteryzuje się ono 
swoistymi znakami i  symbolami, niedostępnymi lub niezrozumiałymi 
dla osób spoza wspólnoty. Członkowie grupy znają też specyficzne spo-
soby i metody reprezentacji oraz nadawania znaczenia faktom religijnym 
(por. Makselon, 2008).



240 � Małgorzata Tatala 

Partycypacja osoby we wspólnocie może mieć różne źródła. Zdarza się, 
że osoby koncentrują się wokół wąskich idei, często mniej wartościowych 
i niepowiązanych bezpośrednio z religijnością. Takie wycinkowe ujmowa-
nie religijności może sprzyjać powstawaniu nowych ruchów religijnych 
i w konsekwencji odchodzeniu od właściwego centrum religijności, jakim 
jest Bóg. Ważnym elementem uczestniczenia w życiu wspólnoty jest goto-
wość do otwarcia się przed ludźmi, dzięki której jednostka umacnia swoją 
relację z Bogiem, ale też z innymi osobami wierzącymi. Warto zaznaczyć, 
że każda wspólnota zawiera zarówno elementy stałe, skrystalizowane, jak 
i te ulotne, płynne, które ewoluują wraz z indywidualnymi przemianami po-
szczególnych osób będących częścią danej wspólnoty. Tożsamość wspólnoty, 
budowana poprzez wspólne wzorce, ideały i doświadczenia, ulega ciągłej 
reinterpretacji, dzięki czemu może zdobywać kolejne szczeble ku coraz 
bardziej dojrzałej wierze (Walesa, 2016).

Metoda

W  ramach badań nad religijnością człowieka dorosłego z  perspektywy 
psychologicznej podejmuje się różne zagadnienia. Największym zainte-
resowaniem cieszy się problematyka postaw, orientacji religijnych oraz 
doświadczeń religijnych (Tatala, Walesa, 2020), a  także znaczenia religii 
w  sytuacji trudnej, np. choroby (por. Grzymała-Moszczyńska, 2004; Za-
rzycka, 2017). Wiele badań w  nurcie rozwojowym dotyczących samej 
religijności, jak i  jej poszczególnych aspektów prowadzi Walesa (2005) 
oraz jego współpracownicy (Niemirowski, 2012; Rydz, 2012; Kostrubiec, 
Tatala, 2014; Tatala, 2014; Tatala, Walesa, Nosek, Wałachowska, 2015; 
Tatala, Walesa, 2016; Rydz, Walesa, Tatala, 2017; Tatala, Walesa, 2017; 
Tatala, Walesa, 2020). Problem wydaje się ważny i  warty poruszenia 
zwłaszcza w obecnych czasach, gdy obserwuje się powstawanie licznych 



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 241

grup, wspólnot, stowarzyszeń, ruchów oraz sekt o różym charakterze, nie 
tylko religijnym, próbujących zaspokoić podstawowe potrzeby człowieka – 
poszukiwania kontaktu z  innymi, poczucia przynależności i  akceptacji 
(por. Grzymała-Moszczyńska, 2004).

Celem pracy było zbadanie różnic w zakresie więzi ze wspólnotą osób 
wierzących w okresie średniej i późnej dorosłości. W związku z tym posta-
wiono następujące pytanie badawcze:

P1: Czy występują różnice między osobami w okresie średniej i późnej 
dorosłości ze względu na poczucie więzi z osobami wierzącymi? Odpowie-
dzią na postawione pytanie jest hipoteza ogólna:

H1: Występują różnice między osobami w okresie średniej i późnej do-
rosłości ze względu na poczucie więzi ze wspólnotą osób wierzących.

Analiza powyższej hipotezy prowadzi do sformułowania hipotez szcze-
gółowych, które stanowią podstawę przeprowadzonych badań:

H1.1: Występują różnice między osobami w okresie średniej i późnej 
dorosłości ze względu na recepcję ideałów, na które wskazuje wspólnota 
osób wierzących.

H1.2: Występują różnice między osobami w okresie średniej i późnej 
dorosłości w zakresie odpowiedzialności za Kościół.

H1.3: Więź z osobami wierzącymi ma większe znaczenie dla osób w okre-
sie późnej dorosłości niż w średniej dorosłości.

H1.4: Występują różnice między osobami w okresie średniej i późnej 
dorosłości ze względu na realizację ideałów, na które wskazuje wspólnota 
osób wierzących.

Osoby badane

Uczestnicy badań zostali wskazani przez sędziów kompetentnych (osoba 
duchowna, lider danej wspólnoty religijnej, katecheta). Zbadano 80 osób, 



242 � Małgorzata Tatala 

po 40 w okresie średniej i późnej dorosłości (po 20 mężczyzn i po 20 kobiet 
w  każdym okresie rozwojowym). Dane demograficzne zostały przedsta-
wione w tabeli 1 i na rysunku 1.

Tabela 1. Zestawienie danych demograficznych osób badanych  
ze względu na okres rozwojowy

Średnia 
dorosłość

Późna
dorosłość

Razem

Stan cywilny

Mężatka/żonaty 36 31 67

Wdowa/wdowiec 0 9 9

Osoba stanu wolnego 4 0 4

Razem 40 40 80

Wykształcenie

Średnie 14 22 36

Wyższe 26 18 44

Razem 40 40 80

Aktywność
zawodowa

Osoba pracująca 38 12 50

Osoba bezrobotna 1 0 1

Renta 1 0 1

Emerytura 0 28 28

Razem 40 40 80

Miejsce
zamieszkania

Wieś 15 11 26

Miasto do 5 tys. 4 2 6

Miasto do 20 tys. 6 7 13

Miasto do 50 tys. 3 2 5

Miasto do 100 tys. 1 1 2

Miasto pow. 100 tys. 11 17 28

Razem 40 40 80



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 243

Znaczna część badanych pozostawała w związku małżeńskim (67 osób). 
Pozostałe osoby to wdowcy (9 osób) oraz osoby stanu wolnego (4 osoby). 
W przebadanej grupie przeważało wykształcenie średnie (44 osoby). Pozo-
stałe osoby posiadały wykształcenie wyższe (36 osób). Ponad połowa bada-
nych pozostawała aktywna zawodowo (50 osób), pozostała część korzystała 
ze świadczeń emerytalnych (28 osób), rentowych (1 osoba) lub aktualnie 
nie pracowała (1 osoba).

Respondenci pochodzili zarówno ze wsi (26 osób), jak i małych (do 5 tys. 
mieszkańców: 6 osób, do 20 tys. mieszkańców: 13 osób), średnich (do 50 tys. 
mieszkańców: 5 osób, do 100 tys. mieszkańców: 2 osoby) oraz dużych miast 
(pow. 100 tys. mieszkańców: 28 osób).

Dodatkowym kryterium doboru grupy była przynależność do wspól-
not o  charakterze religijnym (por. rysunek 1). Najwięcej osób deklaro-
wało przynależność do Kółka różańcowego (33 osoby), Akcji Katolickiej 
(15  osób), Domowego Kościoła i  innych formacji Ruchu Światło-Życie 
(15 osób), Drogi Neokatechumenalnej (10 osób) oraz innych mniejszych 
wspólnot, takich jak Caritas, Odnowa w Duchu Świętym, Legion Maryi, 
Stowarzyszenie Rodzin Katolickich czy chór parafialny (23 osoby). Osobą 
wprowadzającą do  wspólnoty najczęściej był członek rodziny (25 osób) 
lub osoba duchowna (21 osób). Znaczący udział w podjęciu decyzji o wstą-
pieniu do  wspólnoty miał także lider wspólnoty (12 osób) lub znajomy 
(16 osób), a także sama osoba zainteresowana poprzez aktywność własną 
(14 osób). Badani byli związani ze swoją wspólnotą przez okres do 2  lat 
(4 osoby), od 2 do 5  lat (18 osób), od 5 do 10  lat (21 osób) lub powyżej 
10 lat (37 osób).

W ramach sprawdzania poziomu religijności osób badanych, zastoso-
wano także kryterium częstości przyjmowania Komunii Świętej. Osoby 
badane deklarowały przyjmowanie Komunii Świętej kilka razy w miesiącu 
(29 osób), kilka razy w tygodniu (43 osoby) lub prawie codziennie (8 osób). 
Powyższe informacje zostały zobrazowane na rysunku 1.



244 � Małgorzata Tatala 

Rysunek 1. Zestawienie pozostałych danych demograficznych

Przebieg badań

Badanie rozpoczynało się od przedstawienia się przez osobę badającą. Po na-
wiązaniu przyjaznego kontaktu osoba badana została poinformowana o celu, 
przebiegu oraz naukowym i anonimowym charakterze badania. Wywiady 
były prowadzone indywidualnie, zazwyczaj w miejscu zamieszkania respon-
denta bądź pomieszczeniach użytkowanych przez daną wspólnotę, której 
badany był członkiem.

W celu zebrania danych empirycznych wykorzystano standaryzowany 
wywiad eksploracyjno-krytyczny typu piagetowskiego. Polegał on na roz-
mowie o charakterze indagacji na temat przeżywanej więzi ze wspólnotą 

Pozostałe dane demograficzne
pr

z
y
jm

o
-

w
a

n
ie
 

k
o

m
u

n
ii
 

św
.

prawie codziennie
kilka razy w tygodniu

raz w tygodniu
kilka razy w miesiącu

st
a

ż
  

w
e 

 
w

sp
ó

ln
o

c
ie powyżej 10 lat

od 5 do 10 lat
od 2 do 5 lat
od 1 do 2 lat

mniej niż 1 rok

o
so

ba
  

w
pr

o
w

a
d

z
a

ją
c

a
  

d
o
 w

sp
ó

ln
o

t
y inne

aktywność własna
kolega

lider wspólnoty
osoba duchowna
przekaz medialny

rodzina

r
o

d
z

a
j  

w
sp

ó
ln

o
t
y

inne 
Ruch Światło-Życie

Odnowa w Duchu Świętym
Kółko różańcowe
Kościół domowy

Droga Neokatechumenalna
Caritas

Akcja Katolicka



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 245

osób wierzących. W zależności od otrzymywanych od osób badanych stwier-
dzeń oraz ich interpretacji przebiegał sposób zadawania przez badacza pytań 
dodatkowych, eksploracyjnych.

Wywiad poprzedzony był udzieleniem odpowiedzi przez respondentów 
na kilka pytań o charakterze demograficznym. Następnie badani odpo-
wiadali na cztery podstawowe pytania. Ich treść przebiegała według niżej 
zaprezentowanej kolejności:

1.	 Do czego pociąga, wzywa czy apeluje Pani/Pana wspólnota religijna?
2.	 Jak realizuje Pani/Pan swoją odpowiedzialność za Kościół?
3.	 Jak więź ze wspólnotą osób wierzących wpływa na Pani/Pana życie?
4.	 Jakimi wzorcami oraz ideałami wspólnoty osób wierzących kieruje 

się Pani/Pan w swoim życiu?

Sposób opracowania  
wyników badań

Uzyskane dane empiryczne pozwoliły na wyodrębnienie czterech głów-
nych i 12 szczegółowych kategorii wypowiedzi (por. rysunek 2). Starano się, 
by liczebność poszczególnych kategorii osiągnęła minimum przekraczające 
10 proc. wszystkich odpowiedzi.

W odniesieniu do wypowiedzi odnoszących się do  r e c e p c j i  i d e -
a ł ó w  i  r e a l i z a c j i  i d e a ł ó w  wyróżniono trzy takie same kategorie 
szczegółowe:
•	 działania wobec Boga (Bóg) – obejmuje recepcję ideałów oraz realizację 

ideałów skierowanych do Boga;
•	 działania wobec innych (inni) – obejmuje recepcję ideałów oraz realizację 

ideałów skierowanych do innych osób wierzących;
•	 działania wobec siebie (ja) – obejmuje recepcję ideałów oraz realizację 

ideałów skierowanych do siebie.



246 � Małgorzata Tatala 

Rysunek 2. Zestawienie wyodrębnionych kategorii wypowiedzi  
w zakresie więzi ze wspólnotą osób wierzących

Zakres znaczeniowy kategorii „Bóg” odnosi się do działań skierowanych 
bezpośrednio do Boga, wyrażających się poprzez modlitwę, zaufanie Bogu, 
umacnianie więzi i bliskości z Nim. Kategoria „inni” obejmuje wypowie-
dzi wskazujące na akceptację innych osób, udzielanie innym duchowego 
i materialnego wsparcia, uczestnictwo we wspólnej liturgii. Kategoria „ja” 
zawiera wypowiedzi, których treść dotyczy doskonalenia siebie, własnych 
umiejętności, troski o rozwój własnego życia duchowego.

Wypowiedzi osób badanych zawierały różne elementy, w związku z tym 
do każdej odpowiedzi, w zależności od treści, przypisywano jedną, dwie 
lub trzy kategorie. Odpowiedź na pytanie: „Do czego pociąga, wzywa czy 
apeluje Pani/Pana wspólnota religijna?” brzmiąca: „Do tego, by pomagać 
sobie wzajemnie, troszczyć się o innych ludzi, brać odpowiedzialność za dru-
giego człowieka i też aby dawać swoją postawą przykład życia z Bogiem 



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 247

młodszym pokoleniom, ale do tego trzeba się samemu rozwijać. (…) trzeba 
trwać w jedności z Bogiem, dbać o swoją wiarę i swoją relację z Bogiem” [54 
K 50]2 – została zakwalifikowana do trzech kategorii („Bóg” – trwać w jedno-
ści z Bogiem; „inni” – pomagać, troszczyć się, brać odpowiedzialność; „ja” – 
rozwijać siebie). W przypadku kolejnego wskazania: „Wspólnota apeluje, 
by zmieniać swoje życie i uczestniczyć w nim w pełni jako osoba wierząca; 
(…) żeby żyć swoją wiarą, aby żyć zgodnie z wolą Pana Boga i realizować ją. 
Poza tym doświadczenie modlitwy wzajemnej za siebie bardzo umacnia” 
[66 M 42] odpowiedź została zaliczona do kategorii „inni” (wzajemna modli-
twa) oraz „ja” (zmieniać siebie, żyć swoją wiarą). Z kolei wypowiedź, mówią-
ca o tym, że: „Wspólnota wzywa do bliższego poznania Pana Boga”, została 
przyporządkowana do kategorii „Bóg”, a ta, że „(…) człowiek potrzebny 
jest drugiemu człowiekowi” [51 K 49], do kategorii „inni”.

W odniesieniu do wypowiedzi obejmujących o d p o w i e d z i a l n o ś ć 
z a  K o ś c i ó ł  wyodrębniono trzy kategorie:
•	 bardzo duża – zawiera wypowiedzi wskazujące na podejmowanie ini-

cjatyw na rzecz osób wierzących, organizowanie spotkań, wyjazdów, 
rekolekcji, dawanie świadectwa, podejmowanie prób zmiany otaczającej 
rzeczywistości;

•	 duża – dotyczy wypowiedzi na temat włączania się i wspierania organi-
zowanych przez wspólnotę inicjatyw; pełnienie podczas sprawowanych 
liturgii różnych funkcji, świadczenie pomocy innym;

•	 mała – obejmuje wypowiedzi, które odnoszą się do uczestnictwa ba-
danych w wydarzeniach wspólnoty bez wskazania na pełnienie w niej 
określonej funkcji.

2	 Skrót ten jest odniesieniem do arkusza zawierającego cały wywiad z osobą badaną. 
Początkowy numer oznacza liczbę porządkową wywiadu, następnie występuje okre-
ślenie płci oraz wieku osoby badanej.



248 � Małgorzata Tatala 

Do pierwszej kategorii „bardzo duża” przypisano wypowiedzi: „Włą-
czam się w liturgię, należę do rady parafialnej, organizuję pielgrzymki, sta-
ram się angażować w życie Kościoła, być aktywną. Nie tylko modlić się, 
ale otwierać się także na drugiego człowieka” [46 K 43]; „Staram się być 
świadkiem wiary i dzieci wychowywać w wierze, rozmawiać, dzielić się 
świadectwem. Piszę świadectwa, mówię je w kościele, mówię, co Pan Bóg 
zrobił w moim życiu” [43 K 42]. Wypowiedzi zaliczone do kategorii „duża” 
zawierały średni poziom odpowiedzialności za wspólnotę Kościoła: „Staram 
się żyć zgodnie z przykazaniami, świadczę o swojej wierzę, realizuję Ewan-
gelię, świadczę pomoc, nie oceniam innych (…), uczestniczę w świętach 
kościelnych, pielgrzymkach, rekolekcjach” [50 K 49]. Nieco niższym pozio-
mem odpowiedzialności za Kościół charakteryzowały się wypowiedzi, które 
zaliczono do kategorii „mała”: „Nie ukrywam tego, że jestem członkiem 
Kościoła, ale też jakoś specjalnie czy przesadnie tego nie afiszuję” [42 K 41]; 

„Wspomagam utrzymanie Kościoła i daję ofiary na tacę, przyjmuję wizyty 
księży; wypełniam to, co każe Kościół, okazuję  posłuszeństwo Kościołowi” 
[117 M 77].

W odniesieniu do  z n a c z e n i a  w i ę z i  z osobami wierzącymi wyod-
rębniono także trzy kategorie:
•	 bardzo ważna – zawiera wypowiedzi, w których badani wskazują na ofia-

rowanie wspólnocie swojego czasu, energii i zaangażowania;
•	 ważna – odnosi się do wypowiedzi, w których więź stanowi dodatkowe 

wsparcie dla badanych, jest pomocna w rozwoju duchowym;
•	 mało ważna  – dotyczy wypowiedzi, w  których badani przypisują 

więzi z osobami wierzącymi znikomą rolę w kształtowaniu własnej 
religijności.
Kategorię „bardzo ważna” odnoszono do następujących wypowiedzi: 

„Nawet w rodzinie tak dobrze nie rozmawiamy, jak we wspólnocie. Są to 
szczere rozmowy” [73 M 50]; „Lżej mi jest w trudach, mogę porozmawiać. 
Więź z mężem, który razem ze mną należy do wspólnoty, sprawia, że jest 



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 249

nam łatwiej w sytuacji problemów, nie kłócimy się, ale wspieramy, trwamy 
przy sobie w trudach. (…) napędzamy się nawzajem, mobilizujemy, dzie-
limy się znakami, doświadczeniem, wiedzą. Chcemy żyć i czynić dobrze” 
[55 K  52]. W  wypowiedziach tych akcentowany jest wpływ wspólnoty 
osób wierzących na  inne aspekty życia, rodzinę, przyjaciół, życie zawo-
dowe. Wypowiedzi zaliczone do kategorii „ważna” wyrażają udział więzi 
w  kształtowaniu sfery duchowej: „Wspólnota pomaga nawiązać dużo 
bliższe relacje, potrafi zbudować wspólnotę parafialną, wierni czują się 
jej częścią” [45 K  43]; „Nie jesteśmy sami, mamy z  kim porozmawiać, 
pomodlić się, wspólnie chodzimy do Kościoła” [116 M 75]. Wypowiedzi 
dotyczące kategorii „mało ważna” były mniej liczne i wskazywały na nie-
co odmienny od  poprzednich stosunek do  wspólnoty: „Jak się mieszka 
z  takimi osobami, to  robi się to, co  inni. Trzeba iść do  kościoła, to  idę” 
[44 K 42]; „Kontakty z osobami wierzącymi są  jakby dodatkiem do roz-
mów, wymiany myśli” [108 M 66].

Wyniki

Więź ze wspólnotą osób wierzących została wyrażona za pomocą czterech 
głównych kategorii: (1) recepcja ideałów, na które wskazuje wspólnota osób 
wierzących; (2) odpowiedzialność za Kościół; (3) znaczenie więzi z osobami 
wierzącymi oraz (4) realizacja ideałów, na które wskazuje wspólnota osób 
wierzących. Poniższa tabela zawiera częstości wyodrębnionych kategorii 
ogólnych i szczegółowych.



250 � Małgorzata Tatala 

Tabela 2. Częstość wyodrębnionych kategorii ze względu na okres rozwojowy

Kategorie
ogólne

Kategorie 
szczegółowe

Średnia
dorosłość

Późna
dorosłość Razem

Razem Razem

n % n % n %

Recepcja ideałów

Bóg 23 14 16 10 39 24

inni 36 22 32 20 68 42

ja 33 21 21 13 54 34

Razem 92 57 69 43 161 100

Odpowiedzialność 
za Kościół

bardzo duża 14 18 7 8 21 26

duża 13 16 17 22 30 38

mała 13 16 16 20 29 36

Razem 40 50 40 50 80 100

Znaczenie więzi

bardzo ważna 20 25 11 14 31 39

ważna 15 19 23 28 38 47

mało ważna 5 6 6 8 11 14

Razem 40 50 40 50 80 100

Realizacja ideałów

Bóg 22 15 11 8 33 23

inni 30 20 31 22 61 42

ja 29 19 23 16 52 35

Razem 81 55 65 45 146 100



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 251

Ad 1. Recepcja ideałów,  

na które wskazuje wspólnota osób wierzących

Analiza uzyskanych wyników wykazała (por. rysunek 3), że  w  całej gru-
pie respondentów najliczniej reprezentowaną kategorią wypowiedzi była 
inni (68 osób; 42 proc.). Badani pytani o to, do czego wzywa wspólnota 
osób wierzących, wskazywali na dzielenie się doświadczeniem wiary, chęć 
niesienia wsparcia materialnego, potrzebę wspólnej modlitwy, akceptację 
własnych słabości. Wypowiedzi odnoszące się do  kategorii ja dotyczyły 
doskonalenia siebie, poszerzania horyzontów oraz życia zgodnego z wła-
snymi przekonaniami (54 osoby; 34  proc.). W  odniesieniu do  kategorii 
Bóg: 39 osób (24 proc.) podkreślało znaczenie modlitwy i pogłębionych 
relacji z Bogiem.

Rysunek 3. Recepcja ideałów w okresie średniej i późnej dorosłości  
oraz u wszystkich osób badanych

Adnotacja: Słupki przedstawiają procent skumulowany otrzymanych wyników; wszyst-
kie kategorie wypowiedzi w danym okresie rozwojowym tworzą całość, tj. 100 proc. 
Liczby w słupkach prezentują wyniki surowe.



252 � Małgorzata Tatala 

Ad 2. Odpowiedzialność za Kościół

W odniesieniu do kategorii „odpowiedzialność za Kościół” (por. rysunek 
4) badani najczęściej deklarowali dużą odpowiedzialność za  Kościół (38 
proc. osób). Odsetek osób, który deklarował małą odpowiedzialność wy-
nosił 36  proc. osób. Osoby wykazujące bardzo dużą odpowiedzialność 
stanowiły 26 proc. wszystkich badanych. W  średniej dorosłości 34 proc. 
osób deklarowało bardzo dużą odpowiedzialność; po 33 proc. osób wska-
zywało na  dużą i  małą odpowiedzialność. W  późnej dorosłości 18  proc. 
osób wykazało bardzo dużą odpowiedzialność, zaś 42  proc. osób dużą, 
a 40 proc. osób małą.

Rysunek 4. Odpowiedzialność za Kościół w średniej i późnej dorosłości  
oraz u wszystkich osób badanych

Ad 3. Znaczenie więzi ze wspólnotą osób wierzących

W odniesieniu do „znaczenia więzi ze wspólnotą osób wierzących” (por. 
rysunek 5) dla 39 proc. wszystkich badanych była ona bardzo ważna; dla bli-
sko połowy ważna (48 proc. osób) i mało ważna dla 14 proc. respondentów. 
W średniej dorosłości dla połowy osób więź ze wspólnotą była określana 
jako bardzo ważna (50 proc.), dla 37 proc. ważna i dla 13 proc. mało ważna. 



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 253

W późnej dorosłości więź ta była traktowana jako bardzo ważna dla 27 proc. 
osób, ważna dla 58 proc. osób i mało ważna dla 15 proc. osób.

Rysunek 5. Znaczenie więzi ze wspólnotą osób wierzących w średniej  
i późnej dorosłości oraz u wszystkich osób badanych

Ad 4. Realizacja ideałów, na które wskazuje  

wspólnota osób wierzących

Ostatni analizowany aspekt wypowiedzi osób badanych dotyczył „reali-
zowanych ideałów” (por. rysunek 6). Wszyscy badani najczęściej wskazy-
wali na działania podejmowane wobec innych osób (42 proc.), następnie 
na działania podejmowane wobec siebie (35 proc.), najrzadziej na działania 
odnoszące się do Boga (23 proc.). W okresie średniej dorosłości realizacja 
ideałów najczęściej odnosiła się do  kategorii: inni: 30  osób, ja: 29, Bóg: 
22  osoby, analogicznie w  późnej dorosłości: inni: 31  osób, ja: 23  osoby, 
Bóg: 11 osób.



254 � Małgorzata Tatala 

Rysunek 6. Realizacja ideałów w okresie średniej i późnej dorosłości  
oraz u wszystkich osób badanych

Adnotacja: Słupki przedstawiają procent skumulowany otrzymanych wyników; wszyst-
kie kategorie wypowiedzi w danym okresie rozwojowym tworzą całość, tj. 100 proc. 
Liczby w słupkach prezentują wyniki surowe

	 W kolejnych analizach skupiono się na weryfikacji postawionych hipotez 
badawczych.

W pierwszym kroku opisano weryfikację hipotezy H1.1, w świetle której: 
występują różnice między osobami w okresie średniej i późnej dorosłości 
ze względu na poczucie więzi ze wspólnotą osób wierzących.

Na początku sprawdzono, czy istnieją różnice między trzema kategoria-
mi w całej grupie osób badanych. W tym celu zastosowano test Q Cochrana 
dla trzech pomiarów zależnych. Wyniki testu wskazują na istnienie istotnych 
różnic w zakresie recepcji ideałów przez osoby badane (Q = 21,39; df = 2; 
p < 0,01). W swoich wypowiedziach badani istotnie częściej wskazywali 
na kategorię inni (42 proc.), niż na kategorię ja (34 proc.) czy Bóg (24 proc.) 
(por. tabela 3).



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 255

Tabela 3. Recepcja ideałów odnoszących się do Boga, innych  
oraz siebie w całej grupie osób badanych

Częstości
Statystyki

tak nie

Bóg 39 24% 41 52% Q Cochrana 21,39

inni 68 42% 12 15% df 2

ja 54 34% 26 33% p < 0,01

W  kolejnym kroku uwzględniono podział osób badanych ze  wzglę-
du na okres rozwojowy: średnia i późna dorosłość. Zastosowano analizę 
z wykorzystaniem tabel krzyżowych oraz współczynnika chi-kwadrat (por. 
tabela 4). Otrzymane wyniki pozwalają stwierdzić, że w okresie średniej 
i późnej dorosłości istnieją istotne różnice w recepcji ideałów odnoszących 
się do kategorii ja (χ2 = 6,89; df = 1; p < 0,01). Wspomniane ideały częściej 
wybierały osoby ze średniej (33 osoby; 61 proc.) niż późnej dorosłości 
(21 osób; 39 proc.).

W zakresie ideałów odnoszących się do kategorii inni nie zaobserwowa-
no istotnych różnic między średnią a późną dorosłością (χ2 = 0,88; df = 1; 
p > 0,05). Zarówno w średniej (36 osób; 53 proc.), jak i późnej dorosłości 
(32 osoby; 47 proc.) ideały te były wybierane z podobną częstością.

Różnica w częstości wybierania ideałów odnoszących się do kategorii 
Bóg również okazała się nieistotna statystycznie (χ2 = 1,80; df = 1; p > 0,05). 
Poziom istotności (p = 0,09) przekraczający założony próg p < 0,05 pozwala 
przypuszczać, że istnieją pewne tendencje. W okresie średniej dorosłości 
kategoria Bóg była wybierana przez 23 osoby, a w późnej dorosłości przez 
16 osób.



256 � Małgorzata Tatala 

Tabela 4. Recepcja ideałów odnoszących się do Boga, innych  
oraz siebie ze względu na okres rozwojowy

Okres rozwojowy

StatystykiŚrednia 
dorosłość

Późna 
dorosłość

Razem

Bóg

tak 23 16 39 Dokładny test Fishera (2x2)

% 59% 41% 100% χ2 = 1,80

nie 17 24 41 df = 1

% 41% 59% 100% p > 0,05

n 40 40 80

inni

tak 36 32 68 Dokładny test Fishera (2x2)

% 53% 47% 100% χ2 = 0,88

nie 4 8 12 df = 1

% 33% 67% 100% p > 0,05

n 40 40 80

ja

tak 33 21 54 Dokładny test Fishera (2x2) 

% 61% 39% 100% χ2 = 6,89

nie 7 19 26 df = 1

% 27% 73% 100% p < 0,01

n 40 40 80

Hipoteza H1.2 zakładająca, że: występują różnice między osobami 
w okresie średniej i późnej dorosłości w zakresie odpowiedzialności za Ko-
ściół, nie została potwierdzona. Analizie poddano dwie grupy niezależ-
ne, średnią i  późną dorosłość, ze  względu zmienną wyrażoną w  trzech 
kategoriach: bardzo duża, duża, mała, mierzoną na  skali porządkowej. 
W celu sprawdzenia istotności różnic zastosowano test U Manna-Whitneya. 



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 257

Otrzymane wyniki pozwalają stwierdzić, że  nie ma  istotnych różnic 
w  zakresie odpowiedzialności za  Kościół ze  względu na  przynależność 
do okresu rozwojowego (Z = -1,37; df = 1; p > 0,05). Wyniki uzyskiwane 
przez osoby w okresie średniej dorosłości wynosiły M = 2,03; SD = 0,83, 
zaś w późnej M = 1,78; SD = 0,73.

W  przypadku hipotezy H1.3 postulującej, że: więź z  osobami wie-
rzącymi ma większe znaczenie dla osób w okresie późnej dorosłości niż 
w średniej dorosłości, również nie została potwierdzona. Po zastosowaniu 
testu U Manna-Whitneya, sprawdzane różnice okazały się być nieistotne 
(Z  = -1,77; df  =  1; p  > 0,05). Wyniki uzyskiwane przez osoby w  okresie 
średniej dorosłości wynosiły M = 2,38; SD = 0,71, zaś w późnej M = 2,13; 
SD = 0,65.

Hipoteza H1.4 zakładająca, że: występują różnice między osobami 
w okresie średniej i późnej dorosłości ze względu na realizację ideałów, na 
które wskazuje wspólnota osób wierzących, została potwierdzona.

Na początku przeprowadzono analizę dla całej grupy osób badanych 
(por. tabela 5). Analogicznie jak w przypadku weryfikacji hipotezy H1.1 
zastosowano test Q Cochrana dla trzech zmiennych nominalnych (Bóg, 
inni, ja) o dwóch wartościach każda (tak/nie). Wynik testu (Q = 21,51; df = 2; 
p < 0,01) pozwala stwierdzić, że osoby w okresie średniej i późnej dorosło-
ści różnią się w zakresie realizacji ideałów. W całej grupie osób badanych 
najczęściej wybierano realizację ideałów odnoszących się do kategorii inni 
(61 osób, 42 proc.). Rzadziej wskazywano na kategorię ja (52 osoby, 35 proc.) 
i Bóg (33 osoby, 23 proc.).



258 � Małgorzata Tatala 

Tabela 5. Realizacja ideałów odnoszących się do Boga, innych oraz siebie 
w całej grupie osób badanych

Częstości Statystyki

tak nie

Bóg 33 23% 47 50% Q Cochrana 21,51

inni 61 42% 19 20% df 2

ja 52 35% 28 30% p < 0,01

Następnym krokiem było sprawdzenie istotności różnic w odniesieniu 
do  kategorii realizacja ideałów, uwzględniając podział na  okres średniej 
i późnej dorosłości. W tym celu posłużono się tabelami krzyżowymi oraz 
dokładnym testem Fishera, opierającym się na statystyce chi-kwadrat (por. 
tabela 6). Okazało się, że osoby w okresie średniej i późnej dorosłości różnią 
się w zakresie realizacji ideałów, odnoszących się do Boga (χ2 = 5,16; df = 1; 
p < 0,05). W okresie średniej dorosłości zaobserwowano tę kategorię w wy-
powiedziach 22 osób (67 proc.), w późnej dorosłości u 11 osób (33 proc.).

W przypadku ideałów realizowanych w życiu wobec innych osób różnica 
okazała się nieistotna (χ2 = 0,01; df = 1; p > 0,05). Osoby w średniej dorosło-
ści wymieniały te ideały z podobną częstością (30 osób, 49 proc.) jak osoby 
w późnej dorosłości (31 osób, 51 proc.).

W odniesieniu do realizacji ideałów wobec siebie różnica również okazała 
się nieistotna statystycznie (χ2 = 1,37; df = 1; p > 0,05), kategoria ja poja-
wiała się w wypowiedziach osób w średniej dorosłości 29 razy (56 proc.), 
a w wypowiedziach osób w późnej dorosłości 23 razy (44 proc.).



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 259

Tabela 6. Realizacja ideałów odnoszących się do Boga, innych oraz siebie 
ze względu na okres rozwojowy

Okres rozwojowy

StatystykiŚrednia 
dorosłość

Późna 
dorosłość

Razem

Bóg

tak 22 11 33 Dokładny test Fishera (2×2)

% 67% 33% 100% χ2 = 5,16

nie 18 29 47 df = 1

% 38% 62% 100% p < 0,05

n 40 40 80

inni

tak 30 31 61 Dokładny test Fishera (2×2)

% 49% 51% 100% χ2 = 0,01

nie 10 9 19 df = 1

% 53% 47% 100% p > 0,05

n 40 40 80

ja

tak 29 23 29 Dokładny test Fishera (2×2)

% 56% 44% 100% χ2 = 1,37

nie 11 17 11 df = 1

% 39% 61% 100% p > 0,05

n 40 40 80

Dyskusja

Celem prezentowanych badań było uzyskanie wiedzy opisowej i wyjaśniają-
cej na temat więzi ze wspólnotą osób wierzących w okresie średniej i późnej 
dorosłości. Na podstawie przeprowadzonych badań wyodrębniono czte-
ry główne kategorie wypowiedzi: (1) recepcja ideałów, na które wskazuje 



260 � Małgorzata Tatala 

wspólnota osób wierzących; (2) odpowiedzialność za Kościół; (3) znaczenie 
więzi z osobami wierzącymi oraz (4) realizacja ideałów, na które wskazuje 
wspólnota osób wierzących.

Spośród czterech postawionych hipotez, będących uszczegółowieniem 
hipotezy ogólnej, dwie zostały zweryfikowane: H1.1, postulująca występo-
wanie różnic między średnią i późną dorosłością w zakresie recepcji ideałów, 
na które wskazuje wspólnota osób wierzących, oraz H1.4, zakładająca wystę-
powanie różnic między średnią i poźną dorosłością pod względem realizacji 
ideałów, na które wskazuje wspólnota osób wierzących.

Średnia dorosłość, jak zostało podkreślone, to okres religijności spełnio-
nej (do ok. 60 roku życia). Relacja z rzeczywistością nadprzyrodzoną zostaje 
poddana weryfikacji. Niektóre osoby podejmują więcej działań w kierun-
ku osiągnięcia pełni lub dojrzałości religijnej, inne ulegają przeciętności 
i rutynie, nie zagłębiając się w sens relacji z Bogiem (por. Walesa, 2006). 
Aktywni dorośli często angażują się w działalność wspólnot religijnych 
oraz uczestniczą w życiu Kościoła, chcąc być wzorem i przykładem dla 
młodszych pokoleń. Potwierdzają swoją wiarę poprzez wierność odkrytemu 
powołaniu, a także wspieranie Kościoła w problemach egzystencjalnych 
(por. Tatala, Walesa, 2017).

Religijność osób w okresie późnej dorosłości często ukierunkowana jest 
na wartości ostateczne. Osoby te odznaczają się swoistą mądrością, która 
obejmuje ocenę całości życia oraz problemy żegnania się z różnymi jego 
dziedzinami, a nawet z całym życiem – ze świadomością przejścia do innej 
rzeczywistości. Relacja z Bogiem może przynieść ukojenie i szczęście, nadać 
sens temu, co zwyczajne i po ludzku nieprzyjemne. W tym okresie również 
mogą się zdarzyć niecodzienne, znaczące zmiany w religijności, zarówno 
w rozumieniu prawd wiary, jak i angażowaniu się w działalność wspólnot 
religijnych (np. wejście do wspólnoty religijnej, przyjęcie absorbującej funk-
cji w strukturach parafialnych, przekazanie dorobku swego życia na cele 
religijne) (por. Tatala, Walesa, Nosek, Wałachowska, 2015).



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 261

Należy podkreślić, iż  niektóre osoby w  okresie późnej dorosłości 
przeżywają najszczęśliwszy i najpiękniejszy okres swojego życia. Znajdują 
się poza okresem niepotrzebnych stresów, rywalizacji i zmagań o awanse, 
są także zwolnione z różnych form odpowiedzialności. Mogą skoncentro-
wać uwagę na tym, co stanowi pasję ich życia i realizację ideałów (Tatala, 
Walesa, 2016).

Badania podjęte w niniejszej pracy inspirują do kontynuacji, zarówno 
w  aspekcie ilościowym, jak i  jakościowym. Czymś interesującym byłoby 
przygotowanie narzędzia, które by ukazywało wielowymiarową specyfikę 
więzi ze wspólnotą osób wierzących. Dokonując dalszej eksploracji podjętej 
problematyki, należałoby uwzględnić młodsze grupy wiekowe oraz porów-
nać więź ze wspólnotą w ramach innych niż katolickie wyznań religijnych.

Można żywić nadzieję, że prezentowane wyniki badań przedstawiają 
wielką wartość i egzystencjalne piękno życia religijnego, które jest dostępne 
nie tylko dla osób dorosłych.

Bibliografia

Appelt K. (2005). Środkowy okres dorosłości. Jak rozpoznać potencjał dojrzałych do-

rosłych? W: Psychologiczne portrety człowieka, red. A. Brzezińska, s. 503–552. 

Gdańsk.

Byczewska K., Kielar-Turska M. (2011). Funkcje zarządzające u osób w wieku se-

nioralnym o różnym poziomie potrzeb edukacyjnych. „Psychologia Rozwojowa” 

16 (1), s. 85–96.

Erikson E. H. (2002). Dopełniony cykl życia. Poznań.

Grzymała-Moszczyńska H. (2004). Religia a kultura: wybrane zagadnienia z kul-

turowej psychologii religii. Kraków.

Kostrubiec-Wojtachnio B., Tatala M. (2014). Obraz Boga u młodzieży wyznania 

katolickiego. „Psychologia Rozwojowa” 19 (1), s. 85–102.



262 � Małgorzata Tatala 

Krok D. (2013). Nadzieja jako predyktor wymiarów dobrostanu psychicznego. „Polskie 

Forum Psychologiczne” 18 (2), s. 157–172.

Makselon J. (2008). Psychologiczne aspekty nadziei w encyklice „Spe Salvi”. „Analecta 

Cracoviensia” 40, s. 51–59.

Niemirowski T. (2012). Rozwój świadomości religijnej u młodzieży. Badania empi-

ryczne osób w wieku od 12 do 24 lat. Kraków.

Olejnik M. (2011). Średnia dorosłość. W: Psychologia rozwoju człowieka, red. J. Trem-

pała, s. 312–325. Warszawa.

Ryan S., Junker B. W. (2019). The development and testing of an instrument to measure 

youth social capital in the domain of postsecondary transitions. „Youth & Society” 

51 (2), s. 170–192.

Rydz E. (2012). Tendencje rozwojowe religijności młodych dorosłych. Lublin.

Rydz E., Walesa C., Tatala M. (2017). Structure and level of religiosity test. „Polish 

Psychological Bulletin” 48 (1), s. 20–27.

Soenens B. (2012). How do perceptions of God as autonomy supportive or control-

ling relate to individuals’ social-cognitive processing of religious contents? The role 

of motives for religious behavior. „The International Journal for the Psychology 

of Religion” 22, s. 10–30.

Steuden S. (2011). Psychologia starzenia się i starości. Warszawa.

Straś-Romanowska M. (2011). Późna dorosłość. W: Psychologia rozwoju człowieka, 

red. J. Trempała, s. 326–347. Warszawa.

Stuart-Hamilton I. (2006). Psychologia starzenia się. Poznań.

Świdrak E. (2012). Opieka nad wnukami szansą rozwoju dziadków. W: Rodzina prze-

strzenią rozwoju osoby, red. M. Jeziorański, D. Opozda, A. Rynio, s. 107–115. 

Lublin.

Tatala M. (2008). Odbiór symboli religijnych przez młodzież. Lublin.

Tatala M. (2009). The role of personal adjustment to developmental crises in improving quality 

of life. „International Journal of Psychology and Counseling” 10 (1), s. 187–193.

Tatala M. (2014). Przestrzeń psychologiczna symbolu religijnego u młodzieży. „Czaso-

pismo Psychologiczne” 20 (2), s. 191–197.



Więź ze wspólnotą osób wierzących…� 263

Tatala M., Walesa C. (2016). Religijne decyzje życiowo doniosłe w okresie wczesnej, 

średniej i późnej dorosłości. „Horyzonty Psychologii” 6, s. 15–29.

Tatala M., Walesa C. (2017). Przestrzeń semantyczna symbolu krzyża i Biblii u mło-

dzieży. „Horyzonty Psychologii” 7, s. 109–122.

Tatala M., Walesa C. (2020). Confiramatory factor analysis of the Style of Religious 

Experience Scale. „Mental Health, Religion & Culture” 23 (6), s. 507–516.

Tatala M., Walesa C., Nosek A., Wałachowska K. (2015). Doświadczenie religijne 

osób we wczesnej i średniej dorosłości. „Horyzonty Psychologii” 5, s. 45–62.

Tokarski S. (2006). Psychologiczne źródła religijności. W: Podstawowe zagadnienia 

psychologii religii, red. S. Głaz, s. 92–110. Kraków.

Walesa C. (2005). Rozwój religijności człowieka. Tom I: Dziecko. Lublin. 

Walesa C. (2006). Rozwój religijności człowieka. W: Podstawowe zagadnienia psycho-

logii religii, red. S. Głaz, s. 111–146. Kraków.

Walesa C. (2011). Szanse i zagrożenia człowieka XXI wieku (zarys problematyki 

psychologicznej). „Horyzonty Psychologii” 1, s. 23–36.

Walesa C. (2016). Żarliwość religijności. „Horyzonty Psychologii” 6, s. 153–156.

Zarzycka B. (2017). Zmagania religijne: uwarunkowania i funkcje. Lublin.





Beata Kostrubiec-Wojtachnio
TOWARZYSTWO NAUKOWE KATOLICKIEGO UNIWERSYTETU LUBELSKIEGO

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.07

Koncepcja zadań 
w rozwoju religijnym 
małżonków  
w biegu ich życia.  
Próba określenia  
stadiów rozwojowych 
i osiągnięć rozwojowych

Tasks in religious development of spouses in the course  
of their lives. Developmental stages and developmental 
achievements

STRESZCZENIE

Podstawowym celem opracowania jest przedstawienie zadań rozwojowych w aspek-

cie rozwoju religijnego na poszczególnych etapach życia małżeńskiego i wskaza-

nie na możliwość zaistnienia nowych jakości rozwojowych w biegu życia mał-

żonków charakterystycznych dla danych etapów ich życia rodzinnego. Poniższe 



266 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

opracowanie opiera się na kilku założeniach bazowych. Rozwój religijny rozumiany 

jest jako rozwój pozytywnej więzi z Bogiem (Walesa 2005), sama zaś religijność 

rozumiana jest personalistycznie (Zdybicka 1993). Idea zadań rozwojowych zo-

stała zaczerpnięta z teorii Roberta Havighursta (1981) i opracowana na jednym 

z wymiarów czasu społecznego, tj. czasu wyznaczanego przez główne wydarze-

nia życiowe takie jak małżeństwo, ojcostwo, ale także przez główne wydarzenia 

życia religijnego takie jak sakrament małżeństwa, ojcostwo i wychowanie religijne 

swoich dzieci. Na danym etapie rozwoju religijnego pary małżeńskiej ważne będą 

do opisania: (1) czynniki wyzwalające rozwój, (2) osiągnięcia rozwojowe oraz (3) 

możliwe do zaistnienia zagrożenia w rozwoju religijnym, (4) możliwe do zaist-

nienia kryzysy ponadnormatywne, bezpośrednio niezwiązane z danym stadium, 

ale często występujące i mogące mobilizować jednego lub obydwoje małżonków 

do rozwoju religijnego.

Słowa kluczowe: zadania w  rozwoju religijnym małżonków; stadia rozwoju 

religijnego małżonków; osiągnięcia rozwojowe w rozwoju religijnym.

ABSTRACT

The main goal of the presented paper is to analyze developmental tasks in the 

aspect of religious development of married life as well as to indicate possible new 

developmental qualities occurring in the course of life of spouses, characteristic 

for particular stages of their family life. The following analysis is based on several 

basic assumptions. Religious development is understood as development of posi-

tive relationship with God (Walesa, 2005), while religiousness itself is understood 

personalistically (Zdybicka, 1993). The idea of developmental tasks was taken from 

the theory of Robert Havighurst (1981) and developed on one of the dimensions 

of social time, i.e. time determined by major life events such as marriage, parent-

hood, but also by major events of religious life, like religious education of children. 

At a given stage of religious development of a married couple, it is important 

to describe: (1) factors triggering development, (2) developmental achievements, 

(3) possible threats to religious development, (4) possible non-normative crises, not 



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 267

directly related to a particular stage, but often occurring and capable of mobilizing 

one or both spouses to religious development.

Keywords: tasks in religious development of spouses; stages of religious develop-

ment of spouses; developmental achievements in religious development.

Wstęp

Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia jest 
ważna z punktu widzenia zarówno rozwoju małżonków jako najmniejszego 
podsystemu rodzinnego, jak i rozwoju religijności człowieka jako osoby/
jednostki. Próba określenia stadiów rozwojowych i osiągnięć rozwojowych 
wydaje się dodatkowo istotna z uwagi na określenie indywidualnych predys-
pozycji pojedynczej osoby dorosłej żyjącej w małżeństwie, jak i możliwości 
jej rozwoju w ramach diady małżeńskiej. Zadanie nie należy do prostych, 
ponieważ dotychczas nie było to przedmiotem rozważań zarówno teore-
tycznych, jak i badawczych. Wiele uznanych opracowań nie bierze pod 
uwagę zadań rozwoju religijnego człowieka jako jednostki, a także zadań 
rozwoju religijnego męża i żony (Pietrasiński, 1990; Przetacznik-Gierow-
ska,1996; Brzezińska, 2000; Trempała 2000), a jedynie szeroko rozumia-
ny rozwój duchowy lub rozwój wartościowania. Dodatkową trudnością 
rozważań nad podjętym tematem jest nakładanie się dynamiki rozwoju 
religijnego pojedynczego człowieka na dynamikę rozwoju rodziny. Rozwój 
rodziny ma bowiem swoją specyfikę i układ czasowy, związany z realizacją 
poszczególnych etapów rozwojowych, jakie przechodzi r o d z i n a  j a k o 
s y s t e m. Z drugiej strony, rodziny niezwykle różnią się między sobą, zarów-
no składem osobowym (rodziny z jednym dzieckiem, rodziny wielodziet-
ne), układem ról rodzinnych, jak i sposobem oraz czasem realizacji zadań 
w rozwoju rodziny. W ramach określonej rodziny swoistą dynamikę rozwoju 
przeżywa także diada małżeńska, tj. najważniejszy podsystem. Relacja, jaką 



268 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

tworzy dana para, czyli mąż i żona, przez swoje cechy, interakcje i wspólny 
rozwój stanowią o niepowtarzalności rodziny i jej indywidualnym rozwo-
ju. Rozwój religijny małżonków odbywa się zawsze w diadzie, ale zawsze 
jest podmiotowo przypisany do męża lub żony. Zatem na dynamikę diady 
nakłada się dynamika rozwoju osobowego.

Cel niniejszego opracowania polega na zebraniu informacji, dotych-
czasowej literatury, istniejących (parcjalnych) wyników badań i obserwacji 
klinicznych. Istotne jest to, że badania nad osobami młodymi często doty-
czą osób niezamężnych lub nieżonatych, ale już badania nad religijnością 
osób dorosłych, świeckich muszą w dużej mierze dotyczyć osób żyjących 
na co dzień w małżeństwach. Dane te mogą także dotyczyć osób zaanga-
żowanych religijnie i mogących żyć w życiu konsekrowanym. Opracowa-
nie ma charakter eksploracyjny i czerpie swoje inspiracje z następujących 
danych: systemowa teoria rodziny, teoria stadiów rozwojowych rodziny 
wg różnych autorów (opis zadań i zagrożeń rozwojowych), teoria kryzysów 
normatywnych w życiu rodziny, badania nad rodziną, koncepcja rozwoju 
religijnego człowieka Czesława Walesy (2005, 2009, 2012). Inspiracją była 
także teoria zadań rozwojowych Roberta Havighursta (1981), wskazująca 
na wartość wypełniania określonych zadań rozwojowych na poszczegól-
nych etapach zmian jednostki w biegu życia. Opracowanie stara się brać 
pod uwagę także indywidualne cechy małżonków oraz ponadnormatywne 
wydarzenia w rozwoju religijnym męża lub żony, a także przeprowadzone 
badania na ten temat. Koncepcja wymaga weryfikacji empirycznej, która 
już jest rozpoczęta, ale z uwagi na jej wielowątkowy i złożony charakter nie 
została jeszcze ukończona.



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 269

Podstawowe założenia koncepcji zadań 
rozwojowych religijności małżonków

Podstawowym celem niniejszego opracowania jest przedstawienie zadań roz-
wojowych w aspekcie rozwoju religijnego na poszczególnych etapach życia 
małżeńskiego i wskazanie na możliwość powstania osiągnięć rozwojowych, 
rozumianych jako swoiste wartości lub n o w e  j a k o ś c i  r o z w o j o w e 
w   b i e g u  ż y c i a  m a ł ż o n k ó w, charakterystycznych dla danych etapów 
ich życia rodzinnego. Poniższe opracowanie opiera się na kilku założeniach 
bazowych. Idea zadań rozwojowych w rozwoju religijności czerpie swoją 
inspirację z koncepcji zadań rozwojowych Roberta Havighursta (1981) 
i podobnie jak ona zakłada, że zadania wynikają ze społecznych oczekiwań, 
określonych dla danego wieku małżonków. Kolejność występowania za-
dań jest określona chronologią zdarzeń w życiu małżeńskim i rodzinnym, 
charakterystycznych na danym etapie życia. Dlatego najpierw występuje 
zrodzenie dzieci, a potem ich religijne wychowanie. Fakt występowania 
określonych zadań wiąże się z pojęciem okresu sensytywnego. Oznacza 
on wystąpienie swoistej wrażliwości na specyficzne formy doświadczenia re-
ligijnego i możliwość wystąpienia dynamicznego rozwoju bez dodatkowego 
zaangażowania z zewnątrz. Podobnie jak Havighurst przyjmuje się, że każdy 
człowiek sam, indywidualnie musi zmierzyć się z zadaniem, a w przypadku 
obecnego rozważania – z zadaniem religijnym. Z kolei odrzucenie zadania 
wiąże się z odrzuceniem i określoną formą nieakceptacji społecznej oraz 
poczuciem osobistej przegranej. Niewykonanie zadania może antycypować 
następowanie trudności w rozwoju religijnym. Do pewnego stopnia poko-
nywanie zadań rozwojowych jest indywidualne. Dotyczy to z pewnością 
wielu cech, ale zwłaszcza tempa i jakości wykonywania zadań. W stosunku 
do zadań ogólnorozwojowych sam Havighurst uważa, że oprócz zadań 
związanych z wymaganiami biologii czy też społeczeństwa i kultury, zadania 
rozwojowe mogą dotyczyć p r e f e r o w a n y c h  w a r t o ś c i  i   a s p i r a c j i 



270 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

t a k ż e  w   w y m i a r z e  d u c h o w y m. Stanowi to wyraźny czynnik in-
dywiduacji rozwoju człowieka i w niniejszym opracowaniu podjęto próbę 
uszczegółowienia tego rozwoju.

R o z w ó j  r e l i g i j n y  rozumiany jest jako r o z w ó j  p o z y t y w n e j 
w i ę z i  z   B o g i e m  (Walesa, 2005), sama zaś religijność rozumiana jest 
personalistycznie (Zdybicka, 1993). Możliwe jest inne podejście do zjawi-
ska religijności (Król, 1999; Grom, 2009; Pergament, Exline, Jones 2013) 
zwracające uwagę na  funkcjonalny aspekt religijności. W  obecnym opra-
cowaniu uwzględniono religijność rozumianą jako więź osoby wierzącej 
z  osobą transcendentną. Psychologicznie przedmiotem poznania jest 
to, co od strony osoby ludzkiej można określić jako więź religijna, czyli 
uczucia, wiedza (rozumiana także jako myśli, ustosunkowania poznawcze) 
oraz zachowania i  tendencje do zachowań, jakie osoba ludzka przejawia 
w związku z więzią z osobą transcendentną. Religijność opisywana w ni-
niejszym tekście jest religijnością określonej konfesji. W  obecnym opra-
cowaniu przedstawiona jest próba określenia zadań w rozwoju religijnym 
małżonków wyznania rzymskokatolickiego, którzy rozwijają się przez 
pryzmat sakramentu małżeństwa.

Psychologowi jako badaczowi dostępna jest s u b i e k t y w n a  r e l a c j a 
o s o b y  o   w i ę z i  m i ę d z y  b a d a n y m  a   B o g i e m, oparta na autore-
fleksji i introspekcji. Opisywanie doświadczania tej więzi jest zatem swoistą 
funkcją wglądu, samoświadomości i samoopisu (Król, 1999; 2004; Walesa, 
2003; 2005; 2012; Kostrubiec-Wojtachnio, 2012). R o z w ó j  r e l i g i j -
n y  m a ł ż o n k ó w  można rozpatrywać, biorąc pod uwagę z a r ó w n o 
i n d y w i d u a l n y  b i e g  ż y c i a  r e l i g i j n e g o  każdego z małżonków 
oraz to, co jest dla nich w s p ó l n e. Ważne dla rozważań o rozwoju reli-
gijnym jest także w s p a r c i e  i   m o d e l o w a n i e  r o d z i n  p o c h o -
d z e n i a. Rodzice młodych dorosłych małżonków modyfikują zachowania, 
wybory i emocje rozwijających się osób przez osobisty przykład, werbal-
ne świadectwo, uczestniczenie w ich wyborze religijnym, przez obecność 



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 271

na  ślubie kościelnym, podczas chrzcin dzieci lub na  uroczystościach 
pierwszej komunii św. wnuków.

Ważnym elementem opracowania zadań rozwojowych rozwoju religij-
nego małżonków jest t e o r i a  r o z w o j u  r e l i g i j n e g o  C z e s ł a w a 
Wa l e s y  (2005) określana przez Elżbietę Rydz (2014) jako teoria poznaw-
czo-rozwojowa integralnego rozwoju religijności. Zakłada ona, że człowiek 
rozwija się stopniowo, zgodnie z dynamiką rozwoju poznawczego. Teo-
ria zakłada istnienie następujących po sobie stadiów rozwoju religijności: 
religijność dzieci, dzielona na (1) okres zachowań quasi-religijnych oraz 
pierwszych przejawów religijności, (2) okres religijności magicznej, (3) okres 
religijności autorytarno-moralnej, oraz religijność osób dorosłych, rozumia-
na jako (4) okres religijności autonomicznej, (5) religijności autentycznej, 
(6) religijność człowieka w wieku średnim, (7) okres religijności człowieka 
starzejącego się. W strukturze dynamizmu rodziny małżonkowie to osoby 
od okresu (4) do (7). Sami zaś małżonkowie jako rodzice towarzyszą swoim 
dzieciom, które są na etapach rozwoju religijności od (1) do ostatnich etapów 
rozwoju religijności. W sposób najbardziej widoczny rodzice towarzyszą 
dzieciom do okresu dorosłości, czyli na etapach od (1) do (3).

W rozważaniach nad rozwojem religijnym małżonków nie da się nie 
zauważyć p o t r z e b y  b i e ż ą c e j  m o d y f i k a c j i  p o s t a w  r e l i g i j -
n y c h, jakiej dokonują małżonkowie odpowiednio do zadań życia rodzin-
nego. Poglądy, praktyki religijne i inne aspekty życia religijnego każdego 
z małżonków na bieżąco są modyfikowane w strukturze życia codziennego. 
Codzienne zadania, stan zdrowia i opieka nad dziećmi – weryfikują możli-
wości zaspokajania potrzeb religijnych w biegu życia. Potrzeba np. pielgrzy-
mowania może zostać zmodyfikowana przez bieżący stan finansowy lub 
zdrowotny rodziny. Pragnienie zaś długich medytacyjnych czuwań – przez 
potrzebę sprawowania opieki nad dziećmi, zmęczenie codziennymi obo-
wiązkami domowymi lub wymaganiami w pracy zawodowej. Ostatecznie 
rzeczywiste zaangażowanie religijne i wynikający z niego rozwój religijny 



272 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

jest modyfikowany wieloma czynnikami rodzinnymi, zawodowymi i spo-
łecznymi. Sama religijność może być także w funkcji więzi osobowych (Ryś, 
1993; Tryjarska, 2010; Uchnast, 2002; Rydz 2012). Osoby przywiązujące 
większą wagę do relacji interpersonalnych będą także bardziej uwrażliwione 
na relacje religijne.

Niniejszemu opracowaniu towarzyszy jeszcze kilka innych podstawo-
wych założeń. Po pierwsze rodzina zawsze ż y j e  w   o b r ę b i e  c z a s u. 
Czas jest swoistym regulatorem przemian w rodzinie i w małżeństwie. Daną 
osobę w jej rozwoju religijnym oraz jej rodzinę spotykamy zawsze w czasie. 
Ma on charakter dynamizujący lub spowalniający zmiany w rodzinie. Ro-
dzina tworzy się w czasie. Tworzy się przez pokolenia, które przychodzą 
na świat i odchodzą. Te zmiany, jak: rodzenie się nowych członków oraz 
odchodzenie starszych pokoleń – zawsze są udziałem życia rodzinnego. 
Rodzina towarzyszy narodzinom nowych członków oraz odchodzeniu, 
umieraniu najstarszych członków rodziny. Bezpośrednio jest to udziałem 
małżonków – to oni dają życie nowemu pokoleniu i towarzyszą w chorobach, 
w starzeniu się i przygotowaniu do śmierci swoich rodziców. W y m i a r 
t e m p o r a l n y  rodziny przejawia się w tym, że rodzina daje życie poko-
leniom, ale przeżywa, organizuje się wokół własnego czasu wyznaczanego 
przez dany etap rozwojowy. Bernice Neugarten (1986, 1996) uważa, że cykl 
życia rodziny można opisać na trzech wymiarach:
•	 wymiar czasu historycznego – obejmuje epokę, w której żyje dana ro-

dzina; ważny jest rys historyczny i religijność epoki; obejmuje epokę, 
w której żyjemy; obecnie można określić to jako czas po SW II lub jako 
czasy papieża Franciszka (były epoki, kiedy w kulturze religijnej domi-
nowały pietyzm lub jansenizm, lub franciszkańska radość itp.);

•	 wymiar czasu chronologicznego – jest to upływ życia danego członka 
tej rodziny – jest to upływ życia małżonków (zarówno subiektywny, jak 
i obiektywny, np. etap wieku, jaki w danym czasie życia rodziny ma mąż, 
żona);



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 273

•	 wymiar czasu społecznego – czas wyznaczony przez główne wydarzenia 
życiowe takie jak małżeństwo, ojcostwo, ale także przez główne wy-
darzenia życia religijnego, takie jak sakrament małżeństwa, ojcostwo 
i wychowanie religijne swoich dzieci.
Wymiar temporalny rodziny to historia jej życia usytuowana w pokole-

niowym, ale i historycznym wymiarze jej wydarzeń. Rodzina zawsze jest 
zakorzeniona jednocześnie w trzech wymiarach. Ilustruje to rycina 1.

Ryc. 1. Rodzina zakorzeniona jest zawsze w trzech wymiarach czasowych 
(opracowanie własne)

Niepowtarzalność rozwoju religijnego małżonków i unikatowość roz-
woju rodziny pozwala jej kształtować wyjątkową i  indywidualną historię 
wspólnego rozwoju religijnego pary. Chronologia wydarzeń w  rodzinie 
pozwala jej zachować własną tożsamość, a przekaz pamięci o tylko im zna-
nej wewnętrznej historii, czasem pełnej czułości, czasem tajemnic  – sta-
nowi o indywidualnym rysie tej konkretnej rodziny. Każdy z tych trzech 
wymiarów można uważać za  ważny z  punktu widzenia koncepcji zadań 
rozwojowych małżonków. Na religijność małżonków w sposób oczywisty 
ma wpływ to, jaki wymiar czasu historycznego przeżywa dana osoba, ale 
także wiek tej osoby oraz rola i etap życiowy, jaki pełni w rodzinie – młoda 
mama lub wdowa z  konieczności faktów życiowych oraz przypisanych 
jej funkcji rodzinnych mają odmienne możliwości rozwoju religijnego 
w swoim życiu.

Ważne jest to, aby brać pod uwagę także inne rodzaje czasu w rozwoju 
życia religijnego małżonków towarzyszące rozwojowi życia rodzinnego – jak 

×

PrzyszłośćPrzeszłość Teraźniejszość



274 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

kairos i fulguratio. C z a s  k a i r o s  (gr. Καιρός – moment) jest w rozumieniu 
życia religijnego czasem szczególnym, w którym coś się może wydarzyć 
w naturze życia religijnego. Dla jednych może być to czas rekolekcji, piel-
grzymki, jakiegoś szczególnego kazania lub czuwania, rozmyślania, kiedy 
w indywidualnym odczuciu osoby dochodzi do jakby zagęszczenia przeżyć, 
zdarzeń, przemyśleń religijnych, efektem czego są nowe osiągnięcia roz-
wojowe, nowy sposób przeżywania świata w podejściu religijnym. Dana 
osiągnięta w rozwoju wartość nie miałaby szansy na zaistnienie, gdyby nie 
uczestnictwo w danym przełomowym zdarzeniu religijnym.

C z a s  f u l g u r a t i o  (łac. błyskanie) należy rozumieć jako „nagłe widze-
nie” lub „olśnienie”. W rozwoju religijnym małżonków może się okazać, 
że coś, nad czym pracowali, dokonywali wysiłku w osobistym rozwoju 
religijnym przez wiele miesięcy czy lat – osiągają w sposób nagły, w bardzo 
krótkim czasie. Wiedza czy świadomość stanowi odtąd, po tej krótkiej chwili 
religijnego poznania, stałe wyposażenie rozwojowe danej osoby. Może to do-
tyczyć jakiegoś przymiotu Boga (np. miłości czy miłosierdzia), jakiegoś 
etapu w życiu religijnym (etap winy i pojednania) lub rozumienia jakiegoś 
zdarzenia w nowym aspekcie religijnym. Np. znana jest mi relacja rodziny, 
kiedy to matka, która do tej pory nie mogła się pogodzić ze zbyt nagłą śmier-
cią dziecka (zaraz po jego urodzeniu), uspokojona modlitwą na jego grobie 
może n a g l e  d o z n a ć  r e l i g i j n e g o  p o z n a n i a, że dziecko jest w nie-
bie i jest tam szczęśliwe, co pomaga jej przeżyć odpowiednio i zakończyć 
żałobę po stracie dziecka. Małżonkowie nigdy dotychczas nie oczekiwali 
i nie przypuszczali, że może się tak zdarzyć, cieszyć się ze swojego nowego 
rozumienia zdarzenia, a jednocześnie cieszyć się z „osobistego” świętego dla 
tej rodziny w niebie. Zdarzenia w rozwoju religijnym przebiegające w czasie 
rozumianym jako fulguratio mogą nadawać indywidualnemu rozwojowi 
cechy dynamiczne. Mogą przyczyniać się do przyspieszenia tegoż rozwoju 
przez nagłe osiągnięcie tego rozumienia albo przyspieszać osiągnięcie ko-
lejnej jakości w rozwoju religijnym.



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 275

Małżonkowie pełnią różne role w życiu swojej rodziny. Doświadczają 
motywującej roli k r y z y s ó w  n o r m a t y w n y c h, to jest takich, które 
spotykają większość par na danym etapie rozwoju. Te kryzysy są powszech-
nym zjawiskiem, ale także pełnią rolę motywatora rozwoju tak dla samych 
małżonków, jak i rodziny jako całości. Warto jednak zauważyć, że rodzinę 
spotykają także inne wydarzenia, bardzo indywidualne, jak i nieoczekiwane. 
Rodzina doświadcza wówczas k r y z y s ó w  p o z a n o r m a t y w n y c h 
(np. migracji, utraty pracy, kryzysów interpersonalnych). One także mogą 
mieć silny wpływ na życie rodziny i przebieg jej indywidualnej trajektorii 
życia religijnego.

Typologia chronologicznych etapów  
rozwoju rodziny

Dla stworzenia typologii etapów rozwoju rodziny posłużono się in-
spiracją zaczerpniętą z  różnych typologii (de Barbaro, 1999). Cykl ży-
cia rodzinnego według Evellyn M. Duvall przedstawia siedem faz życia  
rodzinnego:

I faza: para małżeńska (bez dzieci) – ok. dwa lata;
II faza: para z małym dzieckiem (od urodzenia do 30 miesiąca życia 

pierwszego dziecka);
III faza: rodziny z dzieckiem (dziećmi) w okresie przedszkolnym (między 

30 miesiącem życia a 6 rokiem życia pierwszego dziecka);
IV faza: rodziny z dzieckiem (dziećmi) w okresie szkolnym (najstarsze 

dziecko między 6 a 13 rokiem życia);
V faza: rodziny z nastolatkami (między 13 a 21 rokiem życia pierwszego 

dziecka);
VI faza: rodziny z dziećmi opuszczającymi dom (od pierwszego do 

ostatniego dziecka opuszczającego dom);



276 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

VII faza: rodzice w wieku średnim („puste gniazdo”, wycofanie się z ak-
tywności, przejście na emeryturę);

VIII faza: starzenie się członków rodziny (odejście, śmierć obydwu 
małżonków).

Nieco inną typologie przyjmuje Jay Haley (1973):
I faza: narzeczeństwo (randkowanie),
II faza: wczesne małżeństwo (partnerstwo prawnie usankcjonowane)
III faza: narodziny dziecka,
IV faza: średnia faza małżeńska (rodzina z dziećmi w wieku szkolnym),
V faza: rodzice oddzieleni od dzieci („puste gniazdo”),
VI faza: emerytura i starość.
Przyjęte w niniejszej pracy nad rozważaniem zadań w rozwoju religijnym 

małżonków etapy życia rodzinnego to:
0. narzeczeństwo
I. małżeństwo bez dzieci,
II. małżeństwo z małymi dziećmi,
III. średnia faza małżeństwa,
IV. rodzice oddzieleni od dzieci (tzw. faza pustego gniazda),
V. emerytura i starość małżonków.

Koncepcja zadań w rozwoju religijnym 
małżonków w biegu życia

Ostatecznie dla zobrazowania pełni rozważań nad zadaniami rozwojowymi 
w życiu religijnym małżonków ważnym i przydatnym kontekstem okazał się 
opis rozwoju religijnego małżonków w   c z t e r e c h  a s p e k t a c h. Na da-
nym etapie rozwoju religijnego pary małżeńskiej ważne będą do opisania: 
(1) czynniki wyzwalające rozwój, (2) osiągnięcia rozwojowe oraz (3) możliwe 
do zaistnienia zagrożenia w rozwoju religijnym, (4) możliwe do zaistnienia 



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 277

kryzysy ponadnormatywne, bezpośrednio niezwiązane z danym stadium, 
ale często występujące i mogące mobilizować jednego lub obydwoje małżon-
ków do rozwoju religijnego. Dla całości rozważań możliwe są jeszcze inne 
analizy jak: różnice międzypłciowe (por. Piątek, 2008) w realizacji zadań, 
jednak tematyka tego zagadnienia jest tak obszerna, że powinna stanowić 
osobne opracowania, zaś próba określenia zadań w rozwoju religijnym 
małżonków koncentruje się na zadaniach pary (diady) małżeńskiej. Zostaną 
one poruszone, o ile staną się ważne dla danego etapu.

1. Zadania rozwoju religijnego  
w stadium „narzeczeństwo” –  
etap przygotowań do małżeństwa

Narzeczeństwo jest jakby fazą zerową, ponieważ stanowi prehistorię mał-
żeństwa (Kostrubiec, 2008), stanowi niezwykle ważny psychoprofilaktyczny 
aspekt rozwoju w życiu małżonków. Poszczególne małżeństwa różnią się 
długością trwania tej fazy (od kilku tygodni do kilku lat), jakością więzi, 
poziomem komunikacji i zadowolenia i sposobem przygotowania do sa-
kramentu małżeństwa (Braun-Gałkowska, 1985; 2009).

( 1 )  C z y n n i k i  w y z w a l a j ą c e  r o z w ó j  r e l i g i j n y  na tym etapie 
to przede wszystkim:
religijność indywidualna narzeczonego i narzeczonej,
religijność rodzin i otoczenia społecznego,
uczestnictwo w ruchach i wspólnotach religijnych.

( 2 )  Z a d a n i a, jakie stoją przed narzeczonymi, to modlitwa o dobry 
wybór współmałżonka, modlitwa o dobre narzeczeństwo; przed małżeń-
stwem – o wybór współmałżonka w kluczu religijnym (przeznaczenie, wola 
Boża…). Etap narzeczeństwa ma na celu naukę komunikacji interperso-
nalnej w diadzie narzeczeńskiej, ale także naukę komunikacji na tematy 



278 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

religijne w tym naukę wspólnej modlitwy, nawiązanie więzi religijnej (ze 
wspólnotą wyznawców, czyli z narzeczonym/narzeczoną). Zadaniem jest 
także szeroko rozumiany rozwój ku wartościom i ich realizacja w życiu 
codziennym (Czerwińska-Jasiewicz, 2005).

( 3 )  Z a g r o ż e n i a, jakie mogą napotkać narzeczeni, to brak odpowied-
niego poznania się w sferze rozwoju religijnego (wg badań tylko 5 proc. 
narzeczonych rozmawia o swojej religijności, por. Braun-Gałkowska, 1985), 
ustalenie nieefektywnej komunikacji i relacji modlitewnych, a także wejście 
w zadania fazy II (np. rozpoczęcie współżycia seksualnego zarezerwowa-
nego tylko dla małżonków). Możliwym do powstania zagrożeniem jest 
nieharmonijny rozwój narzeczonych w dziedzinie religijności, pojawianie 
się dużych różnic międzypłciowych w sposobach przeżywania i wyrażania 
religijności, a także możliwe do zaistnienia kryzysy ponadnormatywne, 
takie jak utrata zdrowia czy pracy jednego z narzeczonych.

( 4 )  M o ż l i w e  d o   z a i s t n i e n i a  k r y z y s y  p o n a d n o r m a -
t y w n e  wynikają ze zdarzeń losowych, jak choroba czy wypadek, a nawet 
nieoczekiwana śmierć narzeczonej czy narzeczonego. Każde z tych wyda-
rzeń jest źródłem treści psychicznych (emocji, myśli, wniosków, tendencji 
do zachowań) do zaistnienia silnych przeżyć, przemyśleń i inspiracji do roz-
woju – także religijnego. Pytania skierowane do Boga o sens trudnych wy-
darzeń są intensywną inspiracją rozwoju religijnego. Znana jest mi historia, 
kiedy to młody mężczyzna zakochał się w poważnie chorej dziewczynie, 
która miała duże utrudnienia w funkcjonowaniu (poruszaniu się); groziło 
jej, że nigdy nie zostanie mamą. Mimo to zaręczyli się. Jeszcze na etapie 
narzeczeństwa mężczyzna miał bardzo poważny wypadek komunikacyjny. 
Jego efektem była długa hospitalizacja i utrata możliwości samodzielnego 
chodzenia, z perspektywą poruszania się na wózku. Narzeczeni pobrali się 
mimo to, a narzeczona już jako żona podjęła się ryzykownej i kosztownej 
operacji, tak aby jako osoba samodzielnie, chociaż z trudem poruszająca 
się, mogła uzyskać lepszą sprawność i opiekować się swoim młodym, ale 



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 279

niepełnosprawnym mężem. Tego typu zdarzenia zalicza się do kryzysów 
ponadnormatywnych.

R ó ż n i c e  m i ę d z y p ł c i o w e  narzeczonej i narzeczonego wynikają 
ze sposobu ujawniania się religijności młodych dorosłych mężczyzn i ko-
biet. Narzeczone kładą większy nacisk na przeżywanie relacji społecznych 
w aspekcie religijnym, stąd w samym ślubie ważna jest dla nich obecność 
osób (kapłan, bliscy, goście, przyjaciele), oprawa sakramentu małżeństwa 
(np. piękno ubrań, wystrój kościoła, kwiaty itp.). Panowie jako narze-
czeni bardziej koncentrują się na sakramencie jako zadaniu. Podchodzą 
do sakramentu jako daru, ale też swoistego zadania.

2. Zadania rozwoju religijnego małżonków 
w fazie „małżeństwo bez dzieci”

Jako c z y n n i k i  w y z w a l a j ą c e  r o z w ó j  r e l i g i j n y  m a ł ż o n k ó w 
( 1 )  należy uznać owocne przeżycie ślubu jako sakramentu, jasne widzenie 
zadań rozwoju religijnego dla poszczególnych osób (wspólnych i indywi-
dualnych) oraz realizację radości z osiągniętego etapu w kluczu realizacji 
Bożego planu na ich życie.

( 2 )  Z a d a n i a m i  t e g o  e t a p u  są: budowanie więzi małżeńskiej jako 
więzi religijnej, tworzenie istoty małżeństwa – relacji małżeńskiej, funda-
mentu rodziny. Istotna jest także nauka porozumienia seksualnego, także 
rozumianego jako wyróżnik tej relacji od wszystkich innych relacji – właśnie 
w aspekcie religijnym. Wielu małżonków mówi o rozpoczęciu współżycia 
religijnego jako daru od Boga i w tym aspekcie pojawiają się uczucia radości 
i wdzięczności kierowane do Boga. Ma ono szczególne znaczenie dla poczu-
cia spełnienia i subiektywnej realizacji zadowolenia ze związku (Muchelli, 
1980). Niezwykle ważne jest także ustalenie granic z rodzinami pochodzenia 
w kluczu sakramentu małżeństwa. Z uwagi na zawarte małżeństwo młodzi 



280 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

małżonkowie starają się ustalić dobre i właściwe granice z rodzinami po-
chodzenia. Najczęściej wiąże się to z wyprowadzeniem się od rodziców, 
z zamieszkaniem we własnym domu (czasami tylko wynajętym), ale mają-
cym na celu zaznaczenie granic w nowej dwuosobowej rodzinie. Kolejnym 
zadaniem jest dokonanie nowego podziału obowiązków uwzględniających 
wymiar religijny. Podejmowanie zadań w nowym systemie rodzinnym może 
mieć ważne podłoże religijne. W końcu – na tym etapie małżeństwa zada-
niem rozwoju religijnego jest przygotowanie do rodzicielstwa i modlitwa 
o potomstwo.

( 3 )  Z a g r o ż e n i e m  ż y c i a  r e l i g i j n e g o  m a ł ż o n k ó w  może 
być brak więzi religijnej małżonków, objawiającej się takimi zachowaniami, 
jak: wspólna modlitwa, wspólne świętowanie, rozmowy na tematy religijne. 
Trudnością rozwoju religijnego mogą być także niewłaściwe granice (we-
wnętrzne, zewnętrzne) zagrażające istocie relacji małżeńskiej. Może być 
to spowodowane brakiem zakończenia procesu separacji od rodziny pocho-
dzenia jednego z małżonków (lub obojga). Odejście od rodziców (fizycz-
ne i psychiczne) jest jednym z warunków udanego życia osobistego oraz 
religijnego małżonków. Wreszcie dużą trudnością i zagrożeniem rozwoju 
religijnego jest brak rozwoju religijnego jednego lub obojga małżonków. 
Może się to objawiać zaprzestaniem wysiłków religijnych i praktyk reli-
gijnych jednego lub obojga małżonków i swoistym procesem dekonwersji 
(Nowosielski, Bartczak, 2015).

( 4 )  M o ż l i w e  d o   z a i s t n i e n i a  k r y z y s y  p o n a d n o r m a t y w -
n e  może wyzwolić zbyt szybka separacja małżonków, np. z powodu pracy 
zarobkowej, konieczności własnego szkolenia czy opieki nad starzejącymi 
się rodzicami. Religijna więź z Bogiem może utrzymywać samo małżeństwo 
(stwierdzenie małżonków „przysięgaliśmy przed Bogiem, że się nie rozsta-
niemy”), ale sama relacja między małżonkami może doznać uszczerbku 
z uwagi na brak bliskości małżonków. W efekcie gubi się też wspólny wymiar 
rozwoju religijnego, a każdy z małżonków rozwija się indywidualnie, bez 



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 281

udziału drugiego lub przy minimalnym wkładzie. Może skutkować to nawet 
zaprzestaniem rozwoju jednego z małżonków, jeśli jego więź religijna była 
osłabiona.

3. Zadania rozwoju religijnego małżonków 
w fazie „małżeństwo z małymi dziećmi”

Etap ten trwa w zróżnicowanym odcinku czasu od przyjścia na świat pierw-
szego dziecka do przyjścia na świat ostatniego dziecka. C z y n n i k i e m 
w y z w a l a j ą c y m  r o z w ó j  r e l i g i j n y  ( 1 )  jest przeżycie narodzin 
dziecka jako daru Boga. Z relacji mężatek wynika, że sam moment porodu 
jest często momentem wielkiej aktywności modlitewnej i źródłem przeżycia 
religijnego. Narodziny dziecka są jednym z przeżyć granicznych, dlatego sta-
nowią motywację do modlitwy i powierzenia życia swojego i dziecka, a także 
życia całej rodziny Bogu. Rozwój religijny wyzwala także jasne widzenie za-
dań rozwoju religijnego osób wspólnych i indywidualnych w rodzicielstwie, 
realizowanym jako macierzyństwo i ojcostwo.

( 2 )  Z a d a n i a m i  r o z w o j u  r e l i g i j n e g o  m a ł ż o n k ó w  są zro-
dzenie dzieci, opieka nad nimi i ich wychowanie. Rodzice odczytują swoje 
zadania jako współpracownicy Boga w kreowaniu nowego pokolenia. Re-
ligijnie odkrywają wzajemną troskę i rozwój swojej rodziny jako służbę 
drugiemu. Pojawia się nowy podział obowiązków, rozumiany jako nauka 
miłości. Jednym z ważnych wyzwań jest przygotowanie się i przeżycie sa-
kramentu chrztu św. swojego dziecka. Jest to także moment zainicjowania 
narodzin nowych ról społecznych, jak matka chrzestna, ojciec chrzestny. 
Małżonkowie dokonują wyboru tych osób, oczekują na dzień świętowania 
i przygotowują ten dzień jako ważne wydarzenie religijne. Uczestniczą 
w katechezie dla rodziców i rodziców chrzestnych, ale także przygotowują 
mszę św. Samo uczestnictwo we mszy św. związanej z chrztem św. własnego 



282 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

dziecka jest wzmocnieniem więzi religijnej z Bogiem. Małżonkowie czę-
sto rozróżniają etap życia rodziny „przed chrztem” – „po chrzcie”. Przez 
uczestnictwo małżonków w nowym etapie życia ich dzieci doznają także 
wielu impulsów do rozwoju religijnego, jak: modlitwa o dobre przygoto-
wanie do chrztu, o dobre przeżycie chrztu, o dobre spotkanie rodzinne 
(w miłości i w zgodzie), o dobre wychowanie religijne dziecka, wreszcie 
modlitwa za dziecko, o dobry rozwój religijny nowego członka rodziny. 
W życiu religijnym nowej rodziny pojawia się wątek rozwoju religijnego 
ich dzieci jako nowego, autonomicznego zadania, ale też zadania zależnego 
od rozwoju religijnego rodziców.

( 3 )  Z a g r o ż e n i e m ,  j a k i e  n i e s i e  d l a  r o z w o j u  r e l i g i j n e g o 
m a ł ż o n k ó w  ten etap, jest brak rozwoju rodziny (m.in. bezdzietność), 
doprowadzający niekiedy do kryzysu wiary. To samo zagrożenie jest lub 
może być przyczyną rozwoju religijnego przez odkrycie bezdzietności 
jako zadania. Istnieje religijne Stowarzyszenie Wspierania dla Małżeństw 
Bezpłodnych „Abraham i Sara”, które gromadzi młode pary małżonków 
niemających potomstwa właśnie w kluczu religijnym, dając im nadzieję 
na wsparcie w rozwoju religijnym i religijne wyjaśnienie trudnej sytuacji 
w oczekiwaniu na upragnione potomstwo.

Zagrożeniem rodziny jest pierwszy kryzys rodziny spowodowany nową 
dynamiką systemu rodzinnego. Kiedy pojawia się nowy członek rodzi-
ny, pojawia się także kryzys wiary jako trudność w podziale obowiązków 
małżeńskich, rodzicielskich oraz konieczność pogodzenia nowych zadań 
z rozwojem zawodowym. Na tym etapie pojawia się pierwszy wyż roz-
wodowy. Oczywiście statystyki są liczbą rozpadu ślubów cywilnych, ale 
w jakiś sposób przedstawiają one także wątpliwości religijne i rzeczywiste 
zwątpienie w religijny sens małżeństwa. Zagrożeniem religijnego rozwoju 
małżonków jest także trudność w zmianie roli – nieprzystosowanie do nowej 
roli, brak religijnych motywacji. Może objawiać się to trudnością w ofiaro-
waniu siebie jako osoby pochłoniętej misją… Mogą się pojawić utrudnienia 



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 283

w pełnieniu roli ojca. Niewłaściwe rozumienie odpowiedzialności za rodzinę 
może objawiać się np. brakiem czasu na osobisty rozwój religijny lub rozwój 
religijny wraz ze współmałżonkiem, współmałżonką. Inną trudnością jest 
nieprzystosowanie się do nowej do rodziny, zapomnienie, że jest to droga 
Boża, droga przewidziana od Boga. Może pojawić się ucieczka do rodziny 
pochodzenia, powrót do poprzedniej roli, rezygnacja z rozwoju religijne-
go lub poszukiwanie rozumienia swoich trudności w kluczu rozumienia 
religijnego. Kolejną trudnością jest także przeciążenie rolą rodzicielską 
w nowej rodzinie z powodu braku wsparcia w pokoleniu dziadków, a to 
z kolei przynosi trudności społeczne i religijne.

( 4 )  M o ż l i w e  d o   z a i s t n i e n i a  k r y z y s y  p o n a d n o r m a t y w -
n e  to przede wszystkim wczesna utrata dziecka (wady urodzeniowe, śmierć 
łóżeczkowa, nieszczęśliwy wypadek). Zranione rodzicielstwo, niespełnione 
w najwcześniejszej fazie daje mnóstwo pytań egzystencjalnych i religijnych. 
Jeszcze większą trudnością bywają niepowodzenia prokreacyjne (Kornas-
-Biela, 1991; 2002), które nasuwają małżonkom różne koncepcje związane 
z religijnym sensem zdarzenia. Brak dziecka, pusta kołyska są źródłem wielu 
cierpień, a wiele z tych dylematów daje się ukoić tylko w świetle intensyw-
nego rozwoju religijnego małżonków. Przyczyną trudności może być także 
urodzenie chorego dziecka, reakcja personelu medycznego, a także reakcja 
otoczenia. Niepełnosprawność dziecka i trudności wychowawcze często 
są przyczyną kryzysów osobistych (interpersonalnych, w tym religijnych), 
a także małżeńskich (Braun-Gałkowska, 1992).

R ó ż n i c e  m i ę d z y p ł c i o w e  wynikają po raz kolejny z różnic in-
dywidualnych męża/żony i odmiennego realizowania zadań małżeńskich 
na tym etapie. Młode żony bardzo biologicznie, cieleśnie zaangażowane 
w rodzenie dzieci i samą ciążę – uważają je za rodzaj błogosławieństwa Boga, 
a zwłaszcza wtedy, gdy odczytują reakcje otoczenia męża, bliskich, osób 
z rodziny, przyjaciół jako pozytywne i życzliwe. Mężowie często jako wyraz 
zaangażowania religijnego i odpowiedzialności za nowe dane od Boga życie 



284 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

odczytują zewnętrzne przygotowanie do narodzin dziecka, remont pokoju 
dla dziecka, chodzenie z żoną na szkołę rodzenia czy czytanie literatury 
o przygotowaniach do porodu oraz o wychowaniu i pielęgnacji małych 
dzieci. Same narodziny dziecka, bez względu na fakt, czy są porodem ro-
dzinnym czy też nie – są odczytywane jako przeżycie religijne (dziecko, dar 
od Boga, nowe stworzenie, przy którym Bóg dał im zaproszenie do współ-
tworzenia). Znane są relacje młodych mam, które widzą, że sama ciąża jest 
powodem do modlitwy. Często także przebieg porodu, skojarzony z przeży-
ciami szczytowymi, egzystencjalnymi (czas fulguratio) jest przyczyną bardzo 
wyjątkowej i intensywnej modlitwy. Jedna z badanych powiedziała, że jej 
zdaniem nie jest możliwy udany poród bez modlitwy. Także dla mężczyzn – 
mężów poród ich dziecka jest intensyfikacją rozwoju religijnego. Skłania 
ich do zwiększonych wysiłków na rzecz religijnego rozwoju i wdzięczności 
Bogu za ofiarowane nowe życie w rodzinie.

4. Zadania rozwoju religijnego małżonków 
w fazie „średnia faza małżeństwa”

Faza ta trwa przez okres wychowania i nauczania dzieci aż do chwili ich 
odejścia z domu. C z y n n i k i  w y z w a l a j ą c e  r o z w ó j  r e l i g i j n y 
m a ł ż o n k ó w  ( 1 )  to stabilizacja rozwoju osobistego i religijnego. Ozna-
cza ona codzienne podejmowanie zadań życia rodzinnego w kluczu powo-
łania małżeńskiego, takich jak modlitwa ze współmałżonkiem, modlitwa 
codzienna oraz niedzielna, wspólne uczestnictwo we mszy św. Rozwój 
ten opiera się także na codziennej trosce, opiece nad dziećmi, wychowa-
niu religijnym i własnym rozwoju religijnym. Na tym etapie rodziny mał-
żonkowie często angażują się w życie grup, wspólnot i ruchów religijnych. 
Dzięki takiemu uczestnictwu angażują się także w życie religijne swoich 
dzieci, przygotowując ich do sakramentów (sakrament pokuty i pojednania, 



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 285

sakrament pierwszej komunii św., sakrament bierzmowania). Czynnikiem 
wyzwalającym rozwój religijny jest zadowolenie z całości życia, z pełnienia 
swojej roli i pełnienia woli Boga.

( 2 )  Z a d a n i a m i  r o z w o j u  r e l i g i j n e g o  m a ł ż o n k ó w  w  fa-
zie III jest wysiłek wkładany we własny rozwój religijny i akceptacja roz-
woju współmałżonka. Jest to także trud wychowawczy, wkładany w rozwój 
religijny własnych dzieci. Małżonkowie widzą jako wyzwanie tego etapu 
dokonanie rozwoju religijnego i  towarzyszenie swoim dzieciom w  tych 
zdarzeniach religijnych. Jest to całokształt wysiłku małżonków oddawany 
na  rzecz własnego rozwoju i  wkomponowania weń rozwoju religijnego 
własnych dzieci (wspomniane już przygotowanie dzieci do  sakramentu 
pojednania i pokuty, komunii św., sakramentu bierzmowania). W sensie 
socjologicznym jest to  faza produkcyjna życia człowieka. W  rozwoju 
religijnym ujawnia się ona przez swoistą „produktywność” zawodową, 
rodzinną, wychowawczą, ale też zaangażowanie społeczne, widziane 
jako produktywność w życiu parafii i rodziny. Często wysiłki polegające 
na próbach łączenia różnych elementów uczestnictwa w życiu rodzinnym, 
parafialnym i  zawodowym mają swoje źródło w  motywacji religijnej. 
Mąż lub żona widzą podejmowane przez siebie zadania (role zawodowe 
i społeczne) jako podejmowanie odpowiedzialności w różnych obszarach 
zadań, rozpoznawanych w duchu religijności jako nadane im przez Boga. 
Pomaga w tym małżonkom przeżywanie rytmu roku liturgicznego wraz 
z  rodziną, przygotowania do  różnych świąt religijnych, uczestniczenie 
w spotkaniach religijnych w innych rodzinach, a także religijne rozumie-
nie świeckich wydarzeń, takich jak urodziny dziecka (okazja do okazania 
Bogu wdzięczności), imieniny (dziękowanie za swojego świętego patrona 
i  przyjaciół, którzy pomagają świętować). Taką sposobnością może być 
zakup samochodu czy przeprowadzenie się do nowego domu, które także 
bywają okazją do zaproszenia kapłana do domu i poświęcenia obiektu, ale 
także do wspólnej modlitwy i poczęstunku.



286 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

( 3 )  Z a g r o ż e n i e  mogące towarzyszyć rozwojowi religijnemu na tym 
etapie to rutyna. Przyczyną może stać się powtarzalność zdarzeń religijnych, 
ich powierzchowne przeżywanie, spłycone przez zmęczenie, przyzwyczaje-
nie. Spłycenie znaczenia może zachwiać dynamizmem rozwoju religijnego. 
Mogą się pojawić zmiany z wiekiem – usztywnienie swoich reakcji na reli-
gijność własną lub religijność współmałżonka lub druga skrajność – zbytnie 
uelastycznienie. W tym drugim przypadku mogą się pojawiać zagrożenia 
rozwoju religijnego polegające na włączaniu zjawisk niebędących w nurcie 
ortodoksji, jak ezoteryka, zainteresowania innymi religiami i obrzędami, 
niebędącymi w ścisłym nurcie ortodoksji. Może się także zdarzyć nieutrzy-
manie właściwych granic w relacjach z rodzinami pochodzenia, polegające 
na zniweczeniu porządku sakramentalnego (oznaczającego, że mąż i żona 
są ważniejsi niż rodzice). W zdarzeniach życia rodziny mogą się pojawić 
problemy wychowawcze, osłabiające rozwój religijny. Charakterystycznym 
pytaniem jest pytanie skierowane do Boga „dlaczego ja?”. Ujawnia ono nie-
pewność własnej motywacji życia religijnego w aspekcie trudnych zdarzeń 
(choroba dziecka, wypadek, trudności finansowe). Mogą się pojawić proble-
my komunikacyjne w diadzie małżeńskiej w postaci wątpliwości, „czy Bóg 
mnie naprawdę kocha, skoro dał mi takiego małżonka?”. Trudne mogą być 
także problemy wynikające z osłabienia komunikacji, nieznajomość samego 
siebie, swoich potrzeb religijnych, sposobów przeżywania religijnego. Naj-
większą jednak trudnością może być przebiegający osobno rozwój religijny 
małżonków. Każde z nich może się np. angażować i rozwijać religijnie, ale 
bez poczucia jedności i swoistej wymiany dóbr rozwojowych w ramach 
diady. Każdy staje się wówczas swoistym „singlem religijnym”, podczas gdy 
małżeństwo zakłada życie w relacji do siebie nawzajem i w relacji do Boga. 
Zagrożeniem tego etapu jest przerzucanie zadań w religijnym wychowaniu 
potomstwa na wcześniejszą generację, czyli na dziadków.

( 4 )  M o ż l i w e  d o   z a i s t n i e n i a  k r y z y s y  p o n a d n o r m a t y w -
n e  to utrudnienia w wypełnianiu wychowawczej roli rodziców. Na tym 



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 287

etapie wychowanie religijne wymaga obecności i zaangażowania obydwoj-
ga rodziców. Wychowanie religijne dzieci może nie być pełne, gdy jedno 
z małżonków nie może być aktywne z uwagi na chorobę, trwałą nieobecność 
(migracje zarobkowe, separacja czy rozwód), ale także z uwagi na osobiste 
trudności w osobistym przeżywaniu relacji z Bogiem.

5. Zadania rozwoju religijnego małżonków 
w fazie „rodzice oddzieleni od dzieci”

Faza ta może być także nazwana fazą „pustego gniazda”. Oznacza ona ten 
etap w życiu rodziny, który trwa od momentu, gdy ostatnie dziecko wy-
prowadza się z domu, aby żyć swoim dorosłym życiem. Zapoczątkowuje 
ją etap wyprowadzenia się pierwszego dziecka (jeśli małżonkowie mają 
kilkoro dzieci). C z y n n i k  w y z w a l a j ą c y  r o z w ó j  r e l i g i j n y  ( 1 ) 
to zakończenie roli generatywnej małżonków. Na tym etapie małżonkowie 
stawiają pytania o nowe zadania na dalszy etap życia. Zadają te pytania w klu-
czu religijnym i starają się uzyskać odpowiedzi także w kluczu religijnym. 
Ważnym czynnikiem wyzwalającym jest przygotowanie do roli rodziców 
w czasie celebracji uroczystości sakramentu małżeństwa ich dzieci. W czasie 
katechez dla narzeczonych w Archidiecezji Lubelskiej jedenasta katecheza 
przeznaczona jest dla rodziców narzeczonych (Braun-Gałkowska, 2009). 
Rodzice przychodzący na tę katechezę są właśnie w tej fazie życia rodzinnego 
i rozwoju religijnego. Relacjonują, że taka katecheza przygotowana przez 
Kościół pomaga im odpowiednio przygotować się na nowy etap życia. Przy-
chodzą z własnymi dylematami i utwierdzają się w religijnym rozumieniu 
sakramentu małżeństwa, który za chwilę przyjmą ich dzieci. Właśnie takie 
przygotowanie jest dla nich źródłem rozwoju religijnego.

( 2 )  Z a d a n i a  r o z w o j u  r e l i g i j n e g o  m a ł ż o n k ó w  na tym etapie 
to zadania dla małżonków związane z procesem separacji, czyli oddzieleniem 



288 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

się dzieci od pokolenia rodziców. Z zasady powinien to być proces wywołany 
przez obie strony. Religijne rozumienie tego zadania rozwojowego polega 
na pragnieniu, aby dorosłe dzieci mogły bez poczucia winy i zagrożenia 
założyć własną rodzinę, zaś dzieci dla założenia rodziny i związania się 
sakramentem małżeństwa powinny chcieć odejść z rodziny pochodzenia. 
Cały ten proces jest dla obu stron łatwiejszy, gdy wspomagany jest przez 
motywację religijną (Pan Bóg tak to przewidział i zapowiada już na pierw-
szych kartach Starego Testamentu: „Opuści człowiek ojca swego i matkę…”). 
Małżonkowie mogą sobie przypomnieć, że kiedyś także tego doświadczyli 
i nie żałują podjętej decyzji, ponieważ przyniosła ona im rozwój ich własnej 
rodziny. Taka religijna motywacja ułatwia małżonkom rozwój i pobudza 
dzieci do ich własnych zadań. Zadaniem jest zrozumienie powołania swoich 
własnych dzieci, które nie zawsze wybierają drogę, jaką rodzice sobie dla nich 
wymarzyli. Dzieci i ich wybory bywają dla rodziców wyraźnym punktem 
do zaangażowania w rozwój religijny. Zadaniem jest także stworzenie nowe-
go systemu rodzinnego przez dzieci i ich współmałżonków i rozwijanie się 
w nowej roli jako teściowie, babcie, dziadkowie. W pewnym sensie można 
nazwać zadania rozwoju religijnego jako rozpoczęcie „nowego cyklu” życia 
kolejnej rodziny zgodnie z wolą Bożą. Przeprowadzenie na sobie samym 
procesu separacji często wspomagane jest motywami religijnymi. Zdanie 
z Księgi Rodzaju „opuści człowiek ojca swego i matkę” odczytywane jest 
nie jako wyzwanie dla samego siebie, ale już na nowym etapie, jako Boże 
wezwanie do udzielenia pomocy dla własnych dzieci, aby umiały tę czyn-
ność wykonać godnie i dla ich własnego dobra. Znam relację matki, która 
ucieszyła się, że po ślubie jej syna synowa zostawiła jedne spodnie syna 
w szafie, a zabrała resztę ubrań (po ślubie małżonkowie wyprowadzili się 
do nowego wynajętego mieszkania). Był to dla niej gest miłosierdzia, taki 
symbol, może nawet mały żart, pokazujący, że synowa rozumie ból matki, 
od której wyprowadza się jedyny syn. Mama, kiedy psychicznie była gotowa, 
sama tę część garderoby oddała młodej parze. Zachowała jednak w pamięci 



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 289

ten gest jako zrozumienie dla jej osobistej trudności i była Bogu wdzięczna 
za jej dobrą synową.

Zadaniem tego etapu jest także wspieranie młodego małżeństwa w roz-
woju religijnym i objęcie modlitwą rodzin pochodzenia współmałżonków 
swoich dorosłych dzieci. Religijność małżonków nie wygasa, nie zawęża 
się, ale poszerza się na tym etapie o nowych członków rodziny. Małżonko-
wie, rozwijając swoją religijność, angażują się nie tylko na rzecz własnych 
dzieci, ale przyjmują do  kręgu swoich zainteresowań także nowe osoby, 
jak: rodzice synowej, zięcia, ich babcie, dziadków, rodzeństwo i  inne 
spokrewnione osoby. Nie chodzi o proste zainteresowanie ich losami czy 
zdarzeniami, ale o  rzeczywiste wzięcie pod religijną uwagę ich rozwoju 
religijnego, życia sakramentalnego czy obecności w  modlitwach. Z  rela-
cji religijnych małżonków wynika, że  jako szczególną swoją misję widzą 
siebie i swoje zaangażowanie w modlitwę i świadectwo wobec osób będą-
cych w kryzysie religijnym oraz osób w trudnościach życiowych. Ważne 
jest, że  zaangażowanie (modlitwa czy realna pomoc) jest powodowane 
motywami religijnymi.

Zadaniem rozwoju religijnego małżonków jest pomoc swoim dorosłym 
dzieciom w wychowaniu religijnym ich własnych dzieci, czyli pomoc w wy-
chowaniu religijnym wnuków. O ile najlepszy i najbardziej wiarygodny 
autentyczny przekaz jest to przekaz więzi religijnej między pokoleniem 
rodziców i ich dzieci, o tyle jest wiele świadectw, że przekaz religijności 
autentycznie może biec od pokolenia dziadków do wnuków. Chodzi cza-
sami o rzeczywiste świadectwo życia małżonków, którzy mogą dialogować 
z wnukami, pokazywać im swoje własne sposoby dochodzenia do wiary 
w Boga oraz inspirować modlitwę. Dziadkowie, z uwagi na czas i pewną 
swobodę jego dysponowania oraz brak pośpiechu i swoiste „fizjologicz-
ne spowolnienie” – często są lepszymi rozmówcami od zapracowanych 
i spieszących się rodziców, w atmosferze zaufania i refleksji padają ważne 
pytania ze strony młodego pokolenia i powstają ważne odpowiedzi ze strony 



290 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

dziadków. Jest to istotny transgeneracyjny przekaz więzi i tradycji ważny 
dla trwałości religii i kultury.

( 3 )  T r u d n o ś c i  e t a p u  p u s t e g o  g n i a z d a  polegają na niedoko-
naniu procesu separacji zgodnie z wolą Boga. Czasami małżonkowie nie chcą 
podejmować się zadania oddzielenia się od swoich dzieci (ani zbyt łagodnie, 
ani zbyt drastycznie). Czasem dotyczy to tylko jednego z małżonków lub 
obojga małżonków. Mogą się pojawić konflikty wewnętrzne, dylematy zwią-
zane z wyborem drogi życiowej dzieci, z wyborem współmałżonka przez 
dziecko. Małżonkom może towarzyszyć zwątpienie co do sensu własnej 
drogi życiowej, istnienia Bożej opieki nad rodziną, senesem sytuacji, kiedy 
nie są już dla swoich dzieci najważniejsi i zajęci rolami wychowawczymi. 
Etap ten sprzyja rozstaniom małżonków. Pojawia się statystycznie drugi 
wyż rozwodowy.

( 4 )  M o ż l i w e  d o   z a i s t n i e n i a  k r y z y s y  p o n a d n o r m a t y w -
n e  to podobnie jak wcześniej utrudnienia w dokonaniu procesu separacji 
i indywiduacji własnych dzieci, spowodowane chorobą czy śmiercią jednego 
z małżonków. Dzieci mogą wówczas zatrzymywać się w miejscu zamiesz-
kania rodziców, kierując się potrzebą i chęcią opieki nad rodzicem osamot-
nionym czy rodzicem w potrzebie. Motywy rozwoju religijnego własnych 
dzieci napotykają w ten sposób przeszkody w rzeczywistej realizacji ich 
osobistego wyboru życia.

6. Zadania rozwoju religijnego małżonków 
w fazie „emerytura i starość małżonków”

( 1 )  C z y n n i k i  w y z w a l a j ą c e  r o z w ó j  r e l i g i j n y  to czas zakończe-
nia aktywności zawodowej, oznaczany przez początek nowego etapu. Czas 
emerytury jednego z małżonków, a z czasem obojga małżonków, powoduje, 
że kończą oni pewien etap swojego życia i żyją odmiennie. Małżonkowie 



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 291

na tym etapie spędzają więcej czasu ze sobą, będąc już niezaangażowanymi 
w zadania wychowania swoich dzieci i wolnymi od zadań zawodowych. Ten 
etap nabiera przyspieszenia i wyrazistości w zakresie życia religijnego, także 
przez fakt starzenia się, chorób, a wreszcie zakończenia małżeństwa przez 
śmierć jednego z małżonków. Rozłączenia się, jakkolwiek w wymiarze emo-
cjonalnego przeżywania są bolesne i niedające się przewidzieć w skutkach, 
to w wymiarze rozwoju religijnego dają wiele dynamizmu i powodują nie-
zwykły wzrost. Choroby, starość i śmierć współmałżonka przez swoją nie-
uchronność i niezmienność stają się niejako wyzwaniami egzystencjalnymi 
w rozwoju religijnym własnym, a wcześniej współmałżonka.

( 2 )  Z a d a n i a  r o z w o j u  r e l i g i j n e g o  m a ł ż o n k ó w  na tym 
etapie to przede wszystkim nauka bycia „znów razem”, także w kluczu re-
ligijnym. Ważna jest akceptacja etapu starzenia się jako woli Boga, godzenie 
się z upływającym czasem, z zakończonymi zadaniami życiowymi, jakimi 
są fizyczna prokreacja, wychowanie dzieci, siła i tężyzna fizyczna, a także 
zbliżającą się nieuchronnością końca życia. Zadanie tego etapu to procesy 
adaptacyjne do bycia starszym, zależnym, często akceptacja trudności fizycz-
nych i ograniczeń wynikających z chorób. Najbardziej wyraźne zadanie 
to religijne przygotowanie do śmierci, zrozumienie, czym jest kres życia 
i dzielenie się z innymi tą mądrością i posiadanym wglądem w nowe widze-
nie spraw. Małżonkowie osiągający pełnię rozwoju religijnego rozumieją 
zarówno siebie, jak i kres swojego życia jako spełnienie życia, podążanie 
z takim, jakie ono jest. Akceptują wszystko, co się wydarzyło w ich życiu 
indywidualnym i przez jakiś czas wspólnym, małżeńskim. Małżonkom speł-
nionym w życiu osobistym i religijnym podoba się wszystko – zakochanie, 
zamążpójście, ślub, oczekiwanie na dzieci, narodziny dzieci, ich wychowanie, 
a także dorastanie dzieci, założenie przez dzieci ich własnych rodzin (lub 
obranie innej samodzielnej, dorosłej drogi), a także odejście współmałżon-
ka do Pana i wreszcie dojrzewanie w samotności. Małżonkowie dojrzali 
religijnie potrafią o tym ze sobą rozmawiać i utwierdzać się w akceptacji 



292 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

także tych wydarzeń życiowych, które były trudne, jak choroby w rodzi-
nie, niezwyczajne, nagłe wydarzenia czy kryzysy. Religijność doprowadza 
ich do mądrości, że bez tych trudnych wydarzeń nie mieliby możliwości 
osiągnięcia dobrego rozumienia faktów w kluczu religijnym (Oleś, 1992; 
2011; Steuden 2012).

Zadaniem rozwoju religijnego małżonków owdowiałych jest często po-
moc swoim dorosłym dzieciom w pokonywaniu trudności w duchu re-
ligijnym. Pomoc może polegać na rozmowie, dawaniu świadectwa albo 
na modlitwie za swoje dorosłe dzieci o wzmocnienie wiary, odzyskanie 
wiary lub o nawrócenie.

Inne zadanie może polegać na udzielaniu wsparcia swoim dzieciom 
w wychowaniu religijnym wnuków. Dojrzałe wspomaganie rodziców ma na 
celu nie wyręczanie ich, ale uzupełnianie wychowania religijnego o ważny 
generacyjny wymiar rodziny.

( 4 )  T r u d n o ś ć, j a k ą  m o ż e  p r z y n i e ś ć  t e n  e t a p, to poczucie 
samotności egzystencjalnej, rozumianej jako pozbawienie kogoś niezwy-
kle bliskiego i istotnego dla rozwoju samego siebie. Samotność w rozwoju 
religijnym, poczucie osamotnienia w poszukiwaniu Boga i prawdy o Nim, 
zwłaszcza wtedy, kiedy przychodzi owdowienie. Niezwykle dużą trudno-
ścią jest doświadczanie i przeżywanie opuszczenia w diadzie małżeńskiej. 
Sytuacja może być tym trudniejsza, im silniejsza więź łączyła małżonków. 
Może pojawić się niekorzystna zmiana w religijności jednego z małżonków 
dotycząca obrazu Boga, zawierająca się w pytaniu: „dlaczego ja zostałem, 
a moja żona odeszła?” (lub odwrotnie, „dlaczego ja zostałam, a mój mąż od-
szedł?”). Zagrożeniem religijności małżonków jest także bezczynność, brak 
religijnego zaangażowania. Ograniczenia fizyczne osób starszych czasem 
pociągają ograniczenia kontaktów ze wspólnotą osób wierzących. Może się 
pojawić brak perspektywy, swego rodzaju mielizna duchowa. Jeszcze kolej-
nym zagrożeniem jest egocentryzm religijny związany z zatrzymaniem się 
na wcześniejszym etapie rozwoju, podzielanie tylko własnej perspektywy 



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 293

spostrzegania przeżyć duchowych o emocjonalnie negatywnym nacecho-
waniu. W związku z tym mogą się pojawić rozgoryczenia odczuwane wobec 
Boga z powodu osamotnienia, uczucie zawodu jako podsumowanie wła-
snego życia, brak wdzięczności wobec Boga, poczucie niespełnienia jako 
podsumowanie życia, a na koniec uczucie nieprzyjaźni lub wrogości wobec 
Boga, któremu jak mówią niektórzy, „starość się nie udała”.

( 5 )  M o ż l i w y  d o   z a i s t n i e n i a  k r y z y s  p o n a d n o r m a t y w -
n y  to długi okres choroby współmażonka czy wdowieństwa, skłaniający 
do życia samotnego, bez dynamiki wspólnego rozwoju. Może się okazać, 
że cała dynamika rozwoju religijnego żyjącego małżonka opierała się wy-
łącznie na religijności zmarłego współmałżonka. Brak wsparcia, istniejące 
problemy okresu starzenia się, zwątpienie religijne mogą ponownie być 
przyczyną wielu utrudnień w rozwoju religijnym. Wielu starszych małżon-
ków powtarza „Panu Bogu starość się nie udała”, wyrażając w ten pośredni 
sposób swój ból, żal do Boga.

R ó ż n i c e  m i ę d z y p ł c i o w e  wynikają po raz kolejny z różnic indy-
widualnych męża/ żony jako mężczyzny i kobiety. Na tym etapie rozwoju 

„starzenie się i starość” demograficznie zaznacza się większa liczba kobiet niż 
mężczyzn. Rozwój religijny starszych kobiet w późnym wieku senioralnym 
zatem częściej odbywa się indywidualnie, bez kontekstu diady małżeńskiej.

Podsumowanie

Osiągnięcia w rozwoju religijnym małżonków na poszczególnych etapach 
rozwoju rodziny są różnorakie i wielowymiarowe. Zależą od indywidual-
nego rozwoju osobowościowego małżonków (Kaźmierczak, Plopa, Błażek, 
2009) oraz od intensywności i jakości rozwoju religijnego każdego z nich, 
a także od wspólnej interakcji. O ile każda rodzina jest zawsze indywidual-
nym układem osób, ich relacji oraz interakcji osób i relacji, o tyle religijność 



294 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

indywidualna i wspólna małżonków jeszcze bardziej wzmaga zróżnicowanie 
rodzin między sobą. Niniejsze opracowanie jest próbą odnalezienia tego, 
co wspólne dla wielu małżonków na różnych etapach ich życia. Tabela 
1 przedstawia typologię osiągnięć rozwojowych otrzymywanych dzięki 
realizowaniu zadań rozwojowych na poszczególnych etapach rozwoju 
religijnego małżonków.

Tabela 1. Fazy rozwoju rodziny i odpowiadające im osiągnięcia  
w rozwoju religijnym małżonków (opracowanie własne)

Faza 
rozwoju rodziny

Osiągnięcia w rozwoju religijnym

Narzeczeństwo Wzajemne poznanie religijności przez narzeczonego i narze-
czoną.

Małżeństwo
bez dzieci

Budowanie więzi małżeńskiej jako więzi religijnej.

Małżeństwo z
małymi
dziećmi

Jasne widzenie zadań rozwoju religijnego wspólnych i indywi-
dulanych w rodzicielstwie realizowanym jako macierzyństwo, 
ojcostwo, role zawodowe.

Średnia faza
małżeńska 

Uczestnictwo w życiu rodzinnym, parafialnym i zawodowym 
jako wyraz zaangażowania religijnego.

Rodzice
oddzieleni od
dzieci

Religijność indywidualna, rozpoczęcie „nowego cyklu” życia 
kolejnej rodziny zgodnie z wolą Bożą i decyzją dorosłych 
dzieci,
wspomaganie rozwoju religijnego swoich dorosłych dzieci 
(rozmowa, świadectwo, modlitwa).

Emerytura i sta-
rość
małżonków

Nadanie sensu religijnego stanom egzystencjalnym, jak choro-
by, starość; generacyjny przekaz rozwoju religijnego w relacji 
z wnukami, przygotowanie religijne do śmierci współmałżon-
ka, przygotowanie religijne do śmierci własnej.

Rozwój religijny małżonków odbywa się także przez zmiany dziejące się 
pod wpływem z d a r z e ń  p o n a d n o r m a t y w n y c h. Do takich zdarzeń, 



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 295

na każdym etapie, należą zdarzenia graniczne, jak przeżycia z pogranicza 
życia i śmierci. Mogą to być nagłe zachorowania, trudne diagnozy lekarskie, 
ale także wypadki komunikacyjne i zdarzenia pod wpływem kataklizmów. 
Trudności w przeżyciu tych zdarzeń mogą wywoływać przeżycia natury re-
ligijnej. Małżonkowie mogą doświadczać także przeżyć mistycznych, które 
otwierają nowe perspektywy w rozwoju religijnym osoby. Także nieoczeki-
wane wydarzenia życia codziennego, jak: wydarzenia w pracy, zdarzenia po-
lityczne i społeczne, zdarzenia losowe, mogą stać się asumptem do rozwoju 
religijnego. Oczywiście może się przydarzyć, że te same wydarzenia religijne, 
które stały się przyczyną rozwoju religijnego w jednej diadzie, w innej staną 
się przyczyną kryzysu religijnego lub dekonwersji (procesu utraty wiary).

Z a g r o ż e n i a  ż y c i a  r e l i g i j n e g o  mogą pojawiać się przez całą 
strukturę życia małżonków. Najtrudniejsze wydają się niewłaściwie roz-
wiązane kryzysy religijne; obniżenie jakości życia religijnego może pociągać 
za sobą brak rozwoju religijnego u drugiego z małżonków. W analizach 
jakościowych można ustalić zaistnienie takich wydarzeń, ich znaczenie dla 
rozwoju religijnego danego współmałżonka i małżeństwa, można zapytać, 
jaki i dlaczego rozwój religijny odbywał się w danym etapie w taki właśnie 
sposób.

Mogą pojawić się trudności w rozwoju religijnym małżonków dotyczące 
natury relacyjnej ich związku. Można wyróżnić co najmniej cztery typy 
relacji religijnych małżonków:

1.	 Typ I ma miejsce wówczas, gdy j e d e n  z   m a ł ż o n k ó w  p r a g n i e 
d y n a m i c z n e g o  r o z w o j u, a   d r u g i  r o z w i j a  s i ę  w o l n i e j  lub 
wcale (opiera się, stoi w miejscu, nie rozwija się). Małżonkowie często skarżą 
się na taki nierównomierny co do tempa rozwój. Ten z małżonków, który jest 
bardziej religijny (zazwyczaj kobiety), często wysuwa żal (zarzut) dotyczący 
innego, mniejszego zaangażowania religijnego drugiego z małżonków. Pra-
gnienie podobnego uczestniczenia w praktykach i przeżyciach religijnych 
towarzyszy zwłaszcza tym małżonkom, których współmałżonek nie skłania 



296 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

do dużego zaangażowania w wierze. Przyspieszenie w tempie rozwoju może 
wynikać z procesu nawrócenia (Soiński, 2015). Oznacza, to, że czynniki 
poznawcze lub społeczne procesu religijnego olśnienia i zmiany życia oraz 
zachowania osoby pod wpływem tej rzeczywistości powodują zmianę i przy-
spieszenie rozwoju religijnego, a co za tym idzie także wypełniania zadań 
w rozwoju religijnym jej współpartnera.

2.	 Typ II. Kolejną trudnością w rozważaniach nad zadaniami rozwojowy-
mi małżonków jest sytuacja, gdy jedno z małżonków traci wiarę. Literatura 
przedmiotu używa tu terminu nie utrata wiary, lecz p r o c e s  d e k o n -
w e r s j i  (Nowosielski, Bartczuk, 2015; 2017). Utrata przez współmałżonka 
wiary jest bardzo dużym doświadczeniem dla drugiej osoby. Doświadcza 
ona także wielu trudności i jest to dla jej własnego rozwoju religijnego duży 
kłopot w rozwiązaniu kryzysu religijnego.

3.	 Kolejną trudnością jest wydarzenie, kiedy w rozwoju religijnym lub 
w samej religijności jednego z małżonków pojawia się duży obszar nie-
spójności. Możemy mówić, że czyjaś r e l i g i j n o ś ć  j e s t  n i e s p ó j n a, 
kiedy wiele z aspektów religijnych nie współgra, nie jest zharmonizowane 
(Chaim, 1981). Gdy czyjaś religijność jest niespójna, emocjonalność może 
brać przewagę nad decyzjami lub religijność danej osoby jest nadmiernie 
zintelektualizowana.

4.	 Kolejnym aspektem jest brak h a r m o n i i  m i ę d z y  m a ł ż o n k a -
m i  w   z a k r e s i e  d o j r z a ł o ś c i  r e l i g i j n e j. Niedojrzałość religijna 
(infantylna, zatrzymana na wcześniejszym niżby wskazywał wiek osoby 
etapie) jest często źródłem cierpień i utrudnień w życiu małżeńskim.

Samo zagadnienie różnic płciowych między małżonkami w realizowa-
niu zadań rozwoju religijnego w biegu małżeństwa wymaga wielu nowych 
badań empirycznych. Uzupełni to proponowaną strukturę koncepcji zadań 
rozwojowych małżonków na różnym etapie życia.



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 297

Bibliografia

Braun-Gałkowska M. (1985). Miłość aktywna. Warszawa.

Braun-Gałkowska M. (1992). Psychologiczna analiza systemów rodzinnych osób za-

dowolonych i niezadowolonych z małżeństwa. Lublin.

Braun-Gałkowska M. (2009). Zaprosili także Jezusa. Katechezy przedmałżeńskie. 

Lublin.

Brzezińska A. (2000). Modele i strategie zmiany rozwojowej. W: Psychologia. Podręcz-

nik akademicki, t. 1, Gdańsk.

Chaim W. (1991). Psychologiczna analiza religijności niespójnej. Lublin.

Czerwińska-Jasiewicz M. (2005). Rozwój psychiczny młodzieży a jej koncepcje doty-

czące własnego życia. Warszawa.

Grom B. (2009). Psychologia religii. Kraków.

Haley J. (1973). Uncommon Therapy. New York.

Havighurst R. J. (1981). Developmental Tasks and Education. New York.

Neugarten B. L. (1996). The Meanings of Age: selected papers of Bernice L. Neugarten. 

Chicago.

Neugarten B. L. (1986). Our Aging Society: paradox and promise. New York.

Kaźmierczak M., Plopa M., Błażek M. (2009). Rola więzi rodzinnych w rozwijaniu 

empatii. W: Psychologia rodziny. Małżeństwo i rodzina wobec współczesnych wyzwań, 

red. T. Rostowska, s. 216–235. Warszawa.

Kostrubiec B. (2008). Wartość psychoprofilaktyczna instytucji narzeczeństwa. W: (Roz)

czarowanie? Miłość i związki uczuciowe we współczesnym społeczeństwie, red. 

W. Muszyński, s. 132–143. Toruń.

Kostrubiec-Wojtachnio B. (2012). Problematyka badania fenomenu pojęć i relacji w re-

ligii za pomocą rysunku projekcyjnego. W: Rysunek projekcyjny w badaniach nad rodziną 

i wychowaniem, red. B. Kostrubiec-Wojtachnio, E. Trubiłowicz, s. 161–177. Lublin.

Kornas-Biela D. (2002). Wokół początku życia ludzkiego. Warszawa.

Kornas-Biela D. (1991). Z zagadnień psychologii prokreacyjnej. W: W imieniu dziecka 

poczętego, red. J. W. Gałkowski, J. Gula, s. 25–51. Rzym–Lublin.



298 � Beata Kostrubiec-Wojtachnio 

Król J. (1999). Psychologiczne aspekty badania fenomenu religii. Opole.

Król J. (2004). Psychologiczne koncepcje doświadczenia religijnego, „Roczniki Psy-

chologiczne” 7, s. 5–21.

Muchelli R. (1980). Z psychologii i psychopatologii miłości, „Novum” 6, s. 1–60.

Nowosielski M., Bartczuk R. (2015). Religijność w procesie przemian – koncepcja 

dekonwersji H. Streiba. „Studia Psychologica” 15 (2), s. 5–23.

Nowosielski M., Bartczuk R. (2017). Analiza strukturalna procesów dekonwersji 

w okresie dojrzewania – konstrukcja skali dekonwersji adolescentów. „Roczniki 

Psychologiczne” 20, 1, s. 143–165.

Oleś P. (1992). Metoda konfrontacji ze sobą Huberta J. M. Hermansa. Warszawa.

Oleś P. (2011). Psychologia człowieka dorosłego. Warszawa.

Ostoja-Zawadzka K. (1999). Cykl życia rodzinnego. W: Wprowadzenie do systemowego 

rozumienia rodziny, red. B. de Barbaro, s. 18–30. Kraków.

Pargament K. I., Exline J. J., Jones J. W. (eds.) (2013). APA Handbook of Psychology, 

Religion, and Spirituality, vol. I: Context, Theory, Research. Washington.

Piątek M. (2008). Płeć a rozwój religijności. Tarnobrzeg.

Pietrasiński Z. (1990). Rozwój człowieka dorosłego. Warszawa.

Przetacznik-Gierowska M., Tyszkowa M. (1996). Psychologia rozwoju człowieka. 

Warszawa.

Rostowski J. (1987). Zarys psychologii małżeństwa. Warszawa.

Rydz. E. (2014). Religijność/duchowość rodziny. W: Psychologia rodziny, red. I. Janicka, 

H. Liberska, s. 203–219). Warszawa.

Rydz E. (2012). Tendencje rozwojowe młodych dorosłych. Lublin.

Ryś M. (1993). Psychologia małżeństwa. Zarys problematyki. Warszawa.

Satir V. (1998). Rodzina. Tu powstaje człowiek. Gdańsk.

Soiński J. B. (2015). Funkcjonowanie psychospołeczne a nawrócenie religijne. „Fides 

et Ratio” 2 (22), s. 54–79.

Steuden S. (2011). Psychologia starzenia się i starości. Warszawa.

Tatala M. (2008). Odbiór symboli religijnych przez młodzież. Lublin.

Trempała J. (2000). Modele rozwoju psychicznego. Czas i zmiana. Bydgoszcz.



Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia…� 299

Tryjarska B. (red.) (2010). Bliskość w rodzinie. Warszawa.

Uchnast Z. (2002). Doświadczenie osobowe: przedmiot jakościowej analizy personali-

stycznej. „Roczniki Psychologiczne” 5, s. 5–25.

Walesa C. (2003). Wyjaśnianie religijności człowieka (analiza psychologiczna). W: Stu-

dia z psychologii w KUL, t. 11, red. P. Francuz, P. Oleś, W. Otrębski, s. 21–38.

Walesa, C. (2005). Rozwój religijności człowieka, t. 1: Dziecko. Lublin.

Walesa C. (2008). Rozwój religijności młodzieży. W: Encyklopedia katolicka, t. 12, 

s. 1423–1429. Lublin.

Walesa C. (2012). Antycypacja własnej religijności u młodzieży (rozwojowe badania 

osób w wieku od 12 do 24 lat). „Horyzonty Psychologii” 2, s. 25–55.

Zdybicka Z. J. (1993). Człowiek i religia. Lublin.





Monika Borowska
UNIWERSYTET PAPIESKI JANA PAWŁA II W KRAKOWIE

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.08

Psychologiczne tendencje 
w religijności osób 
żyjących w związkach 
niesakramentalnych

Psychological tendencies in the religiosity  
of people living in non-sacramental relationships

STRESZCZENIE

Studium stanowi analizę psychologicznych parametrów religijności osób wie-

rzących i praktykujących, niemogących jednocześnie korzystać z pełni życia re-

ligijnego (uczestniczyć w życiu sakramentalnym) skutkiem dobrowolnej decyzji 

pozostawania w kolejnym związku małżeńskim bez stwierdzenia nieważności 

pierwszego, zawartego w Kościele. Obserwowane w praktyce psychologicznej zde-

rzenie potrzeby pełnego życia religijnego przy jednoczesnych przeszkodach w jego 

realizacji sugerują istnienie określonych tendencji w psychologicznej realizacji reli-

gijności, badanej tak z perspektywy praktyki psychologicznej, jak i duszpasterskiej. 

Zadaniem pracy jest poszukiwanie odpowiedzi na pytanie: czy w religijności osób 

żyjących w związkach niesakramentalnych istnieją specyficzne tendencje? A jeżeli 

tak, to jaki jest ich obraz? Podstawą teoretyczną badań jest poznawczo-rozwojowa 



302 � Monika Borowska 

koncepcja religijności Czesława Walesy. W badaniach zastosowano kwestionariu-

szową metodę diagnostyczną, ujmującą religijność wg ośmiu parametrów. Bada-

niami objęto 19 osób, członków Duszpasterstwa Niesakramentalnych Związków 

Małżeńskich. Uzyskane wyniki sugerują istnienie ambiwalentnych lub negatyw-

nych tendencji w zakresie:

1. finalnej perspektywy życia,

2. subiektywnego stosunku do nakazów Kościoła,

3. wyborów zasadniczych priorytetów w relacji/odniesieniu do Boga.

Słowa kluczowe: religijność, parametry religijności, związek niesakramentalny, 

tendencje ambiwalentne, tendencje negatywne.

ABSTRACT

The study analyses psychological parameters of religiosity of believers and prac-

titioners who do not fully participate in sacramental life as a result of a voluntary 

decision to be in an informal relationship, without having annulled the previous 

marriage ordained by the Church. The need for a full religious life with experi-

encing simultaneous obstacles in its implementation suggests specific tendencies 

in one’s religiosity which is studied from psychological and pastoral perspective. 

The goal of this study is to seek the answer to questions: Are there specific tenden-

cies in the religiosity of people living in non-sacramental relationships? And if so, 

what are they characterized by? The theoretical basis of the research is the cognitive 

and developmental concept of religiosity by Walesa. The study involved examining 

19 members of the pastoral care of non-sacramental marriages association using 

a questionnaire which captures religiosity in eight parameters. The obtained results 

suggest the existence of ambivalent or negative trends in the following areas:

1. final perspective of life,

2. subjective attitude towards the Church’s precepts,

3. basic priorities in relation to God.

Keywords: religiosity, religiosity parameters, non-sacramental relationship, am-

bivalent tendencies, negative tendencies.



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 303

Wstęp

Artykuł powstał na  gruncie nauk o  rodzinie w  odniesieniu do  szero-
kiej problematyki miejsca religijności w  życiu rodzinnym i  małżeńskim. 
Jednym z  podjętych w  jej ramach zagadnień szczegółowych jest religij-
ność małżonków wierzących i  praktykujących, trwających jednocześnie 
w związku niesakramentalnym. Z perspektywy nauczania Kościoła można 
by przyjąć, że  jeżeli ktoś wierzący świadomie żyje w permanentnym sta-
nie grzechu ciężkiego, to tym samym decyduje się na pozostawanie poza 
samym Kościołem, a może także poza religijnością. Coraz częściej jednak 
obserwujemy czynny i liczny udział wiernych będących w takiej sytuacji 
w  organizowanych dla nich formach działań duszpasterskich. Sugeruje 
to potrzebę i jednocześnie gotowość do życia religijnego mimo istniejących 
przeszkód. W  centrum dociekań stoi więc pytanie o  ewentualną specyfi-
kę tak przebiegającego życia religijnego, skoncentrowaną na  aspektach 
treściowych ich religijności.

Za wyjściową koncepcją rozwoju religijności Czesława Walesy (Wale-
sa, 2005) przyjęto, że religijność to forma świadomej aktywności ludzkiej 
o wieloczynnikowych uwarunkowaniach. Niekorzystny jednostkowy układ 
niektórych z nich może jednak powodować, iż nie osiąga ona pożądane-
go kształtu pomimo pozytywnego potencjału oraz świadomej gotowości 
do jej realizacji. Czy rozwój religijności zostaje wówczas zahamowany? 
A jeżeli nie, to jakie są cechy tak realizowanej religijności i jaka jest jej funkcja 
regulacyjna?

Zasadniczo studium ma charakter psychologicznej analizy empirycznej, 
jego przedmiot zmusza jednak do uwzględnienia perspektywy duszpaster-
skiej. Autorka traktuje ją jako konieczną i stanowiącą jednocześnie treściowe 
wysycenie poddanych badaniu zmiennych psychologicznych. Podejście 
takie uzasadnia również interdyscyplinarność wyjściowego kierunku – nauk 
o rodzinie.



304 � Monika Borowska 

W badaniach zestawieniu poddano wyniki pierwotnej wersji Kwestiona-
riusza do Badania Religijności Czesława Walesy, zawierającej 176 itemów 
(Katedra Psychologii Rozwojowej KUL, 2014). Przebadano 19  osób  – 
członków Duszpasterstwa Niesakramentalnych Związków Małżeńskich. 
Należy zaznaczyć, że badani bardzo chętnie wzięli udział w badaniu, do-
ceniając zainteresowanie ich życiem religijnym. W ich opinii dodatkowym 
atutem badań była sama metoda, którą ocenili jako wymagającą sporego 
zaangażowania, zmuszającą do pogłębionej refleksji, a także pobudzającą 
do uczenia się.

Związki niesakramentalne  
z perspektywy nauczania Kościoła

Kościół Katolicki naucza, że twórcą małżeństwa jest sam Bóg, który po-
wołanie do małżeństwa wpisał w naturę mężczyzny i kobiety. Wiele osób, 
które wchodzą w sakramentalny związek małżeński często nie uświadamia 
sobie, że jego istota to nie tylko usankcjonowanie związku w obliczu Ko-
ścioła, ale przede wszystkim uświęcenie sakramentalne życia małżeńskiego, 
rozumianego jako wspólne przechodzenie przez życie zgodnie z naucza-
niem Ewangelii. Stąd potrzeba żywej wiary, aby możliwe było wytrwanie 
w małżeństwie sakramentalnym, nawet wtedy, kiedy napotyka się trudności 
(Wermter, 2009, s. 5).

Powszechnie uważa się, że ogromny wpływ na nietrwałość współcze-
snych małżeństw (w tym też sakramentalnych) mają przemiany i procesy 
społeczne, które niejednokrotnie źle oddziałują na współczesną rodzinę 
(Góralczyk, 1995, s. 37–39). Wydaje się jednak, że zasadnicze przyczyny tego 
zjawiska są szersze i o wiele bardziej złożone i nie można lokować ich wyłącz-
nie w sytuacji i zmianach zewnętrznych, dokonujących się we współczesnym 
świecie.



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 305

Jednym z największych zagrożeń dla związków sakramentalnych wydaje 
się być kryzys wiary, owocujący osłabieniem lub wręcz brakiem trwałych 
religijnych wartości, w tym też powierzchownym podejściem do życia sa-
kramentalnego. Jego konsekwencją jest najczęściej brak odpowiedzialno-
ści osób przyjmujących sakrament małżeństwa. Małżonkowie nierzadko 
nie zdają sobie sprawy, ze sakramentalne małżeństwo oznacza uświęcenie 
wspólnego życia do jego końca. Niestety, często w chwili podejmowania 
decyzji o ślubie kościelnym, zwraca się uwagę przede wszystkim na to, 
co zewnętrzne (opinia najbliższej rodziny, status bycia „pełnym” małżon-
kiem, presja środowiska). Są to wyraźne braki w samym przygotowaniu 
do małżeństwa sakramentalnego, które w konsekwencji znacznie osłabiają 
odpowiedzialność za podjętą decyzję (Ostrowski, 2011, s. 251). Problem 
owej odpowiedzialności jest najczęściej łączny: dotyczy tak samego odnie-
sienia do przyjmowanego sakramentu, jak i w ogóle decyzji o małżeństwie. 
W tej sytuacji (i w obliczu doświadczanych w małżeństwie trudności) mał-
żonkowie nie podejmują walki o przetrwanie sakramentalnego związku. 
Powszechnie praktykowany rozwód widzą jako najprostsze i jedyne roz-
wiązanie. Konsekwencją tego jest przekonanie, że ślub kościelny zawarli 
lekkomyślnie i niepotrzebnie. I tu dochodzimy do najważniejszej przyczyny 
niepowodzeń sakramentalnych związków małżeńskich – braku rozumienia 
istoty małżeństwa sakramentalnego, czyli uświęconej wspólnoty osobowej 
mężczyzny i kobiety, której celem winna być wspólna troska o doskonale-
nie wewnętrzne i o to, by stawać się codziennie dla siebie i dla potomstwa 
darem. To jednakże wymaga odpowiedniej formacji wewnętrznej w postaci 
świadomie i konsekwentnie kształtowanego stosunku do Boga, a skutkiem 
tego – do doniosłych spraw życia.

Analizy przeprowadzone przez Centrum Badania Opinii Społecznej, 
ukazujące polską religijność w trzech głównych wymiarach: wyznania wiary, 
praktyk religijnych oraz moralności, rzucają większe światło na ten problem. 
Wynika z nich, że jedna trzecia populacji uważa, że należy mieć wyraźne 



306 � Monika Borowska 

zasady moralne i nigdy od nich nie odstępować. Natomiast 40 proc. spo-
łeczeństwa to ci, którzy twierdzą, że należy mieć takie zasady, ale można 
od nich odstąpić w wyjątkowych sytuacjach, 20 proc. uznaje zaś, że mimo 
posiadania zasad moralnych spokojnie można od nich odstąpić w zależności 
od sytuacji. Najbardziej skrajna, prawie dziesięcioprocentowa grupa bada-
nych uważa, że nie należy wiązać swojego postępowania określonymi z góry 
zasadami moralnymi, ale powinno się w zależności od sytuacji znajdować 
właściwe sposoby postępowania i zachowania. Ponadto prawie 60 proc. ba-
danych źródeł tych zasad poszukuje przede wszystkim u siebie, twierdząc, 
że to, czym jest dobro i zło, powinno być przede wszystkim wewnętrzną 
sprawą każdego człowieka.

Gdy zaproponowano już konkretne ustosunkowanie się responden-
tów do zasad moralnych katolicyzmu, za najlepsze i wystarczające uznała 
je prawie jedna czwarta badanych. Natomiast jedna trzecia stwierdziła, że są 
słuszne, ale życie jest tak skomplikowane, że trzeba je uzupełnić innymi 
zasadami. Największą, bo prawie czerdziestoprocentową grupę, stanowili ci, 
którzy stwierdzili, że większość zasad moralnych katolicyzmu jest słuszna, 
lecz nie ze wszystkimi się zgadzają, a ponadto te, które są słuszne, na pewno 
nie wystarczają człowiekowi.

Z przeprowadzonych badań wynika, że zasady moralne katolicyzmu 
są trudne do zaakceptowania przede wszystkim w dziedzinie etyki, w tym 
szczególnie seksualnej. To tutaj widać rozbieżność codziennych wyborów 
Polaków z nauczaniem katolickim. Trzy czwarte respondentów uważa sto-
sowanie środków antykoncepcyjnych za dopuszczalne. Tyle samo aprobuje 
współżycie seksualne przed ślubem, a ponad połowa badanych traktuje 
rozwód jako coś dopuszczalnego (Tutak, 2010, s. 108–112).

Moralność nie stanowi zatem bezpośredniego przejawu religijności, ale 
jest z nią w znacznym stopniu skorelowana. Aktualnie wśród Polaków okre-
ślających się jako bardzo religijni 70 proc. przypisuje sobie jednocześnie 
najwyższą moralność, a wśród tych, którzy w swoim przekonaniu są głęboko 



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 307

moralni, trzy czwarte uważa się za bardzo religijnych. Natomiast w zakresie 
związków między moralnością a religijnością prawie trzy czwarte Pola-
ków uważa, że religia nie musi uzasadniać słusznych nakazów moralnych 
(Boguszewski, 2014).

Osoby, którym rozpadło się małżeństwo sakramentalne, znajdują się 
w nowej, niełatwej rzeczywistości. Jak rozpad każdego związku, jest to czas 
ogromnej samotności i cierpienia. Często towarzyszy temu poczucie krzyw-
dy i porażki życiowej, gdyż zawiodła osoba, w której tak bardzo pokładało 
się nadzieje. Bezpośrednio po rozwodzie rozwiedzeni czują się bardzo sa-
motni (Góralczyk, 1995, s. 49–54). Pojawia się potrzeba bliskości drugiej 
osoby i przynależności, bycia kochanym i kochania. Potrzeba ta staje się 
w tym momencie silniejsza niż chęć przestrzegania Przykazań Bożych. Chęć 
ułożenia sobie lepszego życia jest o wiele silniejsza niż potrzeba przestrze-
gania Dekalogu, który nie pozwala na powtórny ślub przy ołtarzu (Grzy-
bowski, 2008, s. 35). Rozwiedzeni najczęściej próbują naprawić sytuację 
i uniknąć błędów z pierwszego małżeństwa. Zawierają wtedy nowe związki, 
z konieczności niesakramentalne, w których przeszkody kanoniczne wiążą 
przynajmniej jedną ze stron.

Obecnie Kościół potwierdza swoją praktykę niedopuszczania do  Ko-
munii Świętej rozwiedzionych, którzy zawarli ponowny związek małżeński. 
Nie mogą oni być dopuszczeni do  Komunii św. od  chwili, gdy ich stan 
i sposób życia obiektywnie zaprzecza więzi miłości między Chrystusem 
i  Kościołem, którą wyraża Eucharystia. Innym motywem duszpaster-
skim jest fakt, że  dopuszczenie tych osób mogłoby wprowadzić innych 
wiernych w  błąd lub powodować zamęt odnośnie do  nauki Kościoła 
(FC 841). Dlatego wierzący będący w  takiej sytuacji świadomie ponoszą 
konsekwencje trwania w związku niesakramentalnym, pozostając jednak 
wiernymi Kościołowi. Jako ochrzczonych i  wierzących trawi ich jednak 

1	 FC – Familiaris Consortio, adhortacja apostolska Jana Pawła II. 



308 � Monika Borowska 

często tęsknota za Bogiem, w sumieniu mają poczucie grzechu, a często 
i poczucie odrzucenia przez Boga.

Synodalna refleksja Karola Wojtyły dotycząca problematyki związków 
niesakramentalnych zaowocowała wzywaniem pasterzy i całej wspólnoty 
wiernych do okazania pomocy rozwiedzionym, do podejmowania z miłością 
starań o to, by nie czuli się oni odłączeni od Kościoła, skoro jako ochrzczeni 
powinni uczestniczyć w jego życiu. Papież apelował, by zachęcać te osoby 
do słuchania Słowa Bożego, do uczęszczania na Mszę Świętą, do wytrwania 
w modlitwie, do wychowywania dzieci w wierze chrześcijańskiej, ażeby 
w ten sposób z dnia na dzień wypraszali sobie u Boga łaskę. Nawoływał, 
by Kościół modlił się za nich, dodawał im odwagi i stawał się miłosierną 
matką, podtrzymując ich w wierze i nadziei (FC 84). Kościół nigdy o nich 
nie zapomniał, tym bardziej nie odrzucił, ani nie uważa za niegodnych 
(Tettamanzi, 2006, s. 6).

W ten sposób Jan Paweł  II  jasno wyraził troskę Kościoła o  rodzinę 
w trudnych sytuacjach życia, mówiąc o tym, że trzeba się takimi osobami 
zaopiekować, zwracając się szczególnie o pomoc do osób duchownych:

(…) niech wiedzą duszpasterze, że dla miłości prawdy mają obowiązek właści-

wego rozeznania sytuacji. Zachodzi bowiem różnica pomiędzy tymi, którzy 

szczerze usiłowali ocalić pierwsze małżeństwo i zostali całkiem niesprawie-

dliwie porzuceni, a tymi, którzy z własnej, ciężkiej winy zniszczyli ważne 

kanonicznie małżeństwo. Są wreszcie tacy, którzy zawarli nowy związek 

ze względu na wychowanie dzieci, często w sumieniu subiektywnie pewni, 

że poprzednie małżeństwo, zniszczone w sposób nieodwracalny, nigdy nie 

było ważne (FC 84).

Dlatego dla duchownych, którzy prowadzą duszpasterstwo osób będą-
cych w związkach niesakramentalnych, niezwykle cenne są słowa Jana Pawła 
sugerujące, by osoby te zbliżały się do Miłosierdzia Bożego innymi drogami, 



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 309

a nie przez sakramenty pokuty i Eucharystii, do czasu aż nie spełnią wyma-
ganych warunków (RP 342), bo fakt zawarcia nowego związku powiększa 
jeszcze bardziej ciężar rozbicia, stawiając współmałżonka, żyjącego w no-
wym związku, jako tego, który publicznie i trwale cudzołoży (KKK 23843).

Kościołowi bardzo zależy na rodzinie i małżeństwie, a tych, którzy po-
błądzili, nie odtrąca, gdyż osoby, które żyją w związku cywilnym, posiadają 
te same zobowiązania, które wynikają ze złożonego przed Bogiem ślubo-
wania. Powinni być i są odpowiedzialni za współmałżonka i dzieci, bardzo 
często jest tak, że małżonkowie po rozwodzie, a będący w nowym związku, 
starają się i pielęgnują np. wspólną modlitwę w rodzinie czy też przygoto-
wanie dzieci do spowiedzi i Pierwszej Komunii Świętej. Kościół, jako Matka 
ludzi wierzących, próbuje przyjść z pomocą do tych wszystkich, „którzy 
źle się mają”. Mowa tutaj o wszystkich ochrzczonych, którzy najbardziej 
potrzebują troski i miłości, aby szukali Boga w modlitwie i aby wzrastali 
w wierze, czyniąc gesty miłosierdzia (Goszczyńska-Górska, 2004, s. 19–20).

Struktura i stadia rozwoju religijności 
w świetle poznawczo-rozwojowej koncepcji 
Czesława Walesy

Niewątpliwym walorem prac Czesława Walesy (jednego z  najbardziej 
znaczących autorytetów polskich w  tej dziedzinie) jest całościowe po-
traktowanie religijności, także jako zmiennej empirycznej (behawioralnej). 
Mamy więc psychologiczną teorię ją wyjaśniającą, opis stadialności oraz 
metodę służącą do  pomiaru, a  to umożliwia już stawianie pytań badaw-
czych. Koncepcję Walesy potraktowano więc jako wyjściową, szukając 

2	 RP – Reconciliatio et poenitentia, adhortacja apostolska Jana Pawła II.
3	 KKK – Katechizm Kościoła Katolickiego.



310 � Monika Borowska 

odpowiedzi na pytanie: czy religijność osób wierzących i praktykujących, 
a niemogących jednocześnie korzystać z pełni życia religijnego (sakramen-
talnego) posiada jakieś specyficzne cechy? A jeżeli tak, to w czym się one 
zaznaczają? I dalej: jakie stąd wynikają wnioski dla praktyki psychologicznej 
i duszpasterskiej?

Według Walesy religijność stanowi jedną z potencjalnych form aktywno-
ści człowieka jako istoty wolnej, świadomej i rozumnej, a określają ją te stany 
i procesy psychiczne, które pozwalają na kształtowanie się świadomej, oso-
bowej i pozytywnej relacji do Boga. W sensie psychologicznym odpowiadają 
za nią wzajemnie powiązane sfery funkcjonowania psychicznego: poznawcza 
(zawierająca komponenty poznawczo-informacyjno-orientujące), ustosun-
kowania (uczucia, motywy, wartości, czyli komponenty emocjonalno-moty-
wacyjne) oraz działania (komponenty decyzyjno-ekspresyjno-wykonawcze). 
Komponenty te strukturalizują podstawowe elementy religijności. Walesa 
nadaje im rangi parametrów pierwszo-, drugo- i trzeciorzędowych i różni-
cuje tak w aspekcie formalnym, jak i treściowym. Zasadniczymi w rozwoju 
religijności są oczywiście parametry pierwszorzędowe. Autor wyróżnia 
ich osiem i porządkuje zgodnie z psychicznym, społeczno-kulturowym, 
osobniczym (przejawy ludzkiego ja) oraz treściowym aspektem religijności 
(Walesa, 2005, s. 19–20).

Kluczowe trzy pierwsze parametry mają charakter formalny i określają 
religijność jako zjawisko psychiczne. Powstały w oparciu o tradycyjny po-
dział funkcjonowania człowieka na poznanie, ustosunkowanie i działanie. 
Są to:
•	 ś w i a d o m o ś ć  r e l i g i j n a, czyli wiedza i przetwarzające ją myślenie. 

Jej moc regulacyjną możemy zaobserwować w każdej innej dziedzinie 
religijnej. Moc regulacyjna poszczególnych elementów świadomości 
jest tym większa, im bardziej pochodzi z wolnej woli, a nie z przymusu;

•	 u c z u c i a  r e l i g i j n e, pozostające w związku tak ze świadomością 
religijną, jak i z pozostałymi parametrami;



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 311

•	 d e c y z j e  r e l i g i j n e, czyli preferencje i wybory odnoszące się do życia 
religijnego tak w teraźniejszości, jak i w przyszłości, także eschatolo-
gicznej (również metadecyzje, które obejmują ciągle powtarzające się 
i ponawiane decyzje wcześniejsze).
Kolejne parametry formalne ujmują religijność jako zjawisko społecz-

no-kulturowe. Są to:
•	 w i ę ź  z   o s o b a m i  w i e r z ą c y m i  – psychiczno-społeczny aspekt 

religijności, wymagający uspołecznienia oraz wyrazu kulturowego, czyli 
znaków, symboli, przeżyć, a także form działań realizowanych w wymia-
rze intelektualnym, społecznym i obyczajowym;

•	 p r a k t y k i  r e l i g i j n e  – aspekt realizacyjny religijności, koordynujący 
udział wszystkich poprzednich parametrów;

•	 m o r a l n o ś ć  r e l i g i j n a, czyli zgodność lub niezgodność czynów 
z zasadami wiary, religijne kryteria dobra, religijne motywy działania. 
Dobro ujmowane jest tu personalistycznie, a sama moralność opiera się 
na decyzjach czy wyborach zgodnych lub niezgodnych z rodzajem więzi 
człowieka z Bogiem.
Religijność jako przejaw ludzkiego ja realizuje się w  d o ś w i a d c z e n i u 

r e l i g i j n y m  (kolejnym parametrze formalnym), opisanym jako „cało-
ściowe przeżycie z komponentami poznawczo-orientująco-informacyjny-
mi, uczuciowo-motywacyjnymi i decyzyjno-działaniowo-ekspresyjnymi” 
(Walesa, 2005, s. 39), a dotyczącym osobistego, bezpośredniego i naocznego 
ujęcia rzeczywistości nadprzyrodzonej, w połączeniu z przeświadczeniem 
pewności, oczywistości i prawdziwości tego doznania w swej intencjonalnej 
i pozytywnej relacji do Boga.

Ostatni z pierwszorzędowych parametrów ma charakter formalno-psy-
chologiczny i zarazem treściowy. To  f o r m y  w y z n a n i a  w i a r y, a więc 
spontaniczne i pełne gotowości zachowania wynikające z żywej łączności z Bo-
giem. Mają one charakter osobowy, a przejawiają się m.in. w sposobie odbioru, 
selekcji i przyswajaniu treści i informacji, których wspólnym mianownikiem 



312 � Monika Borowska 

są znaczenia religijne. Są to również sposoby manifestowania samej wiary. 
Formy wyznania wiary są szczególnie wyraźne w sytuacjach granicznych, 
a istotnym komponentem tego parametru jest gotowość do modlitwy i ofiary.

Jednostkowy poziom i układ zasadniczych ośmiu parametrów określa 
osobniczy styl religijności, który dodatkowo może być oceniany przez układ 
parametrów pochodnych (drugo- i trzeciorzędowych).

Religijność w koncepcji Walesy jest potencjalna w rozwoju już od wcze-
snych okresów życia, podlega ogólnorozwojowym prawom konstrukcji 
i  rozumiana jest jako efekt procesualnego przechodzenia od  form ele-
mentarnych do  coraz wyższych. Dochodzenie do  religijności człowieka 
dorosłego jest konstrukcją ciągłą i etapową, a każdy etap posiada właściwą 
sobie specyfikę rozwojową. Głównym regulatorem jest poznanie, czyli 
sposób postrzegania, rozumienia i uzasadniania doświadczanej przez siebie 
rzeczywistości, ale także i siebie. Prawa i zasady realizacji etapów w rozwoju 
religijności są uniwersalne i przebiegają w tej samej kolejności, a struktu-
ralizuje je (podobnie jak np. rozwój moralności, języka, działania) proces 
rozwoju poznawczego (por. Piaget, Kohlberg).

Stadia w rozwoju religijności uporządkowane są więc zgodnie ze stadiami 
rozwoju ogólnego:
•	 0–1 r.ż. – okres przedreligijny,
•	 2–3 r.ż. – okres pierwszych przejawów religijności,
•	 4–7 r.ż. – okres religijności magicznej,
•	 7–11 r.ż. – okres religijności autorytarno-prawno-moralnej,
•	 12–18 rż. – okres kształtowania się religijności autonomicznej,
•	 18–24 r.ż. – okres autentyczności religijnej,
•	 25–40 r.ż. – okres religijności realistyczno-stabilnej,
•	 40–60 r.ż. – okres religijności spełnionej,
•	 powyżej 60 r.ż. – okres religijności człowieka starzejącego się (escha- 

tologicznej).



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 313

W rozwoju religijności Walesa szczególnie mocno podkreśla znacze-
nie aktywności własnej człowieka, wyrażającej się w aktywnym stosunku 
do rzeczywistości. Brak owej aktywności w rzeczywistości materialnej, sym-
bolicznej i pojęciowej (np. poprzez samodzielne działanie, wyobrażenie, 
wnioskowanie, przemyślenie) uniemożliwia postęp w ramach kolejnych 
konstrukcji. W konsekwencji szczególnego znaczenia nabiera otwarcie się 
na doświadczenie oraz gotowość do aktywnego ustosunkowania względem 
jego treści.

Religijność jest więc zjawiskiem jednolitym i zintegrowanym, choć jedno-
cześnie wieloaspektowym i urzeczywistniającym się poprzez konkretne prze-
jawy życia psychicznego i społeczno-kulturowego (Rydz, 2014, s. 21). Należy 
zaznaczyć, że nie pozostaje ona w izolacji, lecz im bardziej staje się auten-
tyczną i naczelną zasadą życia, tym bardziej pełni istotne funkcje regulacyjne 
w sferze poznawczej, motywacyjno-dążeniowej i decyzyjno-wykonawczej.

Tendencje w religijności osób żyjących 
w związkach niesakramentalnych w świetle 
badań własnych

Problem prezentowanego studium zawiera się w pytaniach: czy religijność 
osób wierzących i praktykujących, a niemogących jednocześnie korzystać 
z pełni życia religijnego (sakramentalnego) posiada jakieś specyficzne cechy? 
A jeżeli tak, to w czym się one zaznaczają? I dalej: jakie stąd wynikają wnioski 
dla praktyki psychologicznej i duszpasterskiej?

Metoda

W badaniach zastosowano narzędzie skonstruowane na gruncie wyjściowej 
teorii Czesława Walesy. Jest to pierwotna wersja Kwestionariusza do Badania 



314 � Monika Borowska 

Religijności, zawierająca 176 itemów, skonstruowana w 2014 roku na Kato-
lickim Uniwersytecie Lubelskim (Katedra Psychologii Rozwojowej) przez 
Czesława Walesę i współpracowników. Kwestionariusz do badania religij-
ności kontroluje badaną zmienną zgodnie z wyróżnionymi parametrami 
religijności (świadomość, uczucia, decyzje, więź ze wspólnotą osób wierzą-
cych, praktyki, moralność, doświadczenie, formy wyznania wiary). Metoda 
została uznana za przydatną do analizy jakościowej ze względu na większą 
liczbę ujmujących religijność itemów. Jest to metoda papierowa, składająca 
się ze 176 twierdzeń, gdzie na każdy parametr przypadają 22 twierdzenia. 
Zadaniem badanego jest ustosunkować się do nich w skali pięciopunkto-
wej (odpowiedzi maksymalnej odpowiada zawsze pięć punktów). Metoda 
umożliwia obliczenie surowego wyniku globalnego i cząstkowych w po-
szczególnych parametrach religijności. Maksymalny wynik dla metody 
wynosi 880, a minimalny 176. Dla poszczególnych parametrów surowy 
wynik maksymalny wynosi 110, a minimalny 22. Do skali dołączony jest 
klucz przeliczeniowy. Metoda opracowana jest dla kobiet i dla mężczyzn. 
Uzupełnieniem metody jest metryczka zawierająca dane demograficzne 
badanych: wiek, płeć, aktywność zawodowa, potomstwo, uprawiany zawód, 
zainteresowania, trudne wydarzenia życiowe, życiowe plany na przyszłość.

Metoda funkcjonuje obecnie w wersji skróconej jako Test Struktury 
i Poziomu Religijności, zawierający 40 najbardziej trafnych dla każdego 
parametru twierdzeń (po pięć na każdy z ośmiu parametrów). Dane odno-
śnie do konstrukcji testu i jego wskaźników psychometrycznych zostały 
opublikowane w „Polish Psychological Bulletin” (Rydz, Walesa, Tatala, 2017, 
s. 20–27).

Sposób oceny i analizy wyników badania

Zgodnie z  zamysłem autorów metody przyjęto, że  wyniki metryczne 
wykazują trzy rodzaje potencjalnych tendencji:



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 315

•	 tendencje pozytywne (wynik 5, 4 pkt. – potwierdzenie pozytywnej ten-
dencji w odniesieniu do tezy sugerowanej w itemie);

•	 tendencje ambiwalentne (wynik 3 pkt.);
•	 tendencje negatywne (wynik 2 i 1 pkt. – potwierdzenie negatywnej ten-

dencji w odniesieniu do tezy sugerowanej w itemie).

Badana grupa

Grupę badanych stanowi 19 osób, które są uczestnikami duszpasterstwa 
osób żyjących w niesakramentalnych związkach małżeńskich (10 kobiet 
i 9 mężczyzn). Rozpiętość wieku wynosi od 39 do 71 lat – z czego wiek czte-
rech osób można przyporządkować etapowi religijności spełnionej, a wiek 
pozostałych – etapowi religijności eschatologicznej. Osiem z badanych osób 
posiada wykształcenie średnie, a jedenaście wyższe. Wśród badanych pięć 
osób jest czynnych zawodowo, pozostali są na emeryturze. Badane osoby 
różnią się też stanem cywilnym, nie wszystkie prawnie zawarły ponow-
ny związek cywilny. Trzy osoby są stanu wolnego (przebywają w związku, 
ale bez ślubu cywilnego). Zdecydowana większość ankietowanych posiada 
dzieci. Tylko trójka z nich jest bezdzietna. Dwanaście osób jako trudne 
wydarzenie życiowe podaje rozpad małżeństwa. Wszyscy badani deklarują 
się jako osoby wierzące. Dobrowolnie przynależą do grupy parafialnej. Dla 
dziesięciu osób życiowe plany i zainteresowania to turystyka i podróże. 
Często piszą o pielgrzymkach do miejsc świętych. Być może związane jest 
to z większą ilością czasu, przemyśleniami, dłuższym czasem modlitwy, 
a także analizą dotychczasowego życia. Wszyscy badani systematycznie 
uczęszczają na organizowane przez Duszpasterstwo Niesakramentalnych 
Związków Małżeńskich spotkania trzeciopiątkowe, a także biorą czynny 
udział w wydarzeniach Kościoła.



316 � Monika Borowska 

Wyniki

Uzyskane wyniki świadczą o wysokim zaangażowaniu religijnym badanych. 
Na 19 osób 8 uzyskało bardzo wysoki wynik globalny, 9 wysoki, a 2 osoby 
wynik średni. Sugeruje to, iż autentyczna potrzeba wiary domaga się re-
alizacji nawet w sytuacji braku możliwości pełnego życia religijnego. Nie 
oznacza to jednak, że nie nadaje to religijności tych osób pewnych charak-
terystycznych cech.

Stwierdzone u badanych ambiwalentne lub negatywne tendencje za-
znaczyły się szczególnie wyraźnie w parametrach U c z u ć  r e l i g i j n y c h 
(20 itemów), w  F o r m a c h  w y z n a n i a  w i a r y  (20 itemów), w  M o r a l -
n o ś c i  r e l i g i j n e j  (18 itemów) oraz w parametrze D e c y z j i  r e l i g i j -
n y c h  (16 itemów). Można więc przyjąć, że układ tych czterech parametrów 
jest charakterystyczny dla badanej grupy, a swoisty stan uczuć i moralno-
ści religijnej decyduje o podejmowanych decyzjach i formach odniesienia 
do Boga, a tym samym do własnego życia i siebie.

Globalny poziom religijności zdecydowanie różnicuje uzyskane wyniki. 
Najmniej niekorzystnych tendencji stwierdzono u osób o bardzo wysokim 
poziomie religijności. Co więcej, wyniki dwóch osób z tego poziomu nie za-
wierały ich nawet w tych itemach, w których stwierdzono je u wszystkich ba-
danych (parametr Praktyki religijne, item (100): „Zasadniczo nie przystępuję 
do Komunii Świętej” i item (91): „Unikam przystępowania do sakramentu po-
kuty” – stwierdzono tu zaprzeczenie). Nasuwa to pytanie, czy aby ze względów 
religijnych osoby te nie zdecydowały się na formę „białego małżeństwa”. Jeżeli 
tak, to dowodziłoby to zdecydowanie prymarnej roli religijności w ich życiu.

Okazuje się również, że najwięcej niepożądanych wyników stwierdzono 
u osób nie, jak można by przypuszczać, z wynikiem najniższym z uzy-
skanych, a więc średnim, ale z wysokim. Sugeruje to istnienie dylematu 
pomiędzy wysokim jednak zaangażowaniem religijnym a sytuacją życia. 
Natomiast niższy poziom religijności prawdopodobnie pozwala łagodzić 
istniejące konflikty po prostu brakami w jej zakresie.



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 317

Punktem wyjścia dla dalszej analizy będzie więc grupa z wysokim wy-
nikiem globalnym, czyli 9 z 19 badanych (2 mężczyzn i 7 kobiet). Itemy, 
w których tendencje ambiwalentne lub negatywne pojawiły się więcej niż 
u jednej osoby, zaznaczono wykrzyknikiem (!).

W tej grupie najwięcej ambiwalencji i tendencji negatywnych stwierdzo-
no w parametrze M o r a l n o ś ć  r e l i g i j n a, w itemach:

(111) (!). Osobiste dylematy moralne rozwiązuję bez odwoływania się 
do nauczania Kościoła.

(115) (!). Żyję zgodnie z Dekalogiem.
(116) (!). Moją wiedzę na temat moralności czerpię z nauczania Kościoła.
(117) (!). Nie akceptuję stanowiska Kościoła odnośnie do niektórych 

problemów moralnych.
(118) (!). Nie czuję się winny przed Bogiem, gdy przekraczam zasady 

moralne.
(126) (!). Nie odczuwam wstydu przed Bogiem, gdy naruszam zasady 

moralne.
(130) (!). Społeczne dylematy moralne rozpatruję bez uwzględniania 

nauczania Kościoła.
(131) (!). Gdy przeżywam dylematy moralne nie odwołuje się do Boga.
(119). W moim życiu nie kieruję się Dekalogiem.
(121). Nie proszę o wybaczenie kogoś, do kogo mam żal.
(122). Bóg daje mi odwagę do przepraszania za wyrządzane krzywdy.
(128). Modlę się za tych, którzy mnie skrzywdzili.
(132). Gdy występują wątpliwości moralne, przystępuję do sakramentu 

pokuty.
Wskazuje to na istnienie rozdźwięku pomiędzy własną moralnością a na-

uczaniem Kościoła i Dekalogiem. Stwierdzone osłabienie poczucia winy 
i wstydu względem Boga może sugerować, że sytuacja życia badanych nie 
zawsze wynikała z ich niemoralnych intencji, a była w ich perspektywie 
z różnych względów życiową koniecznością. Stąd najpewniej tendencje 



318 � Monika Borowska 

do  kształtowania „własnej moralności” pomimo bycia osobą wierzącą 
i praktykującą.

W parametrze F o r m y  w y z n a n i a  w i a r y  niepożądane tendencje 
stwierdzono w itemach:

(160) (!). Nie utożsamiam się z Jezusem Chrystusem.
(168) (!). Moje zachowanie wypływa z żywej wiary.
(173) (!). Moja wiara nie przenika mojego codziennego życia.
(174) (!). W wydarzeniach mojego życia za mało współpracuję z Bogiem.
(175) (!). W sytuacjach trudnych nie dostrzegam obecności Boga.
(161). Uważam, że jakość życia zależy od wiary w Boga.
(162). Nie dążę do świętości.
(164). Moja wiara nakłania mnie do wykonania dla Boga czegoś trudnego.
(165). Moja wiara nie przejawia się w gotowości do ofiary z mojego życia.
(166). Moja wiara wyznacza kierunek podejmowanych przeze mnie dzia-

łań religijnych.
Przy istniejącej potrzebie życia religijnego widzimy jednak, że osoby 

z wysokim wynikiem globalnym nie mają pełnego poczucia przenikania 
życia przez wiarę, poczucia bliskości z Bogiem „na co dzień”. Jest to szcze-
gólnie widoczne w sytuacjach trudnych. Życie z wiarą staje się więc jakby 
idealną, ale nieosiągalną formą egzystencji, którą dodatkowo utrudniają 
problemy życia.

Parametr U c z u c i a  r e l i g i j n e:
(25) (!). Gdy Bóg nie wysłuchuje moich modlitw, odczuwam bunt prze-

ciw Niemu.
(26) (!). Przeżywam rozpacz na myśl o Sądzie Ostatecznym.
(34) (!). Bóg wywołuje we mnie niepokój.
(37) (!). Osobista więź z Bogiem wpływa na moją miłość do nieprzyjaciół.
(39) (!). Więź z Bogiem wzbudza we mnie trwogę.
(40) (!). Przeżywam ufność na myśl o Sądzie Ostatecznym.
(43) (!). Moje życie religijne napełnia mnie lękiem.



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 319

(44). Pismo Święte uczy mnie, jak być szczęśliwym.
(30). Nie jestem wdzięczny Bogu za wydarzenia mojego życia.
(36). Śmierć dziecka wywołuje we mnie bunt wobec Boga.
W uczuciach religijnych zaznacza się lęk (w tym także eschatologiczny), 

niepokój, niepewność, a nawet bunt, świadczący o trudnościach w zaufaniu 
przy jednoczesnej potrzebie doświadczenia bliskości i wsparcia.

Parametr D e c y z j e  r e l i g i j n e:
(53) (!). Przy ważnych wyborach zadaję sobie pytanie o ostateczny cel 

mojego życia.
(55) (!). Podjąłem ważną decyzję, że będę naśladować Jezusa Chrystusa.
(56) (!). Nie odczytuję swojego życia w perspektywie planów Bożych.
(59) (!). W ważnych wyborach nie odwołuję się do zasad religijnych.
(60) (!). Gdy życie niweczy moje plany, stawiam sobie pytanie o ostateczny 

cel mojego życia.
(45). Nie jestem zadowolony z wypełniania się planów Bożych w moim 

życiu.
(65). W  moich wyborach politycznych nie uwzględniam nauczania 

Kościoła.

W sytuacji, gdy religijność jest autentyczną treścią ludzkiej egzystencji, decy-
zje religijne zrównują się z decyzjami życiowymi. Układ wyników wskazuje 
na niepewność co do trafności życiowego wyboru, jak i na niepewność co do 
ostatecznego jego sensu.

W pozostałych parametrach również odnajdujemy pewne specyficzne 
tendencje.

W parametrze D o ś w i a d c z e n i e  r e l i g i j n e:
(133) (!). Nie doświadczam więzi z Jezusem Chrystusem.
(140). W najtrudniejszym momencie życia nie doświadczam interwencji 

Boga.
(142). W beznadziejnej sytuacji nie doświadczam pomocy Boga.



320 � Monika Borowska 

(149). Doświadczam głębokiej realności Boga.
Doświadczenie obecności Boga w życiu jest niejednoznaczne. Zostaje 

pytanie, czy to przez sposób percepcji własnej sytuacji, czy też może przez 
za małe otwarcie się i wiążące się z tym problemy w pełnym zaufaniu, zwłasz-
cza w sytuacji trudnej.

W parametrze Ś w i a d o m o ś ć  r e l i g i j n a  tendencji ambiwalentnych 
i negatywnych stwierdzono najmniej i tylko w poniższych itemach (były 
to wyłącznie odpowiedzi jednostkowe) i zdają się potwierdzać stwierdzone 
wcześniej trudności w ufnym otwarciu się tak na Boga, jak i na wymagania 
wiary.

(6). Chciałbym mieć więcej pewności w wierze.
(14). Nie akceptuję nauczania Kościoła.
(17). Bóg wie, co jest dla mnie pożyteczne.
(22). Wymagania stawiane przez Kościół utrudniają mi funkcjonowanie 

we współczesnym świecie.
Kilka niekorzystnych i  jednostkowych odpowiedzi stwierdzono rów-

nież w  parametrze W i ę ź  z e   w s p ó l n o t ą  o s ó b  w i e r z ą c y c h, 
gdzie powiela się kwestia zaufania i pewności w odniesieniu do nauczania  
Kościoła:

(68). Kościół wprowadza mnie w życie wiary głównie poprzez sakramenty.
(72). Uważam, że wspólnotą Kościoła kieruje Duch Święty.
(83). Nie mam zaufania do wspólnoty osób wierzących.
W parametrze P r a k t y k i  r e l i g i j n e  mamy już wyłącznie odbicie 

sytuacji życia badanych:
(100) (!). Zasadniczo nie przystępuję do Komunii Świętej.
(91). Unikam przystępowania do sakramentu pokuty.
Wśród pozostałych badanych tylko dwaj mężczyźni uzyskali średni 

globalny poziom religijności. Ich odpowiedzi rzadko były zdecydowane 
(punktacja 5), najczęściej pojawiały się tendencje ambiwaletne (punktacja 
3) lub tendencje negatywne wiążące się z niepewnością (punktacja 2).



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 321

W parametrze U c z u c i a  r e l i g i j n e  tendencje te zaznaczyły się szcze-
gólnie w itemach:

(24). Nadzieja pokładana w Jezusie Chrystusie daje mi pełne szczęście.
(25). Gdy Bóg nie wysłuchuje moich modlitw, odczuwam bunt przeciw 

Niemu.
(26). Przeżywam rozpacz na myśl o Sądzie Ostatecznym.
(27). Bycie chrześcijaninem wzbudza we mnie poczucie godności.
(28). Uważam, że Bóg mnie nie kocha.
(30). Nie jestem wdzięczny Bogu za wydarzenia mojego życia.
(33). Nadzieja religijna podtrzymuje moje życie.
(34). Bóg wywołuje we mnie niepokój.
(43). Moje życie religijne napełnia mnie lękiem.
(44). Pismo Święte uczy mnie, jak być szczęśliwym.
W parametrze Ś w i a d o m o ś ć  r e l i g i j n a:
(14) (!). Nie akceptuję nauczania Kościoła.
(4). Wiedza religijna nie pomaga mi w rozumieniu świata.
(5). Cierpienie ma sens dla mnie wtedy, gdy odnoszę je do Boga.
(7). Moje życie ma sens także bez Boga.
(10). Moja wiara w Boga opiera się na czymś mało pewnym.
(12). Uważam, że Bóg nie interesuje się człowiekiem.
 (22). Wymagania stawiane przez Kościół utrudniają mi funkcjonowanie 

we współczesnym świecie.
W parametrze F o r m y  w y z n a n i a  w i a r y:
(169). Uważam, że jakość życia nie zależy od wiary w Boga.
(170). W sytuacjach życiowo trudnych nie uzewnętrzniam swojej wiary.
(173). Moja wiara nie przenika mojego codziennego życia.
(174). W wydarzeniach mojego życia za mało współpracuję z Bogiem.
(175). W sytuacjach trudnych nie dostrzegam obecności Boga.
W parametrze D o ś w i a d c z e n i e  r e l i g i j n e:
(133). Nie doświadczam więzi z Jezusem Chrystusem.



322 � Monika Borowska 

(135). Nie doświadczam więzi ze wspólnotą Kościoła.
(136). Nie zawierzam Bogu swojego życia.
(147). Nawet w Kościele nie doświadczam więzi z Jezusem Chrystusem.
W parametrze M o r a l n o ś ć  r e l i g i j n a:
(116). Moją wiedzę na temat moralności czerpię z nauczania Kościoła.
(118). Nie czuję się winny przed Bogiem, gdy przekraczam zasady 

moralne.
(119). W moim życiu nie kieruję się Dekalogiem.
W parametrze D e c y z j e  r e l i g i j n e:
(45). Nie jestem zadowolony z wypełniania się planów Bożych w moim 

życiu.
(50). W dokonywanych wyborach nie uwzględniam stanowiska Kościoła 

katolickiego.
W parametrze P r a k t y k i  r e l i g i j n e:
(91). Unikam przystępowania do sakramentu pokuty.
(100). Zasadniczo nie przystępuję do Komunii Świętej.
Zauważamy tu tendencje, które zaznaczyły się już u osób z wynikiem 

wysokim, z jednoczesnym wzmocnieniem braku zaufania i oparcia. Do-
datkowo stwierdzamy osłabienie poczucia winy i wstydu względem Boga, 
przy jednoczesnej niezgodzie na wymogi nauczania Kościoła, co może 
wynikać z mniejszego znaczenia religijności w życiu tej grupy badanych 
albo po  prostu z  istniejących w  niej braków. Należy dodać, że  osoby 
ze średnim wynikiem globalnym uzyskały jednocześnie najwięcej nega-
tywnych i  ambiwalentnych tendencji w  parametrze Ś w i a d o m o ś ć 
r e l i g i j n a, przy czym stwierdzono, że im wyższy był tu poziom świa-
domości religijnej, tym więcej pojawiało się dylematów moralnych 
i  niepewności eschatologicznej, a  także niepewności wobec nauczania  
Kościoła.

Natomiast osoby z wynikiem bardzo wysokim (5 mężczyzn i 3 kobie-
ty) przeważnie nie wykazywały niepewności lub niezdecydowania, a do 



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 323

większości itemów odnosiły się jednoznacznie (zakreślając na skali 1 lub 5). 
Tym bardziej interesują więc itemy, w których pojawiły się tendencje ambi-
walentne lub negatywne. Stwierdzono je w  D e c y z j a c h  r e l i g i j n y c h 
i  F o r m a c h  w y z n a n i a  w i a r y.

W zakresie d e c y z j i  r e l i g i j n y c h  odnosi się to do jednostkowych 
stwierdzeń w itemach:

(45). Nie jestem zadowolony z wypełniania się planów Bożych w moim 
życiu.

(50). W dokonywanych wyborach nie uwzględniam stanowiska Kościoła 
katolickiego.

(51). Moje decyzje w sytuacjach trudnych potwierdzają wierność Bogu.
(53). Przy ważnych wyborach zadaję sobie pytanie o ostateczny cel mo-

jego życia.
(57). Przy wyborach życiowo doniosłych zasięgam rady osób głęboko 

wierzących.
W parametrze F o r m y  w y z n a n i a  w i a r y  zauważamy w tej grupie 

niekorzystne tendencje w itemach:
(161). Uważam, że jakość życia zależy od wiary w Boga.
(164). Moja wiara nakłania mnie do wykonania dla Boga czegoś trudnego.
(173). Moja wiara nie przenika mojego codziennego życia.
(174). W wydarzeniach mojego życia za mało współpracuję z Bogiem.
(175). W sytuacjach trudnych nie dostrzegam obecności Boga.
W parametrze P r a k t y k i  r e l i g i j n e:
(100) (!). Zasadniczo nie przystępuję do Komunii Świętej.
(91). (!). Unikam przystępowania do sakramentu pokuty.
(86). Nie mam pragnienia głoszenia Ewangelii.
W parametrze M o r a l n o ś ć  r e l i g i j n a:
(115). Żyję zgodnie z Dekalogiem.
(132). Gdy występują wątpliwości moralne, przystępuję do sakramentu 

pokuty.



324 � Monika Borowska 

W parametrze D o ś w i a d c z e n i e  r e l i g i j n e:
(151). W  momencie cierpienia nie przeżywam więzi z  Jezusem 

Chrystusem.
W parametrze U c z u c i a  r e l i g i j n e:
(43). Moje życie religijne napełnia mnie lękiem.
Wyniki wydają się oddawać pełne zrozumienie własnej sytuacji moralnej. 

Badani odczuwają wstyd, winę a nawet lęk i raczej jednoznacznie traktują 
swe życie małżeńskie jako niezgodne z nauczaniem Kościoła, które respek-
tują. Należy zwrócić jednak uwagę na fakt, że zgoda na życie bez sakramen-
tów wiąże się tu z bardzo wysokim poziomem religijności testowej, która 
najpewniej jest tak istotnym aspektem życia, że nawet trwanie w stanie grze-
chu ciężkiego nie osłabia potrzeby relacji do Boga. Potwierdzają to wyniki 
w parametrze Ś w i a d o m o ś c i  r e l i g i j n e j, gdzie w tej grupie nie stwier-
dzono ani jednej niepożądanej tendencji. Można więc przyjąć, że im wyższy 
poziom religijności, tym większa trafność w ocenie własnego życia, a co 
za tym idzie, mniej dylematów względem przyjętego systemu moralnego.

I jeszcze zestawienie itemów, w których tendencje ambiwalentne lub ne-
gatywne pojawiły się we wszystkich trzech grupach badanych (z globalnym 
wynikiem: bardzo wysokim, wysokim i średnim):

W zakresie u c z u ć  r e l i g i j n y c h:
(43) (!). Moje życie religijne napełnia mnie lękiem.
W zakresie m o r a l n o ś c i  r e l i g i j n e j:
(115) (!). Żyję zgodnie z Dekalogiem.
W  f o r m a c h  w y z n a n i a  w i a r y:
F (173) (!). Moja wiara nie przenika mojego codziennego życia.
F (174) (!). W wydarzeniach mojego życia za mało współpracuję z Bogiem.
F (175) (!).W sytuacjach trudnych nie dostrzegam obecności Boga.
W  d e c y z j a c h  r e l i g i j n y c h:
(45) (!). Nie jestem zadowolony z wypełniania się planów Bożych w moim 

życiu.



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 325

W odpowiedziach zauważalny jest nie tyle respekt, co niepokój i niepew-
ność. Osłabione poczucie bliskości Boga tłumaczone jest własnymi brakami 
w otwarciu się na tę relację, zwłaszcza w sytuacjach trudnych.

Układ tendencji ambiwalentnych lub negatywnych świadczy także 
o wyraźnych wątpliwościach mimo zaangażowania religijnego (najczęściej 
wysokiego). Można więc przypuszczać, że istnieje tu rozdźwięk pomiędzy 
bardzo znaczącą rolą wyznawanej wiary a praktyką życiową. Pogodzenie 
tego w życiu staje się dla niektórych badanych trudnym zadaniem. W sensie 
psychologicznym mamy tu konflikt pomiędzy tendencją życiowo doniosłą 
(wiarą) a praktyką życiową. Powoduje to powstanie konfliktu, w którym ba-
dani zmuszeni są trwać pomimo rozbudowanych potrzeb życia religijnego. 
Pozyskane dodatkowe informacje o ścieżce ich życia sugerują, że zaistniała 
negatywna sytuacja (w ich ocenie) nie wynikała ze złej woli, a tylko z niemoż-
ności poradzenia sobie z nieudanym pierwszym związkiem sakramentalnym. 
To jednakże dla osoby wierzącej ma swe konsekwencje w postaci odstąpienia 
od reguł wiary katolickiej oraz wątpliwości w odniesieniu do sensu tego, 
co je spotkało. Przejawia się tu niepewność co do słuszności własnego po-
stępowania, zwłaszcza w perspektywie eschatologicznej, choć z powodów 
czysto życiowych wydaje się ono zasadne.

Dobra relacja do Boga jest jednak dla badanych tak ważna, że pomimo 
wszystko starają się ją realizować. Można więc chyba mówić tu o auten-
tycznym, choć swoistym zaangażowaniu religijnym, którego wartością jest 
trwanie mimo przeciwności i osłabionego zaufania. Rodzi się pytanie o regu-
lacyjną funkcję tak realizowanej wiary. Patrząc na uzyskane wyniki, wydaje 
się, że w kontekście nasilania się konfliktów maleje jej rola porządkująca 
i uzasadniająca, skutkiem czego kształtuje się własna moralność przy jedno-
cześnie wyraźnej potrzebie odczuwania obecności Boga w życiu i otwarciu 
się na tę relację. Być może więc kwestia ufności/zawierzenia w relacji czło-
wiek–Bóg (wyniki w parametrze F o r m y  w y z n a n i a  w i a r y) jest tym 
czymś, co w sytuacji badanych najbardziej warte jest wsparcia.



326 � Monika Borowska 

Podsumowanie i wnioski

W badanej grupie stwierdzono wysoką potrzebę życia religijnego przy jedno-
czesnej niemożności pełnej jej realizacji zgodnie z zasadami wiary katolickiej. 
I choć badani najczęściej interpretują tę sytuację jako niejako „wymuszoną” 
przez okoliczności, to w ostatecznym rozrachunku i tak pozostaje ona 
efektem ich dobrowolnego wyboru. W ich religijności wyraźnie zaznaczają 
się więc konsekwencje dylematu: uznane zasady religijności – realizowana 
praktyka religijna i manifestują się głównie:
•	 w niepewności co do trafności życiowego wyboru, jak i w niepewności 

co do ostatecznego jego sensu;
•	 w rozdźwięku pomiędzy własną moralnością a Dekalogiem przy jedno-

czesnym osłabieniu poczucia winy i wstydu względem Boga;
•	 w wątpliwościach względem nauczania Kościoła;
•	 w lęku (w tym także eschatologicznym), niepokoju, niepewności, a nawet 

w buncie świadczącym o trudnościach w zaufaniu;
•	 w trudnościach w otwarciu się na Boga przy jednoczesnej potrzebie 

doświadczenia Jego bliskości i wsparcia;
•	 w braku poczucia przenikania całego życia przez wiarę;
•	 w niejednoznacznym doświadczaniu Boga i Jego obecności w życiu, 

szczególnie w sytuacjach trudnych.
Należy zaznaczyć, że bardzo wysoki ogólny poziom religijności (w tym 

szczególnie bardzo wysoki poziom ś w i a d o m o ś c i  r e l i g i j n e j) wy-
raźnie osłabia nasilenie tych tendencji, co świadczy o wysokiej regulacyjnej 
funkcji testowo dojrzałej religijności, która pozwala na osłabianie lub niwe-
lowanie nawet tak trudnych dylematów.

Przeprowadzone badania sugerują również, że istniejący rozdźwięk po-
między uznanymi zasadami religijności a swoiście realizowaną praktyką re-
ligijną staje się szczególnie znaczący w późniejszych okresach życia. W bada-
nej grupie decyzje o przystąpieniu do Duszpasterstwa Niesakramentalnych 



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 327

Związków Małżeńskich zapadły na przełomie potencjalnych okresów reli-
gijności spełnionej i religijności eschatologicznej. Jak podaje Czesław Wa-
lesa (Walesa, 2005, s. 80–81), najważniejszą możliwością tych etapów jest 
osiągnięcie religijności dojrzałej. Odbywa się to poprzez pogłębiające się 
uwrażliwienie religijne, chęć intymnej i autentycznej (a nie tylko instrumen-
talnej) relacji z Bogiem, przenikającą życie potrzebę modlitwy. W okresie 
religijności eschatologicznej (od ok. 60 r.ż.) łączy się to ponadto z potrzebą 
osiągniecia stanu scalenia, harmonii i sensu w odniesieniu do całego życia, 
w tym także antycypowanego. Potrzeba osiągnięcia integralności egzysten-
cjalnej uaktywnia mechanikę kontroli wtórnej, polegającą na weryfikacji 
zdarzeń życia, co może doprowadzić do rewizji ich sensu, np. w odniesie-
niu do doświadczanego cierpienia lub niezrozumienia. Może dojść wte-
dy do znaczących decyzji zmieniających dotychczasowy kierunek życia 
(np. do nawrócenia) (Tatala, Walesa, 2016, s. 26–27).

Konkludując, można by przyjąć, że mocna potrzeba życia religijnego, 
nawet w połączeniu z sytuacją uniemożliwiającą jego pełnię, nie blokuje 
rozwoju religijności. Sytuacja taka stanowi raczej rodzaj nienormatywnego 
czynnika rozwoju, przy działaniu którego religijność nie zanika, a trwa 
i podlega dalszej zmienności, co uwidacznia się choćby w efektach udzia-
łu w odpowiednich formach duszpasterskich. Stałe pozostaje otwarcie się 
na doświadczenie religijne i poszukiwanie go wraz ze zdecydowaną do tego 
gotowością. Być może dodatkowo wzmacnia to sytuacja deprywacji, kryzy-
su, dojmującego od lat braku w połączeniu ze specyfiką finalnych okresów 
w rozwoju religijności.

Jak czytamy w  tekstach duszpasterskich, proces nawracania wymaga 
tak czasu, jak i doświadczania własnej słabości i niewystarczalności. Stąd 
w stanowisku Jana Pawła II mowa o Łasce, która stopniowo przenika. Papież 
zaznacza przy tym, że by tak mogło się stać, konieczne jest odpowiednie 
środowisko (FC 84). Przeprowadzone badania potwierdzają, że otwarcie 
się Kościoła na osoby niemogące w pełni realizować swej religijności (przy 



328 � Monika Borowska 

oczywistym zachowaniu prawd religijnych) jest jak najbardziej zasadne. 
Cytując: „niektórzy wraz z  upływem czasu odkrywają ze  zdumieniem, 
że  z  pomocą Łaski Bożej możliwe staje się to, co  wydawało się kiedyś 
niemożliwe”4.

Bibliografia

Boguszewski R. (2014). Komunikat Centrum Badania Opinii Społecznej. Warszawa.

Goszczyńska-Górska A. (2004). Miej miłosierdzie dla nas. O związkach niesakra-

mentalnych. Kraków.

Góralczyk P. (1995). Powtórne związki małżeńskie w teologicznym i etycznym świetle. 

Ząbki.

Grzybowski J. (2008). Niesakramentalna miłość, wierność i uczciwość. Częstochowa.

Ostrowski M. (2011). Wy jesteście w Kościele. Duszpasterstwo Małżeństw Niesakra-

mentalnych. Poznań.

Rydz E. (2014). Tendencje rozwojowe religijności młodych dorosłych. Lublin.

Rydz E., Walesa C., Tatala M. (2017). Structure and level of religiosity test. „Polish 

Psychological Bulletin” 48, s. 20–27.

Tatala M., Walesa C. (2016). Religijne decyzje życiowo doniosłe w okresie wczesnej, śred-

niej i późnej dorosłości. W: Horyzonty psychologii, t. VI: Artykuły naukowe. Lublin.

Tettamanzi D. (2006). Nikt was nie odrzuca. Pelplin.

Tutak J. M. (2010). Religijność polska: próba syntezy. „Warszawskie Studia Pastoralne” 

12, s. 108–112.

Walesa C. (2005). Rozwój religijności człowieka, t. I: Dziecko. Lublin.

Wermter W. (2009). Związek niesakramentalny – jak w nim wytrzymać. Częstochowa.

4	 https://www.deon.pl/slub/duchowosc/art,67,katolik-w-zwiazku-niesakramental-
nym.html.



Psychologiczne tendencje w religijności osób…� 329

Źródła

(FC) Jan Paweł II. (1981). Adhortacja apostolska „Familiaris Consortio” o zadaniach 

rodziny chrześcijańskiej w świecie współczesnym. Watykan.

(RP) Jan Paweł II. (1984). Adhortacja apostolska „Reconciliatio et poenitentia” o po-

jednaniu i pokucie w dzisiejszym posłannictwie Kościoła. Watykan.

(KKK) Katechizm Kościoła Katolickiego. (1994). Poznań.

Literatura uzupełniająca

https://www.deon.pl/slub/duchowosc/art,67,katolik-w-zwiazku-niesakramen-

talnym.html.





Część II  
 

Człowiek jako uczestnik  
życia religijnego i rodzinnego





o. Aleksander Posacki
WYŻSZE MIĘDZYDIECEZJALNE SEMINARIUM DUCHOWNE W KARAGANDZIE 

(KAZACHSTAN)

Jolanta Kraśniewska
UNIWERSYTET PAPIESKI JANA PAWŁA II W KRAKOWIE

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.09

Pomiędzy duchem,  
duszą a ciałem.  
Wokół antropologii 
integralnej Edyty Stein

Spirit, soul and body. Edith Stein’s integral anthropology

STRESZCZENIE

Artykuł ma na celu ukazać w zarysie charakter i sens antropologii integralnej 

(nieredukcyjnej) w ujęciu filozofa i teologa, Edyty Stein, znanej także jako święta 

kanonizowana Kościoła katolickiego: św. Teresa Benedykta od Krzyża, ogłoszona 

także współpatronką Europy.

W centrum antropologii Edyty Stein jest osoba ludzka, refleksja, która przejawia 

się u niej przez wszystkie etapy twórczości. Na początku rozwija oryginalną formę 

antropologii filozoficznej, na bazie fenomenologii (szczególnie pod wpływem 

Maxa Schelera). Uwzględnia w niej poziomy ducha, duszy i ciała w strukturze 



334 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

człowieka. Próbuje również określić miejsce psychologii i nauk humanistycznych 

wobec antropologii filozoficznej, aby uniknąć redukcjonizmu (psychologizmu). 

Następnie próbuje zintegrować tomistyczną wizję człowieka, oryginalnie prze-

tworzoną, z wizją fenomenologiczną, także we własnym ujęciu „fenomenologii 

realistycznej”. W tym okresie wprowadza także do swej refleksji antropologię 

teologiczną, opartą na chrześcijańskim Objawieniu, co sprzyja rozwijaniu przez 

nią tzw. filozofii chrześcijańskiej. W ostatnim okresie życia zajmuje się antropolo-

gią mistyczną św. Jana od Krzyża, którą nazywa Wiedzą Krzyża, traktując ją jako 

swoiste ukoronowanie jej poznawczych i duchowych poszukiwań.

Słowa kluczowe: antropologia integralna (nieredukcyjna), personalizm integralny, 

humanizm integralny, antropologia filozoficzna, antropologia teologiczna, antro-

pologia mistyczna, duch, dusza, ciało, psychologia, psychologizm, redukcjonizm, 

nauki humanistyczne, fenomenologia, filozofia chrześcijańska, Wiedza Krzyża.

ABSTRACT

The aim of the article to outline integral (non-reductive) anthropology by the 

philosopher and theologian Edith Stein, also known as the canonized saint of the 

Catholic Church St. Teresa Benedicta of the Cross, proclaimed one of six co-patron 

saints of Europe. The center of Edith Stein’s anthropology is the person, whom she 

analysed through all of her work. She developed an original form of philosophical 

anthropology based on phenomenology (especially under the influence of Max 

Scheler) which includes three levels of spirit, soul and body in the human struc-

ture. She tried to establish the place of psychology and the humanities in relation 

to philosophical anthropology in order to avoid reductionism (psychologism). 

Furthermore, she strived to integrate the Thomistic view of the person with the 

phenomenological vision, also in her own view of „realistic phenomenology”. Stein 

studied theological anthropology based on Christian Revelation, which helped 

with the development of Christian philosophy. In the last period of her life, she 

dealt with mystical anthropology of Saint John of the Cross, which she called the 

Science of the Cross, treating it as crowning of her cognitive and spiritual studies.



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 335

Key words: integral (non-reductive) anthropology, integral personalism, inte-

gral humanism, philosophical anthropology, theological anthropology, mystical 

anthropology, spirit, soul, body, psychology, psychologism, reductionism, the 

humanities, phenomenology, Christian philosophy, Science of the Cross.

Antropologia integralna  
i personalizm integralny Edyty Stein

Antropologia integralna jest szerszym pojęciem niż personalizm integralny, 
bo uwzględnia kategorię osoby na bazie określonej struktury antropolo-
giczno-ontologicznej. Na tej bazie antropologii integralnej rodzi się także 
personalizm integralny.

Personalizm Edyty Stein należy uznać za filozofię par excellence, za filozo-
fię źródłową zarówno w Husserlowskim, jak i teologicznym oraz mistycz-
nym znaczeniu. Stein szuka źródeł w Trójcy Świętej, dlatego jej koncepcję 
personalistyczną należy uznać za „prawdziwy humanizm”, aby użyć okre-
ślenia Jana Pawła II. Jest to również „humanizm integralny” w znaczeniu 
podobnym, jakie ukuł Jacques Maritain – humanizm teocentryczny, który 
również może być formą personalizmu integralnego (Ghabach, 2004).

Jest to sposób uprawiania refleksji nad ludzką osobą z założeniem jed-
ności wszystkich sfer człowieka (biologicznej, psychicznej i duchowej), 
z uwzględnieniem również perspektywy metafizycznej, epistemologicznej, 
etycznej, hermeneutycznej, teologicznej, w tym szczególnie chrystologicz-
nej. Dlatego p e r s o n a l i z m  i n t e g r a l n y  jest określany również jako 
p e r s o n a l i z m  c h r z e ś c i j a ń s k i  (Grzegorz Barth, Andrzej Półtawski) 
(Gacka, 2019).

W koncepcji personalizmu integralnego Edyty Stein widzimy wzgląd 
na osobę ludzką zarówno w „królestwie natury” jak i „królestwie łaski”, jako 
communio personarum. W koncepcji Stein jest to możliwe dzięki antropologii 



336 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

integralnej, która stanowi jego podstawę. Edyta Stein używa różnych defi-
nicji na określenie osoby czy też duszy. Czyni to w kluczu fenomenologicz-
nym, nie zawsze do końca wyjaśniając same pojęcia, lecz bardziej wskazując 
na opis osoby.

Personalizm stanowi „(…) system, czyli sposób odczytywania wszel-
kiej rzeczywistości z faktu osoby: rzeczywistości Stwórcy i rzeczywistości 
stworzenia. Osoba jest kluczem do rzeczywistości” (jak pisał Borden Parker 
Bowne, 1847–1910, ojciec personalizmu amerykańskiego). Jako kierunek 
naukowy, filozoficzny (społeczno-etyczny) i teologiczny personalizm wi-
dzi najwyższą rzeczywistość i wartość w osobach: Boskich lub ludzkich 
czy anielskich (osoba jest koroną rzeczywistości absolutnie w Bogu, zaś 
analogicznie w człowieku czy też osobowym stworzeniu) (Gacka, 2019, 
s. 158–159)1.

Integralny charakter koncepcji osoby według Edyty Stein nie dotyczy 
tylko struktury osoby, którą cechuje warstwowość w przedziwnej miste-
ryjnej jedności, ale też integralnego charakteru wiedzy (można by mówić 
o pewnego rodzaju „wiedzy integralnej”), która stała się podstawą i źró-
dłem jej koncepcji osoby. Integralność podkreślą też różne metodologie 
poznania rzeczywistości (naukowa, filozoficzna, teologiczna, egzystencjalna 
i mistyczna) oraz różne autorytety, będące źródłem wiedzy dla Edyty Stein. 
Chodzi tu głównie o chrześcijańskie Objawienie, bez którego – zdaniem 
filozofki – rozum ludzki staje się zbyt jednostronny i ograniczony, nawet 
jeśli jego wysiłki są uczciwe i żarliwe.

1	 Personalizm integralny oznacza także uznanie osobowej egzystencji aniołów, którą 
Stein uzna za ważny wymiar ontologiczny, w wymiarze filozofii i teologii, co rozwi-
nie w głównych pracach.



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 337

Trzy okresy twórczości Edyty Stein

W tym kontekście znawcy tematu słusznie wymieniają trzy okresy twór-
czości Edyty Stein. W pierwszym okresie rozpoczyna od czystej filozofii, 
czyli fenomenologii Edmunda Husserla, którą potem swoiście modyfikuje, 
mając właśnie na  uwadze swoją wizję osoby. Jest to  jakby faza „filozofii 
rozumu naturalnego” czy faza „filozofii krytycznej” (Lembek, 1999, s. 128). 
W swojej koncepcji „wczucia” (praca doktorska pod kierownictwem Hus-
serla), filozofka twierdzi, że przeżycie wczucia (tu nie chodzi o emocje) nie 
jest uwarunkowane wyłącznie na  poziomie fizykalno-psychicznym, lecz 

„(…) polega na wolnym ujęciu, dlatego wczucie, jako rozumienie wskazuje 
na duchowy proces, w którym ujmowane są zwłaszcza wartości. (…) W dys-
kusji z  hermeneutyką Diltheya Edyta Stein opisuje metodyczny sposób 
postępowania nauk humanistycznych, jako «wczuwające ujęcie», z którym 
łączy się postulat «ontologii ducha»” (Kühn, 1999, s. 101).

Druga faza twórczości to okres „filozofii chrześcijańskiej”, gdzie poszu-
kuje się pewnej syntezy pomiędzy filozofią, jako poznaniem naturalnym 
a Objawieniem. W tym okresie „ontologię fenomenologiczną” – we własnej 
interpretacji – filozofka próbuje wzmocnić poprzez ontologię i metafizykę 
św. Tomasza i innych scholastyków, opracowując ich jednak wybiórczo, ale 
samodzielnie i krytycznie. Jest to próba „wielkiej ontologii” jako podsta-
wy dla kategorii osoby. Dopełni tę refleksję autorytet Objawienia, właśnie 
na wzór św. Tomasza z Akwinu i jego filozoficznej metodologii. Wyekspo-
nowany będzie fundament teologiczny i trynitarny, także w pewnej pole-
mice ze św. Tomaszem z Akwinu czy nawet częściowo ze św. Augustynem 
(Machnacz, 1999, s. 11).

Metoda Edyty Stein bazuje na  modelu intelektualnym Tomasza, 
lecz w  toku pracy zbliża się jednak do  Augustyna: jego myślenie eg-
zystencjalne okazuje się dla niej bardziej przydatne, niż się na  począt-
ku spodziewała. „Chociaż dzieło wychodzi od  Tomasza, ma  przecież 



338 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

silne piętno augustiańskie” (list do P. Henri Boelaars z 21 V 1941; Gac-
ka, 2019, s. 148). Celem Stein nie jest jedynie pojednanie Husserla z To-
maszem, lecz ukazanie t a j e m n i c y  o s o b y. Dlatego uprawia własną 
filozofię, wykraczając poza Husserla i Tomasza, i dlatego też odnosi się 
do Platona i Augustyna, Dionizego Areopagity i Dunsa Szkota (Machnacz,  
1999, s. 13).

Trzecia faza jej twórczości oparta jest już bardziej o kategorie indywi-
dualnego, egzystencjalnego doświadczenia – to faza mistyczna. Punktem 
odniesienia będzie szczególnie mistyka karmelitańska św. Teresy i św. Jana 
od Krzyża, a także mistyka Pseudo-Dionizego Areopagity (Herbstrith, 
1999, s. 30–31). Mamy tu elementy „teologii negatywnej” (apofatycznej), 
właściwej dla teologii chrześcijańskiego Wschodu. Znajduje ona swój opis 
(także w kluczu fenomenologii) głównie w pracy Kreuzeswissenschaft (Wiedza 
Krzyża), w której Edyta Stein omawia i interpretuje mistykę Jana od Krzyża, 
nazywając ją  p r a w d z i w ą  w i e d z ą, czyli „wiedzą świętych”, gdzie celem 
jest naśladowanie Chrystusa, a właściwie upodobnienie się do Niego (Tatar, 
2019, s. 116).

To przekonanie, oparte na jej własnym doświadczeniu egzystencjalnym 
i  mistycznym, doprowadzi ją  do gotowości świadomego złożenia ofiary 
w Auschwitz. A sam fakt, że dzieło to zostało nieukończone, ma też cha-
rakter symboliczny (Tatar, 2019, s. 111). Jego finałem była bowiem realna, 
męczeńska ofiara, przygotowana przez filozofię Krzyża, rozwijaną przez 
nią przez całe życie (nieprzypadkowe jest bowiem samo wybranie imienia 
zakonnego: Teresa Benedykta od Krzyża) (Müller, Neyer, 2019, s. 285).

To ostatnie swoje dzieło Edyta nazywa „wiedzą świętych”, gdyż posiada 
charakter egzystencjalny, obecny także u św. Augustyna. Jest to wiedza 
egzystencjalna, wiedza duchowa, której celem jest duchowa transformacja 
i podobieństwo do Chrystusa. W jednym z ostatnich listów pisze: „«Scientia 
crucis» można pozyskać tylko wtedy, kiedy krzyż da się gruntownie we zna-
ki. Co do tego byłam przekonana od pierwszej chwili, dlatego powiedziałam 



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 339

z całego serca: «Ave crux, spes unica»” [Bądź pochwalony Krzyżu, jedyna 
nadziejo] (Ave-Lallemant, 1999, s. 146).

Z filozoficznego pytania o „sens bytu” powstała „nauka krzyża” czy też 
„teoria praw duchowego bytu i życia” (Kühn, 1999, s. 94). W ten sposób 
jej życie i twórczość stały się integralną jednością, wymownym wyrazem 
antropologii integralnej (Ave-Lallemant, 1999, s. 146).

Znaczenie fenomenologii i jej poszerzenie

Już w kontekście powyższego widać, jak Edyta Stein przyczynia się do „(…) 
rozbudowy fenomenologii przez dopełnienie i zniwelowanie tendencji 
naszych czasów ku specjalizacji w nauce i życiu, kiedy pokazuje, jak można 
ująć całość, powiązanie ze sobą rozmaitych obszarów. Jest to istotne zada-
nie fenomenologii, umożliwiające nam całościowe, spójne wykształcenie” 
(Ave-Lallemant, 1999, s. 143). Jak pisze Stein, fenomenologia jest szerokim 
nurtem powrotu do źródeł sensu i istnienia. Subtelny myśliciel Peter Wust 
zaś pisze o obecnej w fenomenologii tęsknocie za czymś obiektywnym, 
świętością bytu, czystością i nienaruszalnością przedmiotu, za „samą rzeczą” 
(Herbstrith, 1999, s. 18).

Dlatego Edyta Stein była przekonana, że fenomenologia najbardziej 
odpowiada duchowości, i z tej racji stosowała tę metodę we wszystkich 
okresach twórczości, często w sposób subtelny, a nawet ukryty. W każdym 
okresie chodziło jej o opis i zrozumienie ludzkiej osoby. Dlatego jej fenome-
nologię można nazywać nie tylko ontologiczną czy realistyczną, ale także 
personalistyczną. Na fundamencie bowiem fenomenologicznej ontologii 

„próbuje odsłonić istotę osoby ludzkiej, oświetlić tajemnicę bytu człowieka” 
(Machnacz, 1999, s. 68).

Wynikało to z faktu, że dla Stein (wybitnej uczennicy i asystentki Hus-
serla) fenomenologia była przede wszystkim otwartą ontologicznie metodą 



340 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

filozofowania, dającą jej dostęp do „samych rzeczy”. Była to „fenomenologia 
ontologiczna”, która umożliwiała f i l o z o f i c z n y  r e a l i z m, rozwinięty 
potem poprzez koncepcje św. Tomasza z Akwinu i innych scholastyków, 
które próbowała zasymilować. Chodziło tu także o teorię jednostkowo-
ści Dunsa Szkota, której Stein potrzebowała do swojej koncepcji osoby 
(Herbstrith, 1999, s. 29).

Metoda fenomenologiczna pozwalała Edycie Stein filozofować bez 
uprzedzeń i uprzednich założeń. Umożliwiała jej dotarcie do sfery przed-
miotowej, dzięki czemu mogła odciąć się od niebezpieczeństwa subiekty-
wizmu, relatywizmu czy naturalizmu. W tym także od niebezpieczeństwa 

„psychologizmu”, z którym skutecznie walczył Husserl, a szczególnie z jego 
relatywistycznym obliczem (Herbstrith, 1999, s. 17). Współcześnie z psy-
chologizmem jako formą nieuprawnionego redukcjonizmu ontologicznego 
w psychologii walczył także Viktor E. Frankl (Frankl, 1976, s. 71).

Poszerzona psychiczność a duchowość

Budując antropologię integralną poprzez fenomenologię, Stein poszerza 
obszar psychiczności i granice naukowej psychologii. Zgodnie z metodo-
logicznym punktem wyjścia: wyłącznym oparciem się na intuicji fenome-
nologicznej i doprowadzeniem do samoreprezentacji przedmiotów w świa-
domości, dochodzi do stwierdzenia: „psychiczność, o ile jest jednocześnie 
realizacją duchowego życia, pokazuje w sobie większą ilość prawidłowości: 
związki przyczynowe i motywacyjne lub sensu” (Herbstrith, 1999, s. 23). 
Tu przejawia się wolność osoby i jej tajemnica.

W pracy Indywiduum und Gemeinschaft Edyta Stein poszerza ramy psy-
chologii. Jeśli w pracy Psychische Kausalitat psyche traktowała jeszcze jako 
m i k r o k o s m o s, jako świat dla siebie, tak teraz poszerza h o r y z o n t 
o n t o l o g i c z n y. Chce ukazać, że mechanizm procesu psychicznego nie 



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 341

jest zamknięty, lecz otrzymuje dopływy tajemnicze „z zewnątrz”. Co to zna-
czy? Stein pisze wyraźnie: „Te dopływy należy prześledzić aż do ich źródeł, 
jeśli pragnie się osiągnąć wszechstronne rozumienie indywidualnej psyche” 
(Herbstrith, 1999, s. 23). Będzie ona nieustannie poszukiwać owych źró-
deł w Objawieniu chrześcijańskim i własnym mistycznym doświadczeniu.

Niemiecka filozofka jednocześnie jakby apofatycznie i dyskretnie prze-
strzega przed r e d u k c j o n i z m e m  o n t o l o g i c z n y m  każdego p s y -
c h o l o g i z m u, który bezprawnie eliminuje bogactwo bytu osobowego, 
jakim jest człowiek. Frankl nazywał ten błąd n i h i l i z m e m  (Frankl, 1976, 
s. 71–72).

Tak właśnie Stein tka nieustannie szatę swojego p e r s o n a l i z m u  i n -
t e g r a l n e g o  na bazie a n t r o p o l o g i i  i n t e g r a l n e j. Rozszerzona 
psychiczna realność ujawnia się jedynie wtedy, kiedy proces psychiczny jest 
realizacją życia duchowego. Ducha zaś określa ona jako wychodzenie z sie-
bie samego, jako otwartość ontologiczną w podwójnym sensie: otwartość 

„na świat przedmiotowy, który jest przeżywany, i na obcą podmiotowość, 
obcego ducha, z którym się wspólnie przeżywa i żyje” (Herbstrith, 1999, 
s. 23). W ten sposób nasza myślicielka sprzeciwia się redukcjonizmowi 
ontologicznemu, który znamionuje wiele koncepcji psychologicznych, 
a zwłaszcza pseudopsychologicznych.

Świadomość i wolność jako istota osoby

Przez osobę ludzką Stein rozumie ja świadome i wolne. Wolne, bo jest pa-
nem własnych czynów. Wolne akty są pierwszą dziedziną panowania osoby. 
Ponieważ jednak osoba poprzez swe działanie wywiera kształtujący wpływ 
na ciało i duszę, do zakresu jej władzy należy cała jej własna „natura ludzka”. 
Posiada ona także pewien zakres władzy w otaczającym ją świecie. Z tej 
racji ten zakres może uważać za „swój”, gdyż może skutecznie wpływać 



342 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

na otaczający świat swoim psychofizycznym (seelisch-leibliches) działaniem 
(Gacka, 2019, s. 136).

To, co osoba wykonuje w sposób wolny i świadomy jest życiem ja; do-
bywa je ona z głębi. Tą głębią jest głębia duszy, która w życiu ja ożywia się 
i jaśnieje, gdy przedtem pozostawała zakryta. Jednak mimo tego rozjaśnienia 
nie przestaje być pełna tajemnic (Gacka, 2019, s. 136). Także u Maxa Sche-
lera świadomość wolności jest świadomością niezależności wyższej sfery 
(„centrum”) osoby od sfery niższej (ducha od psychiki, psychiki od sfery 
witalnej, sfery witalnej od zmysłowej).

Napięcie między duchowością a naturą interesuje Schelera, ale też Stein, 
a potem Frankla. Albowiem według Stein osoba nie mogłaby żyć jako czyste 
ja. Pisze ona, że osoba żyje w pełni istoty, która

(…) jaśnieje w życiu na jawie, lecz nie może być nigdy całkowicie prześwie-

tlona czy opanowana. Nosi też tę pełnię i równocześnie jest przez nią nie-

siona, jako przez swe ciemne podłoże. Objawia się tu właściwość ludzkiej 

osoby, to mianowicie, co ma ona wspólnego z osobowym istnieniem Boga 

oraz czystych duchów i to, co ją od nich dzieli. Natomiast, jako powstająca 

z ciemnej głębi, przez nią noszona, niezdolna do przekształcenia w osobę, 

rozświetlenia i opanowania całej siebie stoi poniżej nich; ma jednakże pewne 

pierwszeństwo bytowe wobec czystych duchów dzięki swej własnej „głębi” 

i co za tym idzie – inne od nich podobieństwo do Boga (Lembek, 1999, s. 137).

Tak rodzi się personalizm integralny.

Dusza jako centrum

Dla Edyty Stein dusza jest nie tylko formą ciała, ale stanowi swoiste cen-
trum bytu (Seinsmitte). Jest to byt ukierunkowany na wymiar wewnętrzny. 



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 343

Charakter duszy pozostaje jednak jednostkowy, ale związany jest ściśle 
z cielesnością (Tatar, 2019, s. 122). O tę j e d n o s t k o w o ś ć  walczy Stein, 
także w polemice ze św. Tomaszem.

Jak pisze Gacka na ten temat: „Zadanie duszy jest potrójne: samokształto-
wanie, jako rozwój własnej istoty, formowanie ciała i wznoszenie się ponad 
siebie do zjednoczenia z Bogiem” (Ave-Lallemant, 1999, s. 146). Można 
dodać: własnej, niepowtarzalnej istoty.

W swoich antropologicznych refleksjach Edyta Stein wyróżnia następnie 
„duszę zmysłową”, która jest związana z cielesnością, kształtując ją, oraz du-
szę duchową, posiadającą zdolność autotranscendencji, o której także pisał 
wiele Frankl. Zarówno jednak Stein, jak i Frankl byli pod wpływem perso-
nalizmu Schelera (koncepcja centrum osobowego), podobnie jak częściowo 
Wojtyła (pomimo jego krytycznego podejścia do niemieckiego filozofa) 
(Lembek, 1999, s. 130).

Stein, próbując dookreślić sposób rozumienia duszy ludzkiej, w odróż-
nieniu od natury zwierząt i roślin, pisze: „Dusza jest tu ośrodkiem w no-
wym znaczeniu: pośrednikiem miedzy duchowością i cielesną zmysłowością 
i jednocześnie przestrzenią spotkania zmysłowości i duchowości” (Tatar, 
2019, s. 122). To określenie wyjaśnia jej odmienność od „duszy zwierzęcej” 
i „czystego ducha” (Tatar, 2019, s. 122).

Taka wizja duszy przypomina a n t r o p o l o g i ę  s e r c a, jaka występuje 
w tradycji duchowej Kościoła wschodniego (Kraśniewska, 2016, s. 219–220). 
Serce w tej koncepcji jest także jakby instancją pośrednią pomiędzy wy-
miarem duchowym i cielesnym, zarówno w wymiarze symbolicznym, jak 
i realistycznym (co zależy jednak od konkretnej teologicznej koncepcji)2. 
Jest to także wyraz antropologii integralnej.

2	 Interesujące jest, że Stein odnosi się też wprost do antropologii serca, choć nie roz-
wija tego tematu. Por. E. Stein (1995). Byt Skończony a Byt Wieczny, s. 439. Kraków.



344 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

Edyta Stein ostatecznie stwierdza, że „dusza w najwłaściwszym znacze-
niu mieszka sama w sobie i w niej właśnie znajduje się osobowe Ja” (Tatar, 
2019, s. 122). To określenie koresponduje z kolei z mistycznym obrazem 

„twierdzy wewnętrznej” Teresy z Avili, gdzie najbardziej wewnętrzne ja łą-
czy się z Bogiem. Jak pisze syntetycznie Stein: „Dusza ludzka jest według 
swej natury duchem uformowanym osobowo, zdolnym przyjąć życie Boże” 
(Gacka, 2019, s. 145).

Trójca Święta jako źródło antropologii

Cały dorobek filozoficzny i teologiczny św. Edyty Stein, patronki Europy,

jest związany z  rzeczywistością osoby (ontyczna struktura osoby) i  doty-

czy rozumienia osoby Boskiej, osoby anielskiej i osoby ludzkiej. Stanowi, 

zatem przejście od fenomenologii poprzez tomizm do personalizmu try-

nitarnego, podobnie jak u Karola Wojtyły istniało przejście od tomizmu 

poprzez fenomenologię do personalizmu chrześcijańskiego (Gacka, 2019,  

s. 159).

Trynitologia jako punkt wyjścia dla antropologii jest typowym i zasadni-
czym podejściem dla teologii Kościoła wschodniego (Łosski, 1989, s. 158–
160). Niestety rzadko odnosi się ten fakt do twórczości Stein i nie szuka się 
dosyć oczywistych analogii, które sprzyjałyby dialogowi ekumenicznemu 
z prawosławiem. Tymczasem w swoim ujęciu trynitologii św. Edyta Stein 
zajęła się przede wszystkim odbiciem Trójcy Świętej w stworzeniu. Zauwa-
ża ona, że „(…) św. Tomasz imago Dei widział jedynie w duchu ludzkim 
i w aniołach. Nie zgadzamy się z nim, jakoby reszta stworzenia stanowiła 
tylko ślad (vestigium) Trójjedynego. Pewne odbicie – jakie widzieliśmy – 
da się wykazać w całym stworzeniu” (Gacka, 2019, s. 159).



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 345

W ten sposób wizja teologiczna Stein zbliża się do wschodniej teologii 
Przebóstwienia z łaski (theosis), która dotyczy – w przypadku człowieka – 
transformacji ontologicznej i mistycznej nie tylko ducha, ale i ciała (Łosski, 
1989, s. 159). Nieprzypadkowo w tym kontekście cytuje św. Teresę, opisując 
jej mistyczne intuicje: „W Twierdzy mówi ona, że przez modlitwę zjedno-
czenia doszła do poznania tej prawdy wiary, iż Bóg jest w każdej rzeczy, 
poprzez swój byt, swoją obecność i swoją moc. Przedtem wiedziała tylko 
o Jego zamieszkaniu przez łaskę” (Stein, 1977, s. 166).

Obecność łaski dotyczy jednak tylko osób mających wolną wolę, otwartą 
na łaskę, tu zaś chodzi o inny rodzaj obecności. Jan od Krzyża i Teresa Wiel-
ka „są zgodni, co do tego, że zamieszkanie przez łaskę jest inne od obecności 
utrzymującej w bycie, wspólnej wszystkiemu, co stworzone” (Stein, 1977, 
s. 166). Tu jesteśmy blisko myśli wschodniej i rosyjskiej. Idea „bogomate-
rializmu”, o której pisał Włodzimierz Sołowjow, czołowy filozof rosyjski, 
oznacza nie tylko przezwyciężenie greckiego dualizmu, ale jest prawdziwą 
chrześcijańską mądrością nieznaną wcześniej, którą umożliwiło dopiero 
Wcielenie (Krasicki, 2003, s. 139).

Dlatego Edyta Stein odnajduje kategorię „przebóstwienia” całego 
człowieka u Jana od Krzyża:

W nowym życiu zjednoczenia, wszystkie pożądania i władze, wszystkie jej 

skłonności i czynności zostają przebóstwione. Dusza żyje „życiem Boga. 

Śmierć zamieniła się jej w życie, życie zmysłowe – w duchowe”. Rozum 

przekształcił się w rozum boski, wola, pamięć i pożądania naturalne ule-

gły przebóstwieniu. „Substancja (sustancia) duszy nie jest wprawdzie sub-

stancją Boga – dusza nie może się substancjalnie (sustancialmente) w Niego 

zamienić – jednak będzie z Nim ściśle zjednoczona i w Niego wchłonięta, 

staje się Bogiem przez uczestnictwo”. I może tu słusznie powiedzieć: „Te-

raz zaś to już nie ja żyję, to żyje we mnie Chrystus” (Ga 2, 20) (Stein, 1987,  

s. 198–199).



346 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

Oto opis doświadczenia mistycznego Jana od Krzyża, który w wielu 
momentach i wyrażeniach odpowiada teologii chrześcijańskiego Wschodu 
(co zauważyło wielu badaczy), a Edyta Stein wyraźnie się z nim identyfikuje, 
także w okresach „filozoficznych” swej twórczości.

Takie myślenie posiada jednak swoją najgłębszą genezę. W Trójosobo-
wym Bogu wszystko ma swój p r a w z ó r, odbicie jego zaś może być bliższe 
lub dalsze. Zatem – jak komentuje Bogusław Gacka –

według św. Edyty Stein, w przyrodzie materialnej odbija się potrójny rozwój 

istnienia w ciałach stałych, płynnych i lotnych. W przypadku istot żywych 

znajdujemy szczególny wyraz potrójnego rozwoju w świecie roślinnym, zwie-

rzęcym i w ludziach. Wszystko to jest raz jeszcze objęte przez świat ludzki. 

Jednakże tylko osoby duchowe mają wspólne z Bóstwem to, że są osobami 

(Personhaftigkeit). Tylko one posiadają życie osobowo-duchowe, a przez to coś, 

co przypomina duchową płodność pochodzenia Osób w Bóstwie; gdy poznanie 

wypełnia się w słowie ze stwórczego ducha odrywa się równocześnie jakby 

dojrzały owoc. A gdy duch patrzy na ten swój wytwór, wynika z tego owa 

radosna afirmacja, będąca „czymś w rodzaju miłości” (Gacka, 2019, s. 160).

A n t r o p o l o g i a  i n t e g r a l n a  ma u naszej filozofki wiele wymia-
rów, gdyż wzoruje się na modelu Trójcy. Widzimy tu trzy triady. Triada 
antropologiczna, czyli sfera ciała, duszy i ducha, pozostaje według niej 
w jedności z potrójną triadą trzech funkcji władz człowieka. Jako pierwszą 
triadę Edyta Stein opisuje: ducha, miłość i poznanie na wzór Trójcy Świętej. 
Idąc za św. Augustynem, wskazuje na drugą triadę: pamięć, rozum i wolę 
(on też wzorował się na Trójcy). Następnie niemiecka filozofka, odnosząc 
się do psychologii, wylicza: myślenie, czucie i chcenie (Gacka, 2019, s. 123).

Wpatrując się w osobowy, naturalny obraz w człowieku, Stein stwierdza, 
że właściwe poznanie osób możliwe jest tylko w zjednoczeniu osobowym 
(communio personarum). Oto słowa Edyty Stein:



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 347

Pragnienie, chcenie i miłość mają to wspólne, że afirmują dobro. Pragnienie 

jest skierowane na otrzymanie pożądanego dobra, chcenie – na jego realizację 

z nakładem własnego działania, o ile jest potrzebne. Miłość natomiast jest od-

daniem się dobru. Oddanie się – we właściwym znaczeniu jest możliwe tylko, 

jako oddanie się osobie (Gacka, 2019, s. 142).

Relacyjność osoby

Edyta Stein ukierunkuje od początku naukę św. Tomasza o bycie na naukę 
o osobie, „ukazując, że osoby nie da się wyprowadzić tylko z bytu ani jedy-
nie z poznania, lecz głównie z odniesienia. Taki proces myślowy prowadzi 
do fenomenologii osoby, która prześciga ontologię i teorię poznania” (Gacka, 
2019, s. 148).

Stopniowo w twórczości Stein, ponad myślą św. Tomasza o bycie, ponad 
nauczaniem Husserla o ja, otwiera się nauka Augustyna o relacji: w stosunku 
do oddania i przyjęcia. „Z pochwycenia wynika być pochwyconym, zmie-
nić się, związać się. Sens bytu staje się bytem osoby” (Gacka, 2019, s. 148). 
W podobny sposób kard. Wojtyła zaszokował tomistów z KUL -u swoją 
nowatorską pracą Osoba i czyn (Mruszczyk, 2010, s. 11).

Jak zauważa precyzyjnie w tym temacie Gacka,

„kontemplując naturalny i nadnaturalny obraz Trójcy Świętej w człowieku, 

św. Edyta Stein dochodzi do communio personarum, która opiera się na re-

lacji osób. W ten sposób personalizm trynitarny św. Edyty Stein zbliża się 

do personalizmu trynitarnego św. Jana Pawła II. Dla św. Jana Pawła II ro-

dzina, a zwłaszcza św. Rodzina z Nazaretu stanowi obraz Trójcy Świętej. Ale 

co więcej, dla św. Jana Pawła II rodzina w misji stanowi obraz Trójcy Świętej 

w misji. Możemy zatem stwierdzić, że zgodnie z Soborem Watykańskim II i za 

św. Janem Pawłem II, tajemnica Trójcy Świętej objawia się w rodzinie jako 



348 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

mysterium, communio i missio. Jest to misterium osób, komunia osób i misja 

osób. Stąd cały Kościół stanowi misterium komunii misyjnej” (Gacka, 2019,  

s. 160).

Edyta Stein zauważa, że usiłowania, aby trójosobowość – czyli trynitarny 
wymiar człowieka, podobieństwo do Trójcy Świętej – widzieć w wielości 
osób duchowych – jak np. mężczyzna, kobieta, dziecko – odrzucili zarówno 
Augustyn (De Trinitate, XI, 5, 6), jak Tomasz z Akwinu (S. Th. I, q. 94, a. 6, 
ad 2) (Gacka, 2019, s. 148).

Stein twierdzi natomiast, że jeśli miłość w swym najwyższym wypełnie-
niu jest wzajemnym oddaniem się i zjednoczeniem, wymaga wielości osób. 
Pisze ona:

„Trzymanie się” własnej osoby, samoafirmacja właściwie źle pojętej miłości 

własnej, to krańcowe przeciwieństwo Boskiej istoty, będącej samooddaniem 

siebie. Jedynym doskonałym urzeczywistnieniem miłości jest samo życie 

Boże, wzajemne oddanie się sobie Osób Boskich. Tu każda osoba odnajduje 

siebie samą w drugiej, a ponieważ zarówno ich życie, jak ich istota są jednym, 

dlatego ich wzajemna miłość jest zarazem miłością siebie, afirmacją własnej 

istoty i własnej osoby (Gacka, 2019, s. 143).

Jak pisze Gacka,

(…) według Josepha Ratzingera osoba w absolutnej liczbie pojedynczej 

nie istnieje. Skoro Absolut jest osobą, nie jest absolutną liczbą pojedynczą. 

Co nie żyje w relacji i nie może jej stworzyć, nie mogłoby być osobą. Tak 

więc przekroczenie liczby pojedynczej zawiera się z konieczności w poję-

ciu osoby. Bóg jest jeden, ale nie jest samotny (św. Hilary). Zatem ważna 

jest relacyjność osoby. Relacja stanowi strukturę konstytutywną osoby, 

jako substancji. Według Josepha Ratzingera – Benedykta XVI, stworzenie 



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 349

człowieka na obraz i podobieństwo Boga oznacza, że osoba ludzka, jako 

substancja w relacji jest ukonstytuowana w relacji do Boga i bliźnich (Gacka, 

2019, s. 158–159).

Personalizm płci i „My”

Obraz Boga wyraża – pisze Gacka –

(…) nie tylko rozumność i wolność, co dotychczas podkreślano, ale podobień-

stwo do Boga Osobowego oznacza to, że odniesienie do Boga i odniesienie 

do bliźniego konstytuują osobę ludzką, stanowią o jej strukturze konstytu-

tywnej, jako istoty relacyjnej (communio personarum). To oznacza, że osoba 

ludzka bez relacji do Boga i bliźniego nie może żyć („To czyń, a będziesz 

żył” – Łk 10, 27–28) (Gacka, 2019, s. 159).

Dlatego Edyta Stein nie chce zgodzić się z Heideggerem, że Bycie prze-
wyższa nawet Boga. Według niej czyste bycie może być tylko osobą. Jej 
metafizyka osiąga punkt kulminacyjny w filozofii osoby. „Osoba jest współ-

-byciem” (Nota, 1999, s. 78).
Potwierdza ona nie tylko substancjalny, ale i relacyjny charakter osoby, 

obecny już u św. Augustyna, „agapiczny” charakter osoby (Špidlík, 2000).
Nasza filozofka twierdzi, że Bóg, będąc miłością, nie może być samotną 

osobą. Ale miłość to więcej niż szacunek dla wartości. Miłość to oddanie 
siebie „Ty”, jest wyższego rodzaju jednością w obustronnym oddaniu. Jego 
imię „Ja jestem” musi być identyczne z oddaniem pewnemu Ty. Musi być: 
My jesteśmy. Przypomina to filozofię Ferdinanda Ebnera, katolickiego 
prekursora filozofii dialogu (Ebner, 2016, s. 164–165). Można to też odnieść 
do „filozofii My” wybitnego rosyjskiego filozofa Siemiona Franka (Frank, 
2007, s. 175–181).



350 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

To „My” potem dojrzeje do ofiary za „My”, naród, za świat, za ludzkość, 
jak to wyrazi w homilii beatyfikacyjnej Jan Paweł II w czasie beatyfikacji 
Teresy Benedykty od Krzyża (Jan Paweł II, 2019, s. 20–22).

Wracając do tematu stosunku Boga do Swego Stworzenia, mówiliśmy, 
że Stein zauważa, iż całe stworzenie jest obrazem Boga, a ludzie w sposób 
szczególny. W tym kontekście rozwija ona filozofię człowieka, duszy, osoby. 
Na uwagę zasługuje p e r s o n a l i z m  p ł c i o w o ś c i, uprzedzający prace 
Wojtyły, ale rozwijający się w podobnym duchu hermeneutyki biblijnej. 
Autorka przeciwstawia się tu  s a m o t n o ś c i  e g z y s t e n c j a l n e j  nie 
tylko Boga, ale i ludzi, o której pisał negatywnie wspomniany Ebner, a którą 
w pewien sposób gloryfikował Kierkegaard (Jaspers, 2013, s. 153–157).

Edyta Stein twierdzi, że Bóg, stwarzając człowieka na swój obraz, stwo-
rzył go jako mężczyznę i kobietę, podkreślając, że to zróżnicowanie jest bar-
dzo ważne i wydobywając te specyficzne aspekty różnicy płciowej. Twierdzi 
ona, że

Bóg stworzył mężczyznę i kobietę na swój obraz, jako duchowe istoty: Czy 

dlatego nie było dobrze, że on był sam, ponieważ najwyższym sensem du-

chowo-osobowego bycia jest wzajemna miłość i bycie jednym większej liczny 

osób w miłości? Bóg dał Adamowi „pomoc podobną do niego”: towarzysz-

kę, odpowiadającą mu jak jedna ręka drugiej ręce, prawie taką samą jak on, 

a przecież odrobinę inną, zdolną do własnej i uzupełniającej mocy według 

jej cielesnego i dusznego życia. Czy nie powinniśmy „być w jednym ciele” 

ująć tylko, jako istotnej wspólnoty cielesnych natur, lecz równocześnie, jako 

zazębiania się procesów życia, pozwalających na powstanie z obu jedności 

bycia. Dla duszy jest możliwa jeszcze bardziej wewnętrzna jedność, ponieważ 

w duchowym życiu istnieje stawanie się jednym, niemające odpowiednika 

w obszarze fizycznego bycia: obraz miłości w stworzeniu między wiecznym 

Ojcem i bliskim Synem (Nota, s. 79).



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 351

Integralna struktura osoby  
i ontologia personalizmu

Dzięki fenomenologii, której naukę o  istotach rozumiała jak ontolo-
gię, Edyta Stein mogła potem rozwijać o n t o l o g i ę  p e r s o n a l i z m u, 
najpierw na  gruncie filozofii, potem na  polu teologii. Uważała bowiem, 
że  transcendentalny idealizm Husserla nie należy z  istoty do  fenomeno-
logii i pozostaje niejako prywatnym wyborem niemieckiego filozofa, dla 
którego fenomenologia od początku pozostaje czymś więcej niż metodą 
(Machnacz, 1999, s. 61).

W Potenz und Akt [Potencja i akt] Edyta Stein idzie nieco dalej w przezwy-
ciężaniu stanowiska nie tylko Husserla, ale i Heideggera, ponieważ w prze-
ciwieństwie do nich traktuje człowieka jako byt cielesno-duszno-ducho-
wy oraz jako byt stworzony. Przezwyciężenie stanowiska filozoficznego 
Husserla i Heideggera dokonuje się – w ujęciu Stein – w chwili, gdy „(…) 
podmiot filozofujący zwraca się ku sobie i dostrzega przygodność swego cie-
lesno-duchowego bytu. Prawdziwe życie osoby ludzkiej jest życiem ducho-
wym, nadbudowane jest na życiu cielesno-dusznym (Machnacz, 1999, s. 61).

Razem z Schelerem i Franklem Edyta Stein podąża w swojej antropologii 
za trychotomicznym podziałem przytoczonym przez św. Pawła (1 Tes 5, 23). 
Postrzega ona człowieka jako dynamiczną jedność złożoną z ducha, duszy 
i ciała. Nie przedstawiając zbyt precyzyjnych definicji, stara się opisowo 
ukazywać przebieg wzajemnych relacji tych trzech warstw struktury bytu 
ludzkiego. Ukazuje witalne wzajemne odniesienia, a także dynamikę prze-
nikania się sfery duchowej, dusznej (psychicznej) oraz cielesnej (materialnej) 
(Stein, 2015, s. 86n).

Istnieje przedziwna jedność wszystkich tych wymiarów. W fenomeno-
logicznym opisie tej jedności Stein stosuje metodę opisową, a nie speku-
latywną. Na bazie chrześcijańskiego Objawienia sięga po biblijny model 
trójdzielny w antropologii, ale nadaje mu własne znaczenie, stosując metodę 



352 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

fenomenologiczną, która ułatwia opis dynamicznej jedności różnych warstw: 
ducha, duszy i ciała.

W swoim głównym dziele Byt skończony a byt wieczny Edyta Stein poda-
ła fenomenologiczne określenie osoby ludzkiej: „Osoba nosi i obejmuje 
«swoje» ciało i «swoją» duszę, jednocześnie jest przez nie noszona i objęta” 
(Gacka, 2019, s. 135). Dopiero z tak określonego pojęcia osoby pada światło 
na specyficzny byt człowieka.

Przyznając częściowo rację Heideggerowi, ukazuje, że w czasowości Da-
sein przebija się także wieczność, że w przygodności tegoż Dasein odsłania 
się Absolut. Chce ukazać dobitnie, że bez osoby Boga nie jest możliwie 
zrozumienie człowieka. I to właśnie było jej powołaniem (Machnacz, 1999, 
s. 69). Szczególnie tu chodzi o Trójcę Świętą.

Wolność i znaczenie  
egzystencjalno-duchowego wyboru

Jak pisze trafnie Anna Grzegorczyk: „«Natura–człowiek–Transcendencja», 
«ciało–dusza–duch», dusza osadzana w ciele, ciało zapominające swe natural-
ne uwarunkowania – te ciągi kategorialne są wyraźnie odgradzane w refleksji 
Stein przez czynniki czysto ludzkie: wolę i świadomość” (Grzegorczyk, 
2019, s. 165).

Czynnik świadomościowy i wolnościowy stanowią w koncepcji Edyty 
Stein „centrum personalne”, które zarządza charakterem i indywidualnością 
osoby (Grzegorczyk, 2019, s. 165).

Wybór egzystencjalno-duchowy czy decyzja, która zostaje podjęta przez 
człowieka, ma wpływ na proces personalizacji (ale także i depersonalizacji). 
Stein rozwija ten problem duchowego rozwoju czy duchowej transformacji 
w terminach filozoficznych, teologicznych i mistycznych (Grzegorczyk, 
2019, s. 166). To jest także wyraz antropologii integralnej. Dlatego wykłada 



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 353

te procesy duchowe „w języku fenomenologii konstytucji podmiotu, antro-
pologii struktury osoby lub antropologii teologicznej, albo też w zmetafory-
zowanym języku mistyki ‘twierdzy duchowej’” (Grzegorczyk, 2019, s. 166).

Efekt poznawczy jest podobny, ale w  kluczu Kierkegaardowskiego 
„albo, albo” lub ignacjańskiej kategorii duchowego wyboru, proponowanej 
w Ćwiczeniach Duchownych3.

Jak pisze dalej Grzegorczyk: „Świadomy i wolny człowiek konstytuuje 
się, jako osoba poprzez wybór, jakiego dokona, według jakiego wektora 
będzie podążał w swoim życiu. Przy czym – jak wskazują analizy Stein – 
wektor nastawiony na  duchowość formuje osobę w  kierunku Transcen-
dentnego Zła lub Dobra, demoniczności lub przebóstwienia” (Grzegorczyk, 
2019, s.  166). Są  to kategorie radykalnie duchowe, a  nie tylko psycholo-
giczne. Nie chodzi tylko o psychologiczny rozwój, ale kwestię Zbawienia 
Wiecznego.

Fiodor Dostojewski ująłby ten proces w perspektywie radykalnej alterna-
tywy chrystocentrycznego „Bogoczłowieczeństwa” i upadłego, demonicz-
nego w swej istocie „Człekobóstwa”, co odpowiada alternatywie obecnej 
u Stein: „osiągnięcia górnego pułapu człowieczeństwa” lub „pułapki diabel-
skiej”. Albowiem wektor skierowany na naturę ściąga ją w dół (Grzegorczyk, 
2019, s. 166). Ten upadek ma charakter infernalny.

A więc wektor duchowy decyduje o możliwości skoku w Transcendencję 
Zła lub Dobra. Wektor naturalistyczny – wciąga naturę lub animalność, która 
jednak nie może zatrzymać się – jak sądzę – na poziomie zwierzęcia i wpa-
da w wymiar infernalny. Zacytujmy jednak w całości analizę Grzegorczyk 
w tym celu, aby ją także uzupełnić. Pisze ona:

3	 Søren Kierkegaard, którego czytała razem ze św. Teresą i Ćwiczeniami Duchownymi 
Ignacego Loyoli, mógł także mieć wpływ na jej nawrócenie na chrześcijaństwo. Por. 
A. MacIntyre (2019). Edyta Stein. Prolog filozoficzny 1913–1922, s. 281n. Kraków.



354 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

Widać wyraźnie, że  w  sytuacji podejmowania wyborów neutralne „cen-

trum personalizacji” przekształca się w  proces postępującej persona-

lizacji bądź depersonalizacji, czyli „wzrastania” osoby w  kierunku 

demoniczności (popadanie w relacje z Duchem Zła) lub w kierunku pogłę-

biania człowieczeństwa (człowieczeństwo to przekraczanie siebie w kierun-

ku Transcendencji Dobra), albo też upadania poniżej osoby (przekraczanie 

człowieczeństwa w kierunku naturalizacji, animalizacji) (Grzegorczyk, 2019,  

s. 166).

Problem jednak polega na tym, należy powtórzyć raz jeszcze, że człowiek 
nawet w tym drugim przypadku nie może się zatrzymać na poziome zwie-
rzęcia i popada także w tym przypadku w wymiar duchowy demoniczny 
czy infernalny.

Pomiędzy Inicjacją i Kontrinicjacją

Radykalizm możliwego „zdemonizowania” (o którym zresztą mówi Ewan-
gelia) wynika z absolutnego charakteru wolności człowieka, który postuluje 
Stein, wnikliwie analizująca procesy duchowego wzrostu lub duchowe-
go upadku człowieka. Człowiek może podążać w kierunku Inicjacji lub 
Kontrinicjacji, bo jest radykalnie wolny (Posacki, 2002, s. 10–14).

Kontrinicjacja to rozwój duchowy, ale w niewłaściwym kierunku, w kie-
runku „duchowego zła”, które według Stein posiada rodzaj egzystencji:

Zło, jako wypaczenie woli stworzenia, wstrzymuje dopływ łaski i tym samym 

spotęgowanie istnienia, jakiego dokonuje łaska. Jest to wiec także istnienie, ale 

przeciw własnej pierwotnej naturze i kierunkowi istnienia, czyli w dosłow-

nym znaczeniu „odwrócone”. Nie niweczy ono natury i istoty, ale je „przekrę-

ca”, zmieniając w negatywne przeciwieństwo. Tę przemianę nazywa teologia 



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 355

„zatwardziałością w złu” lub „zapamiętałością”. Ludzie w swoim czasowym 

dojrzewaniu i rozwoju mogą stopniowo przyzwyczaić się do dobrego i do 

złego (Stein, 1995, s. 412).

Inicjacja i Kontrinicjacja to stopniowe wspinanie się po drabinie dobra 
lub zła, które trwale odkształca duszę.

W  każdym przypadku mamy do  czynienia z  pewnego rodzaju o n -
t o l o g i c z n ą  t r a n s f o r m a c j ą. Pisze o tym Stein dalej w kontekście 
tajemnicy i realnego istnienia zła: „Działanie woli stworzenia przeciwne 
woli Bożej nazywamy właśnie «złem». Jako twór woli jest czymś istnie-
jącym, należy nawet do rzędu tego, co najwyższe w zakresie bytu stwo-
rzonego” (Stein, 1995, s. 412). Oznacza to, że nasza myślicielka dostrze-
ga egzystencję i powagę zła, które jest w wolności wybierane i swoiście  
utrwalane.

Wolny podmiot  
i konieczność radykalnego wyboru

Edyta Stein w tym kontekście wprowadza nie tylko pojęcie „wolnego pod-
miotu”, ale też koncepcję „pustego ja”, poprzez które określa stan egzysten-
cjalno-duchowy podmiotu podejmującego decyzję wyboru drogi życiowej. 
Pisze ona:

Wolny podmiot – osoba – znajduje się jako taki w zupełnej pustce. Posia-

da siebie i może poruszać się we wszystkich kierunkach, a jednak właśnie 

wskutek tej absolutnej wolności trwa wyłącznie w sobie samym i jest skazany 

na bezruch. Albowiem to Ja sam [Selbst], które posiada, jest zupełnie puste 

i całą pełnię otrzymuje od królestwa, któremu podda się mocą swojej wolności 

(Grzegorczyk, 2019, s. 167).



356 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

Anna Grzegorczyk słusznie wysoko ocenia tę koncepcję pustego, wolne-
go ja dla personalizmu, a także dla humanistyki, która banalizuje zwykle tak 
pojętą wolność lub nawet jej zaprzecza (Grzegorczyk, 2019, s. 167).

W znakomitej interpretacji Fausta Goethego Edyta Stein ukazuje, jak 
„dusza przekraczająca próg świadomej wolności, wchodząc w sferę stric-
te duchową, dokonuje wyboru, poprzez który napełnia się duchem Zła” 
(Grzegorczyk, 2019, s. 167). Jest to prawdziwy p a k t  z   D i a b ł e m, który 
ma oparcie w głębokiej teologii św. Augustyna, którego wpływy są widocz-
ne w koncepcjach Stein. To może polegać na tym, że na skutek możliwości 
radykalnej wolności wyboru, dusza, „(…) wkraczając w Księstwo Złego 
Ducha, wpada w demoniczną pułapkę; przekraczając siebie w intelektualnej 
pysze i kreacyjności, oddaje się w nadnaturalne zniewolenie. Dusza Fausta 
przemienia się w kierunku nadnaturalnego Zła, otrzymuje nową demoniczną 
tożsamość” (Grzegorczyk, 2019, s. 167).

Jest to bardzo mocno powiedziane. Czy człowiek staje się wtedy Synem 
Diabła, przejmując jakby jego naturę, o czym pisał św. Jan Apostoł? Czy 
może należy do Potomstwa Szatana, jak to wyraził dosadnie mistyk Ludwik 
Maria Grignion de Monfort (de Monfort 2013, s. 45)? Zostawmy te ważne 
pytania z obszaru duchowości otwarte dla dalszych badań. Należy jednak 
się cieszyć, że Edyta Stein, podobnie jak Dostojewski i Kierkegaard, nie 
unika demonologii (w tym ciemnych i misteryjnych stron ludzkiej natury), 
co oznacza, że jej humanizm czy personalizm zachowuje głębię i integral-
ność, której nie posiada zbyt często współczesny humanizm.

Jak pisze Grzegorczyk, „przemiana nadnaturalna” człowieka interesowa-
ła Stein już od jej doktoratu O zagadnieniu wczucia, w którym już analizowała 
ten problem. Potem rozwijała go także w późniejszych pracach, ukazując 
proces przemiany we wspomnianych dwóch wektorach duchowości i anty-
duchowości (pseudoduchowości). W kierunku demonicznego zniewolenia 
lub w kierunku przebóstwienia człowieka, na gruncie personalizmu tryni-
tarnego (Grzegorczyk, 2019, s. 169).



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 357

Paradygmat antropologii integralnej, 
personalizmu integralnego i humanizmu 
integralnego

Edyta Stein była dla Jana Pawła II „postacią paradygmatyczną”, jak się wy-
raził do George’a Weigla 12 grudnia 1997 roku. Ogłaszając ją „świętą wo-
bec całego świata, jako wielką córkę Izraela i wierną córką Kościoła”, Jan 
Paweł II wynosił na ołtarze wzór kobiety, który opisał „syntezę” XX wieku 
i jego bolesnego poszukiwania p r a w d z i w e g o  h u m a n i z m u  (Gacka, 
2019, s. 157).

Zdaniem Jana Krokosa filozofia Stein jest na wskroś personalistyczna 
w swym podmiotowym źródle, jakim jest filozofujący podmiot. Posiada też 
charakter mądrościowy. Oznacza to, że dla Edyty Stein filozofia i teologia 
nie były czymś absolutnym, lecz „pozostawały w relacji służebnej najpierw 
względem jej osoby, a potem względem innych osób” (Gacka, 2019, s. 158).

Mówiliśmy wcześniej o  p e r s o n a l i z m i e  Edyty Stein. Co to znaczy? 
Philibert Secretan w swym wprowadzeniu do filozofii Stein pisze:

Personalizm oznacza spotkanie człowieka z jego godnością, której często sam 

nie szanuje; oznacza także wgląd człowieka w swą własną istotę, żywe zainte-

resowanie poznaniem siebie, które cechuje go, jako istotę duchową; oznacza 

zdolność odbierania wpływów naukowych i kulturalnych, która świadczy 

o jego duchowości; oznacza, w myśl jego przeznaczenia religijnego, dążenie 

ponad siebie (Gacka, 2019, s. 147).

Według prof. Półtawskiego personalizm Edyty Stein i Karola Wojtyły 
odpowiadają dokładnie temu określeniu i w swej istotnej treści są ze sobą 
całkowicie zgodne; różnią się jednak akcentami (Gacka, 2019, s. 147). Istnieje 
wiele analogii w twórczości Stein i Wojtyły. Podobnie jak wiele łączy Stein 
i Maksymiliana Kolbego jako proroków XXI wieku.



358 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

Dążenie ponad siebie, transcendowanie siebie, wewnętrzne życie du-
szy – czy też inaczej – „twierdza duchowa” to określenia charakteryzują-
ce personalizm Edyty Stein, pisze Gregorczyk. Sfera natury i sfera ducha, 
jako środowiska kształtowania się osoby z wyraźnym ukierunkowaniem 
wznoszenia się do stanu duszy zjednoczonej z Bogiem, wyznaczają drogę 
przekraczania siebie u osoby zdeterminowanej przez naturę (Grzegorczyk, 
2019, s. 165).

Edyta Stein pisze o „dziwnym pochodzie do wnętrza”, opisywanym 
przez świętych, „w którym dusza przemierza jednocześnie siebie samą 
od murów po najbardziej wewnętrzne wnętrze” (Stein, 1977, s. 333). W tym 
kontekście jasno konkluduje:

Jest to punkt pozwalający ustalić zgodność naszego przedstawienia z wy-

powiedziami świętych: ponieważ dusza jest tworem osobowo-duchowym, 

jej wnętrze, to, co jest najbardziej właściwe, jej istota, z której pochodzą jej 

władze i zmieniające się role życiowe, to nie jest jakieś nieznane X, które 

przyjmujemy dla objaśnienia doświadczalnego faktu duchowego, lecz jest 

to coś, co może się nam rozświetlić i stać się dostrzegalne, choć pozostanie 

zawsze tajemnicze (Stein, 1977, s. 333).

W epoce antyhumanizmu, humanizmu satanicznego, człekobóstwa 
i transhumanizmu, i posthumanizmu, i samoubóstwienia człowieka, per-
sonalizm integralny Edyty Stein posiada wyjątkowe i ogromne znaczenie, 
podobnie jak antropologia integralna, na której jest oparty, która sama w so-
bie ma ogromne znaczenie (w dobie różnych „psychologizmów”, redukcji 
duchowości do psychologii, materialistycznej i hedonistycznej pseudopsy-
chologii). Humanizm teocentryczny jest tu przypieczętowany egzysten-
cjalno–duchową transformacją mistyczną, podobieństwem do Chrystusa, 
a następnie pieczęcią męczeństwa. Dlatego w pełni można go nazwać hu-
manizmem czy personalizmem integralnym.



Pomiędzy duchem, duszą a ciałem…� 359

Bibliografia

Ave-Lallemant E. (1999). Aktualność Edyty Stein. W: Tajemnica osoby ludzkiej. An-

tropologia Edyty Stein, red. J. Machnacz, s. 141–146. Wrocław.

Ebner F.  (2016). Słowo i  realności duchowe. Fragmenty pneumatologiczne.  

Chojnice.

Frank S. L. (2007). Niepojęte. Ontologiczny wstęp do filozofii religii. Tarnów.

Frankl V. E. (1976). Homo patiens. Warszawa.

Gacka B. (2019). Personalizm trynitarny Edyty Stein. W: Splendor persona. Święta 

Edyta Stein Patronka Europy, red. B. Gołkowska, s. 129–160. Warszawa.

Ghabach J. (2004). La dimensione etica della persona umana in Jacques Maritain. 

Roma.

Gołkowska B. (red.) (2019). Splendor persona. Święta Edyta Stein Patronka Europy. 

Warszawa.

Grzegorczyk A. (2019). Personalizm Edyty Stein wobec współczesnego posthumanizmu. 

W: Splendor persona. Święta Edyta Stein Patronka Europy, red. B. Gołkowska, 

s. 161–187. Warszawa.

Herbstrith W. (1999). Myśl filozoficzna Edyty Stein. W: Tajemnica osoby ludzkiej. 

Antropologia Edyty Stein, red. J. Machnacz, s. 17–32. Wrocław.

Jan Paweł II (2019). Homilia wygłoszona w czasie beatyfikacji Edyty Stein, Kolonia 

1 maja 1987. W: Splendor persona. Święta Edyta Stein Patronka Europy, red. 

B. Gołkowska, s. 17–25. Warszawa.

Jaspers K. (2013). Kierkegaard. Toruń.

Krasicki J. (2003). Bóg, człowiek i zło. Studium filozofii Włodzimierza Sołowjowa. 

Wrocław.

Kraśniewska J. (2016). Antropologiczno-duchowy wymiar serca w teologii duchowości 

kardynała Tomáša Špidlíka. „Duchowość w Polsce” 18, s. 217–233.

Kühn R. (1999). Życie z bytu. O podstawowych intuicjach filozoficznych Edyty Ste-

in. W: Tajemnica osoby ludzkiej. Antropologia Edyty Stein, red. J. Machnacz, 

s. 93–105. Wrocław.



360 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

Lembek K-H. (1999). Wiara w wiedzy? O aporetycznej strukturze późnej filozofii Edyty 

Stein. W: Tajemnica osoby ludzkiej. Antropologia Edyty Stein, red. J. Machnacz, 

s. 125–140. Wrocław.

Łosski W. (1989). Teologia mistyczna Kościoła Wschodniego. Warszawa.

Machnacz J. (red.) (1999). Stanowisko Edyty Stein w „sporze wewnątrzfenomenologicz-

nym”. W: Tajemnica osoby ludzkiej. Antropologia Edyty Stein, red. J. Machnacz, 

s. 53–71. Wrocław.

MacIntyre A. (2019). Edyta Stein. Prolog filozoficzny 1913–1922. Kraków.

de Monfort L. M., św. (2013). Traktat o prawdziwym nabożeństwie do Najświętszej 

Maryi Panny. Częstochowa.

Mruszczyk M.  (2010). Człowiek w  „antropologii adekwatnej” Karola Wojtyły. 

Katowice.

Müller U., Neyer M. A. (2019). Edyta Stein. Życie niezwykłej kobiety. Kraków.

Nota J. H. (1999). Edyta Stein i Martin Heidegger. W: Tajemnica osoby ludzkiej. An-

tropologia Edyty Stein, red. J. Machnacz, s. 72–90. Wrocław.

Posacki A. (2002). Neospirytyzm i pseudopsychologie. Kraków.

Špidlík T. (2000). Prowadzeni przez Ducha. Kraków

Stein E. (2015). Budowa osoby ludzkiej. Wykład z antropologii filozoficznej. Kraków.

Stein E. (1995). Byt Skończony a Byt Wieczny. Kraków.

Stein E. (1977). Światłość w ciemności, t. 2. Kraków.

Tatar M. (2019). Europa bez krzyża – krzyż przyszłością. W: Splendor persona. Święta 

Edyta Stein Patronka Europy, red. B. Gołkowska, s. 103–128. Warszawa.



Henryk Jarosiewicz
UNIWERSYTET WROCŁAWSKI

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.10

Uczestnictwo  
jako warunek  
rozwoju osobowego

Participation as a condition of personal development

STRESZCZENIE

Celem artykułu jest przedstawienie psychologicznej koncepcji uczestnictwa. 

Uczestnictwo można ujmować jako czynność i jako wytwór. Jako czynność jest 

to akt woli, która spontanicznie wybiera to, co wybiera ktoś inny. Natomiast jako 

wytwór uczestnictwo jest nowym stanem osoby, jej cechą, dzięki której osoba 

dąży do szerszego dobra niż tylko dobro własne. Tak rozumiane uczestnictwo 

jest istotą socjalizacji.

Aby dookreślić zakres znaczeniowy pojęcia uczestnictwa autor zaproponował mo-

del podmiotu osobowego, w ramach którego wyróżnił cztery podstawowe aspekty 

aktywności człowieka w świecie: działanie, uczestnictwo, tworzenie i myślenie. 

Na bazie modelu omówione zostały geneza uczestnictwa, jego mechanizm oraz 

funkcje. Źródłem uczestnictwa jest przeżycie wartości relacji z osobą, na którą 

podmiot otwiera się właśnie w postaci uczestnictwa w jej życiu. Uczestnictwo 

nie jest kresem rozwoju; pełni ono funkcję dezintegracji struktur popędowych, 



362 � Henryk Jarosiewicz 

co pozwala na stworzenie własnego ja i wypełnienie go treścią, która składa się 

na tożsamość osoby.

Słowa kluczowe: podmiot osobowy, uczestnictwo, rozwój, wychowanie.

ABSTRACT

The aim of the article is to present the psychological concept of participation. 

Participation can be captured as an activity and as a product. As an act, it is an act 

of will that spontaneously chooses what someone else chooses. On the other hand, 

as a product, participation is a new state of a person, its characteristic by which 

a person strives for a greater good than only his own good. Participation understood 

in this way is the essence of socialization.

To clarify the scope of meaning of the concept of participation, the author proposed 

a model of a personal subject, within which he distinguished four basic aspects 

of human activity in the world: action, participation, creation and thinking. The 

genesis of participation, its mechanism and functions are discussed on the basis 

of the model. The source of participation is the survival of the value of the relation-

ship with the person to whom the entity opens itself in the form of participation 

in its life. Participation is not the end of development; it acts as a disintegration 

of the impulse structures, which allows you to create your own „I” and fill it with 

content that makes up the identity of the person.

Keywords: personal entity, participation, development, upbringing.

Wstęp

Twórcy psychologii humanistycznej podkreślają, że między i s t o t ą  czło-
wieka a jego i s t n i e n i e m  zachodzi skomplikowany proces s t a w a n i a 
s i ę  s o b ą, czyli osobą (Maslow, 1986; Rogers, 2014). Zatem człowiek 
w swoim życiu nie tylko ujawnia to, czym już jest (ludzka natura), ale staje 
się tym, czym jeszcze nie jest. Rozwój jest zmianą jakościową, a nie tylko 



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 363

ilościową. A jeśli tak, to pojawia się pytanie, jak można rozumieć zmiany 
jakościowe? Tadeusz Tomaszewski zauważa, że w rozwoju jakościowym 
chodzi o zmianę całej organizacji psychiki, która staje się przez to systemem 
bardziej doskonałym (1984). Dzięki temu rozwój nie jest wszechstronny, 
lecz staje się ukierunkowany. Na to, że ukierunkowanie życiowe jest istot-
ną cechą rozwoju indywidualnego zwracał uwagę już Alfred Adler (1948; 
1986). W podobnym kierunku idzie myśl Kazimierza Dąbrowskiego, który 
podkreśla, że mechanizm rozwoju polega na procesie „dezintegracji pozy-
tywnej”. Pozytywne znaczenie dezintegracji polega na tym, że umożliwia 
integrację psychiki na wyższym poziomie. W takim rozumieniu konieczna 
jest odpowiedź na kolejne pytanie, a mianowicie o genezę czy też czynniki, 
które są odpowiedzialne za proces dezintegracji, a zwłaszcza za reorganizację 
psychiki na wyższym poziomie. Dąbrowski opisał pięć poziomów rozwoju 
i wskazał trzy czynniki odpowiedzialne za rozwój (organizm, środowi-
sko i tzw. „czynnik trzeci”), lecz niejasny jest mechanizm pojawiania się 
zmian jakościowych. Pisze on: „Instynkt rozwojowy stwarza możliwości 
rekonstrukcji struktury pierwotnej, ale już na wyższym poziomie, po jej 
uprzednim rozbiciu” (1979, s. 4). Należałoby chyba rozumieć to w sensie 
metaforycznym, że jest coś tak mocnego i dogłębnego jak instynkt (popęd) 
lub też że rozwój osobowości jest również uwarunkowany biologiczne. Jest 
to jednak sprzeczne z tezą, że „rozwój osobowy” nie jest konieczny i doty-
czy tylko niektórych ludzi. Jedno i drugie pytanie, czyli pytanie o genezę 
i mechanizm, wymaga rekonstrukcji (opisu) procesu rozwojowego.

Wydaje się oczywiste, że z rozwojem mamy do czynienia wtedy, kiedy 
„osoba nie tyle czy nie tylko zachowuje się inaczej, ale że jest, stała się inna” 
(Brzezińska i Trempała, 2000, s. 230). Jednak łatwiej to zjawisko rozwoju 
trafnie wskazać, a więc o z n a c z y ć  odrębnym słowem, niż uchwycić z n a -
c z e n i e  tego terminu (Tatarkiewicz, 1988). Co bowiem mamy na myśli, 
używając terminów „osoba” oraz „stawanie się” osoby? Czy jest to, mówiąc 
metaforycznie, dojrzewanie takie, jak wzrastanie drzewka w ogrodzie, czy 



364 � Henryk Jarosiewicz 

też wzrastanie połączone z zaszczepieniem dziczki czymś szlachetniejszym? 
Bardzo trudno uchwycić t r e ś ć  tego, co stanowi stawanie się osoby s o b ą. 
Ponadto takie postawienie kwestii pozwala przypuścić, że są takie stany, 
kiedy osoba n i e  j e s t  jeszcze sobą lub nie jest w   p e ł n i  sobą; kim więc 
wtedy jest? Odpowiedź, jaką proponuje autor artykułu jest następująca: 
wówczas osoba uczestniczy w życiu innej osoby, która jest od niej dojrzalsza.

Wyjaśnianie życia osobowego jest trudne, dlatego obserwujemy ten-
dencję, aby mówić raczej o „człowieku” oraz o „przekształcaniu się” jego 

„systemu psychicznego” (Brzezińska, Appelt i Ziółkowska, 2011), niż o tym, 
co dla każdego jest faktem pierwotnym i oczywistym, tj. o osobie i jej róż-
nych stanach. Stany te dane są w bezpośrednim kontakcie z drugą osobą; 
wyczuwamy, że ktoś, kto przeżył śmierć osoby bliskiej, stał się inny, choć 
wygląda tak samo i nawet zachowuje się tak samo. Dlatego też mówienie tyl-
ko o psychice – zamiast o osobie, która wyraża się w życiu psychicznym – jest 
ułatwieniem pozornym. Zmiana osoby dana jest e m p i r y c z n i e; zmienia 
się c a ł y  człowiek, to znaczy zmienia się jego postępowanie, zmieniają się 
jego cele życia, a w konsekwencji również zachowania. To właśnie mamy 
na myśli, mówiąc, że ktoś j e s t  inny, że się zmienił1. Tymczasem w kontak-
cie z drugą osobą same „procesy psychiczne” nie są bynajmniej oczywiste, 
one są zawsze „czyjeś” i kogoś wyrażają2. Stwierdzenie „jestem smutny” wy-
raża stan osoby, która przeżywa siebie. A zatem konsekwentna, choć upraw-
niona metodologicznie, redukcja do procesów psychicznych wymagałaby 

1	 Czasami wskazywana tu „inność” staje się cechą choroby umysłowej. I znowu, nie 
chodzi tu chyba o samo funkcjonowanie psychiki, ale o pewien stan osoby, o specy-
fikę jej celów. Termin „wariat” pochodzi od łacińskiego varius, czyli „zmieniony”.

2	 Jak zauważa Władysław Witwicki, „F a k t y  p s y c h i c z n e  m a j ą  b y t  z a l e ż -
n y. A  że ten ktoś doznający nazywa się p o d m i o t e m  poznania, zatem i  fakty 
psychiczne nazywamy inaczej f a k t a m i  p o d m i o t o w y m i, subiektywnymi. 
Równie dobrze, choć bardzo brzydko, można by mówić, że są to fakty «ktosiowe»” 
(1997, s. 220).



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 365

rezygnacji z zaimka osobowego „ktoś” i rezygnacji z poznawania rozwoju 
osobowego na rzecz samych zmian psychicznych lub psychofizycznych.

Psychologia humanistyczna, przeciwnie, redukuje aktywność do zjawisk 
osobowych, co wymaga swoistej metodologii. Jej źródła znajdują się w egzy-
stencjalizmie. Egzystencjalizm podkreśla wolny wybór i odpowiedzialność 
za tworzenie własnego życia. Abraham Maslow w swej znanej pracy W stronę 
psychologii istnienia (1986) zadaje pytanie, „czego psychologia może nauczyć 
się od egzystencjalistów” (1986, s. 17). Zauważa, że w grę wchodzą dwie 
kwestie: egzystencjalizm kładzie „silny nacisk na  p o j ę c i e  t o ż s a m o ś c i”, 
ponadto „psychologia egzystencjalna opiera się na  f e n o m e n o l o g i i, 
to znaczy stosuje osobiste, podmiotowe doświadczenie” (1986, s. 18; wyróż-
nienie HJ). Zagadnienie tożsamości, które dalej omawiamy, związane jest 
z faktem, że „osoba jest zarówno aktualizacją, j a k  i  potencjalnością” (1986, 
s. 19). Egzystencjalizm zakłada więc odróżnienie w rzeczywistości dwóch 
porządków: istoty rzeczy, a więc potencji (możności), oraz istnienia. Istota 
jest celem, do urzeczywistnienia którego każdy podmiot dąży, zaś porządek 
istnieniowy, czyli egzystencjalny, tworzy stan rzeczywistego istnienia, przez 
które podmiot żywy, w procesie rozwojowym, przechodzi aż do osiągnięcia 
pełni swej natury. Rzeczywistość nie jest czymś statycznym i gotowym, lecz 
jest d y n a m i c z n a  w procesie stawania się, ponieważ każdy byt przechodzi 
od swej potencji, tj. czystej możności bycia, do aktu, czyli swej realizacji. 
Dlatego właśnie można być osobą ontologicznie, w możności, a zarazem 
stawać się sobą.

Rozwój, czyli aktualizacja potencjalności, wymaga odpowiednich wa-
runków. Warunkiem zasadniczym dla osoby, o której mówimy, że jest istotą 
społeczną, jest uczestnictwo. W artykule pokazujemy, że podmiot aktu-
alizuje się, to znaczy staje się osobą oraz istnieje jako osoba, p o n i e w a ż 
uczestniczy w relacjach społecznych. Warto zwrócić od razu uwagę, że psy-
chologia społeczna zwykle inaczej kładzie akcenty: społeczność w p ł y w a 
na jednostkę, która broni się przed tym wpływem, aby nie stracić swego 



366 � Henryk Jarosiewicz 

ja. W opozycji do tego poglądu podkreślamy, że osoba, niejako ze swej 
społecznej natury, a k t y w n i e  uczestniczy we wspólnocie i dzięki temu 
właśnie tworzy swoje ja. Trudno być ja poza my. W języku polskim termin 

„osoba” wskazuje na dystansowanie się wobec grupy, w której się wcześniej 
uczestniczyło3.

Pojęcie rozwoju  
oraz specyfika rozwoju osobowego

Rozwój jako czynność i wytwór

Aby w sposób jasny mówić o rozwoju rozumianym jako proces aktualizacji 
(stawania się), wygodnie jest skorzystać z aparatu pojęciowego koncepcji 
czynności i wytworów Kazimierza Twardowskiego (1965). Odróżniamy 
wówczas dwa aspekty tego zjawiska, mianowicie rozwój jako c z y n n o ś ć 
i rozwój jako w y t w ó r  tej czynności. W pierwszym znaczeniu rozwój jest 
czynnością, która powstaje w wyniku aktualizacji dynamizmów podmiotu 
w jego relacjach ze światem lub w relacjach wewnętrznych. Czynność ta jest 
procesem przejścia od potencji do aktu (jest to aktualizacja genotypu). Pro-
ces ten jest dany empirycznie, zarówno w obserwacji, jak i w odczuciu we-
wnętrznym. W drugim znaczeniu rozwój jest względnie trwałym wytworem 
procesu aktualizacji; jest to względnie trwała z m i a n a  stanu podmiotu, 
który staje się coraz bardziej zorganizowanym układem (systemem). Według 
Mieczysława Kreutza rozwój „jest ciągłym przekształcaniem się całego życia 
psychicznego, które staje się coraz bogatsze” (2005, s. 13). Pojawia się zatem 
pytanie o czynniki, które wpływają na kształt życia psychicznego.

3	 Jak podaje Bruckner, „Słowianin urobił od zwrotu o sobie (samym) przysłówek osob’, 
‘osobnie’ (...) podczas spólnoty, a później każdy język z osob’ dalsze wywodził; po-
dobnie łac. persona (z per se, t.j. ‘dla siebie’)” (1985, s. 384).



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 367

W literaturze wskazuje się na liczne uwarunkowania rozwoju. Widzi się 
je w genotypie, w czynnikach środowiskowych (potrzeby4) lub w relacjach 
ze światem. W ujęciu relacyjnym potrzebę rozumie się szerzej niż tylko jako 

„właściwość” samego podmiotu, wskazuje się na znaczenie określonych 
relacji ze światem. Jak pisze Joseph Nuttin,

Potrzeba jest dla nas w znacznie większej mierze koniecznością pewnych form 

kontaktu ze środowiskiem poprzez zachowanie niż stanem wewnątrzustro-

jowym. Przedmiotem potrzeby są  s t o s u n k i  między organizmem a środo-

wiskiem: potrzeba stanowi s i ł ę, która dąży do ustanowienia czy podtrzy-

mania określonej struktury tego typu relacji. W punkcie wyjścia potrzeba nie 

ma zwykle konkretnego przedmiotu, a jest d ą ż e n i e m  do znalezienia typu 

w ł ą c z e n i a  s i ę  w świat, tj. kontaktu z przedmiotem przez zachowanie się – 

kontaktu, który ustanowi relację wymaganą dla należytego funkcjonowania 

psychiki (1968, s. 258; podkr. HJ).

W takim rozumieniu sam podmiot dąży do „włączenia się” w świat, 
lub – innymi słowy – do uczestnictwa w świecie. Z jednej strony mamy 
dane, w obserwacji, zachowanie się podmiotu, z drugiej zaś w y j a ś n i a m y 
to zachowanie poprzez wskazanie na siłę, która dąży do nawiązania relacji 
ze światem. Aby takie wyjaśnienie było faktycznie zrozumiałe, niezbędne 
jest odwołanie się do modelu, w obrębie którego wskażemy desygnaty pojęć, 
za pomocą których opisujemy życie psychiczne.

4	 Według Kazimierza Obuchowskiego potrzeba to „właściwość osobnika X, polega-
jąca na tym, że osobnik X bez przedmiotu Y nie może normalnie funkcjonować, tj. 
uzyskać optymalnej sprawności w zachowaniu siebie i gatunku oraz w zapewnieniu 
własnego rozwoju” (1965, s. 95).



368 � Henryk Jarosiewicz 

Rozwój osobowy

MODEL PODMIOTU OSOBOWEGO

Na rysunku 1 przedstawiamy model podmiotu osobowego, który pozwoli 
na wyjaśnienie mechanizmu aktywności. Ujmujemy ją jako czynność pod-
miotu, która jest uwarunkowana relacjami ze światem i której zewnętrznym 
wyrazem są  różne wytwory. Pojęcie „czynności” oznacza aktualizację 
odnośnego dynamizmu, zaś „wytwór” to  zmiana stanu podmiotu lub 
zmiana innego podmiotu, który staje się „materiałem” działania5. Czyn-
ności podmiotu określamy takimi terminami jak działanie, zachowanie 
lub postępowanie, zależnie od specyfiki dynamizmu, którego są wyrazem. 
Jest to  zatem model podmiotu d y n a m i c z n e g o, czyli takiego, który 
charakteryzuje się określonymi s i ł a m i, które są źródłem jego aktywności. 
Zarówno te siły, jak i czynności, w których się one przejawiają, mogą być 
obiektywizowane, zarówno przez sam podmiot, który na bazie samowie-
dzy tworzy sobie jakieś przedstawienie poznawcze („ja przedmiotowe”), 
jak i  w  obrębie nauki, jaką jest psychologia. W  psychologii próbę zary-
sowania modelu zjawisk psychicznych podjął Mieczysław Kreutz (1949); 
wskazał on  na elementy spostrzeżeniowe, intelektualne, emocjonalne 
i wolicjonalne. Przedstawiony model jest kontynuacją tamtych poszukiwań 
(zob. Jarosiewicz, 2018).

Rysunek 1 ilustruje, że aktywność jest to aktualizacja dynamizmu pod-
miotu w relacjach ze światem. Termin „dynamizm” (siła, stan potencjalny) 
wskazuje na różne, dane empirycznie i odróżnialne umysłowo, możności 
podmiotu. W określonych warunkach (relacjach) mamy do czynienia z po-
jawianiem się różnych czynności: czynności fizycznych i psychicznych 
(zmysłowych oraz umysłowych) oraz ich wytworów (Twardowski, 1965). 
Dynamizm materialny ciała wyraża się w postaci czynności materialnych 

5	 Termin „stan” jest pojęciem bardzo szerokim, ogarnia k a ż d y  u k ł a d  e l e m e n -
t ó w, który można zobiektywizować, czyli ująć poznawczo jako „przedmiot”.



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 369

(fizycznych), zaś dynamizm zmysłowy i umysłowy dany jest w postaci 
czynności zmysłowych i umysłowych.

Rysunek 1. Relacje podmiotu ze światem i czynności psychiczne

RELACJE I CZYNNOŚCI

Podstawowe czynności (aktualizacje podmiotu) zobrazowane są na rysunku 
na dwóch osiach. Oś pionowa ilustruje dynamizm podmiotu na poziomie 
ciała i na poziomie umysłu. Natomiast oś pozioma to dynamizm zmysłowy, 
związany z relacjami ze światem, które warunkują aktualizację podmiotu. 
Poniżej omawiam cztery podstawowe rodzaje czynności.

Czynności materialne są aktualizacją r e a k t y w n o ś c i  c i a ł a, która jest 
przejawem dynamizmu materialnego. Dynamizm reaktywny ciała pozwala 
na doznawanie bodźców i na reakcje ciała. Dynamizmy wyższe: zmysło-
wy i rozumowy są to zjawiska pozacielesne, choć z ciałem nierozerwalnie 



370 � Henryk Jarosiewicz 

związane (uwarunkowane)6; czynności i wytwory tych dynamizmów okre-
ślamy terminem „psychika”. W konsekwencji aktualizacji czynności psy-
chicznych obok reakcji ciała można obserwować inne czynności materialne, 
określane jako psychofizyczne, takie jak emocje i ruchy dowolne.

Zjawiska emocjonalne pojawiają się dlatego, że obok reaktywności, czyli 
zdolności do reakcji, podmiot dysponuje inną zdolnością, określaną jako 
emotywność. Emotywność jest to swoista wrażliwość na wartości, a więc re-
lacje, w jakich znajduje się człowiek. Wrażliwość na wartości ma u człowieka 
charakter spontaniczny, samorzutny. Wyrazem emotywności jest doznanie 
zmysłowe, to jest u c z y n n i e n i e  układu nerwowego (zmysłu), rozumia-
ne jako zmiana stanu zmysłu. Zmianę tą oznaczamy terminem „emocja”. 
Wyróżniamy emocje steniczne7 i asteniczne. Natomiast ruchy dowolne 
są wyrazem innej zdolności podmiotu, oznaczanej terminem „wola”. Wola 
jest to naturalna zdolność osoby do władania sobą. Jej przejawem są takie 
ruchy dowolne jak chodzenie, mówienie itd.

Zarówno reaktywność, jak i emotywność oraz wola są to zdolności wro-
dzone, które jednak są uwarunkowane dyspozycjami i zmieniają się wskutek 
doświadczenia. Podstawowe dyspozycje zmysłowe to wrażliwość i pobudli-
wość. „Wrażliwość” jest to dyspozycja do doznawania, to jest do ustosunko-
wania się do określonego działania pod kątem jego w a r t o ś c i; warunkuje 
ona doznawanie wartości stanu ciała i stanu środowiska, choć wartość ta nie 
od razu jest „odczytana”, to znaczy przeżyta uczuciowo i zreflektowana. 
Natomiast „pobudliwość” jest to dyspozycja do spostrzegania określonych 
podniet, które ukierunkowują działanie (ruchy dowolne).

6	 Na użyteczność odróżniania relacji wzajemnego przyczynowania i relacji warunko-
wania wskazał Tadeusz Tomaszewski (1979).

7	 Nazwa pochodzi od  gr. słowa sthenos, tj. „siła”. Emocje steniczne wzmagają goto-
wość człowieka (lub zwierzęcia) do działania, tj. do walki, obrony, ucieczki. Emocje 
asteniczne powodują dezintegrację popędowej reaktywności i pozwalają na pasyw-
ną orientację w doznawanych relacjach.



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 371

Oś pozioma ilustruje czynności dynamizmu zmysłowego, które aktu-
alizują się w dwóch rodzajach relacji: w relacjach instrumentalnych oraz 
w relacjach zależności. W związku z tym pojawiają się dwojakie czynności 
psychiczne. Mianowicie doznanie (zmiana zmysłu) jest „odczytane” przez 
psychikę na dwa sposoby, jako przeżycie i poznanie. Przeżycie i poznanie 
określają dwa dopełniające się (komplementarne) aspekty aktywności: rela-
cje zależności warunkują określenie c e l u  życia, zaś instrumentalne – okre-
ślają dostępne ś r o d k i  (sposoby) realizacji celu. Gdy chodzi o przeżycie, 
to jego funkcją jest ocena wartości relacji, w jakiej znalazł się podmiot, czyli 
uznanie jej za odpowiednią (pożądaną, dobrą) lub nie; wytworem przeżycia 
jest uczucie (przyjemność lub przykrość)8. Natomiast poznanie jest to czyn-
ność obiektywizacji, czyli przejęcie treści tego, „co” było spostrzegane; 
wytworem poznania jest informacja (wiedza).

W potocznym rozumieniu podkreśla się różnicę między światem uczuć 
i wiedzą, inaczej mówiąc: między „sercem” a „umysłem”. Chociaż ich funk-
cje są zupełnie odmienne, to nie są one sprzeczne, lecz komplementar-
ne, czyli dopełniające się. Serce to ten sektor naszego życia wewnętrznego, 
dzięki któremu orientujemy się, czy nasze położenie życiowe (jakość życia) 
jest dobre czy złe, oraz dążymy do zmiany tego położenia, do  p o w r o t u 
do tego, co było przeżyte jako przyjemne lub do unikania przykrości. Dą-
żenia inicjują aktywność. Umysł to miejsce myślenia, to znaczy tworzenia 
przedstawień świata i siebie, wydawania sądów i podejmowania decyzji 
o sposobach poprawy położenia życiowego. Treści poznania pozwalają 
na realizację dążeń poprzez wzajemne oddziaływanie podmiotu i świata. 
Nie jest to już proste działanie, które jest reakcją na bodziec, ale zachowanie 

8	 Jest to zarówno relacja do własnego organizmu, jego stanu, jak i do doznawanych 
relacji ze światem. W pierwszym wypadku przeżycie przykrości chroni homeostazy, 
w drugim zaś osoba uczy się przeżyć związanych z uczestnictwem, czyli heterosta-
tycznych.



372 � Henryk Jarosiewicz 

się, które wyraża złożone życie psychiczne, a zwłaszcza dążenie do zmiany 
położenia życiowego na bardziej korzystne.

Treści przeżycia (uczucia i dążenia) i poznania (wiedza) warunkują czyn-
ności dynamizmu r o z u m u, który, choć uwarunkowany wytworami czyn-
ności zmysłowych, wykracza poza te czynności. Dynamizm rozumu posiada 
dwa aspekty (funkcje): czynność woli (chcenie) i intelektu (pojmowanie). 
Wola jest to zdolność do kierowania sobą (władania sobą) w dążeniu do co-
raz to wyższej jakości życia; jest ona dana empirycznie w postaci przeżycia 
sprawczości („chcę”). Termin „intelekt” oznacza zdolność do myślenia, 
a więc pojmowania, wydawania sądów oraz rozumowania.

Jak z powyższego widać, czynności i wytwory poziomów niższych stają 
się w a r u n k a m i  dla czynności poziomów wyższych lub też ich m a -
t e r i a ł e m. Na przykład czynności intelektu są uwarunkowane treściami 
poznania zmysłowego, ale poznanie zmysłowe nie jest przyczyną tworze-
nia pojęć. Z kolei zaś, idąc w kierunku działania, czynności dynamizmów 
wyższego poziomu i n t e g r u j ą  w sobie poziomy niższe. Na przykład 
czynności woli integrują reaktywność ciała, czego wyrazem jest ruchliwość 
cielesna. W ten sposób powstają zjawiska psychosomatyczne, a więc zacho-
wania sytuacyjne i postępowanie, którego cele są pozasytuacyjne.

WYTWORY I ICH ORGANIZACJA

W przedstawionym w tym tekście modelu obok czynności wyróżniamy rów-
nież cztery rodzaje, różnych jakościowo, wytworów. Na osi pionowej (zob. ry-
sunek 2) mamy ilustrowane wytwory materialne ciała i wytwory niematerial-
ne, tj. umysłowe. Wytwory materialne oznaczamy jako „podmiotowe”, gdyż 
są to różne stany podmiotu, zarówno stany ciała, jak i jego emocje oraz wola9.  

9	 Termin „podmiot” oznacza każdy byt, który istnieje i  działa. Podmiotem jest za-
równo słońce, jak i byty ożywione, takie jak rośliny, zwierzęta i człowiek. Jeśli pod-
miot jest poznany, to istnieje w postaci „przedmiotowej”, to znaczy jako poznana 
treść. Stąd powstał rzeczownik odsłowny „przedmiot”. Ten sam podmiot: człowiek 



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 373

Stany te wyrażają się w aktywnym działaniu oraz w pasywnej zmianie stanu 
podmiotu, związanej z działaniem (doznaniem) innych podmiotów.

Działanie jest to wytwór zdolności woli do władania sobą, w którym 
można wyróżnić składową temperamentalną (emocje wzruszenia i podnie-
cenia) oraz cel i sposób zachowania się. „Cel jest projektowanym stanem 
rzeczy, który jednostka zamierza osiągnąć po  podjęciu działania” (Ko-
zielecki, 1987, s. 23). Na przykład: być dobrym lekarzem po ukończeniu 
studiów. Ów projekt jest stanem umysłu, który odzwierciedla przyszłe zdol-
ności podmiotu po zrealizowaniu celu. Cele działania to treści, za pomocą 
których myślimy, są to wytwory niematerialne rozumu, znaczenia, które 
są – co do pochodzenia – przedmiotowe, gdyż związane są z poznaniem 
siebie i świata.

Funkcją wytworów niematerialnych jest orientacja w świecie i regula-
cja relacji ze światem. Wytwory umysłowe, czyli o b r a z  rzeczywistości, 
są coraz lepsze z uwagi na zmieniającą się jakość orientacji. Początkowo 
jest to orientacja intuicyjno-wrażeniowa, następnie zaś – w wyniku rozwoju 
dynamizmów zmysłowych – obrazowa, w końcu zaś – abstrakcyjna, czyli 
pojęciowa.

Wytwory podmiotowe materialne dane są w doświadczeniu zewnętrz-
nym. Każdy podmiot, zarówno nieożywiony, jak i ożywiony, może być 
obserwowany. W obserwacji widzimy, że człowiek działa i podlega działaniu 
zgodnie z prawami fizyki oraz reaguje w odpowiedzi na materialne bodźce 
otoczenia. Na tym poziomie badania człowieka powstaje behawioryzm.

Ale obserwujemy też, że podmioty żywe nie tylko reagują, ale „odpowia-
dają” na sytuację w postaci działania. Aktywność psychiczną, która służy 
p r z y g o t o w a n i u  takiej odpowiedzi określmy terminem „zachowanie”10. 

może stać się przedmiotem wielu nauk, z których każda poznaje go – uprzedmiota-
wia – w innym aspekcie.

10	 Jak podkreśla Joseph Nuttin, zachowanie „(…) określa o d p o w i e d ź  z n a c z ą c ą, 
jaką daje istota obdarzona psychiką (w tym wypadku człowiek) na  s y t u a c j ę , któ-



374 � Henryk Jarosiewicz 

W przypadku człowieka dysponujemy materiałem empirycznym, który 
pozwala na zrekonstruowanie procesu przygotowania odpowiedzi na sytu-
ację, która jest dana w postaci przeżycia i poznania. Na materiał ten składają 
się tzw. doświadczenia wewnętrzne: czucia, odczucia oraz wyobrażenia 
umysłowe, dane dzięki czynności refleksji.

Rysunek 2. Wytwory czynności psychicznych

ra również ma jakieś z n a c z e n i e. Tak więc zachowanie się w szerokim sensie tego 
słowa obejmuje c a ł o k s z t a ł t  ż y c i a  p s y c h i c z n e g o  c z ł o w i e k a. Wszystkie 
funkcje naszego życia psychicznego uczestniczą w różnym stopniu w konstruowa-
niu pewnego ś w i a t a, czy pewnej s y t u a c j i. Postrzeganie, wyobraźnia, pamięć, 
inteligencja, uczuciowość i  potrzeby –  wszystkie te  elementy składają się na  to, 
że człowiek w danym momencie znajduje się w danej sytuacji i że na każdą sytuację 
r e a g u j e  tym czy innym s p o s o b e m  d z i a ł a n i a: wahaniem, rozmyślaniem, 
oczekiwaniem, tym, że idzie w pewnym kierunku itp.” (1968, s. 27).



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 375

Czucie pozwala na zmysłowe poznanie własnego organizmu, które po-
zwala na władanie nim w postaci ruchów dowolnych. Jest to mechanizm 
samostanowienia, na który składa się p o s i a d a n i e  motywów, które od-
działywają na wolę, oraz p a n o w a n i e  sobie, to jest zdolność woli do wła-
dania sobą. Mechanizm samostanowienia rozwija się wraz z dojrzewaniem 
woli, co dalej opisujemy.

Odczucie jest to czynność doświadczania własnych uczuć. Mogą to być 
uczucia podstawowe, związane ze stanem ciała (np. głód), jak i uczucia 
wyższe, dzięki którym człowiek orientuje się w swoim położeniu w „cie-
le” społecznym, a nawet w świecie wartości. Zarówno głód, jak i gniew 
związany z lekceważeniem są odczuwane jak przykrość. Trafne odczytanie 
znaczenia własnego położenia w świecie wymaga zatem pewnej dojrzałości. 
Odczuwamy też stany innych osób.

Należy wskazać na dwa ważne pośrednie skutki odczuć. Pierwszym 
jest orientacja introwertywna podmiotu, a więc zwrot uwagi na samego 
siebie, na stan własnych uczuć i dążeń. Z tego, że doświadczamy wytworów 
(uczuć), wnioskujemy o czynności przeżycia, uczucie jest bowiem wytwo-
rem przeżycia wartości relacji. Trwałym wytworem przeżyć jest g o t o w o ś ć 
do uczestnictwa w pewnych relacjach ze światem, co można określić jako 

„oswajanie się”. Brak pożądanych relacji powoduje pragnienie (jest to wy-
twór przeżycia braku) oraz dążenie do powrotu do optymalnego położe-
nia życiowego. Drugim skutkiem odczuć jest samowiedza, czyli wiedza 
o własnym życiu wewnętrznym, która powstaje na bazie doświadczenia 
wewnętrznego. Jest to wiedza bezpośrednia, gdyż nie wymaga zmysłów, 
i pewna, choć nie od razu jasna. Nikt nie wątpi, że się źle czuje, ale często 
nie wiadomo, dlaczego.

Zakres i trafność samowiedzy są zależne od wielu czynników. Jak łatwo za-
uważyć, odczuwanie uczuć nie jest równoznaczne z ich poznaniem, a stwier-
dzenie, „że” coś istnieje i odpowiada (nie odpowiada) osobie, nie oznacza, 
że wie ona, „co” to jest. To wymaga nowej czynności, którą oznaczamy 



376 � Henryk Jarosiewicz 

mianem „refleksji”, której funkcją jest nadawanie własnych z n a c z e ń  temu, 
co jest poznawane i odczuwane. Refleksja pozwala na orientację we własnym 
położeniu i na jego zmianę, co określamy mianem regulacji. Dzięki temu 
osoba kieruje sobą i swoim życiem.

Dążenia są to zjawiska podmiotowe, a więc pewne stany podmiotu, ale 
niematerialne; są one wytworem przeżyć. Przeżycie jest czynnością oso-
by (nie zaś: jej organizmu), która polega na  u w e w n ę t r z n i e n i u, czyli 
upersonalizowaniu stanu podmiotu oraz jego relacji. Człowiek żyje, zaś 
jako osoba jest zdolny do przeżywania j a k o ś c i  swego życia11. Dążenie 
(uczucie) jest względnie trwałym stanem osoby. Stan ten nie jest jednak – 
od razu – ani poznany, ani reflektowany. Człowiek „odpowiada” uczuciowo 
na sytuację, dążąc do powrotu uczuć przyjemnych, a unikając przykrych. 
Funkcją przeżycia jest subiektywna ocena wartości relacji, w ślad za czym 
idzie o t w a r c i e  s i ę  na uczestnictwo w relacjach uznanych za wartościowe 
(odpowiednie).

W modelu przedstawionym na rysunku 2 mamy ilustrowane cztery prze-
jawy ludzkiej aktywności: działanie, uczestnictwo, twórczość oraz myślenie. 
Możemy to zrekapitulować jak następuje:

Podmiot d z i a ł a  i  poznaje motywy działania. Poznanie dostarcza 
różnych s p o s o b ó w  działania. Podmiot działa „przedmiotowo” (racjo-
nalnie). Poznany przedmiot istnieje w podmiocie jako motyw (wrażenie, 
wyobrażenie), a z chwilą podjęcia działania podmiot istnieje – intencjonal-
nie – w przedmiocie („chcę TEGO”).

Ale podmiot również d o z n a j e  działania i przeżywa wartość tego, czego 
doznaje, a to modyfikuje nie tyle sposób działania, co jego cel. Na przykład 

11	 Termin „przeżycie” wskazuje na jedno z fundamentalnych zjawisk życia psychicz-
nego, które jest bardzo trudne do zdefiniowania. Roman Ingarden pisze, że możli-
we jest „(…) ujęcie przeżycia świadomego jako zjawiska symptomatycznego. Pojmuje 
się je wówczas jako przejaw istnienia i życia pewnego określonego realnego indywi-
duum cielesno-psychicznego” (1987, s. 21).



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 377

doznaje stanu swego ciała i przeżywa to jako zmęczenie, zatem kończy pracę. 
Albo też doznaje stanu grupy i wchodzi w relację uczestnictwa i angażuje 
się na rzecz wspólnoty. Przeżycie relacji społecznych p o s z e r z a  egzy-
stencjalnie podmiot, istnieje on w dobru, w którym uczestniczy jako część 
większego organizmu społecznego (rodzina, grupa klasowa itd.).

Trzecie słowo-klucz to  t w ó r c z o ś ć. Twórczość ta jest rozumiana dwo-
jako. Jako rozwój życia uczuciowego, np. w postaci wyobraźni twórczej 
i jako tworzenie własnego „ja”.

Na poziomie orientacji wyobrażeniowej powstają nowe uczucia, czyli 
optymalne relacje ze światem. Ktoś, kto był kochany, może również kochać, 
a miłość ta może wykraczać poza same emocje, może być odpowiedzią 
na wartość drugiej osoby i jej potrzeby (miłość życzliwości). Następuje przej-
ście od uczuć, które są zjawiskiem niematerialnym, do uprzedmiotowienia 
ich treści.

Ponieważ podmiot odczuwa nie tylko swoje uczucia, ale też siebie samego 
jako „centrum” różnych uczuć, zatem możliwe jest stworzenie odzwiercie-
dlenia własnej osoby w postaci ja. Jest to twórczość we właściwym tego słowa 
znaczeniu, twórczość analogiczna do uchwycenia treści pojęcia. Można 
powiedzieć, przez analogię, że podmiot pojmuje sam siebie, swoje dążenia.

Własne ja wyłania się niejako z relacji z  jakimś ty. Obok gotowości 
do uczestnictwa kształtuje się inna gotowość: gotowość do bycia sobą. Dzię-
ki odczuciu ja pojawia się w obrazie świata i staje się celem aktywności. Ge-
neza tego celu jest podmiotowa. Początkowo znaczenie ja jest niejasne, ale 
cel może być obiektywizowany przez myślenie, które dostarcza samowiedzy.

Przejście od ćwiartki III do IV wymaga przejścia z orientacji intrower-
tywnej do orientacji ekstrawertywnej. Odczuwane treści mogą być tylko 
odzwierciedlone umysłowo, jako ja, ale mogą też być obiektywizowane 
przez poznanie. Nie jest to łatwe. Zadaniem myślenia jest przejście od celu 
autonomicznego, ale o  genezie podmiotowej, do  celu przedmiotowe-
go. Na przykład od: chcę być sławny, do: chcę odkryć lekarstwo na raka. 



378 � Henryk Jarosiewicz 

Obiektywizacja własnego ja sięga do treści, z którymi osoba miała kontakt 
w uczestnictwie. Myśląc o sobie jako mężczyźnie, młody chłopak sięga 
do swoich doświadczeń w relacjach z ojcem. O ile w przeżyciu podmiot 
istnieje w dobru, to myślenie pozwala na rzeczową reprezentację tego dobra 
w podmiocie, na tworzenie celów i sposobów ich realizacji. Czym innym 
jest samemu być celem (skrajnie jest to egotyzm), a czym innym określić 
dobro/cel, w którym osoba się spełnia.

REFLEKSJA

Terminem „myślenie” oznacza się czynność refleksji (Twardowski, 2013, 
s. 141nn). Refleksja jest poznaniem tego, co odzwierciedlone (wrażeń, wy-
obrażeń i pojęć), jest to zatem „poznanie poznanego”. U człowieka poznanie 
rozumiane jako przejęcie treści dopełnia się myśleniem, w którym – obok 
pojęć – można wyróżnić sądy i rozumowania.

Powiedzieliśmy wcześniej, że uczucia dane są, co do swej treści, pośred-
nio, pod warunkiem ich odczucia wewnętrznego. Również poznanie i jego 
wytwory są dane nie bezpośrednio, lecz wtórnie, jako umysłowe odzwier-
ciedlenie treści. Są to treści powstające spontanicznie, dane jako wrażenia, 
wyobrażenia i pojęcia oraz treści będące wytworem poznania refleksyjne-
go. Również podmiotowe cele aktywności, jak to wyżej podkreśliliśmy, 
wymagają refleksji nad dobrem, w jakim podmiot uczestniczy.

Treści, które są materiałem dla czynności refleksji, są dwojakie, gdy chodzi 
o genezę. Z jednej strony jest to odzwierciedlenie wiedzy, z drugiej zaś repre-
zentacje uczuć oraz dążeń osoby. Treści wiedzy odzwierciedlają się jako wra-
żenia, zaś uczucia – jako zjawiska niematerialne – wyrażają się p o ś r e d n i o, 
korzystając z treści poznania, jako wyobrażenie twórcze bądź wręcz fantazje. 
Bezpośrednio stany uczuciowe są oznaczane za pomocą słów, np. „jestem 
smutny”. Odczuwane stany uczuciowe powodują, że człowiek „widzi” świat 
i siebie swoiście. Pewne rzeczy (relacje) są odzwierciedlone jako osobiście 
ważne, a powstające obrazy rzeczywistości nabierają kolorytu uczuciowego. 



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 379

W związku z tym zawsze zwracano uwagę na fakt, że uczucia powodują 
bezwiedne wybory12, czyli uleganie pewnym sytuacjom lub osobom.

Zarówno informacje, jak i uczucia powstają spontanicznie, to jest od-
zwierciedlają „się”. Funkcją jednych i drugich jest o z n a c z e n i e  tego, 
co podmiot poznaje i przeżywa. Refleksja zaś ma odczytać z n a c z e n i e, 
a więc treść tego, co było poznane, i wartość przeżywanych relacji. Warto 
zwrócić uwagę na fakt, że obraz rzeczywistości nie jest lustrzanym odbiciem 
wiedzy zmysłowej i uczuć (dążeń), gdyż odzwierciedlone są  n i e k t ó r e 
tylko stany uczuciowe i niektóre treści poznania, zwykle najmocniejsze, 
najczęściej się pojawiające, lub takie, na które ktoś inny zwrócił uwagę oso-
by („jak ty bardzo kochasz swoją mamę”). Jeśli powstający obraz zostanie 
zreflektowany, tak w aspekcie treści („co to jest?”), jak i wartości („jakie jest 
moje położenie życiowe?”), to kształtuje się zarówno wiedza ogólna, jak i sa-
mowiedza13. Sprawność samowiedzy jest istotnym warunkiem równowagi 
umysłowej między tym, co  p e w n e, lecz dane intuicyjnie, a tym, co  j a s n e, 
gdyż dane w postaci wrażeń i pojęć.

O ile w umysłowym odzwierciedleniu widzimy świat jakby w zwierciadle, 
w którym „odbija się” rzeczywistość, to w refleksji podmiot sam nadaje 
z n a c z e n i a  uwewnętrznionym treściom14. Czym innym jest na przykład 
oznaczyć pewne odczuwane treści zdaniem „mam problem”, a czym innym 
jest zreflektować, na czym polega złe położenie życiowe i znaleźć sposób, 
aby je polepszyć.

12	 Bernard Shaw: „Być zakochanym – nieprzyzwoicie przeceniać różnicę między jed-
ną kobietą a drugą”. 

13	 Ma  ona wszelkie cechy wiedzy ogólnej, choć powstaje na  bazie treści osobistych 
(zob. Jarosiewicz, 2013).

14	 Jak zauważa Marian Kulczycki: „Znaczenie określonych elementów i struktur po-
jawia się na tym poziomie jako rezultat: wyróżniania, odkrywania albo tworzenia 
i narzucania przez konkretną osobę pewnych związków między nimi a innymi ele-
mentami i strukturami” (1998, s. 50).



380 � Henryk Jarosiewicz 

Powstające w wyniku refleksji „przedstawienie”, zarówno świata, jak 
i siebie, jest w zupełności wytworem autorskim, w znacznej mierze niezależ-
nym od danych empirycznych, choć przez nie uwarunkowanym. To już nie 
jest wytwór tego, jak w i d z i m y  świat, ale jak m y ś l i m y  o sobie i świecie, 
jak rozumiemy r e l a c j ę  między tymi dwoma strukturami i jakie mamy 
o c z e k i w a n i a.

Początkowo obraz samego siebie jest obrazem ciała. William James okre-
śla taki obraz jako „ja cielesne” (James, 2002). Następnie powstaje obraz 
relacji ze światem, które są dane zmysłowo, jako wartości i możliwości; jest 
to „ja społeczne”. Obraz ten dopełnia się obrazem tych relacji ze światem, 
w których osoba kieruje sobą (samostanowienie); jest to „ja duchowe”.

Typy aktywności

PRZEDSTAWIENIE A KIEROWANIE SOBĄ

Ponieważ tematem tego artykułu jest znaczenie uczestnictwa dla rozwoju 
osobowego, to zdolność do tworzenia umysłowych przedstawień rzeczywi-
stości oraz myślenia refleksyjnego ważna jest z dwóch powodów. Po pierw-
sze – uczestnictwo w relacjach z innymi osobami pozwala na wyłonienie 
się ja w obrazie rzeczywistości. Jest to ja u w i k ł a n e  w relacje ze światem, 
często niejasne, owszem – odczuwane, lecz mało rozumiane. Takie ujęcie 
ja widzimy w psychoanalizie. Po wtóre – refleksja pozwala na kierowanie 
sobą. Człowiek nie rozwija się tak jak roślina lub zwierzę, lecz sam kieruje 
swoim rozwojem. W przypadku osoby mówimy o samorozwoju. Interesuje 
nas zatem to, jaki jest wkład uczestnictwa w kierowanie sobą.

Stwierdziliśmy na wstępie, że człowiek j e s t  podmiotem osobowym, 
a zarazem s t a j e  s i ę  s o b ą, co oznacza, że zmienia się nie tylko stan uczuć 
i wiedzy, ale – i może przede wszystkim – t w o r z y  on siebie. Warunkiem 
koniecznym jest posiadanie obrazu siebie. Posiadanie siebie – w postaci treści 
zaimka osobowego „ja” – pozwala na panowanie sobie. Osoba staje się w ten 



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 381

sposób autonomicznym podmiotem, to znaczy podmiotem zarządzanym 
przez samego siebie. Podejmuje decyzje o celach i sposobach działania.

Przez to  zaś, że  podmiot p o s i a d a  sam siebie w  refleksji, zaczyna 
wpływać na  własną aktywność. Impulsem ku  temu są  uczucia i  dążenie. 
Człowiek dąży do  wysokiej jakości życia i  tak organizuje własną aktyw-
ność, aby rozwiązywać problemy, które pojawiają się w  jego relacjach 
ze światem15. W efekcie – staje się „jakiś”. Powstaje osobowość rozumiana 
jako w y t w ó r  kierowania sobą. Z uwagi na jakość orientacji we własnym 
położeniu życiowym osoba może ukształtować siebie (swoją osobowość) 
na  różne sposoby. „Przy częstej przewadze znaczeń osobistych  – pisze 
Kulczycki – mówi się zazwyczaj o  e g o t y z m i e  danych osób. Przewaga 
znaczeń rzeczowych, powodując chłodne, uprzedmiotowione ujmowanie 
rzeczywistości, charakteryzuje natomiast ludzi określanych jako o s o -
b y  o s c h ł e” (1998, s.  51). Popularnie mówimy o  osobach intro- lub 
ekstrawertywnych.

Kształtujący się typ aktywności jest zjawiskiem względnie trwałym. Wie-
dza i uczucia mają swoją genezę w relacjach ze światem i zmieniają się wraz 
z nim, mają zatem swoją historię. Przedstawienie siebie, a czasem i świata, 
jest ahistoryczne. Ponadto treści przedstawienia nie odzwierciedlają się 
umysłowo tak samo, jak wiedza i uczucia. To znaczy z jednych wrażeń i wy-
obrażeń nie powstają kolejne wyobrażenia, a na nich jeszcze dalsze, lecz 
tworzone znaczenia zapisują się w postaci modelu rzeczywistości. Własne 
przedstawienie (model) rzeczywistości staje się kontekstem dla oceny zna-
czenia nowych treści poznania i odczuwania. Zauważa to Saint-Exupéry, 
opisując sylwetkę Starszego Pana:

15	 Marian Kulczycki ujmuje życie człowieka „jako zorganizowaną i  rozwijającą się 
w zmieniającym się świecie aktywność, która jest ukierunkowana na radzenie sobie 
z codziennymi problemami życiowymi w dążeniu do osiągnięcia wysokiej jakości 
życia” (1985, s. 142).



382 � Henryk Jarosiewicz 

–	 Pańska planeta jest bardzo ładna. Czy są na niej oceany?

–	 Nie mogę tego wiedzieć – odpowiedział geograf.

–	 Ach… – Mały Książę był rozczarowany. – A góry?

–	 Nie mogę tego wiedzieć – powiedział geograf.

–	 A miasta, rzeki, pustynie?

–	 Tego też nie mogę wiedzieć – odparł geograf.

–	 Ależ pan jest geografem?!

–	 To prawda – rzekł geograf – lecz nie jestem badaczem (de Saint Exupéry,  

1994, s. 47).

Czym innym są aktualne informacje, a czym innym wiedza, która pod-
lega refleksji i układa się w określony model rzeczywistości. Jeśli w czyjejś 
aktywności dominuje model, to osoba taka wydaje się być formalistą ode-
rwanym od aktualnej sytuacji.

Model siebie i świata wpływa s t a b i l i z u j ą c o  na zachowanie, gdyż 
w obrębie tego modelu podmiot określa własne cele aktywności, które stop-
niowo odsuwają na bok cele sytuacyjne. Wraz z pojawieniem się w ł a s n y c h 
celów mówimy o postępowaniu i o swoistym dla danej osoby s t y l u; poja-
wia się względnie trwałe ukierunkowanie życiowe. Jego wpływ widoczny jest 
zwykle w momencie wyboru. Posiadanie własnego obrazu rzeczywistości 
umożliwia takie panowanie sobie (samostanowienie), które jest niezależne 
od aktualnej sytuacji. Specyfika ukierunkowania „przejawia się w  w y b o -
r z e  jednych stanów rzeczy a pomijaniu innych, w  p o d k r e ś l a n i u  p e w -
n y c h  a s p e k t ó w  s y t u a c j i  i lekceważeniu pozostałych, w częstym 
posługiwaniu się pewnymi s p o s o b a m i  i  f o r m a m i  p o s t ę p o w a n i a, 
chociaż inne też są dla niej dostępne” (Kulczycki, 1998, s. 34; podkr. HJ). 
Można powiedzieć, iż w postępowaniu osoba sama kieruje sobą, a nie kieruje 
nią – tylko – sytuacja.

Oczywiście ukierunkowanie życiowe dojrzewa, gdyż jakość i geneza 
orientacji dojrzewa. Początkowo są to niektóre wrażenia i intuicje, związane 



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 383

ze spostrzeganiem i doznawaniem, a więc uwarunkowane pobudliwością 
i wrażliwością zmysłową16. Następnie – na poziomie przeżyć i poznania – 
są to pewne wyobrażenia wartości i możliwości działania. W końcu są to 
treści abstrakcyjne.

CELE AKTYWNOŚCI

Termin „cel” określa pewne treści umysłowe, które stają się przedmiotem 
wyboru i dążenia woli. Z uwagi na pochodzenie tych treści można wyróżnić 
dwa rodzaje celów i dwa rodzaje wyborów. Co do genezy cele mogą być 
przedmiotowe lub podmiotowe (zob. rysunek 2).

Cele przedmiotowe to spostrzegane obiekty lub wiedza o nich. Na pozio-
mie d z i a ł a n i a  wola ulega motywom, które są związane z pobudliwością 
zmysłową. Natomiast m y ś l e n i e  dostarcza wielu potencjalnych motywów 
i dopiero decyzja powoduje, że jeden z nich staje się celem.

Cele podmiotowe nie są tak oczywiste, gdyż wyrażają uczucia i własne 
ja. Są to cele, które osoba tworzy, a nie odnajduje w sytuacji. Na poziomie 
u c z e s t n i c t w a  podmiot jest gotów realizować cele, które są związane 
z grupą; ulega zatem woli innych lub uczuciom związanym z przeżyciem 
wartości społecznych. Dzięki t w ó r c z o ś c i  pojawiają się cele własne, 
to znaczy samo ja staje się źródłem aktywności, a osoba zaczyna działać per 
se, to jest dla własnego pożytku. Są to cele pewne, ale niejasne, gdyż samo 
dążenie do tego, aby być szczęśliwym lub sławnym wymaga myślenia. Jak 
widzimy, wybór celu inaczej przebiega u osób introwertywnych i ekstrawer-
tywnych. Ujmując to z punktu widzenia procesu rozwojowego, czynność 
wyboru dojrzewa. Początkowo wybory są spontaniczne, uwarunkowane 
uczuciami. Są to wybory niejasne co do treści, bo jeśli nawet występują 
w nich konflikty, to nie jest to walka motywów, ale gra uczuć, np. uleganie 

16	 Są to wrodzone dyspozycje, które zmieniają się wraz z uczeniem się działania i oswa-
janiem z nowymi warunkami.



384 � Henryk Jarosiewicz 

przyjemnościom i unikanie przykrości. Również wybory różnych ideałów 
bycia nie przynoszą jasnych przedmiotów chcenia. Decyzja co do przed-
miotu chcenia nazywa się dojrzałym wyborem, jeśli można w niej wyróżnić 
dwa etapy: proces intelektualnego rozstrzygania i sam wybór. Rozróżnienie 
takie, na decyzję i na wybór, jest tym bardziej zasadne, że nie zawsze wybiera 
się to, co się uznało za dobro. Jak zauważa Owidiusz: „Widzę, co jest lepsze, 
i przyjmuję to; idę za tym, co gorsze” (Metamorfozy, VII, 19).

Nasuwa się tu ważny wniosek: cele podmiotowe, czyli – w istocie – czyn-
ności woli, która dąży do tego, co dobre (potrzebne) dla podmiotu, mogą – 
a nawet muszą – zostać u p r z e d m i o t o w i o n e, zaś cele przedmiotowe 
bywają upodmiotowione. Nie wystarczy chcieć być kimś, konieczne jest 
przełożenie tego dążenia na jakieś cele przedmiotowe. Cele takie powinny 
być zgodne z ideałem ja, ale też adekwatne do sytuacji. Z drugiej strony same 
motywy, które – jak wspomnieliśmy – kierują działaniem, rzadko są  u p o d -
m i o t o w i o n e, to znaczy stają się dążeniem osoby. Innymi słowy cel jest 
zawsze aktem woli, która dąży do jakiegoś dobra, choć dobro to musi być 
nazwane przez intelekt.

Inną kwestią są  środki niezbędne do  osiągnięcia celu, czyli motywy, 
które wolę ukierunkowują; określenie motywu, a więc sposobu działania, 
to  zawsze czynność intelektualna. Dyskusja o  tym, co  jest ważniejsze, 
jest jałowa; wola nie działa bez motywów, gdyż zawsze chce się „czegoś”, 
ale też same motywy wpływają na  podmiot o  tyle, o  ile trafiają na  jego 
gotowość dążenia do jakiegoś dobra. Jeśli człowiek nie ma apetytu, to nic 
mu nie smakuje.

Choć czynności woli są „motorem” wszelkiej aktywności, a bez goto-
wości woli osoba popada w depresję, to potocznie terminem „cel” określa 
się treści poznania, zapominając o tym, że w istocie są to tylko sposoby 
osiągania celów podmiotowych. Łatwo to pokazać na przykładzie. Można 
przecież poznawać miasto, realizując różne cele: w  dążeniu do  zaspo-
kojenia głodu (motywem będzie sklep z  pokarmem), ochrony zdrowia 



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 385

(poszukuje się ubioru, leków itd.) lub założenia rodziny i wtedy szuka się 
kandydata na  męża/żonę. W  naszym modelu treści poznania określamy 
mianem „sposobów”, gdyż celem jest zawsze stan podmiotowy: nie być 
głodnym, chorym lub samotnym. Innymi słowy podmiot najpierw chce 
b y ć  kimś i do czegoś dąży, a następnie musi m i e ć  możliwości realizacji 
swoich dążeń.

W literaturze wskazuje się na pewną antynomię (tj. sprzeczność praw) 
między być a mieć (Fromm, 2008)17. Zauważa to również Saint-Exupéry, 
który zestawił w Małym Księciu osobowość Króla i Bankiera. Jak się okazuje, 
intencje Bankiera są zupełnie inne niż Króla:

–	 I cóż ty robisz z tymi gwiazdami? (…)

–	 Nic. Posiadam je.

–	 Już widziałem Króla, który…

–	 Królowie nie posiadają. Oni panują. To zupełnie co innego (1994, s. 41).

Posiadanie siebie (ja) pozwala na panowanie sobie: ja może być wszystkim. 
Ale aby to panowanie nie było karykaturalne, niezbędne jest też posiadanie 
wiedzy o świecie, kreacja wizji siebie musi dopełnić się myśleniem. Z drugiej 
strony samo posiadanie wiedzy nie pozwala na panowanie sobie, pozwala 
tylko na panowanie nad rzeczami, jak to widzimy u Bankiera. Środki nie 
zastępują celów.

Dla naszego tematu odróżnienie celów podmiotowych od celów przed-
miotowych oraz motywów działania jest o tyle istotne, że cele podmiotowe 
wymagają uczestnictwa.

17	 Sprzeczność ta  jest analogiczna jak sprzeczność między podnieceniem a  wzru-
szeniem. Wzruszenie jest dezintegracją struktur popędowych, które wyrażają się 
w podnieceniu.



386 � Henryk Jarosiewicz 

CELE A TYPY

Własne cele stają się wizytówką osoby. Nie oznacza to, że celem jest za-
wsze jakieś ja. Niektórzy chcą raczej mieć lub wiedzieć niż być. Niezależnie 
od tego, jaki cel realizuje osoba, jej aktywność staje się typowa, a to znaczy, 
że można wyróżnić różne typy osobowości. Istotą typu jest posiadanie 
własnego celu, a cele te są różne j a k o ś c i o w o. Stają przed nami dwa zagad-
nienia. Pierwszą kwestią jest pytanie, w jaki sposób cele wpływają na życie 
psychiczne. Drugą zaś refleksja nad specyfiką tych celów, która jest zwią-
zana z różną ich genezą. Niektóre z celów wyrastają z uczestnictwa w życiu 
innych osób.

Mówiąc o rozwoju osobowym, mamy na myśli dwa aspekty aktywności. 
Z jednej strony mamy zjawiska, które „dzieją się” w psychice pod wpływem 
działania świata i dyspozycji podmiotu. Są to zmiany materialne, które 
są dopełnione przez przeżycie i poznanie. Z drugiej strony jest to „dzia-
łanie” samej osoby, jej postępowanie. Osoba, na bazie odzwierciedlenia 
wiedzy i odczucia dążeń, kształtuje własne przedstawienie rzeczywistości 
i w obrębie tych znaczeń podejmuje własne wybory określające cele działania. 
Między „dzianiem się” oraz „działaniem” panuje nieustanne napięcie. Jest 
to napięcie między wolą passio, która ulega motywom cielesnym i zmysło-
wym, a wolą actio, która działa celowo, czyli dowolnie.

Wraz z pojawieniem się własnych celów życie psychiczne staje się uper-
sonalizowane, a więc służy osobie, która działa dla własnego interesu, czyli 
per se. Ale – cele te mogą być różne, zarówno co do swej genezy, jak i jakości 
zapisu. W związku z genezą widzimy, że celem mogą stać się różne stany 
podmiotowe (zob. rysunek 2):
•	 działanie – będące ekspresją emocji, a nawet reakcji (zjawiska materialne, 

podmiotowe),
•	 pozytywne uczucia (stany niematerialne, podmiotowe), które są odpo-

wiedzią na uczucia negatywne,



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 387

•	 własne ja – stany niematerialne, umysłowe, które dopiero nabierają przed-
miotowej treści,

•	 wiedza, która jest wytworem poznania (stany materialne, przedmiotowe).
Jak pamiętamy, szukając istoty rozwoju, wyszliśmy od stwierdzenia, 

że jest to fakt osobowy, stwierdzamy mianowicie, że ktoś „stał się inny”. 
Aby oznaczyć tę jakościową odmienność aktywności (celu), wprowadzam 
terminy Aktor, Uczestnik, Autor i Realizator.

Rysunek 3. Typy aktywności

W zdrowej aktywności widzimy różne jej aspekty: działanie, uczestnic-
two w działaniu innych, tworzenie podmiotowych ideałów bycia i myślenie. 



388 � Henryk Jarosiewicz 

Zadaniem myślenia jest operacjonalizacja ja, czyli tworzenie przedmioto-
wych celów oraz sposobów ich realizacji.

Realizacja celów jest dojrzałą postacią działania. Początkowo działanie 
jest wyrazem woli rozumianej jako naturalna zdolność do władania sobą. 
Poznawane treści stają się motywami, które ukierunkowują tę zdolność. 
Intencją działania jest zaspokojenie pragnień i emocji, jest to zatem wola 
passio. Natomiast cel aktywności pozwala na kierowanie życiem; jest to wola 
actio, która dąży do pewnych stanów wybranych jako własne.

Nie oznacza to oczywiście, że dojrzała osoba nie działa. Również dzia-
łanie może stać się osobistym celem, podobnie jak uczestnictwo i własne 
ja. W rozwoju wszechstronnym podmiot jest zdolny do  e l a s t y c z n e -
g o  przechodzenia od działania, przez uczestnictwo w działaniu innych, 
do tworzenia własnych ideałów bycia, które następnie wprowadza w życie 
poprzez działanie, które go wyraża. Czasem jednak niektóre z elementów 
tego procesu są nieobecne, a inne stają się nawykowo p r e f e r o w a n e, 
co powoduje, że aktywność staje się typowa. Jak zauważył to Carl Jung, 
zwykle dwie z czterech faz procesu dominują, a dwie pozostałe są nieobec-
ne (2009). Utrwalenie się pewnego celu powoduje, że aktywność staje się 
typowym wyrazem osobowości danej osoby.

Jeśli celem jest działanie, a więc z m i a n a  sytuacji zewnętrznej, to mó-
wimy o typie Aktora. Celem Uczestnika są uczucia i dążenie do warto-
ściowych relacji ze światem; jest to charakter „etosowy”, związany z  p r z y -
z w y c z a j e n i e m  się do pewnych relacji. Typ Realizatora to tzw. charakter 

„agosowy”, celem jest posiadanie wiedzy, która pozwala na nabywanie 
s p r a w n o ś c i  działania. W końcu w typie Autora celem jest ekspresja 
własnego ja, a tworzone ideały bycia w ogóle nie muszą stawać się działaniem. 
Wyróżnione typy tworzą proces rozwojowy w tym sensie, iż w poszczegól-
nych okresach rozwojowych dominuje złożenie dwóch typów.

Jak to  zostało zilustrowane na  rysunku 3,  na osi pionowej dominuje 
intencja woli. Aktor chce działać, ulegając emocjom, co powoduje, że jest 



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 389

to  typ bardzo zmienny i  ekspresyjny, zanurzony w sytuację „tu i  teraz”. 
Natomiast Autor chce być. Działanie, o  ile się pojawi, będzie wyrazem 
ideałów bycia, a  nie emocji. Jeśli osoba, u  której dominuje typ Aktora 
i Realizatora, może funkcjonować jako ekstrawertywny egoista („mieć”), 
to  przy dominacji Uczestnika i  Autora raczej staje się introwertywnym 
egotykiem („być”).

Uczestnik jest to  charakter „etosowy”, ulegający woli innych osób, 
które reprezentują wartości kulturowe. Jest to człowiek etyki, romantyk 
i humanista. Jego swoistym celem jest zachowanie się w odpowiedni spo-
sób; celów własnych nie posiada, można zatem powiedzieć, za Freudem, 
że dominuje u niego superego. Również Realizator nie posiada własnych 
intencji woli, jest to  charakter „agosowy”, czyli sprawny, zadaniowy. 
Swoistym celem jest wiedza, jest to człowiek zewnątrzsterowny, człowiek 
techniki, pozytywista.

Kierunek strzałek wskazuje na to, że rozwój jest procesem, który przebie-
ga od Aktora do Autora, jak to zakłada Mark Savickas w koncepcji projekto-
wania kariery zawodowej (2011). Jednocześnie rozwój pozwala na osiąganie 
coraz to wyższego p o z i o m u  organizacji psychicznej, co jest związane 
z przejściem z poziomu działania (temperament), na poziom zachowania 
sytuacyjnego (charakter), a w końcu na poziom postępowania (osobowość). 
Odróżnienie faz (okresów rozwojowych) od poziomów organizacji psychiki 
jest zasługą Kazimierza Dąbrowskiego (1985).

Na uwagę zasługuje też ćwiartka IV: myślenie pozwala na obiektywi-
zację ideałów bycia, a więc na przejście do konkretnych celów (zamiarów 
woli) i sposobów ich realizacji. W procesie tym można wyróżnić kolejne 
fazy, takie jak orientacja w sytuacji, podejmowanie decyzji i planowanie 
działania, a następnie działanie i kontrola realizacji. Czynności te można 
określić – za Kulczyckim (1985; 1990) – jako „rozwiązywanie problemów 
życiowych”, „radzenie sobie” w życiu lub – za Savickasem (2005) – jako 

„projektowanie życia i kariery”.



390 � Henryk Jarosiewicz 

Uczestnictwo

Działanie i uczestnictwo w działaniu

Sądzę, że aby uchwycić sens pojęcia „uczestnictwo” trzeba zjawisko ozna-
czone tym terminem osadzić w jakimś modelu podmiotu i jego aktywności. 
Rysunki 1 oraz 2 ilustrują czynności podmiotu oraz ich wytwory. Jak widać, 
w procesie rozwoju aktywności uczestnictwo pojawia się jako faza pomiędzy 
działaniem a tworzeniem własnych celów, które mogą być celami działania, 
ale mogą też być celami zachowania się (być grzecznym) lub celami życia 
(być sławnym).

Jak to widać na rysunku 3, można mówić o dwojakich przejściach (prze-
mianach, reorganizacjach) rozwojowych. Są to reorganizacje w obrębie da-
nego typu, na przykład przejście od działania do uczestnictwa w działaniu 
w typie Aktora oraz przejście pomiędzy typami, a więc: od działania w ty-
pie Aktora do uczestnictwa w działaniu innych, jak to ma miejsce w typie 
Uczestnika. Każde z tych przejść związane jest z pewnym kryzysem.

Przyjrzyjmy się zmianie w obrębie mechanizmów działania Aktora. Jest 
to przejście z orientacji ekstrawertywnej, która dostarcza motywów, które 
podniecają do działania, do introwersji, co jest związane z doznawaniem 
relacji i wzruszeniem, które jest – w istocie – dezintegracją struktur popę-
dowych. Nowe jakościowo zjawisko, a więc uczestnictwo w relacji, dane 
jest w obrazie siebie intuicyjnie i może się wyrazić na trzy sposoby. Pierw-
szym i stosunkowo najmniej dojrzałym sposobem uczestnictwa jest sytuacja, 
w której motywy działania dane są intuicyjnie, a więc w relacji do podmiotu, 
który ich doznaje. Według Junga jest to „intuicja w ekstrawersji”. Jest to typ 
temperamentu sprawnego choleryka, który podnieca się, wchodząc w relacje 
społeczne, i działa dla motywów relacyjnych. Jest to aktywne uczestnictwo, 
które nadaje podmiotowi cechy liderskie. Drugim sposobem uczestnictwa 
jest komunikacja, zarówno niewerbalna, jak i werbalna. Jest to nowy jako-
ściowo rodzaj aktywności. Jest to typ choleryka usłużnego, który doznaje 



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 391

relacji, ale przeżywa je jako wartości rzeczowe. Według Junga są to „wraże-
nia w introwersji”. Tak rozumiane uczestnictwo to wspólne biesiadowanie 
i opowiadanie sobie historii.

Jeśli podmiot dojrzewa do  przeżycia relacji, to  komunikacja służy 
nie tylko wspólnemu działaniu, ale może też być wyrazem komunii. Jest 
to  „intuicja w  introwersji” (Jung). Uwaga spoczywa na  przeżywającym 
podmiocie, a  nie na  obiekcie; kształtuje się wyraźna orientacja intrower-
tywna. Jest to typ temperamentu melancholika. Motywy działania ustępują 
wartości samego uczestnictwa, w którym podmiot staje się częścią większej 
organizacji.

Przejście od działania do komunikowania się jest zmianą w obrębie typu 
Aktora, natomiast przejście od działania do przeżycia, a więc często do „nie-
działania”, jest zmianą typu aktywności na typ Uczestnika. Jest to przejście 
od dominacji woli, która ulega różnym motywom, zarówno spostrzega-
nym podnietom, jak i doznawanym relacjom, w kierunku charakteru, któ-
ry – w istocie – związany jest z przeżyciem wartości (etosu). Charakter jest 
wytworem uczestnictwa w woli innych osób, które kierują organizacjami, 
w których podmiot uczestniczy.

Uczestnictwo związane jest z wejściem w nowe cele aktywności, które 
pochodzą z zewnątrz. Natomiast sposoby ich realizacji związane są z pozna-
niem sytuacji, które dostarcza treści, które mogą stawać się motywami działa-
nia. Na poziomie zachowania aktywność jest układem wartości i możliwości 
ich realizacji: typ Uczestnika dopełnia się typem Realizatora. Stosunkowo 
często spotykamy się z połączeniem charakteru etosowego i agosowego, jest 
to – na przykład – zachowanie się dobrego ucznia, który ulega wymaganiom 
(II ćwiartka) i uczy się działać dla tych wartości (I ćwiartka) lub zdobywać 
wiedzę ogólną (IV ćwiartka).



392 � Henryk Jarosiewicz 

Istota uczestnictwa

Pojęcie uczestnictwa pojawia się już w filozofii platońskiej i posiada nastę-
pującą treść: uczestniczyć to znaczy nie tylko „brać udział” od zewnątrz, ale 
to znaczy mieć coś z istoty tej rzeczy, tej doskonałości, w której się uczest-
niczy, w znaczeniu: mieć to w sobie. Żołnierze biorą udział w walce, gdyż 
każdy wykonuje pewne działania, ale jednocześnie uczestniczą w woli swego 
dowódcy.

Uczestnictwo to czerpanie z pewnej władzy, rozumianej jako źródło siły. 
Ktoś, kto uczestniczy we władzy rządzącego, ma w sobie coś z samej istoty 
owej władzy – nie w takim stopniu oczywiście, jak ten, kto władzą tą roz-
porządza w całej pełni, ale w jakimś ograniczonym zakresie; niemniej – jest 
to w istocie ta sama władza, do tego samego gatunku spraw się odnosząca, 
chociaż nie w tym samym stopniu posiadana. Władzy takiej udziela się in-
nym np. w obrzędach inicjacji, nie tylko religijnej, ale – zasadniczo – w każ-
dej organizacji. Na przykład w harcerstwie (pasowanie na harcerza), w woj-
sku. Nas interesuje znaczenie psychologiczne tego zjawiska, które dotyka 
relacji międzyosobowych. W jego jasnym ukazaniu pomoże odróżnienie 
uczestnictwa jako swoistej czynności psychicznej, a następnie jako wytworu.

Wspomnieliśmy wcześniej, że człowiek jako osoba przeżywa wartości. 
Może to być wartość relacji, których doznaje zmysłowo i przeżywa w postaci 
przyjemności (przykrości), bądź to sama czysta wartość, którą jest zdolny 
uchwycić18 z sytuacji danej zmysłowo. Chodzi tu o tzw. wartości wyższe, 
takie jak bohaterstwo, dobroć itp. W powyższych relacjach p o ś r e d n i o 
dane są inne osoby. Przeżycie wartości otwiera na obecność samej osoby, 
która jest dobra, odważna itp. Osoba ta dana jest zarówno w tym, w jaki 
sposób działa, zachowuje się czy też postępuje w życiu, ale też dana jest jako 
czynność woli, której wyrazem jest wszelka ludzka aktywność. Na tym po-
lega zjawisko, które określa się mianem „charyzmy”. Sięgnijmy po przykład: 

18	 Jest to czynność analogiczna do czynności abstrakcji, której wytworem są pojęcia.



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 393

Pierwszy rozdział Wyboru pism Janusza Korczaka nosi tytuł Najbliżsi. Pierw-
sze zdanie brzmi: „Pierwszy wyraz małego dziecka: «mama»”. Słowo „mama” 
wyprzedza słowo „ja”. Uczestnictwo w świecie matki wyprzedza realizację 
własnej wolności. Powiedzmy więcej: uczestnictwo takie jest samym „ro-
dzeniem się” osoby do pełnej wolności. Dalej pisze Korczak:

„Raz chłopiec powiedział tak: Ja i dawniej myślałem, ale teraz mam trudniejsze 

myśli. Kiedy byłem mały miałem łatwe myśli. Jakie są łatwe myśli o matce?

Że mama jest dobra, że jest wesoła albo się gniewa, albo smutna, zdrowa czy 

chora.

Że mama pozwala, daje albo zabrania, że chce albo nie chce” (2007, s. 11).

Jest to chyba trafne ujęcie tego, co ma miejsce w spotkaniu dwóch osób, 
z których jedna jest dojrzalsza od drugiej w tym znaczeniu, iż realizuje swo-
imi czynami dobro. Relacja ta również może być przeżyta jako wartościowa, 
a więc odpowiednia lub nie, dla podmiotu. Wytworem przeżycia wartości 
osoby nie jest ani pasywne uczucie przyjemności, ani „grzeczne” zachowa-
nie się, lecz wybór. Potocznie zauważa się, że osoba obdarzona mocną wolą 
wzbudza posłuch, względnie posłuszeństwo.

Jako czynność uczestnictwo polega na tym, że osoba wybiera coś nie 
dlatego, że sama chce, ale dla tej racji, że wybiera to ktoś, kto reprezentuje 
wspólnotę (matka dla dziecka wręcz jest tą wspólnotą)19. Jednocześnie, dzię-
ki temu właśnie, sama osoba staje się zdolna do funkcjonowania w obrębie 
większej całości. „Ja” ustępuje miejsca „my”. Jest to zatem wybór tego, czego 
chce ktoś, z kim podmiot się i d e n t y f i k u j e.

Natomiast jako wytwór  – uczestnictwo jest to  n o w y  s t a n  pod-
miotu, który chce więcej niż to, czego mógłby chcieć tylko dla siebie; jest 

19	 W takim rozumieniu uczestnictwo jest czymś więcej niż posłuszeństwo, w którym 
osoba wybiera to, czego chce od niej inna osoba.



394 � Henryk Jarosiewicz 

to gotowość do działania na rzecz c a ł o ś c i. Przy czym jest to nie tyle 
wytwór „wywierania wpływu” przez grupę, ale wytwór wyboru; osoba nie 
z a l e ż y  od grupy, ale do niej – na mocy własnego wyboru – n a l e ż y.

W praktyce uczestnictwo prowadzi do zmiany zarówno intencji, jak 
i motywów działania. Istotne są oczywiście i n t e n c j e, czyli cele działa-
nia, gdyż motywy określają tylko sposób realizacji celu. Zmiana intencji 
związana jest z reorganizacją całego podmiotu, który – przez to właśnie – 
zmienia się j a k o ś c i o w o. Można powiedzieć, iż osoba s t a j e  s i ę  inna. 
W klasycznej pedagogice określano ten proces jako zmianę usposobienia. 
Zmianie usposobienia towarzyszyła zmiana sprawności działania. Spraw-
ność jest to według Averroesa „coś, co mamy do naszej dyspozycji, czego 
używamy, gdy tylko zechcemy” (quo quis agit, cum voluerit). Kluczowe jest 
zatem to, czego chcemy.

Trzeba podkreślić, że gdy chodzi o wolę, to uczestnictwo nie prowadzi 
do zawieszenia jej czynności, lecz p o s z e r z a  zakres dążeń. Rozwojowe 
przejście od sprawności Realizatora i Aktora do gotowości Uczestnika i Au-
tora polega na tym, że w miejsce motywów, które „poruszają” wolę, pojawia 
się w y m a g a n i e, któremu podmiot ulega. Początkowo jest to wymaganie 
kogoś, kto kieruje organizacją, ale stopniowo podmiot sam staje się zdolny 
do odczytania wymagań wspólnoty, w której żyje i rozwija się.

Z sytuacją taką mamy do czynienia nie tylko we wczesnym dzieciństwie, 
ale też w okresie dojrzewania, kiedy przez uczestnictwo w życiu innych 
osób, z którymi podmiot się utożsamia, kształtuje się jego własna tożsa-
mość osobowa. Przez uczestnictwo podmiot wewnętrznie upodabnia się 
do wzorca, staje się wręcz „drugim nim”. Proces ten opisuje wnikliwie Jung, 
wskazując zarazem na pewne jego zagrożenia. Chodzi o to, że utożsamienie 
i identyfikacja są tylko pierwszym krokiem budowania własnej osobowości. 
W zdrowym rozwoju uczestnictwo ustępuje miejsca indywidualizacji i indy-
widuacji. Zatrzymanie się na samej identyfikacji, na samym utożsamieniu 
się z drugim grozi zahamowaniem rozwoju. W terminologii Dąbrowskiego 



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 395

powiemy, że ma miejsce dezintegracja, ale nie jest ona „pozytywna”, gdyż nie 
dopełnia się integracją na wyższym poziomie organizacji psychiki. Dezinte-
gracja jest natomiast „pozytywna”, o ile osobista gotowość do uczestnictwa 
(II ćwiartka) otwiera na twórczość wewnętrzną (III ćwiartka) i na samosta-
nowienie (IV ćwiartka).

Funkcja uczestnictwa

Nie sposób przecenić znaczenia uczestnictwa dla rozwoju człowieka. Sta-
nowi ono (1) istotę uspołecznienia, jest zasadniczym (2) elementem mecha-
nizmu rozwojowego, a zwłaszcza warunkuje (3) upersonalizowanie życia 
psychicznego, czyli rozwój osobowości. Omówmy te funkcje kolejno. Od-
dzielnie omawiamy znaczenie uczestnictwa dla wychowania i dla rozwoju 
religijnego.

Ad. 1. Zasadniczą funkcją uczestnictwa jest p o s z e r z e n i e  zakresu 
dóbr, do których podmiot dąży. W działaniu dobro dane jest z natury, jako 
dobro organizmu. Przedmiotem dążenia są potrzeby występujące raczej 
jako rzeczy niż relacje. Taką jest np. potrzeba pokarmowa. Jednak podmiot 
dojrzewa do potrzeb relacyjnych, a więc związanych z uczestnictwem w szer-
szych organizacjach niż tylko własne ciało. Są to takie „organizmy” jak ciało 
rodziny, ciało grupy społecznej itd. We wspólnotach tych podmiot pełni 
określone role społeczne. Dzięki uczestnictwu człowiek nie tylko usprawnia 
się do działania, ale dojrzewa poprzez uspołecznienie, to znaczy jest gotów 
uczestniczyć w relacjach społecznych.

Ad. 2. Uczestnictwo jest zasadniczym elementem mechanizmu rozwoju. 
Według Dąbrowskiego rozwój polega na występowaniu momentów dezin-
tegracji i (wtórnej) cząstkowej integracji. Zadaniem dezintegracji jest „(…) 
rozluźnienie jedności psychofizycznej osoby. (…) poprzez dezintegrację po-
zytywną jednostka rozwija się, ale jednocześnie traci swoją spoistość” (1985). 
W wyniku dezintegracji powstaje „środowisko wewnętrzne”, które – dla 



396 � Henryk Jarosiewicz 

integracji – wymaga pojawienia się określonych czynników. Jest to według 
Dąbrowskiego tzw. „czynnik trzeci”, czyli własne ja, które wpływa na roz-
wój obok wpływu genotypu (wrodzone dyspozycje, np. pobudliwość i/lub 
wrażliwość) oraz środowiska społeczno-przyrodniczego.

Ad. 3. Następnie, ponieważ uczestnictwo dojrzewa w odczuciu, wejście 
w relacje społeczne staje się kontekstem, który pozwala na wykształcenie się 
osoby, rozumianej jako struktura świadomościowa. Świadomość jest wy-
tworem czynności własnej osoby, którą określa się jako „przeżycie”. Dzięki 
przeżyciu człowiek nie tylko p o s i a d a  naturę osobową, ale s t a j e  s i ę 
osobą. Stany świadomości są dane empirycznie, gdyż są tym sposobem 
istnienia podmiotu, który jest dany w bezpośrednim odczuciu. Od czasów 
Williama Jamesa, chcąc wskazać na specyfikę świadomości, sięga się do pięk-
nej metafory „strumienia”. Jak opisuje Roman Ingarden,

Przeżycia same dopiero s t a j ą  s i ę  w chwili ich pojawiania się w strumieniu 

świadomości, a w ich stawaniu się s t a j e  s i ę  zarazem coraz nowa faza stru-

mienia. (…) „Przeżycia” więc same nie są przedmiotami trwającymi w czasie, 

lecz – jak się wydaje – same są procesami, w których to, co się rozgrywa, nie jest 

już od początku, lecz dopiero samo staje się w tym rozgrywaniu. (…) One nie tyle 

biorą udział w „strumieniu”, w upływaniu świadomości, ile jakby s k ł a d a j ą 

s i ę  na ów strumień (1987, s. 147).

Ingarden daje też inną metaforę – muzyczną:

Można by stające się przeżycie porównać pod tym względem z rozgrywają-

cym się w czasie utworem muzycznym: dźwięki i zestroje dźwiękowe stają 

się wraz z nim, gdy go ktoś wykonuje. Gdy zaś przeżycie już raz dokonało 

się (spełniło się), zapada się wówczas w przeszłość jako to, co się stało, co się 

w rozwoju u k s z t a ł t o w a ł o: jako pewna szczególnie uposażona jednostka 

(całostka) przeżyciowa (1987, s. 147).



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 397

Przeżywając własne położenie życiowe jako wartościowe, odpowiednie 
dla siebie, osoba stopniowo wyłania się z tych przeżyć i jest reflektowana 
jako ja.

Koncepcja uczestnictwa pozwala na odpowiedź na ciągle powracające 
pytanie: kim jest człowiek? Specyfiką gatunkową człowieka jest rozumność 
(homo sapiens). Rozumność ta przejawia się nie tylko w myśleniu, ale też – 
jak to ilustruje nasz model – w działaniu, w tworzeniu oraz w uczestnictwie. 
Dzięki zdolności do uczestnictwa człowiek określany jest jako istota spo-
łeczna (Aronson, 1987). Eliot Aronson w Przedmowie do swej znanej pracy 
Psychologia społeczna. Serce i umysł cytuje Karola Dickensa, który pisze, że „Ist-
nieje mądrość umysłu i… mądrość serca” (1997, s. XXI). Jeśli termin „umysł” 
ogarnia to wszystko, co związane jest z poznaniem rzeczy i analizą treści, 
poszukiwaniem prawdy o świecie, to „serce” oznacza to wszystko, co zwią-
zane jest z uczestnictwem w życiu innych osób i dążeniem do dobra. Relacje 
z innymi nie są ani prawdziwe, ani fałszywe, są dobre, tj. sprzyjające, lub złe.

W oparciu o model uczestnictwa należałoby powiedzieć, że człowiek nie 
jest ani sercem, ani umysłem. Jest natomiast osobą, która rodzi się dzięki 
uczestnictwu (dezintegracja), a dojrzewa poprzez realizację własnych celów 
(integracja wtórna), które określa dzięki refleksji umysłowej. Ale taka reduk-
cja: do tworzenia własnego ja i do „działania”, które to ja wyraża, również 
nie ujmuje całości podmiotu. Jak wyżej zauważyliśmy, dla zdrowia psy-
chicznego niezbędny jest każdy z czterech aspektów aktywności: działanie, 
uczestnictwo, tworzenie i myślenie.

Geneza uczestnictwa

Geneza zjawiska uczestnictwa wydaje się wiązać z dwoma grupami warun-
ków: z warunkami zewnętrznymi oraz wewnętrznymi (podmiotowymi). 
Najpierw – gdy chodzi o sam podmiot – uczestnictwo wiąże się z wrodzo-
ną wrażliwością na wartość doznawanych relacji. W praktyce czynnikiem 



398 � Henryk Jarosiewicz 

dezintegrującym strukturę popędową i otwierającym na uczestnictwo jest 
doznanie relacji, którego wytworem jest z m i a n a, którą określa się mianem 

„emocji”, czyli wzruszenia.
Pojawia się tu zarys typologii na poziomie emocji. Tam, gdzie dominuje 

wrodzona pobudliwość na motywy działania – uczestnictwo jest utrud-
nione. Osoby sangwiniczne są zorientowane ekstrawertywnie i interesu-
je je sprawne działanie. Są „z natury” indywidualistami. Tam zaś, gdzie 
dominuje wrażliwość na wartości, mówimy o osobach melancholicznych, 
które uczestniczą w życiu innych osób i nawiązują więź z innymi osobami. 
Są to dwa przypadki skrajne. Pomiędzy nimi mamy dwa typy choleryczne, 
o których już wcześniej wspomnieliśmy. Brak w nich spójności między 
klimatem (relacjami) a działaniem. Choleryk „inicjatywny” jest pobudliwy 
i podnieca się, ale nie rzeczami, lecz relacjami społecznymi. Działa, w myśl 
swojej podstawowej kultury, ale wchodzi w nowe relacje, w nowy klimat, 
tj. w relacje do osób. Chętnie wpływa na innych również werbalnie (jest 
bardzo wymowny). Zatem: jest sprawny w relacjach, choć nie dojrzały (mało 
wrażliwy). Natomiast choleryk „usłużny” jest wrażliwy i wzrusza się, ale 
nie przeżywa relacji, lecz rzeczowo działa, aby w ten sposób uczestniczyć 
w relacji. Jest dojrzały emocjonalnie, działa dla heterostazy, ale nie jest – 
jeszcze – sprawny w relacjach, tj. nie potrafi wyrażać swoich emocji (bo ich 
nie przeżywa, choć żyje nimi!). Jest zbliżony do typu flegmatycznego, który 
również wzrusza się, ale stanem swego organizmu (a następnie działa dla 
utrzymania homeostazy).

Z drugiej wszakże strony, ważne są warunki zewnętrzne, a więc otoczenie. 
Może ono stymulować poznawczo lub dostarczać doznań, takich jak dotyk. 
Jak to trafnie zauważył Saint-Exupéry, aby kogoś „oswoić”, niezbędne są tzw. 

„obrządki”, czyli wychowanie. Jedna i druga grupa warunków (podniety 
i wartości) wchodzą ze sobą w jakąś interakcję; stymulacja z natury utrud-
nia przeżywanie, a przeżywanie (orientacja introwertywna) odwraca uwagę 
od podniet zewnętrznych. Jung pisze: „Warunki zewnętrzne i dyspozycja 



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 399

wewnętrzna nader często faworyzują jeden mechanizm, ograniczając, czy 
utrudniając działalność drugiego”, dlatego „(…) czysty typ stanowi wytwór 
nader jednostronnego procesu rozwoju, jest on siłą rzeczy niezrównoważo-
ny. Przesadne akcentowanie jednej funkcji jest równoznaczne z wypieraniem 
drugiej. Jeśli w jakiś sposób przejdzie to w stan chroniczny, powstanie typ, 
to znaczy postawa habitualna polegająca na tym, że jeden mechanizm stale 
dominuje” (2009, s. 16).

Poziomy uczestnictwa

Uczestnictwo jest zjawiskiem, które pojawia się w różnych okresach życia 
człowieka, a więc które dojrzewa wraz z dojrzewaniem podmiotu. Może-
my w związku z tym mówić o różnych poziomach uczestnictwa. Chodzi 
tu zwłaszcza o dojrzałość woli. Wyróżniliśmy wcześniej trzy odmiany woli: 
wolę pasywną, która ulega pragnieniom i emocjom, następnie gotowość 
do uczestnictwa, a więc wolę, która wybiera to, co wybierają inni, oraz wolę 
aktywną, która dąży do dobra.

Z tego też powodu Twardowski (1992) wyróżnia w wychowaniu trzy 
okresy: okres granic, okres zasad oraz okres samowychowania. W okresie 
wczesnego dzieciństwa wola ulega emocjom (podniecenie lub wzruszenie) 
oraz granicom, które stawia wola rodziców. W okresie zasad (7–14 r. życia) 
wychowanek ulega obyczajom i zasadom. Woli rodziców ulega się pośred-
nio, poprzez czynnik etosu (obyczaj) i agosu (prawa). Wytworem kierowa-
nia zachowaniem przez rodziców jest charakter. Jak to widać na rysunku 
4, wyróżniamy charakter passio – etosowy, w którym dominuje gotowość 
do uczestnictwa w woli wychowawców, oraz charakter actio: agosowy, który 
jest charakterem sprawnym, „zadaniowym”.

Samowychowanie sprowadza się do realizacji własnych celów. Oczywi-
ście, cele osoba posiada już we wczesnym dzieciństwie, ale są to cele intuicyj-
ne, związane z identyfikacją z matką. W okresie „dojrzewania umysłowego” 



400 � Henryk Jarosiewicz 

(lata 14–17) celem staje się własne ja. Następnie, wraz z nabywaniem samo-
wiedzy, pojawiają się cele związane z poznanym dobrem. Można wtedy 
mówić o dojrzałym uczestnictwie w dobru. Jest to okres „harmonizacji” 
(lata 17–21). Następnie, we wczesnej dorosłości, nabywa się sprawności 
w realizacji dobra.

Odmiany (rodzaje) uczestnictwa

Podobnie jak poznanie czerpie z różnych źródeł, tak przeżycie wprowa-
dza w różne wartości, w których uczestniczy osoba. Jeśli powiedzieliśmy, 
że funkcją uczestnictwa jest szeroko rozumiane uspołecznienie, to trzeba 
dodać, że ma różne odmiany – że uczestniczymy w różnych społeczno-
ściach. A ponadto, że z każdej z nich jakoś wyrastamy, bo trzeba pamiętać, 
że uczestnictwo jest tylko jedną z faz w procesie rozwojowym.

Najpierw jest to uczestnictwo w życiu matki, które dane jest każdemu 
człowiekowi we wczesnym dzieciństwie. Freud był jednym z pierwszych 
teoretyków, którzy widzieli znaczenie dzieciństwa dla późniejszego życia 
człowieka. Uczestnictwo w życiu matki dopełnia się uczestnictwem w życiu 
małżeńskim, a więc w życiu matki i ojca, w ich relacjach, w ich miłości. Jest 
to rzeczywistość, której dziecko nie rozumie i posiada bardzo intuicyjne 
przeczucie tego, co dzieje się w relacjach płciowych, tj. rodzicielskich.

Odrębną jakością jest uczestnictwo w życiu rodziny, a więc rodziców 
i rodzeństwa, a czasem również dziadków bądź ciotek i wujków. O ile mał-
żeństwo ma strukturę międzyosobowej wspólnoty ojca i matki, to rodzina 
ma strukturę inną: rodzice (dziadkowie) są wychowawcami, a więc w jakiś 
sposób oddziaływają na swe potomstwo. Na ten aspekt, tj. na położenie 
w rodzeństwie, zwraca uwagę zwłaszcza Adler; inny jest kontekst życia 
najstarszego, inny drugiego, a jeszcze inny beniaminka. Inne jest sprawo-
wanie władzy przez matkę, a inne przez ojca, przy czym zależy to również 
od tego, czy władza ojca dotyczy syna czy córki, podobnie władza matki 



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 401

inaczej jest sprawowana w relacji do córki niż do syna. W końcu pojawia się 
uczestnictwo w życiu ojca. Inaczej kształtuje się ono w życiu syna, a inaczej 
w relacji córki do ojca.

Przykłady zastosowania  
koncepcji uczestnictwa

Wychowanie metodą uczestnictwa

Twardowski omawia pojęcie wychowania w dwu aspektach, jako czynność 
i jako wytwór: „W pierwszym znaczeniu wychowanie jest pewną czynno-
ścią, pewnym d z i a ł a n i e m, pewnym oddziaływaniem na innych. (…) 
Wychowując kogoś, c h c e m y  go do czegoś lub na coś wychować. Więc 
zależnie od tego, jaki sobie obierzemy cel wychowania, trzeba też będzie 
odpowiednie czynności wychowawcze wykonywać” (1992, s. 114). Powstaje 
zasadniczy problem, w jaki sposób skłonić wychowanka do wykonywania 
odpowiednich ćwiczeń, bo przecież – w praktyce – „wychowywać znaczy 
tyle, co drogą systematycznego ćwiczenia [czynność] stworzyć jakąś wprawę 
[wytwór]”. Oddziaływanie woli wychowawcy można określić mianem w y -
m a g a n i a. We wczesnym dzieciństwie wychowanie polega na wymaganiu 
określonych zachowań oraz na stawianiu granic zachowaniom niepożąda-
nym. W okresie szkolnym wychowują obyczaje i zasady, a wymaganie doty-
czy przestrzegania tych zasad. W końcu wraz z dojrzewaniem umysłowym 
podmiot zaczyna kierować sobą, czyli wymagać od siebie tego, co sam uznał 
za dobre.

Choć brzmi to jasno, to przecież wychowawcy wiedzą, że wychowanie 
nie jest tak proste, gdyż pojawia się opór woli wychowanka. Wychowawca 

„c h c e  go do czegoś lub na coś wychować”, ale wychowanek ma własne chce-
nie, często związane z szukaniem przyjemnych uczuć, a ćwiczenia – zwykle – 
przyjemne nie są. Dlatego też mówi się, aby pociągać wolę wychowanka 



402 � Henryk Jarosiewicz 

własnym przykładem; „słowa uczą, przykłady pociągają” (verba docent, exem-
pla trahunt). Jak to robić metodycznie? Jest to właśnie metoda uczestnictwa. 
Polega ona na tym, aby stwarzać okazję do wspólnego realizowania dobra. 
W Liście do rodzin Jan Paweł II stawia pytanie: „Na czym polega wychowanie?” 
I odpowiada: „Wychowanie jest procesem, w którym wzajemna komunia 
osób dochodzi do głosu w sposób szczególny. Wychowawca jest osobą, 
która «rodzi» w znaczeniu duchowym. Wychowanie (…) jest wspólnym 
uczestnictwem w prawdzie i miłości”20 (1994, s. 57).

Zauważmy dwie kwestie. Jest to metoda, która „działa” zgodnie z na-
turą samej woli, która dąży do dobra, pod warunkiem, iż z dobrem tym 
się spotka. W gruncie rzeczy jest to metoda powszechnie obserwowana; 
nikt nie żąda od dziecka bycia dorosłym, a dziecko chętnie naśladuje swo-
ich rodziców. Naśladowanie jest przejawem uczestnictwa. Problem chy-
ba w tym, że dziecko naśladuje rodziców we wszystkim. Stąd też metoda 
ta nakłada na wychowawców obowiązek samowychowania. Uczestnictwo 
zakłada „wspólne” dążenie do dobra. Z tego punktu widzenia rozumiemy 
sens określenia „okres przekory”: dorastający młody mężczyzna (młoda 
kobieta) ż ą d a  przykładu miłości doskonałej, w której pragnie uczestniczyć. 
Kiedy tego nie widzi, nie doświadcza, rodzi się w nim zawód w stosunku 
do rodziców, którego istoty zresztą sam nie rozumie.

Znaczenie uczestnictwa w rozwoju religijności

Według Walesy „religijność stanowi osobową i pozytywną relację człowieka 
do Boga (…). Wyraża się ona w ludzkich przeżyciach, procesach i stanach 
psychicznych” (Walesa, 2005, s. 13). Wyodrębnia on osiem aspektów reli-
gijności, które ujmują „zasadniczą całość życia religijnego”; wskazuje m.in. 

20	 Definicję tę należy oczywiście odczytać w całym kontekście wykładu Jana Pawła II, 
który rozwija w związku z wychowaniem.



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 403

na religijność jako na zjawisko społeczno-kulturowe, w obrębie którego wy-
różnia „więź ze wspólnotą osób wierzących, praktyki religijne i moralność 
religijną”. Jak się wydaje, te dziedziny religijności związane są z uczestnic-
twem. Sądzę, że spojrzenie na religijność właśnie w aspekcie uczestnictwa 
pozwoli dostrzec istotne cechy nie tylko samej religijności, lecz również 
jej rozwoju. Uczestnictwo jest bowiem istotą każdego wychowania, w tym 
wychowania religijnego.

Choć religia opiera się na zespole przekonań, które należy poznać i uznać 
za obiektywnie prawdziwe, to religijność jest przede wszystkim zjawiskiem 
subiektywnym. Subiektywnym w tym znaczeniu, w jakim rozumiemy po-
jęcie subiektywności w tym artykule; chodzi o to, że jest to zjawisko pod-
miotowe, związane nie tyle z poznaniem, co z przeżyciem (zob. rysunek 
2). Rozwój podmiotów żywych uwarunkowany jest ich relacjami ze świa-
tem. Relacje te są doznawane, a to oznacza z m i a n ę  podmiotu. Zmiana 
ta jest głębsza niż tylko zmysłowe wzruszenie. Jeśli bowiem relacje te są 
również przeżywane, to są przejawem życia osobowego, gdyż osoba uznaje 
je za odpowiednie (wartościowe) i  o t w i e r a  s i ę  na nie lub też nie. W ten 
sposób osoba uczestniczy również w życiu Bożym, o ile relacja z Nim jest 
w jakikolwiek sposób doznawana, czy to w postaci obyczajów religijnych, 
czy to w liturgii, czy też dzięki przykładowi rodziców. Jest to uczestnictwo 
osobowe, gdyż czynności woli są aktem samej osoby.

Dowartościowanie czynności woli, bo przecież do tego sprowadza się 
uczestnictwo, zupełnie zmienia optykę widzenia wiary i religijności. Można 
przecież nie umieć jeszcze sprawnie działać, ale już chcieć tego, czego chce 
Bóg. Na przykład można chcieć tego dobra, jakim jest zdrowie dla innych 
i modlić się o to, można chcieć pokoju itd., nie posiadając jasnych motywów 
działania na rzecz tych wartości/dóbr. Tego trzeba się jeszcze nauczyć.

Akty woli nie muszą być reflektowane co do swej treści. Dziecko przede 
wszystkim chce dobra, choć nie umie go jeszcze zoperacjonalizować. Do-
piero poznane treści stają się motywami, które ukierunkowują dążenia woli. 



404 � Henryk Jarosiewicz 

Tak rozumiana religijność staje się zwłaszcza udziałem dzieci. Podobnie jak 
w wychowaniu mamy tu bowiem do czynienia ze wspólnym uczestnictwem 
w prawdzie i miłości. Podsumowując, można powiedzieć, że czym innym jest 
poznanie prawd wiary, a czym innym osobiste ustosunkowanie się do Boga, 
dzięki czemu osoba chce tego, czego chce Bóg.

Tak rozumiane uczestnictwo w życiu i woli innych staje się pewną c e c h ą 
osoby. W życiu psychicznym wszelkie czynności stają się wytworami, dzięki 
czemu człowiek t r w a l e  zmienia się. Analizując wytwory wychowania, 
Twardowski podaje, że „człowiek, który wyniósł z domu staranne wychowa-
nie, posiada pewne w ł a ś c i w o ś c i, pewne cechy, przymioty, które właśnie 
czynność wychowania w nim wyrobiła, wytworzyła” (1992, s. 114). Również 
uczestnictwo, jako czynność własna osoby, wyposaża ją w pewne nowe 
właściwości. Nie chodzi tu o sprawność działania, ale o stałe u s p o s o b i e -
n i e, czyli o taką reorganizację całej struktury psychicznej, która pozwala 
na „pozytywną relację do Boga”, jak to ujmuje Walesa21. Usposobienie 
to jest pewną dyspozycją, czyli warunkiem psychologicznym, od którego 
zależy to, że podmiot spontanicznie podejmuje pewne zachowania, które 
wyrażają jego religijność.

Zakończenie

Uczestnictwo jest zarazem warunkiem rozwoju osobowego, jak i jego sen-
sem. Warunkiem, gdyż wchodzi w skład mechanizmu „dezintegracji pozy-
tywnej”: przeżywając wartość relacji z innymi, podmiot poszerza zakres 

21	 Idąc za  Jackiem Woronieckim, można powiedzieć, że  religijność nie jest to  tylko 
p r z y j ę c i e m  za prawdę „obiektywnego zespołu wierzeń łączących ludzkość z Bo-
giem”, lecz jest to „subiektywne p r z e j ę c i e  s i ę  nimi, które wyrazi się w «stałym 
usposobieniu wewnętrznym», w  jakimś „stałym nastroju duchowym w  stosunku 
do Boga” (1986, s. 272).



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 405

dobra, które jest celem jego dążeń. Uczestnictwo jest też źródłem sensu. 
Człowiek jest istotą, która nieustannie przekracza siebie, zarówno w wymia-
rze horyzontalnym (transgresja), jak i wertykalnym (transcendencja). Jest 
istotą transgresyjną nie tylko dlatego, że chce coraz więcej „mieć” i szuka 
motywów ku temu. Dąży również do tego, aby coraz bardziej „być”, a to 
wymaga wejścia w świat wartości.

Uczestnictwo jest też źródłem treści, które składają się na tożsamość oso-
by. W życiu umysłowym człowiek oznacza siebie jako „ja”, lecz znaczenia 
tych treści musi szukać w dobru, które wybrał jako własne.

W końcu uczestnictwo jest warunkiem szeroko rozumianej sprawności 
moralnej (życiowej). Człowiek w pełni dojrzały posiada sprawności, które 
pozwalają mu na rozwiązywanie problemów życiowych. Sprawność ta po-
siada dwa aspekty czy też wymiary: intelektualny i wolitywny. W aspekcie 
intelektualnym jest to dysponowanie motywami, które pozwalają na po-
dejmowanie zachowań instrumentalnych. Nie każde zachowanie warto 
jednak podejmować. Zgodnie z klasyczną nauką na temat sprawności jest 
to coś, co mamy do dyspozycji, gdy tylko zechcemy. Aby chcieć dobra, nie-
zbędny jest rozwój woli, która staje się gotowa do realizacji różnych zadań. 
Wyróżniliśmy trzy etapy dojrzewania woli oraz – związane z tym – trzy 
typy aktywności. W typie Aktora jest to wola ulegająca potrzebom natury, 
w typie Uczestnika – wola uczestnicząca i wybierająca to, co wybierają inni, 
zaś w typie Autora jest to wola dążąca do samorealizacji, wola, która działa 
per se, a więc dla ekspresji własnego ja, tak, jak to ja jest rozumiane. Uczest-
nictwo nie jest zatem celem, ale niezbywalnym etapem rozwoju osobowego.

Cytowane prace

Adler A. (1948). Psychologia indywidualna w wychowaniu. Warszawa.

Adler A. (1986). Sens życia. Warszawa.



406 � Henryk Jarosiewicz 

Aronson E. (1987). Człowiek – istota społeczna. Warszawa.

Aronson E., Wilson T., Akert R. (1997). Psychologia społeczna. Serce i umysł. Poznań.

Bruckner A. (1985). Słownik etymologiczny języka polskiego. Warszawa.

Brzezińska A., Trempała J. (2000). Wprowadzenie do psychologii rozwoju. W: Psycho-

logia. Podręcznik akademicki, t. 1: Podstawy psychologii, red. J. Strelau, s. 227–283. 

Gdańsk.

Brzezińska A. I., Appelt K., Ziółkowska B. (2011). Psychologia rozwoju człowieka. 

W: Psychologia akademicka. Podręcznik, red. J. Strelau, D. Doliński, s. 95–292. 

Gdańsk.

Dąbrowski K. (1979). Dezintegracja pozytywna. Warszawa.

Dąbrowski K. (1985). Fazy i poziomy rozwoju psychicznego i trzy kształtujące go czyn-

niki. W: Zdrowie psychiczne, red. K. Dąbrowski, s. 46–63. Warszawa.

Fromm E. (2008). Mieć czy być. Poznań.

Ingarden R. (1987). Spór o istnienie świata. Warszawa.

James W. (2002). Psychologia. Kurs skrócony. Warszawa.

Jarosiewicz H. (2013a). Metareflection on Decisions Concerning Career Choice. „Polish 

Journal of Applied Psychology” 11 (3), s. 53−71.

Jarosiewicz H. (2013b). O teorii dezintegracji pozytywnej K. Dąbrowskiego w świetle dyna-

miczno-egzystencjalnego modelu rozwoju osoby. „Horyzonty Psychologii” 3, s. 7−52.

Jarosiewicz H. (2018). Typy aktywności zawodowej. O rozwoju zawodowym, czyli 

od Aktora do Autora i z powrotem. Wrocław.

Jan Paweł II (1994). List do rodzin. Watykan.

Jung C. G. (2009). Typy psychologiczne. Warszawa.

Korczak J. (2007). Wybór pism, t. IV. Warszawa.

Kozielecki J. (1987). Koncepcja transgresyjna człowieka. Warszawa.

Kreutz M. (1949). Podstawy psychologii. Studium nad metodami i pojęciami współ-

czesnej psychologii. Warszawa.

Kreutz M. (2005). Rozwój psychiczny młodzieży. Wrocław.

Kulczycki M. (1985). Działalność człowieka – aspekty podmiotowe i przedmiotowe. 

„Zeszyty Naukowe AWF we Wrocławiu” 38.



Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego� 407

Kulczycki M. (1985). Zarys relacyjnej koncepcji poradnictwa. W: Teoretyczne i me-

todologiczne problemy poradoznawstwa, red. A. Kargulowa, M. Jędrzejczak, 

s. 141–157. Wrocław.

Kulczycki M. (1990). Psychologiczne warunki radzenia sobie w życiu. Poradnictwo 

wobec złożoności problemów człowieka i świata. Wrocław.

Kulczycki M. (1998). Rozważania wokół zagadnień psychologicznego poradnictwa 

życiowego. Wrocław.

Maslow A. (1986). W stronę psychologii istnienia. Warszawa.

Nuttin J. (1968). Struktura osobowości. Warszawa.

Obuchowski K. (1965). Psychologia dążeń ludzkich. Warszawa.

Rogers C. R. (2014). O stawaniu się osobą. Poznań.

de Saint-Exupéry A. (1994). Mały Książę. Warszawa.

Savickas M. L. (2005). The Theory and Practice of Career Construction. W: Career 

Development and Counseling: Putting Theory and Research to Work, eds. S. Brown, 

R. W. Lent, s. 42–70. Hoboken.

Savickas M. L. (2011). Constructing Careers: Actor, Agent and Author. „Journal of Em-

ployment Counselling” 48, s. 179–181.

Tatarkiewicz W. (1988). Dzieje sześciu pojęć. Sztuka, piękno, forma, twórczość, odtwór-

czość, przeżycie estetyczne. Warszawa.

Tomaszewski T. (1979). Psychologia. Warszawa.

Tomaszewski T. (1984). Ślady i wzorce. Warszawa.

Twardowski, K. (1965). Wybrane pisma filozoficzne. Warszawa.

Twardowski K. (1992). Wybrane pisma psychologiczne i pedagogiczne. Warszawa.

Twardowski K. (2013). Myśl, mowa i czyn, t. 1. Kraków.

Walesa C. (2005). Rozwój religijności człowieka, t. I: Dziecko. Lublin.

Witwicki W. (1997). Psychologia [fragmenty] (wyd. 1925). W: Psychologia w szkole 

lwowsko-warszawskiej, red. T. Rzepa, s. 212–253. Warszawa.

Woroniecki J.  (1986). Katolicka etyka wychowawcza, t.  II: Etyka szczegółowa, 

cz. 1. Lublin.





Tomasz Niemirowski
KRAKOWSKA AKADEMIA IM. A. F. MODRZEWSKIEGO

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.11

Człowiek jako obraz. 
Konsekwencje dla 
psychologii

Man as an image. Consequences for psychology

STRESZCZENIE

Filozoficzna analiza bytu człowieka wskazuje, że nie jest on bytem oryginalnym, ale 

pochodnym, czyli obrazem bytu, dotyczą go bowiem normy i powinności. Dlatego 

podstawowym mechanizmem jego rozwoju jest naśladowanie, czyli upodobnianie 

się do oryginału, a przez to stawanie się sobą.

Powstaje pytanie: kogo/czego obrazem jest człowiek? Początkowo zazwyczaj upo-

dabnia się do rodziców, później do rówieśników, ale na pewno nie rozwinie się 

w pełni poprzez naśladowanie drugiego człowieka, ponieważ nim nie jest. Kogo 

więc ma naśladować? Zostaje tylko Bóg. Człowiek jest obrazem Boga, a rozwija 

się i staje sobą poprzez naśladowanie Boga.

Jakie ma to skutki dla różnych dziedzin psychologii?

W psychologii społecznej warto ustalić, jakie cechy grupy odniesienia sprzyjają 

byciu sobą, a jakie konformizmowi.



410 � Tomasz Niemirowski 

W psychologii osobowości można analizować, jakie relacje sprzyjają kształtowaniu 

autentyczności, oraz opracować testy do mierzenia poziomu tej cechy.

W psychologii religii można badać relacje między obrazem Boga posiadanym przez 

badanego a poziomem jego bycia sobą.

Do psychoterapii warto wprowadzić terminy: „fałszywy” i „prawdziwy” obraz 

siebie oraz cel rozwoju człowieka, jakim jest bycie takim jak Bóg.

Również w psychologii poznawczej można traktować poznający podmiot, czyli 

umysł, jako niedokończony (wstępnie naszkicowany) obraz Boga, uzupełniany 

przez poznawanie rzeczywistości, a zwłaszcza poprzez opanowanie języka.

Słowa kluczowe: rozwój człowieka, bycie sobą, człowiek jako obraz, rozwój przez 

naśladowanie.

ABSTRACT

The philosophical analysis of human being indicates that he is not an original being, 

but a derivative, or image of being, because it concerns norms and obligations. 

Therefore, the basic mechanism of its development is imitation, which means 

conforming to the original, and thus becoming yourself.

The question arises: who / what image is man? Initially, he usually becomes like his 

parents, then his peers, but he certainly will not develop fully by imitating another 

man because he is not. So who should he imitate? Only God remains. Man is an 

image of God, and he develops and becomes himself by imitating God.

What effects does it have on various fields of psychology?

In social psychology, it is worth determining which features of a reference group 

are conducive to being themselves and which conformism.

In personality psychology, you can analyze what relationships are conducive 

to shaping authenticity and develop tests to measure the level of this trait.

In the psychology of religion, you can study the relationship between the image 

of God in the subject and his level of being himself.

It is worth introducing the terms „false” and „real” self-image and the purpose 

of human development, which is being like God, to psychotherapy.



Człowiek jako obraz. Konsekwencje dla psychologii� 411

Also in cognitive psychology one can treat the knowing subject, i.e. the mind, as an 

unfinished (pre-sketched) image of God, supplemented by learning reality, and 

especially by mastering the language.

Keywords: human development, being yourself, man as an image, development 

by imitation.

Wprowadzenie

Odpowiedź na filozoficzne pytanie „kim jest człowiek?” jest istotna dla 
psychologii, ponieważ wyznacza najogólniejsze ramy rozumienia człowieka 
i wspomagania jego rozwoju. Szukając odpowiedzi na to pytanie, zauważmy, 
że człowiek może:
•	 być sobą albo nie być sobą,
•	 udawać kogoś, kim nie jest,
•	 wiedzieć albo nie wiedzieć, kim jest,
•	 znać albo nie znać siebie,
•	 być prawdziwym albo fałszywym. Wyrażenie „prawdziwy człowiek” 

ma sens.
Kim więc jest człowiek? Jak określić taki byt, który może być prawdziwy 

lub fałszywy oraz może być sobą albo nie być sobą?

Człowiek jest obrazem

Jak wynika z teorii prawdy (Niemirowski, 2007, s. 15–24), byt, czyli to, 
co jest źródłowe i oryginalne, nie może być ani prawdziwy ani fałszywy; nie 
może być lub nie być sobą; natomiast obraz (kopia, odwzorowanie, repre-
zentant) tego bytu może być niezgodny z oryginałem, a więc nie być sobą. 
Obraz może być sobą albo nie być sobą, zależnie od tego, czy przedstawia 



412 � Tomasz Niemirowski 

to, czego ma być obrazem. Jeśli nie przedstawia tego, co powinien, to jest 
fałszywy, a zatem nie jest sobą; lub inaczej: nie jest tym, czym powinien być. 
I odwrotnie: jeśli coś może być prawdziwe albo fałszywe, to nie jest bytem, 
ale obrazem bytu; ma jakiś pierwowzór (oryginał), do którego powinno 
być podobne. Obraz bowiem czegoś powinien być podobny do oryginału, 
czyli do tego czegoś, gdyż inaczej nie będzie sobą. Bycie sobą zatem to bycie 
takim, jakim się być powinno; bycie zgodnym z oryginałem.

Z tego wynika, że jeśli człowiek może być prawdziwy (być sobą) lub fał-
szywy (nie być sobą) oraz jeśli dotyczą go jakieś powinności – a nikt temu 
nie zaprzeczy – to nie jest bytem, ale obrazem bytu. Obraz ten, w trakcie 
swojego rozwoju, usiłuje stać się sobą. Dlatego naśladowanie jest podstawo-
wym mechanizmem tego rozwoju, co m.in. stwierdzają neuropsychologowie 
Chris Frith i Michael Gazzaniga: „Z naśladowaniem jest jak ze spostrzega-
niem. Robimy to automatycznie i bez zastanowienia” (Frith, 2011, s. 154); 

„Dzieci są maszynami do naśladowania. To dlatego rodzice muszą bardzo 
uważać na to, co robią i mówią w obecności swoich pociech” (Gazzaniga, 
2013, s. 141).

Dlaczego tak się dzieje? Dlaczego naśladowanie jest dla nas czymś tak bar-
dzo naturalnym, że nawet go nie zauważamy? Pewnie dlatego, że jest całko-
wicie zgodne z naszą „obrazową” naturą. Obraz z natury chce się upodobnić 
do tego, czego jest obrazem. Tak widzi swoje podstawowe zadanie życiowe.

Dalej Gazzaniga pisze: „wszechobecność naśladownictwa w świecie ludzi 
wyraźnie kontrastuje z jego rzadkim występowaniem w królestwie zwierząt” 
(2013, s. 141). Dlaczego dla zwierząt naśladowanie nie jest już czymś tak 
naturalnym jak dla człowieka? Pewnie dlatego, że ludzie są obrazami i dla-
tego rozwijają się poprzez naśladowanie, a zarazem mogą być sobą albo nie 
oraz mogą być prawdziwi albo fałszywi – a zwierzęta obrazami nie są i nie 
muszą się do nikogo upodabniać. Nie mogą też być sobą albo nie być sobą 
i nie dotyczą ich żadne powinności. Nie mogą też udawać czegoś, czym 
nie są i od razu są takie, jakie być powinny (pominąwszy stopień rozwoju). 



Człowiek jako obraz. Konsekwencje dla psychologii� 413

A wszystko dlatego, że są oryginałami i nie muszą się do niczego czy niko-
go upodabniać. Natomiast „(…) człowiek poszukuje zawsze wzorca czy 
przykładu, za którym by mógł podążać. To, co określa czyjeś bycie ludzkim, 
to wizja, którą ten ktoś przyjmuje” (Heschel, 2014, s. 33). A zatem samo 
bycie ludzkim zależy od tego, kogo człowiek naśladuje.

Człowiek więc – rozwijając się – chce upodobnić się do kogoś znaczące-
go. Dziecko najczęściej naśladuje rodziców. Również dorosły chce często 
komuś dorównać (ma jakiś wzorzec osobowy). Każdy formuje sobie ideał 
siebie na wzór zazwyczaj kogoś z otoczenia. Może to również być postać 
historyczna czy nawet wymyślona (literacka, filmowa). Celem tego naślado-
wania (formowania) jest osiągnięcie czegoś uznanego za wartościowe, czyli 
tego, co posiada osoba będąca wzorem czy przykładem do naśladowania. 
Ponadto nikt nie chce uważać się za byle kogo – dlaczego? Chyba dlatego, 
że człowiek jest obrazem nie byle kogo.

Jeśli więc człowiek jest obrazem i chce być sobą, to powinien kogoś sobą 
naśladować i reprezentować. Co to bowiem znaczy „być sobą”? Takie sfor-
mułowanie sugeruje, że człowiek już kimś jest, ale nie wie, kim, oraz że musi 
dowiedzieć się, kim jest i stać się tą osobą, aby stać się sobą. Jest to paradoks 
rozwoju: stawanie się sobą dokonuje się poprzez naśladowanie (przedstawia-
nie, reprezentowanie) kogoś innego – a jednak tak właśnie rozwój przebiega. 
Nie ma bowiem rozwoju bez stawianego sobie celu, a ten cel trudno ustalić 
inaczej, niż przez porównywanie się z innymi i branie z nich przykładu.

Stąd pytanie: jaki powinien być człowiek? Zauważmy, że  dziecku  – 
zwłaszcza małemu – takich wymagań co do powinności właściwie nie można 
stawiać. Ono jest takie, jakie być powinno, chociaż przed nim jeszcze długa 
droga rozwoju; chyba że środowisko coś zaniedba. Kategorie bycia sobą i po-
winności stosują się do niego dopiero wtedy, gdy zacznie samo decydować 
o tym, co robi, i może zacząć udawać kogoś, kim nie jest, albo postępować 
inaczej niż powinno, a więc chodzi tu o osiągnięcie określonego poziomu 
rozwoju moralnego.



414 � Tomasz Niemirowski 

Powstaje też problem naśladowania a bycia sobą. Czy poprzez naślado-
wanie kogoś innego można stać się sobą? Początkowo naśladujemy rodziców 
(opiekunów) i tak się rozwijamy, ale w okresie dorastania przestaje to być 
wystarczające. Powstaje więc pytanie: jaka (która) osoba znacząca sprzyja 
rozwojowi człowieka? Inaczej mówiąc: jeśli człowiek jest obrazem, to kogo? 
Nie może być obrazem drugiego człowieka, ponieważ nikt się nie spełni 
do końca poprzez naśladowanie drugiego człowieka. Takie postępowanie 
jest dobre w dzieciństwie, ale gdyby miało trwać całe życie, skutkowałoby 
na pewno poczuciem zniewolenia oraz niedorozwojem swej wyjątkowości 
i niepowtarzalności.

Do kogo więc człowiek powinien być podobny i kogo warto naśladować? 
Jasne jest, że człowiek nie spełni się przez naśladowanie (odzwierciedlanie) 
drugiego człowieka, ani – tym bardziej – żadnego zwierzęcia: „Człowiek nie 
może kształtować siebie według jakiegoś wzoru człowieka. Żadna antropo-
logia nie może nam powiedzieć, jakimi powinniśmy być” (Spaemann 1988, 
s. 143–144). Jeśli tak jest, to próbując odpowiedzieć na to pytanie, trzeba 
sięgnąć nie do antropologii, lecz do teologii, a więc do pojęcia Boga, czyli 
najwyższego dobra. Czy więc jest tu inna możliwość niż ta, że człowiek jest 
obrazem Boga, który chce upodobnić się do oryginału? Wzorem więc dla 
człowieka jest Bóg, a nie drugi – najlepszy nawet – człowiek.

Co to jednak znaczy: „Boga”? Jakiego? Którego? Do kogo się upodabniać, 
aby stać się sobą? Zauważmy, że nawet nie musi to być Bóg istniejący. Można 
opracować zestaw cech, jakie posiada byt idealny i do którego człowiek po-
winien się upodabniać. Dlatego powstaje pytanie: jaki powinien być Bóg, aby 
człowiek mógł stać się sobą? To kwestia na inny artykuł, natomiast tu można 
zauważyć, że takie ujęcie ma wpływ na psychologię rozwoju człowieka. Jeśli 
bowiem człowiek jest obrazem, to jego rozwój polega na upodabnianiu 
się do oryginału. Natomiast prawidłowość rozwoju można ocenić, znając 
oryginał. Dlatego należy opracować kryteria, jakie musi spełniać osoba 
znacząca, aby naśladowanie jej sprzyjało rozwojowi.



Człowiek jako obraz. Konsekwencje dla psychologii� 415

Człowiek jest bowiem tym bardziej rozwinięty, im bardziej jest sobą, le-
piej wyraża i spełnia siebie, a więc gdy jest autentyczny i wolny. Pojęcia „bycie 
sobą” i „wolność”, a także „asertywność” można uznać za bliskoznaczne. 
Nie stosują się one jednak do małego dziecka, ponieważ ono samo właściwie 
nie jest zdolne do świadomych wyborów.

Zauważmy też, że bycie sobą jest stopniowalne i zależy od przyjętych 
wzorców zachowania. Problemem rozwojowym jest więc: kiedy wyzwolić się 
spod wpływu osoby znaczącej, aby stać się sobą? Oraz: czy bycie sobą polega 
na całkowitej niezależności od wzorców? Obecnie promowanie wzorców 
rozwoju i wychowania nie jest popularne. W imię wolności człowieka raczej 
nie mówi mu się, jaki powinien być. Każdego człowieka obowiązuje jednak 
zasada, że obraz – jeśli ma być sobą – powinien być podobny do orygina-
łu. Można więc postawić pytanie: czy bycie sobą (wolność) może polegać 
na całkowitej niezależności od wzorców? Czy nie jest tak, że wolność (bycie 
sobą) osiąga się poprzez autentyczny, wartościowy wzorzec, a nie przez 
odrzucenie wszelkich wzorców?

Idąc dalej, zauważmy, że jeśli człowiek nie jest bytem, ale obrazem bytu, 
to to filozoficzne twierdzenie może wpłynąć na rozumienie czy też sposób 
rozwiązywania podstawowych problemów psychologii.

Człowiek jako obraz  
w różnych dziedzinach psychologii

Gdy chodzi o psychologię społeczną, to warto do niej wprowadzić pojęcie 
„bycia sobą”, rozumianego jako autentyczność, zgodność postępowania 
z przekonaniem. Można też mierzyć poziom bycia sobą, a także to, jakie 
czynniki sprzyjają, a jakie przeszkadzają w byciu sobą w zależności od rodza-
ju grupy, w której znajduje się jednostka. Wchodzi tu też w grę problem kon-
formizmu, który jest zaprzeczeniem bycia sobą i nadmiernym uleganiem 



416 � Tomasz Niemirowski 

wpływom innych osób. Ciekawy byłby problem kryteriów pozwalających 
odróżnić, kiedy wpływ innych sprzyja byciu sobą, a kiedy w tym przeszka-
dza. W tym kontekście można by też analizować wyniki eksperymentów 
Ascha i Milgrama, ponieważ w pierwszym przypadku badani ulegali wpły-
wom grupy, a w drugim – autorytetu. Na tej podstawie można ustalić, jakie 
cechy grupy wywierającej wpływ oraz jakie cechy osobowości sprzyjają byciu 
sobą. Inaczej mówiąc, dzięki czemu może powstać prawdziwy obraz siebie, 
który jest warunkiem bycia sobą.

Z kolei co do psychologii osobowości, ujęcie człowieka jako obrazu 
pozwala analizować proces kształtowania się tożsamości człowieka, któ-
ry w dużej mierze polega na naśladowaniu. Podstawowym dynamizmem 
człowieka jest: stać się kimś, osiągnąć coś, być cenionym, posiadać poczucie 
własnej wartości. Mówiąc innym językiem: człowiek jako obraz chce stać 
się sobą poprzez upodabnianie się do kogoś wartościowego albo osiąganie 
stanu uznanego za wartościowy. Dlatego istnieje tak duży wpływ osób 
znaczących na kształtowanie się pojęcia o tym, kim jestem i kim mogę/
powinienem być. Stąd – chcąc poznać siebie – należy zapytać: jakie relacje 
mnie kształtują? Czy pomagają mi być sobą? Warto też – jak już powyżej 
wspomniałem – opracować testy do mierzenia poziomu wolności i bycia 
sobą, czyli poziomu rozwoju.

Z kolei gdy chodzi o psychologię religii, to warto by zbadać wpływ obrazu 
Boga na poczucie bycia sobą, relacje między prawdziwym obrazem siebie 
a obrazem Boga, czyli problem prawdziwego obrazu Boga: jaki powinien 
być Bóg, aby człowiek mógł być sobą?

Natomiast co do psychoterapii, to ujęcie człowieka jako obrazu jasno 
sugeruje, że do psychologii, a zwłaszcza do psychoterapii, warto wprowa-
dzić terminy: „prawdziwy” i „fałszywy” obraz siebie. Istotą psychoterapii 
będzie staranie się o uzyskanie prawdziwego obrazu siebie przez klienta. 
Może ono obejmować usuwanie się spod niewłaściwych wpływów, a także 
zwalczanie konformizmu. Również ważnym elementem czy nawet istotą 



Człowiek jako obraz. Konsekwencje dla psychologii� 417

zdrowia psychicznego będzie posiadanie realistycznego obrazu siebie. Moż-
na też badać problem wpływu osób znaczących na kształtowanie się obrazu 
siebie. Celem psychoterapii będzie też pomoc pacjentowi w upodobnieniu 
się do Boga – oczywiście według kompetencji psychoterapeuty.

Ujęcie człowieka jako obrazu, a zwłaszcza jako obrazu Boga, daje też 
nowe możliwości interpretacji wyników badań empirycznych. Na  przy-
kład w badaniach prowadzonych pod kierunkiem prof. Łukaszewskiego 
okazało się, że  zabiegi wokół urody redukują lęk przed śmiercią. Autor 
mówi: „Robiliśmy badania w solarium i u fryzjerów. Badaliśmy lęk przed 
śmiercią ludzi, którzy tam przychodzili, i tych, którzy stamtąd wychodzili. 
Widać było radykalną zmianę. (…) Upiększanie się powoduje, że mniej się 
myśli o śmierci. (…) Nie wiem, dlaczego to działa, ale działa” (Łukaszewski, 
2016, s. 189). Próbując wyjaśnić to zjawisko, zapytajmy, czy nie może być 
tak, że  jeżeli człowiek jest obrazem Boga, to  kiedy czuje się piękniejszy, 
podświadomie uważa się przez to za bardziej podobnego do Boga, który – 
z definicji – jest nieśmiertelny i dlatego zmniejsza się lęk przed śmiercią 
tego człowieka?

Najszerzej jednak omówię skutki ujęcia człowieka jako obrazu dla psy-
chologii poznawczej. Postaram się wykazać, że to ujęcie pozwoli lepiej 
zrozumieć relacje między umysłem a językiem.

Człowiek jako umysł

W moim artykule Co było najpierw: mózg czy umysł? (Niemirowski, 2015) 
uznałem umysł za ja – podmiot poznający, a mózg za narzędzie tego pod-
miotu, umożliwiające mu poznawanie i działanie. Inaczej mówiąc; ja jestem 
umysłem, który posługuje się mózgiem. A jaka jest relacja między umy-
słem a językiem? Czy taka jak między umysłem a mózgiem? Jeśli język jest 
narzędziem umysłu, to w jakim sensie? I czym (kim) jestem ja jako umysł?



418 � Tomasz Niemirowski 

Punktem wyjścia będzie określenie języka jako zbioru znaków i reguł 
posługiwania się nimi, przy czym znak jest rozumiany jako „obserwowalny 
(percypowalny) element rzeczywistości, który nie jest istotny ze względu 
na swoje własne cechy, ale na swoją relację do innego elementu rzeczywi-
stości, do którego się odnosi” (Wikipedia). Zauważmy, że ta definicja może 
odnosić się również do obrazu, który ma coś lub kogoś przedstawiać. Znak, 
tak samo jak i obraz odnoszą się do czegoś, czym nie są, i to reprezentują. 
Widać więc, że mają tę samą naturę. Język bowiem składa się ze znaków, sko-
jarzonych z pojęciami, a pojęcia są najczęściej rozumiane jako abstrakcyjny, 
myślowy odpowiednik przedmiotu, czyli właśnie obraz tego przedmiotu. 
Pojęcia są narzędziami, za pomocą których poznajemy świat i ujmujemy 
zdobytą wiedzę w mniej lub bardziej spójny obraz rzeczywistości. Człowiek 
zatem ma zasadniczo tę samą wiedzę (zestaw pojęć), nawet jeśli dysponuje 
kilkoma językami. Wiedza (nabyty obraz rzeczywistości) jest zatem ze-
stawem pojęć, a język zestawem znaków skojarzonych z tymi pojęciami.

Należy jednak zauważyć, że wiedza jest bierna; to nie wiedza ani język 
działają, lecz umysł jest czymś aktywnym, co ujmuje choćby następująca 
definicja: „Kognitywistyka to nauka o umyśle ujmowanym jako system po-
znający” (Klawiter, 2018). Podobnie twierdzi Zdzisław Chlewiński: „umysł 
(…) jest układem o ogromnej aktywności własnej” (1999, s. 31). Umysł jest 
zatem podmiotem poznającym, czyli mną, ponieważ to ja poznaję, to ja 
jestem umysłem, który posługuje się językiem. Ja mam naturę umysłową, 
poznawczą, a zatem jestem obrazem, ale obrazem aktywnym, takim, któ-
ry chce poznawać, jakby „niewypełnionym”; stąd pochodzi powszechne 
pragnienie poznawania, czyli ciekawość.

Co więcej, jestem umysłem, który, chociaż jest aktywny, to jednak ak-
tualizuje się (ujawnia, może działać) dopiero dzięki nabytemu językowi 
i związanym z nim pojęciom. Umysł się nie rozwija (nie doskonali), gdyż 
jest od razu „gotowy”, tylko się ujawnia, to znaczy aktywizuje. Jest to tak 
jak w każdym rozwoju, podczas którego coś od razu z góry czy a priori 



Człowiek jako obraz. Konsekwencje dla psychologii� 419

zaprogramowanego i ustalonego (a więc w jakimś sensie gotowego) ujawnia 
się dzięki oddziaływaniu środowiska.

Umysł więc się nie zmienia, natomiast rozwija się (doskonali) system 
nabytych i używanych pojęć jako narzędzi poznawania i działania. Podmiot 
ma naturę poznawczą, umysłową. Jest obrazem, ale początkowo nieujaw-
nionym, niezaktualizowanym. Jest aktywną wiedzą, którą można nazwać 
wiedzą wrodzoną, ponieważ występuje od początku rozwoju, a jedynie 
potrzebuje narzędzi, dzięki którym może w pełni działać i się ujawnić.

Potwierdzają to odkrycia współczesnej neuropsychologii, z których 
wynika, że istnieje wstępnie dana, niepochodząca z doświadczenia wiedza 
o rzeczywistości. Michael Gazzaniga pisze o tym następująco: „Psycholo-
gia rozwoju człowieka obfituje w przykłady intuicyjnej wiedzy niemowląt 
z dziedziny fizyki, biologii i psychologii” (2013, s. 25) i podaje konkretne 
przykłady:

Dzieci spodziewają się, że przedmioty będą się poruszały po ciągłych trajek-

toriach, zamiast przeskakiwać z jednego punktu przestrzeni do innego. Przyj-

mują też pewne założenia dotyczące kształtów, które są częściowo zakryte. 

Widoczna część kuli po odsłonięciu powinna się okazać piłką, nie powinna 

mieć nóg. Wreszcie, niemowlęta spodziewają się, że przedmiot nie będzie 

się poruszał samodzielnie, jeśli nie wejdzie w kontakt z jakimś innym obiek-

tem, oraz że zachowa ciągłość i nie będzie przenikał przez inne przedmioty. 

To wiedza zdeterminowana genetycznie, z którą przychodzimy na świat. Skąd 

wiadomo, że nie jest ona wyuczona? Stąd, że dzieci na całym świecie wiedzą 

to samo w tym samym wieku, niezależnie od swoich uprzednich doświadczeń 

(2013, s. 25–26).

Wniosek stąd jest następujący: „Ludzie mają tysiące, a może nawet mi-
liony wrodzonych (wbudowanych) skłonności do  określonych działań 
i wyborów” (2013, s. 42).



420 � Tomasz Niemirowski 

Te wrodzone potencjalności czy skłonności nie są bierne, dlatego aktyw-
ność umysłowa (myślenie) występuje przed opanowaniem języka: „Pojęcia 
są blisko związane z językiem i niektórzy filozofowie uważają, że bez języka 
nie ma pojęć. Jednak fakty empiryczne świadczą, że kompetencja językowa 
nie jest konieczna, żeby mieć reprezentację pojęciową czegoś. Psychologo-
wie doszukali się użycia reprezentacji w zachowaniach niemowląt i zwierząt” 
(Czerny, 2011, s. 110).

Coś wrodzonego musi więc być w strukturze poznającej; umysł jest już 
jakoś wstępnie ukształtowany. Dlatego można powiedzieć, że myślenie jest 
wcześniejsze niż mówienie: „Niektórzy uważają, że mówienie rozwija się 
później niż myślenie i służy jedynie do przekazywania myśli; według prze-
ciwnego poglądu myślenie jest cichym mówieniem, czyli nie jest możliwe 
bez udziału języka. Wyniki eksperymentów przemawiają za pierwszym 
poglądem i przeczą drugiemu” (Czerny, 2011, s. 110).

Chociaż więc zasadniczo myślimy w jakimś języku etnicznym, to nie tyl-
ko. Jednak to pierwotne myślenie nie jest w pełni ukształtowane. Umysł jest 
czymś aktywnym, ale wymagającym narzędzi. Bez nich jest „bezsilny”, „nie-
skuteczny”, „bezradny”, chociaż w zasadzie „gotowy”. Jego aktywność jest 
jak aktywność noworodka: nieukształtowana. Język jest moim narzędziem, 
ale takim, bez którego nie miałbym świadomości siebie ani sensownego 
obrazu siebie i świata wokół mnie. Jest narzędziem poznawania (rozumie-
nia) i działania (planowania). Nie mogę w pełni poznać (zrozumieć) czegoś, 
czego nie potrafię odpowiednio nazwać. Język, tak jak i ciało, jest czymś, 
co umożliwia mi kontakt ze światem. Język jest narzędziem dla umysłu.

Wrodzone uwrażliwienia (nastawienia, dyspozycje, ukierunkowania) do-
pełniane są wiedzą zdobytą od środowiska, głównie za pomocą języka, który 
umożliwia i usprawnia poznawanie i myślenie. „Język jako narzędzie myśli 
nie tylko je wyraża, ale też formułuje i tworzy” (Buczkowska, 2001, s. 73).

Język jest więc takim narzędziem, bez którego nie ujawniłyby się możli-
wości działającego, przy czym narzędzia, którymi się posługuję, umożliwiają 



Człowiek jako obraz. Konsekwencje dla psychologii� 421

mi działanie, ale jednocześnie je ukierunkowują, ujawniając tylko niektóre 
z moich możliwości. Inne narzędzia co innego by ze mnie ujawniły. Można 
więc powiedzieć, że mogę zrobić tylko to, na co mi pozwoli mój język. Za-
tem język – dzięki swej strukturze – jest jakby „wyzwalaczem” aktywnego 
umysłu. Umysł posługuje się językiem; ściślej: pojęciami zawartymi w tym 
języku. Istnieje zatem coś takiego jak wrodzona, aktywna natura umysłu. 
Pewne przekonania (podstawy wiedzy) są wrodzone. Na przykład pod-
stawowe pojęcia: dobry – zły; prawidłowy – nieprawidłowy są wrodzone, 
a wypełnienie ich konkretną treścią zależy od doświadczenia i otoczenia, 
a więc może być błędne. Na tych jednak podstawach buduje się obraz świata.

Można więc powiedzieć, że umysł (ja) jest(em) wrodzonym obrazem 
rzeczywistości, który się aktualizuje (może działać) poprzez nabyty obraz 
rzeczywistości, zawarty w nabytych pojęciach i związanym z nimi języ-
kiem, lub nieco inaczej, że umysł to wrodzony zestaw aktywnych przekonań 
(schematów poznawczych, nastawień). Rozwój umysłowy natomiast polega 
na doskonaleniu języka, czyli zestawu pojęć, którymi się dysponuje. Nabyte 
pojęcia są narzędziami poznawania i działania, czyli narzędziami umysłu. 
Tylko to mogę zrobić i tylko to mogę poznać, na co mi pozwala mój język, 
czyli zestaw pojęć, którymi dysponuję.

Podsumowując, można powiedzieć, że aktywny umysł, kształtujący sobie 
język, jednocześnie za pomocą tego języka może celowo i świadomie działać 
w otoczeniu. Aktywny umysł w kontakcie ze światem kształtuje sobie język, 
a za pomocą tego języka może celowo i świadomie działać w otoczeniu.

Jeśli więc człowiek jest obrazem, to jest też umysłem, który początkowo 
posiada bardzo wstępne ukształtowanie, które można nazwać wiedzą wro-
dzoną. Obraz ten wymaga co prawda uzupełnienia, rozwinięcia, wykorzysta-
nia wrodzonych struktur (nastawień, dyspozycji, ukierunkowań), ale w zasa-
dzie jest gotowy (a przynajmniej naszkicowany). Nie może być uzupełniany 
dowolnie, ponieważ jeśli tak się dzieje, to jest mu z tym źle, zwłaszcza wtedy, 
gdy występują w nim sprzeczne przekonania, czyli dysonans poznawczy.



422 � Tomasz Niemirowski 

Podsumowanie

Na podstawie filozoficznego stwierdzenia, że człowiek nie jest bytem, ale 
obrazem bytu, można zreinterpretować podstawowe dziedziny psychologii. 
Przede wszystkim twierdzenie to wyjaśnia, co to znaczy „być sobą” i sugeru-
je, że właściwym kierunkiem świadomego rozwoju człowieka jest stawanie 
się coraz bardziej podobnym do oryginału, czyli właśnie bycie sobą. Co wię-
cej, bycie sobą to bycie takim, jakim się być powinno. Rozwijać się bowiem 
to nic innego jak upodabniać się do oryginału. Takie ujęcie z kolei wpro-
wadza do psychologii element normatywny. Pojęcie powinności raczej nie 
funkcjonuje w psychologii jako nauce opisowej i budowanej na wzór nauk 
przyrodniczych; jednak trudno bez niego się obejść, gdy mówimy o ukie-
runkowaniu rozwoju człowieka lub ustaleniu celu psychoterapii. Wydaje 
się, że warto z niego korzystać również w innych dziedzinach psychologii 
w imię prawidłowego rozumienia człowieka i jego rozwoju.

Przechodząc natomiast do psychologii poznawczej, należy powiedzieć, 
że relacja umysłu do języka jest relacją obrazu do obrazu, czyli tego, co wro-
dzone, do tego, co nabyte. Wyuczony język i związane z nim (zawarte w nim) 
pojęcia, zależnie od ich prawdziwości, lepiej lub gorzej umożliwiają umy-
słowi przedstawianie swego oryginału, czyli bycie sobą. Umysł jest obrazem 
aktywizowanym nabytym (językowym) obrazem rzeczywistości. Jeśli ten 
obraz jest prawdziwy, to umysł (podmiot poznający) czuje się wolny w swym 
działaniu; wie bowiem, co i dzięki czemu może osiągnąć.

Bibliografia

Buczkowska J. (2001). Znaczenie a system znaków, „Studia Philosophiae Christia-

nae” 37/1, s. 69–83.

Chlewiński Z. (1999). Umysł. Dynamiczna organizacja pojęć. Warszawa.



Człowiek jako obraz. Konsekwencje dla psychologii� 423

Czerny A. (2011). Teoria nazw geograficznych. Warszawa.

Dąbrowska J. (2016). Wywiad z prof. Łukaszewskim. W: Nie ma się czego bać. Roz-

mowy z mistrzami. Warszawa.

Frith Ch. (2011). Od mózgu do umysłu. Jak powstaje nasz wewnętrzny świat. Warszawa.

Gazzaniga M. S. (2013). Kto tu rządzi – ja czy mój mózg? Neuronauka a istnienie 

wolnej woli. Sopot.

Heschel A. J. (2014). Kim jest człowiek?. Łódź–Warszawa.

Klawiter A. (2018). Wstęp do kognitywistyki. http://docplayer.pl/71287697-Wstep-

-do-kognitywistyki.html.

Łukaszewski W. (2016). Zawsze byłem za stary. W: Nie ma się czego bać. Rozmowy 

z mistrzami, red. J. Dąbrowska. Warszawa.Niemirowski T. (2015). Co było 

najpierw: mózg czy umysł? „Edukacja Filozoficzna” 60, s. 33–56.

Niemirowski T. (2007). Co to jest prawda? „Zeszyty Naukowe Wyższej Szkoły 

Ekonomii i Innowacji w Lublinie” 5, s. 15–24.

Spaemann R. (1988). O pojęciu natury ludzkiej. W: Człowiek w nauce współczesnej, 

red. K. Michalski, s. 127–147. Paris.





Tomasz Niemirowski
KRAKOWSKA AKADEMIA IM. A. F. MODRZEWSKIEGO

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.12

Czy postulat neutralności 
światopoglądowej 
psychoterapeuty  
służy wolności klienta?

Does the postulate of the neutrality  
of the psychotherapist serve the client’s freedom?

STRESZCZENIE

W psychoterapii obowiązuje zasada nienarzucania swoich wartości klientowi w imię 

jego wolności, czyli postulat neutralności. Jednak każde działanie ma jakiś cel i dąży 

do jakiegoś dobra. Co ma być tym dobrem? Psychoterapia powinna zwiększać wol-

ność klienta, więc trzeba się zastanowić, jak ją osiągnąć. Przyjmuję, że wolność jest 

możnością czynienia wszystkiego, co się chce. Jednak człowiek chce mieć poczucie 

własnej wartości. Dlatego nie czuje się wolny ktoś, kto jest pozbawiony jakichkol-

wiek wskazówek co do dobra i zła. Wolny czuje się dopiero wtedy, gdy ma pewność, 

że to, co sam wybrał, jest dobre. Warunkiem tej pewności jest prawdziwy obraz rze-

czywistości. Ponieważ psychoterapeuta ma obowiązek działania dla dobra, wolno-

ści i rozwoju klienta, to jego rolą będzie dostarczenie takiego obrazu rzeczywistości. 

Elementem tego obrazu jest znajomość dobra i zła, czyli jak ktoś będzie się czuł pod 



426 � Tomasz Niemirowski 

wpływem określonych działań. Wchodzi tu w grę odpowiedzialność psychotera-

peuty, która polega na znajomości skutków możliwych decyzji oraz umiejętności 

oceny, które z nich będą dobre dla klienta. Terapeuta jest odpowiedzialny za to, 

co dzieje się w kliencie pod wpływem psychoterapii i jakie decyzje dzięki niej 

(niemu) podejmuje. Konieczne jest więc wykształcenie etyczne psychoterapeuty. 

Jeśli zaufanie klienta spotka się z odpowiedzialnością terapeuty, psychoterapia osią-

gnie swój cel. Zasadę neutralności należy więc zastąpić zasadą odpowiedzialności, 

a zmiana definicji wolności spowoduje zmianę zasad prowadzenia psychoterapii.

Słowa kluczowe: neutralność światopoglądowa psychoterapeuty, cele psychoterapii, 

odpowiedzialność psychoterapeuty.

ABSTRACT

The psychotherapist is obliged to be neutral. However, every action has a purpose 

and strives for some good. What should be this good? Psychotherapy should in-

crease the client’s freedom, so we have to think how to achieve it. I assume that 

freedom is the ability to do everything that one wants. However, everyone wants 

to have a sense of self-worth. That’s why if someone has no hints as to what is good 

and what is bad, he cannot be free. One feels free when he is sure that what he has 

chosen is good. The condition for this certainty is a true image of reality. That’s 

why the role of the psychotherapist will be to provide such an image. The element 

of this image is the knowledge of good and evil, that is to say how one will feel 

under the influence of specific actions. The psychotherapist’s responsibility comes 

into play here, which involves knowing the effects of possible decisions and the 

ability to assess which ones will be good for the client. The therapist is responsible 

for what happens in the client during the psychotherapy and what decisions he/

she makes. It is therefore necessary to postulate an ethical education of a psycho-

therapist. If the client’s trust meets the therapist’s responsibility, psychotherapy 

will reach its goal. The principle of neutrality should therefore be replaced with 

the principle of responsibility, and changing the definition of freedom will change 

the rules of conducting psychotherapy.



Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty…� 427

Keywords: the neutrality of  the psychotherapist, goals of  psychotherapy, 

psychotherapist’s responsibility.

Wstęp

Artykuł Katarzyny Marchewki i Katarzyny Sikory Poza „tabula rasa”. Współ-
czesne rozumienie postulatu neutralności światopoglądowej psychoterapeuty kończy 
się słowami: „Postulat neutralności światopoglądowej, odczytany na nowo, 
stoi na straży autonomii klienta i umożliwia realizację celu terapii, jakim 
jest jego osobista wolność” (Marchewka, Sikora, 2013, s. 76). Takich wypo-
wiedzi można przytoczyć więcej, a wskazują one, że celem psychoterapii 
jest zwiększanie wolności (autonomii, niezależności, poczucia sprawstwa) 
pacjenta. Zatem nikt nie kwestionuje tego, że terapia powinna zwiększyć 
wolność klienta, problem jednak pojawi się, gdy spróbujemy bliżej określić, 
na czym ta wolność polega i jak można ją osiągnąć. Na pewno zgodzimy się, 
że człowiek czuje się wolny wtedy, gdy może robić wszystko, co chce, ale 
jak do tego dojść? Na czym polega wolność i dzięki czemu człowiek czuje 
się wolny?

Pojęcie wolności

Można wyróżnić dwa akcenty w rozumieniu wolności:
1)	 człowiek jest wolny wtedy, gdy nikt nie wywiera na niego żadnego 

nacisku, a więc może się zachowywać tak, jak sam chce,
2)	 człowiek jest wolny wtedy, gdy ma  pewność, że  to, co  robi, jest  

dobre.
Inaczej mówiąc, muszą być spełnione dwa warunki, aby człowiek czuł 

się wolny:



428 � Tomasz Niemirowski 

•	  decyzja jest podjęta samodzielnie, z przekonaniem; nie jest narzucona 
czy podyktowana przez kogoś innego; występuje swoboda w podejmo-
waniu decyzji,

•	 decyzja jest dobra, podjęta z przekonaniem, że jest to najlepsze wyjście.
Pierwszy warunek jest oczywisty dla każdego psychoterapeuty. O dru-

gim raczej się nie mówi. Czy jednak może czuć się wolnym ktoś, kto nie 
ma pewności, że to, co wybrał, jest dobre? Czy czuję się wolny, jeśli mam 
poczucie, że robię coś, czego nie powinienem; albo nie robię czegoś, co po-
winienem? Jednak raczej nie. Józef Tischner (1931–2000) mówi o tym 
w następujący sposób: „Tylko czyniąc dobro, człowiek jest naprawdę wol-
ny, to ku tej wartości dąży jego natura. Zło jest tylko pozorem wolności, 
w gruncie rzeczy wynika ze słabości ludzkiego ciała, pokus, pożądliwości 
czy nałogów” (Przybyło, 2014, s. 71–83). Jest więc coś takiego jak natura 
ludzka, która dąży do dobra, albo też jest dobrem, które „chce” ujawnić się 
w działaniu. Aby mogło to nastąpić, konieczny jest świadomy wybór dobra 
wbrew innym zachętom, upodobaniom czy skłonnościom. Często bowiem 
chcemy wielu rzeczy (czynności) naraz i, aby być wolnymi, musimy wybrać 
najlepszą z nich, a innym się sprzeciwić czy je odrzucić. Wolność wymaga 
więc dyscypliny. Obowiązek wymaga wysiłku, na który czasem nie ma się 
ochoty. Zaakceptowanie jednak swoich obowiązków i wypełnianie ich jest 
drogą do wolności. Mówi o tym autor bestsellerowych pozycji na temat 
przywództwa, rozwoju osobistego, twórca teorii siedmiu nawyków sku-
tecznego działania Stephen R. Covey (1932–2012):

Większość ludzi stawia znak równości między dyscypliną i brakiem wolności. 

„Obowiązki zabijają spontaniczność”. „W przymusie nie ma wolności”. „Chcę 

robić to, na co mam ochotę. To jest wolność, a nie obowiązek”. W rzeczywisto-

ści jest odwrotnie. Tylko ludzie zdyscyplinowani są naprawdę wolni. Ludzie 

niezdyscyplinowani są niewolnikami nastrojów, zachcianek i namiętności 

(Covey, 2005, s. 90).



Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty…� 429

Zatem powinności czy obowiązki tylko pozornie przeciwstawiają się 
wolności. Ten, kto coś powinien, ten też coś „musi”, a ten przymus – czy 
wewnętrzny czy zewnętrzny – jest traktowany jako zaprzeczenie wolności. 
I zresztą często tak bywa, jeżeli przymus nie dotyczy najlepszej opcji. Właści-
wie trudno powiedzieć, że ktoś jest całkowicie wewnętrznie wolny, to znaczy, 
że nie ma poczucia zobowiązań czy właśnie powinności. Nie można jednak 
nikomu odpowiedzialnie powiedzieć: „niczego nie powinieneś, niczego nie 
musisz, jesteś całkowicie wolny”. Nikt też nie może się pozbyć wszystkich 
zobowiązań, choć zdarza się, że ciężar odczuwanych powinności przerasta 
możliwości człowieka, jak to dzieje się na przykład w przypadku różnego 
rodzaju kompulsji.

Nie tyle więc niemożliwe do osiągnięcia pozbycie się wszelkich powinno-
ści, co raczej ich prawidłowe rozpoznanie i akceptacja – sprzyjają wolności. 
Jeśli chcę tego, co powinienem, to te powinności nie odbierają wolności, 
ponieważ właściwie znikają: robię to, co chcę, a więc jestem wolny. Drogą 
do wolności będzie zatem prawidłowe ukierunkowanie pragnień (celów, 
dążeń, wartości). Postulowane w psychoterapii uwolnienie od toksycznych 
wpływów i wzmocnienie osoby – to za mało. Czy jednak zadaniem psycho-
terapeuty jest porządkowanie celów klienta, czyli wchodzenie w sferę jego 
wartości? Odpowiedź, jaką daje współczesne rozumienie psychoterapii, 
brzmi: zdecydowanie nie! Nie chcę kwestionować tej odpowiedzi, ale za-
pytam: w takim razie, co psychoterapeuta może/powinien zrobić, aby jego 
klient stał się bardziej wolny? Na pewno będzie to pomoc w uchyleniu się 
spod niewłaściwych wpływów; wyraźne ukazanie ich szkodliwości. Czy 
jednak takie – z pewnością uzasadnione – działanie nie powinno być uzu-
pełnione pomocą w znalezieniu korzystnych wpływów? Czy nie można 
porównać tej sytuacji do wyprowadzenia klienta ze szkodliwego środowiska 
z pozostawieniem go bez żadnego środowiska?

Podobnie można zapytać: czy wolność nie wymaga umiejętności od-
różniania dobra od zła i czy może być wolny ktoś, kto ma fałszywy obraz 



430 � Tomasz Niemirowski 

rzeczywistości albo kto nie umie odróżnić prawdy od fałszu? Przecież umie-
jętność ta jest wymagana do osiągania swoich celów, a zatem do czynienia 
wszystkiego, co się chce, czyli wolności.

Zauważmy, że z konieczności każdy dąży m.in. do poczucia własnej 
wartości i dlatego zawsze chce mieć pewność, że to, co robi, jest dobre. 
Wolność zatem jest tym większa, im większa jest pewność słuszności swego 
postępowania. Kto działa w wątpliwościach albo z przekonaniem, że robi 
źle, ten, tak naprawdę, nie jest wolny, ponieważ robi coś, czego nie chce. 
Tak samo czuje się zmuszany wtedy, gdy ktoś go nakłania do działania bez 
przekonania lub wbrew swoim przekonaniom na temat tego, co jest dobre. 
Wolność zatem musi opierać się na umiejętności odróżniania dobra od zła, 
co daje możliwość podejmowania prawidłowych decyzji. Kto tego nie potrafi, 
ten nie będzie wolny.

Droga do wolności

Czy więc właściwą drogą będzie troska o to, aby nie wywierać żadnego 
wpływu na decyzje klienta przez szacunek dla jego wolności i nienarzucanie 
swoich wartości? Pozornie tak, bowiem zawsze można powiedzieć: „skąd 
wiesz, co dla klienta będzie dobre? Nie jesteś odpowiedzialny za jego decy-
zje”. Jest to stanowisko powszechnie przyjęte wśród terapeutów, co zwięźle 
wyraża Peter Levine:

Twierdzę, że główna codzienna praktyka psychoterapii zakłada jedną lub więcej 

z tych anty-moralistycznych przesłanek:

1. Psychoterapeuta (ktoś, kto miał specjalistyczne szkolenie oparte na nauko-

wych podstawach) nie ma możliwości poznania różnicy między dobrem a złem.

2. Pacjent ma prawo do własnych wartości i nie powinien podlegać wpływom 

moralnym.



Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty…� 431

3. Naciski moralne są psychicznie szkodliwe i powinny zostać zredukowane.

Te trzy stwierdzenia (…) wspierają ten sam wniosek: nie informuj pacjentów 

o tym, co jest słuszne (Levine, 2013).

Czy jednak taka postawa zwiększa wolność klienta? Czy jest dobra dla 
niego? Weźmy pod uwagę, że często człowiek nie wie, gdzie znajdzie swoje 
szczęście, czyli co jest dobre dla niego lub dla innych:

Czy bowiem pacjent zawsze wie, co jest dla niego dobre? Problemem często 

jest nie tylko to, że nie może sam osiągnąć Dobra, ale też to, że sam do końca 

(a czasem zupełnie) nie wie, czym to Dobro mogłoby być i gdzie go szukać. 

Pozostawienie decyzji o celu psychoterapii samemu pacjentowi może być 

zatem zadaniem ponad jego siły lub zadaniem niemożliwym, może też nie 

służyć mu w dalszej perspektywie poprzez podtrzymywanie niesprzyjających 

jego Dobru wzorców (Lustig, 2015).

Na przykład: czy człowiek zagubiony w lesie czuje się wolny? Pozornie tak, 
bo może iść dokąd chce, nikt go do niczego nie zmusza. A z drugiej strony, 
nie jest wolny, ponieważ chce iść do domu, a nie może tego robić. A jeśli 
spotka kogoś w tym lesie i zapyta o drogę, a ten odpowie: „nie chcę ci niczego 
narzucać; w imię twojej wolności nie powiem ci, dokąd masz iść, ani dokąd 
ja bym poszedł na twoim miejscu; musisz sam podjąć decyzję” – czy byłby 
zadowolony z takiej odpowiedzi? Czy dzięki niej czułby się bardziej wolny?

Pacjent w tej sytuacji oczekuje przynajmniej umocnienia przekonania, 
że z lasu rzeczywiście jest wyjście; inaczej nie warto by podejmować wysił-
ku szukania drogi. I na tym przekonaniu powinna opierać się działalność 
terapeutyczna, jak stwierdza to logoterapeutka Elisabeth Lukas:

Uważam, że  jest rzeczą bezwzględnie konieczną, by  każdy terapeuta 

zmierzał do akceptacji życia i ukierunkowania na sens, aby swoją postawą 



432 � Tomasz Niemirowski 

mógł promieniować jako „dodatkowym środkiem leczniczym” – elemen-

tem swej sztuki terapeutycznej. (…) Czy terapeuta potrafi odchodzącemu 

do domu pacjentowi dać na drogę słowa, które choćby bardzo bolały, po-

zwolą mu  uczynić wszystko znośnym? Potrafi, jeśli jego samego będzie 

przenikać wiara w absolutny sens życia i w możliwość przemienienia cier-

pienia w  ludzki sukces  – w  zwycięstwo nad samym sobą (Lukas, 2009,  

s. 19–21).

Terapeuta zatem w jakimś sensie powinien znać właściwą drogę, zresztą 
sam którąś z nich w swoim życiu wybrał, a więc uznał za słuszną. Poza tym, 
czy wiara w to, że jest wyjście z lasu, da się odłączyć od znajomości drogi 
w tym lesie? Jeśli terapeuta nie ma tej wiary, to czy może być dobrym tera-
peutą? A jeśli ma postawę: „wiem, co powinieneś uczynić (albo: co ja bym 
na twoim miejscu zrobił), ale w imię twej wolności nie powiem ci tego” – 
to czy taka postawa jest moralnie prawidłowa?

Oczywiście, można powiedzieć, że psychoterapeuta nie jest kierowni-
kiem ani przewodnikiem; nie jest od tego, żeby wskazywać drogę. Od tego 
są inni specjaliści, natomiast terapeuta ma wzmacniać samą zdolność poru-
szania się i podejmowania samodzielnej decyzji. Takie stanowisko zajmuje 
np. Jan Czesław Czabała, który twierdzi, że aktywność terapeuty

„(…) sprowadza się do  zachęcania pacjenta do  poszukiwania innych spo-

sobów reagowania, zachowania, innych sposobów myślenia o  sobie 

i  o  innych, wyobrażania sobie różnych scenariuszy rozwoju sytuacji, ra-

dzenia sobie z  tymi sytuacjami, wyobrażania sobie różnych sposobów 

pokonywania trudności. Terapeuta swoim zachowaniem wzmacnia samą 

aktywność poszukiwania, a nie wybrane możliwości. Wobec wyborów pa-

cjenta zachowuje postawę neutralną, podkreślającą odpowiedzialność pa-

cjenta za poszukiwanie i za selekcję możliwych wyborów (Czabała, 2013,  

s. 291).



Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty…� 433

Czy można jednak bez sprzeczności powiedzieć: „chcę Twojego dobra, 
ale jest mi obojętne, co wybierzesz”? I czy taka postawa służy wolności 
pacjenta? Neutralność to przecież obojętność.

Myślę, że autor zgodziłby się na porównanie psychoterapeuty do lekarza 
albo mechanika samochodowego. W zasadzie nie interesują się oni moralno-
ścią swoich klientów, a ich zadaniem jest naprawa tego, co funkcjonuje nie-
prawidłowo, a więc właśnie zwiększenie wolności (autonomii) tych klientów. 
Są jednak takie choroby, które zależą od moralności, a także takie sposoby 
jazdy, które nie służą długiemu użytkowaniu samochodu. Lekarz czy me-
chanik jak najbardziej mają więc prawo zwrócić na to uwagę klientowi. Nie 
muszą i nie powinni być neutralni; mogą używać słów: „jeśli chce pan być 
zdrowy, to powinien pan…”, albo „jeśli chce pani długo jeździć tym samo-
chodem, to powinna pani…”. Czy psychoterapeuta nie ma do tego prawa?

Psychoterapia w służbie wolności

Co więc może zrobić terapeuta, aby klient stał się bardziej wolny? Czy po-
stulowane w kodeksach etycznych i podręcznikach psychoterapii powstrzy-
manie się od wszelkich nastawień, uprzedzeń, ocen, osądów czy wskazówek – 
rzeczywiście temu służy?

Na przykład Kodeks etyczny psychoterapeutów zrzeszonych w Polskim 
Towarzystwie Psychiatrycznym, zawiera następujące normy (które zresztą 
nie są neutralne, choć domagają się neutralności, co powoduje sprzeczność): 

„2.3. Psychoterapeuta w pracy terapeutycznej nie ma prawa wyrażać ocen mo-
ralnych”, „2.4. Psychoterapeuta nie może osobom uczestniczącym w terapii 
narzucać ani wprost, ani pośrednio własnego systemu wartości”1. Kodeks 
zatem wyraźnie zabrania wskazywania pacjentom, co jest dobre, a co złe, 

1	 http://www.sntr.org.pl/userfiles/file/Kodeks%20etyczny%20pschoterapeuty.pdf.



434 � Tomasz Niemirowski 

chociaż sam tej zasady nie przestrzega. Oczywiście, nikt nie będzie kwestio-
nował zasady n i e n a r z u c a n i a  swoich poglądów, czy jednak w żaden spo-
sób nie wolno u k a z y w a ć , s u g e r o w a ć  czy p r o p o n o w a ć  swoich po-
glądów i wartości? I czy w ogóle takie zachowanie jest możliwe? Odpowiadam, 
że nie jest możliwe, ponieważ psychoterapia jest działalnością celową, a celem 
tym jest zawsze dobro. Do działania dla dobra klienta zobowiązują zresztą te-
rapeutę kodeksy etyczne. Nikt też nie może pozbyć się swojego obrazu świata, 
czyli światopoglądu, co stwierdza psychoterapeuta Bogusław Włodawiec:

Psychoterapia, jako metoda pomagania drugiemu człowiekowi, nie może być 

uprawiana w oderwaniu od światopoglądu. Psychoterapeuta nie może być 

zatem neutralny światopoglądowo. Nie jest też wcale pożądane, by zawsze 

starał się taki być – przeciwnie, niekiedy mogłoby to być niebezpieczne lub 

niewłaściwe (Włodawiec, 2013).

Nie można więc pozbyć się swojego światopoglądu i nie można nie wy-
wierać żadnego wpływu na innych, bowiem samą swoją obecnością i  ja-
kimkolwiek zachowaniem już ten wpływ się wywiera. Nie można też nie 
podlegać żadnym wpływom. Czym bowiem byłaby wolność? Całkowitą 
niezależnością od czegokolwiek lub kogokolwiek? Taki stan jest w ogóle 
niemożliwy do osiągnięcia: „nikt nie ma na mnie wpływu, z niczyim zda-
niem się nie liczę, nie obchodzą mnie życzenia i potrzeby innych ludzi”. 
Nie byłby też pożądany, bowiem powodowałby całkowitą samotność. Za-
tem wolność nie polega na tym, aby nikomu nie podlegać i z nikim się 
nie liczyć, ale na tym, aby zaspokajać tylko uzasadnione potrzeby innych 
osób według swoich możliwości, czyli po prostu być dobrym; czynić to, 
co dobre, a przez to też osiągnąć poczucie własnej wartości czy przydatno-
ści. W poszukiwaniu wolności chodzi więc o poprawne określenie, o czyje 
potrzeby się troszczyć i w jaki sposób – bo człowiek nie żyje dla siebie; nie 
może też być szczęśliwy w samotności. Istnieją też pragnienia wrodzone, 



Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty…� 435

przede wszystkim jest to pragnienie szczęścia. Człowiek czuje się wolny, gdy 
może robić wszystko, co chce, ale tak naprawdę chce czuć się wartościowy, 
a więc c z u j e  s i ę  w o l n y  w t e d y, g d y  m o ż e  r o b i ć  t o, c o  u w a ż a 
z a   w a r t o ś c i o w e. I chyba tak naprawdę tego w jakiejś mierze oczekuje 
od psychoterapeuty. Potrzebuje prawdy: o sobie i o świecie. A jednak, po-
stulując neutralność, zakłada się, że wszystkie światopoglądy, czyli obrazy 
świata i siebie w nim, jednakowo służą wolności klienta. To jednak nie jest 
prawdą, gdyż kto ma fałszywy obraz świata i siebie w nim, ten wolny nie 
będzie, nie będzie mógł osiągnąć swoich celów. Nie może przecież być wolny, 
jeśli dąży do celu niemożliwego do osiągnięcia. Potrzebuje zatem zmiany 
swoich fałszywych poglądów, na co też wskazuje Bogusław Włodawiec:

Istnieje powszechna zgoda wśród psychoterapeutów, że terapia poznawcza 

może i powinna prowadzić do zmiany takich destrukcyjnych skryptów na bar-

dziej realistyczne i zdrowe poglądy na świat i siebie samego. Rzecz w tym, że to 

także stanowi ingerencję w światopogląd pacjenta, czego autorzy kodeksów 

etycznych zdają się nie dostrzegać (Włodawiec, 2013).

Taka ingerencja jest więc dopuszczalna, a nawet potrzebna.
Również Jerzy Mellibruda uważa, że terapia polega na zmianie światopo-

glądu: „Zmiana patologicznych schematów jest ważnym celem oddziaływań 
psychoterapeutycznych. (…) Najważniejsze, z klinicznego punktu widze-
nia, schematy kształtują myślenie i wyobrażenia dotyczące własnej osoby, 
innych ludzi i relacji z nimi, obrazu świata i życia oraz wizje przyszłości” 
(Mellibruda, 2011, s. 24).

Podobne poglądy ma także Czesław Czabała:

Zmiana, do jakiej dąży się w psychoterapii poznawczej to przede wszystkim:

–	 zidentyfikowanie irracjonalnych przekonań czy innych schematów 

poznawczych, które są przyczyną aktualnych objawów;



436 � Tomasz Niemirowski 

–	 zastąpienie ich przekonaniami lub schematami racjonalnymi (Czabała,  

2013, s. 35).

Autor używa terminów: „irracjonalne”, „racjonalne” – a są to bez wąt-
pienia terminy nieneutralne, wartościujące. Można też powiedzieć, że te 
racjonalne schematy są właśnie schematami psychoterapeuty, które on 
przekazuje klientowi.

Czesław Czabała pisze dalej: „Samoocena to nie tylko wiedza na swój 
temat, ale także stosunek emocjonalny wobec siebie. Wiedza o sobie jest 
najczęściej ściśle związana z samooceną. Negatywny emocjonalny stosunek 
do siebie może wpływać na zafałszowanie obrazu siebie, swoich cech, swo-
ich potrzeb, możliwości i ograniczeń” (Czabała, 2013, s. 188). Autor zatem 
twierdzi, że prawdziwy obraz siebie i emocjonalny stosunek do siebie jest (ma 
być) pozytywny. Zakłada więc, że pacjent ma jakąś wartość i że tę wartość na-
leży podtrzymywać czy rozwijać, co jest właśnie zadaniem psychoterapeuty. 
A nie da się tego zrobić bez zaangażowania jego własnych wartości, zatem 
system wartości psychoterapeuty jest czymś koniecznym w psychoterapii.

Autor pisze też o adekwatności przekonań i uczuć:

Najważniejsze przekonania, regulujące zachowania człowieka, to przekonania 

dotyczące własnej osoby i własnych relacji z innymi ludźmi. Samowiedza, 

obraz siebie, samoocena, pojęcie własnego Ja – to określenia używane do opisu 

przekonań dotyczących własnej osoby. Samowiedza może być nieadekwatna. 

Ma to miejsce wtedy, gdy osoba nieadekwatnie spostrzega swoje potrzeby, 

swoje możliwości i ograniczenia (Czabała, 2013, s. 188).

Dodajmy tu, że przekonania dotyczące siebie i swoich relacji z innymi 
to nic innego jak elementy światopoglądu. Zatem psychoterapeuta ma prawo 
i nawet obowiązek zmieniania tych przekonań na bardziej prawdziwe, czyli 
wyzwalające. Czy postępuje wtedy wbrew swojemu kodeksowi etycznemu?



Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty…� 437

Co więcej, Czesław Czabała twierdzi też – konsekwentnie – że nie tylko 
przekonania wymagają zmiany, ale i uczucia:

We wszystkich szkołach psychoterapii istotnym czynnikiem prowadzącym 

do zmiany terapeutycznej jest wzbudzenie emocji pozytywnych w relacji 

z terapeutą i negatywnych związanych z dotychczasowymi doświadczenia-

mi życiowymi, odreagowanie i wygaszenie uczuć przykrych, zagrażających 

oraz wzbudzenie uczuć adekwatnych do zdarzeń aktualnych zachodzących 

w pacjencie i w jego relacjach z innymi (Czabała, 2013, s. 99).

Autor używa słowa „adekwatność”. Czy to słowo jest neutralne? Skąd 
wiadomo, które uczucia są adekwatne? Skąd psychoterapeuta wie, co po-
winien czuć pacjent? I dalsze pytania: kto adekwatnie spostrzega potrzeby, 
możliwości i ograniczenia pacjenta? Czy tą osobą jest psychoterapeuta? 
W tym tekście zakłada się, że tak, a zatem zwiększanie adekwatności nie 
jest neutralnością.

Rozważmy w tym kontekście następujące zdanie psychoterapeutów: 
„Lojalność psychoterapeuty wobec pacjenta polega na tym, że nie stanie 
się on krytykiem pacjenta, jego wyborów i decyzji, lecz pozostanie jego 
powiernikiem, poszukując wraz z nim dróg prowadzących do zmniejszenia 
jego cierpienia niezależnie od tego, jakie będą jego wybory i decyzje. Według 
nas jest to istotą psychoterapii” (Opoczyńska-Morasiewicz, Morasiewicz, 
2015, s. 21–34). To zdanie jednak budzi zastrzeżenia. Pacjent bowiem może 
podejmować takie działania, które zwiększą lub zmniejszą jego cierpie-
nia. Czy cierpienie pacjenta zależy od jego decyzji? Często tak, czy więc 
psychoterapeucie te decyzje powinny być obojętne? Nie, nie powinny być 
obojętne. Te r a p e u t a  p o w i n i e n  d ą ż y ć  d o   t a k i c h  d e c y z j i 
p a c j e n t a, k t ó r e  z m n i e j s z ą  c i e r p i e n i e  t e g o  p a c j e n t a. Z tego 
wynika, że „należałoby konsekwentnie uznać prawo terapeuty do ingero-
wania w światopogląd pacjenta w tych jego częściach, które przyczyniają 



438 � Tomasz Niemirowski 

się do powstawania i utrzymywania się jego zaburzeń emocjonalnych” 
(Włodawiec, 2013).

Prawo do zmiany światopoglądu

Jeżeli więc ustalony w kontrakcie problem pacjenta dotyczy w jakiejś mierze 
wyboru właściwego postępowania w danej sytuacji, to terapeuta zwiększy 
wolność klienta, pomagając mu w podjęciu właściwej decyzji, nawet jeśli 
wymaga to ingerencji w światopogląd lub system wartości pacjenta. Psy-
choterapeuta nie może więc być neutralny. Nie może jednak też narzucać 
klientowi swoich rozwiązań, mówiąc mu wprost np. co by zrobił na jego 
miejscu. Jego rolą będzie raczej pomoc klientowi w samodzielnym doko-
naniu tego odkrycia poprzez m.in. stawianie odpowiednich pytań, tak jak 
to robił m.in. Sokrates, który, co prawda, nie był psychoterapeutą, ale jego 
dialogi do dziś pozostają wzorem pomocy w poszukiwaniu prawdy.

Poszukiwaniu prawdy natomiast towarzyszy poszukiwanie dobra, a to, 
co dobre, utożsamia się z powinnością, która jest zawsze możliwa do spełnie-
nia. Człowiek przecież zawsze może zrobić to, co powinien. Zatem wolność 
to prawidłowo rozpoznana i zaakceptowana powinność. Zwiększamy czyjąś 
wolność, sugerując komuś w odpowiedni, nienarzucający sposób, co  p o -
w i n i e n  uczynić, i pomagając w podjęciu w ł a ś c i w e j  decyzji. Działanie 
dla dobra klienta musi więc polegać na wskazywaniu różnych rozwiązań 
oraz – mniej czy bardziej wyraźnym i delikatnym – sugerowaniu „najlep-
szego” wyjścia, to znaczy takiego, które – według terapeuty – najbardziej 
przybliży go do pełni rozwoju, np. za pomocą następujących pytań:
•	 „co można zrobić w tej sytuacji?”,
•	 „co na ogół ludzie robią w takiej sytuacji?”,
•	 „jakie postępowanie uznałbyś za rozsądne?”,
•	 „czy jest to zgodne z Twoim systemem wartości?”.



Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty…� 439

Takie i im podobne pytania pozwalają samodzielnie zastanowić się nad 
znalezieniem najlepszego wyjścia. Zagadnienie to było analizowane w ba-
daniach z zakresu psychologii społecznej. Wynika z nich, że jeśli chodzi 
o wywieranie wpływu na ludzi, to obowiązuje tu zasada wywierania jak 
najmniejszego nacisku w pożądanym kierunku. Gdy chodzi o wychowa-
nie dzieci, to Robert Cialdini zaleca: należy „znaleźć taki argument, który 
powstrzyma dziecko przed niepożądanym zachowaniem, ale zarazem nie 
będzie na tyle silny, by mogło się ono wyrzec własnej odpowiedzialności 
za to, że nie przestrzega tego zachowania. Zatem, im mniej zauważalna presja 
ze strony rodziców, tym lepiej” (Cialdini, 2003, s. 96).

Również autorka podręcznika psychologii rozwojowej Helen Bee twier-
dzi, że „jeśli przymus jest zbyt silny, wtedy dziecko „dobre” zachowanie 
może przypisać właśnie przymusowi („Mama kazała mi zrobić”), a nie jakiejś 
własnej wewnętrznej cesze („Jestem uczynnym/życzliwym człowiekiem”), 
która wtedy nie będzie wspomagać dalszych pozytywnych zachowań” (Bee, 
2004, s. 239). Trwała zmiana następuje więc dzięki zmianie w obrazie siebie 
u dziecka lub pacjenta. Zatem ogólna zasada wspierania rozwoju czy wy-
chowywania, także psychoterapii, brzmi: nacisk we właściwym kierunku, 
ale jak najmniejszy. Wychowanie (wspomaganie rozwoju) polega przede 
wszystkim na ukształtowaniu pozytywnego obrazu siebie u podopieczne-
go, czyli na wzbudzeniu w nim poczucia własnej godności (wartości), a nie 
na stosowaniu kar i nagród.

Podobny proces zachodzi podczas psychoterapii, której celem jest m.in. 
dostarczenie pacjentowi pozytywnego obrazu samego siebie. Jeśli to uda się 
psychoterapeucie, to skutkiem tej zmiany obrazu siebie będzie podejmowa-
nie bardziej samodzielnych i trafnych decyzji przez pacjenta. Natomiast 
elementem psychoterapii będzie umocnienie u pacjenta wiary we własne siły 
i możliwości, co wyrazi się m.in. poprzez właśnie nienarzucanie mu goto-
wych wzorców i rozwiązań, ale pomoc w ich samodzielnym znalezieniu. Te-
rapeuta zatem – w imię wolności pacjenta – powinien w takich przypadkach 



440 � Tomasz Niemirowski 

podprowadzać pacjenta do tego, aby ten sam znalazł właściwe rozwiązanie. 
A które jest właściwe? Na to należy odpowiedzieć: takie, jakie podoba się 
psychoterapeucie, któremu zaufał pacjent. Jest to na pewno odpowiedź 
kontrowersyjna. Przed takim postępowaniem przestrzega np. Czesław 
Czabała, pisząc:

Terapeuta może wiedzieć, co byłoby lepsze dla niego, co sam chciałby zrobić, 

gdyby znalazł się w sytuacji pacjenta. Będzie to jednak zawsze wybór tera-

peuty, dostosowany do jego własnych potrzeb i możliwości, do jego systemu 

wartości. A te najczęściej są różne od potrzeb, możliwości i ocen pacjenta. To, 

co może pomóc pacjentowi w dokonaniu wyboru, to pomoc w poszukiwaniu 

plusów i minusów wszystkich możliwych zachowań, to pomoc w wypróbo-

wywaniu tych różnych możliwości (Czabała, 2013, s. 284).

Autor na pewno ma rację, ale jednak trudno mówić o obiektywizmie 
przy wskazywaniu tych różnych możliwości czy zachowań. Na przykład, 
czy wśród tych „możliwych zachowań” psychoterapeuta może wymienić 
modlitwę albo sakrament? Na pewno można takie sposoby stosować, choć 
można wątpić, czy są skuteczne. Czy więc powinny być wymienione jako 
możliwe sposoby rozwiązania swoich problemów? Terapeuta przedstawia 
w s z y s t k i e  możliwe sposoby postępowania, czy tylko takie, jakie uznaje 
za skuteczne albo jakie mu się podobają?

Nie da się odejść od własnych poglądów na te tematy. Inaczej nie da się 
tego ująć. Czy terapeuta może się pomylić? Oczywiście, że tak. Można jed-
nak zmniejszać prawdopodobieństwo błędu czy pomyłki poprzez troskę 
o etyczne wykształcenie psychoterapeutów. Na czym będzie wtedy polegała 
neutralność światopoglądowa? Po prostu jej nie będzie; tak, jak nie ma jej 
w praktyce. Gdyby bowiem psychoterapeuta mógł być całkowicie neutralny, 
wówczas nie miałaby sensu zasada: „jeśli system wartości psychoterapeuty 
nie zgadza się z systemem wartości pacjenta, to powinien odesłać go do 



Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty…� 441

innego terapeuty”. Raczej powinno się powiedzieć: „jeśli terapeuta ma jakiś 
system wartości, to na czas terapii powinien się go pozbyć, powinno mu być 
wszystko obojętne”. – Nie jest to jednak możliwe, zatem psychoterapeuta 
powinien dążyć do tego, aby jego obraz świata i siebie był prawdziwy, oraz 
umieć bezbłędnie odróżnić dobro od zła. Wtedy jego wpływ na pacjenta 
będzie pozytywny, będzie umiał nakierować pacjenta na najlepsze wyjście 
z sytuacji. Czy przez to odbierze pacjentowi wolność?

Czy wywieranie presji pozbawia autonomii?

Autorka artykułu w podręczniku etyki zawodu psychologa pisze:

Wywieranie presji na pacjenta wiąże się często z silnym przekonaniem psy-

choterapeuty, że wie on lepiej niż pacjent, co jest dla procesu leczenia do-

bre. Czy terapeuta ma prawo określać, co jest dobre dla klienta? Często jest 

to odpowiedź na pytanie i oczekiwanie klienta, jednak wywierając presję psy-

chiczną na klienta, by podjął określone działania, pozbawiamy go autonomii 

(Toeplitz-Winiewska, 2008, s. 242).

W tym tekście jest użyty zwrot: „określać, co jest dobre dla klienta”. 
„Określanie” jest w tym kontekście jakąś decyzją psychoterapeuty, tak jakby 
terapeuta wyznaczał lub decydował o tym, co jest dobre dla pacjenta. Oczy-
wiście, nigdy tak nie jest, bowiem najlepsze wyjście z sytuacji jest kwestią 
odkrycia, a nie wynalazku. Terapeuta nie może więc określać, co jest dobre 
dla klienta, bo nie da się tego określić (ustalić, wymyślić), ale może starać 
się to odkryć (odnaleźć). I – zgodnie z wymogami kodeksu zawodowego – 
ma obowiązek działania dla dobra klienta. Jeśli więc terapeuta powinien 
wiedzieć, co jest dobre dla klienta, to też powinien do tego dobra dążyć: 
tak, jak je widzi.



442 � Tomasz Niemirowski 

Zasadę niewywierania presji wyraża też następujący tekst: „Neutralność 
oznacza, że ze swojej strony terapeuta ma się starać, żeby nie indoktry-
nować pacjenta swoim światopoglądem. Psychoterapia służy temu, żeby 
pomóc pacjentowi odkryć jego własne rozwiązania, a nie przyjmować je od 
terapeuty” (Gaj, Pankowska, 2017, za: Czubryś, 2017). Oczywiście, że nie 
wolno indoktrynować, ale nie warto też w ogóle tego pisać, bo to tak, jakby 
powiedzieć, że terapeucie nie wolno krzywdzić pacjenta. Po co o tym mówić? 
Lepiej powiedzieć, na czym polega krzywda. A polega ona na tym, że pacjent 
ma fałszywy obraz świata i siebie w nim. Pisze bowiem Jerzy Mellibruda: 

„We wszystkich koncepcjach zdrowia psychicznego wyraźnie akcentuje się 
zagadnienie adekwatności w spostrzeganiu rzeczywistości” (Mellibruda, 
2011, s. 140) – jeśli więc terapeuta nie poprawia tego obrazu, to krzywdzi 
pacjenta. A jak ma poprawiać? Poprzez troskę o to, aby sam terapeuta miał 
prawdziwy obraz rzeczywistości i umiał w odpowiedni sposób przekazać 
go pacjentowi. Pacjent widzi przecież siebie oczami psychoterapeuty:

Gdy słabną wpływy śladów minionych relacji, które utrudniały doświadcza-

nie akceptacji, zrozumienia i szacunku okazywanego przez psychoterapeutę, 

zwiększa się możliwość „otwierania się” pacjenta na nowe i rozwijające do-

świadczenia, dzięki którym pacjent zaczyna się uczyć traktowania samego sie-

bie w podobny sposób, jak jest traktowany przez psychoterapeutę (Mellibruda, 

2011, s. 180).

Zakłada się tu, że psychoterapeuta widzi pacjenta w sposób odpowiedni, 
właściwy, adekwatny, czyli po prostu prawdziwy, a zatem też dobry. Wy-
raźnie widać więc, że w relacjach pacjenta z terapeutą nie ma i nie może być 
neutralności. Można zatem powiedzieć, że psychoterapeuta pracuje swoim 
systemem wartości. Jego światopogląd jest jak najgłębiej zaangażowany 
w psychoterapię, jest też zawsze w jakimś stopniu przekazywany pacjen-
towi. Nie należy więc tego światopoglądu odrzucać, ale starać się o to, aby, 



Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty…� 443

po pierwsze: był prawdziwy i uzasadniony; a po drugie: aby był w odpowied-
ni, nienarzucający sposób przekazywany lub przynajmniej proponowany 
(sugerowany, ukazywany) pacjentowi.

Jak w tym kontekście rozumieć cytowane powyżej słowa: „Psychotera-
pia służy temu, żeby pomóc pacjentowi odkryć jego własne rozwiązania, 
a nie przyjmować je od terapeuty”? – Oczywiście, że tak, ale ideałem będzie, 
gdy te „własne rozwiązania” będą dobre, właściwe i uzasadnione, a w tym 
terapeuta może – i powinien – pomóc.

Rozważmy w tej sytuacji kolejny tekst z podręcznika etyki zawodu 
psychologa:

Analiza osobistych przekonań pozwala często uniknąć niebezpieczeństwa, 

że postawy, oceny czy wyznawane wartości mogą w sposób niezamierzony 

zniekształcać relację z klientem. Czy psycholog negatywnie oceniający aborcję 

może pracować nad traumatycznym doświadczeniem swojej klientki, która 

dokonała takiego zabiegu? (…) Podobne znaczenie mogą mieć silne emocje 

wzbudzane przez klienta, niezależnie od ich znaku. Każda sytuacja, która 

ogranicza obiektywizm psychologa, w efekcie prowadzi do niekorzystnych 

dla klienta rozwiązań – nierzetelnej diagnozy czy nieprawidłowo prowadzonej 

terapii (Toeplitz-Winiewska, 2008, s. 89).

Wobec tego tekstu zadajmy następujące pytania:
•	 Na czym polega „analiza osobistych przekonań”? Dlaczego ma chronić 

przed ujawnianiem swoich wartości? Czy jeśli wiem, co jest dla mnie 
ważne, to potrafię postępować zgodnie z innym systemem wartości?

•	 Kiedy relacja z klientem jest „zniekształcona”? Czy wtedy, gdy psychote-
rapeuta ma jakiś cel oraz pojęcie na temat tego, co jest dobre dla klienta?

•	 Dlaczego psycholog negatywnie oceniający aborcję nie może pracować 
z klientką, która pozwoliła na ten zabieg? Czy dlatego, że nie jest obiek-
tywny? A czy jest obiektywny ten, kto pozytywnie ocenia ten zabieg? 



444 � Tomasz Niemirowski 

Kto będzie „obiektywny” – czy ten, kto w ogóle nie wie, jakie są skutki 
tego zabiegu, a więc nie wie, o co chodzi? Kto może pracować z pacjentką 
po aborcji? Czy tylko ten, kto nie ma żadnego zdania na temat skutków 
i wartości tego czynu?

•	 Poza tym, można negatywnie oceniać aborcję, ponieważ okazała się 
być „traumatycznym doświadczeniem”, a oceniać pozytywnie decyzję 
pacjentki, która przychodzi z prośbą o pomoc.

•	 Na czym polega obiektywizm, gdy chodzi o psychoterapeutę? Na tym, 
żeby terapeucie było obojętne i nie miał żadnych poglądów na temat tego, 
co jest dobre, a co złe; czy też na tym, aby umiał obiektywnie ukazać 
wszystkie skutki, zarówno dobre, jak i złe, jakiegoś czynu, np. aborcji, 
i widział, które przeważają?

•	 Autorka słusznie twierdzi, że „rozwiązania” powinny być korzystne dla 
klienta. Zapytajmy wobec tego: kiedy rozwiązania te są korzystne dla 
klienta, a kiedy nie? Jeżeli są zgodne z systemem wartości psychotera-
peuty, to muszą być niekorzystne? I skąd całkowicie neutralny psycho-
terapeuta będzie wiedział, co jest korzystne dla klienta, a co nie?
Widać zatem, że postulat całkowitego obiektywizmu czy też neutralności 

psychoterapeuty budzi szereg pytań i wątpliwości, na które zresztą wskazują 
autorzy cytowani w artykule Katarzyny Sikory i Katarzyny Marchewki.

Oczywiście, trudno twierdzić, że praca psychoterapeuty polega na ukie-
runkowywaniu pacjenta i wskazywaniu mu – nawet w okrężny sposób – 
co ma robić. Na pewno nie jest to jego główne zadanie, a poza tym sam często 
może nie znać najlepszego wyjścia z danej sytuacji. Jeśli jednak zawarty kon-
trakt i sytuacja psychoterapeutyczna dopuszczają ingerencję w światopogląd 
pacjenta, psychoterapeuta nie powinien się przed nią wzbraniać, szanując 
oczywiście kompetencje innych specjalistów od pomagania ludziom: peda-
gogów, doradców, kierowników duchowych czy etyków.

Odnosząc się na koniec do tytułowego pytania: „Czy postulat neutral-
ności światopoglądowej psychoterapeuty służy wolności klienta?”, należy 



Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty…� 445

powiedzieć, że  jeżeli jest on  rozumiany jako obojętność (bezstronność) 
wobec autonomicznych decyzji klienta oraz powstrzymanie się od wszel-
kich ocen, wartości oraz związanych z nimi uczuć, to nie jest to postawa 
możliwa do utrzymania i nie zawsze służyłaby dobru pacjenta. Jeśli jednak 
pojmuje się go  jako szacunek wobec wolności, godności i podmiotowo-
ści klienta oraz zdecydowane przeciwstawianie się wszelkim próbom 
narzucania mu  (dyktowania) swoich rozwiązań czy wartości, to  jest jak 
najbardziej słuszny. Nie wyklucza on  jednak pomocy w  poszukiwaniu 
prawdy i dobra.

Proponuję zatem – jako normę dla terapeuty – poszukiwanie złotego 
środka między relatywizmem, czyli obojętnością (wszyscy mają rację, zatem: 

„niczego ci nie narzucam; rób, jak chcesz, jesteś wolny!”), a absolutyzmem, 
czyli narzucaniem (tylko ja mam rację, zatem: „masz postąpić tak i tak!”). 
Obecnie – jak się zdaje – wskazówka wagi jest wychylona w stronę relaty-
wizmu. Natomiast „złotym środkiem” byłaby postawa odpowiedzialności. 
Człowiek odpowiedzialny to taki, który zna skutki swoich decyzji i wie, 
że (które) będą dobre, a więc jest gotów do poniesienia ich konsekwencji. 
Odpowiedzialny terapeuta wie też, co zrobić, aby klient podjął decyzję do-
brą dla niego. Jeśli mógł pacjentowi wskazać właściwą drogę, a nie uczynił 
tego, to postąpił nieetycznie, gdyż nie działał dla dobra, wolności i rozwoju 
pacjenta.

Nawiązując natomiast do reguł obowiązujących psychoterapeutów, moż-
na powiedzieć, że jak najbardziej nie wolno manipulować, indoktrynować 
czy narzucać – ale to są wymagania nie tylko dla terapeutów, lecz dla każdego. 
A czy wolno psychoterapeucie nauczać, prowadzić, pokazywać, wyjaśniać, 
tłumaczyć, przekonywać, uwrażliwiać, uzasadniać itp.? Co więcej, jeśli te-
rapeuta powinien być tolerancyjny wobec różnych światopoglądów i syste-
mów aksjologicznych, to czy powinien uważać je wszystkie za jednakowo 
dobre? Dlaczego zasady postępowania psychoterapeutów nie uwzględniają 
lepszych i gorszych światopoglądów?



446 � Tomasz Niemirowski 

Autorki – referując poglądy Jaspersa – piszą, że obowiązkiem terapeuty 
jest poddawanie swojej wizji człowieka ciągłej refleksji, jak również pa-
miętanie o  tym, że nie jest to  wizja jedynie słuszna (Marchewka, Sikora, 
2013). Z  pewnością tak, czy jednak nigdy nie może być najlepsza? Nie 
ma człowieka, który by zawsze miał rację, ale też z pewnością są gorsze 
i  lepsze systemy filozoficzne czy światopoglądowe. Czy wszystkie wizje 
świata i człowieka w nim są jednakowo prawdziwe? Nie, na pewno nie jest 
tak, że wszystkie obrazy rzeczywistości, jakie mają ludzie, są  jednakowo 
prawdziwe. Gdyby tak było, to  po co  byłaby psychoterapia, zwłaszcza 
poznawcza?

Podsumowanie

Jeśli neutralność ma służyć wolności, to nie może być rozumiana jako troska 
tylko o to, aby nie wywierać żadnego wpływu na klienta i jego decyzje. S t a -
r a n i e  s i ę  o   z w i ę k s z e n i e  w o l n o ś c i  k l i e n t a  p o l e g a  n a   p o -
m o c y  w  s a m o d z i e l n y m  d o k o n a n i u  d o b r e g o  w y b o r u, a  n i e 
n a   t r o s c e  o   n i e w p ł y w a n i e  n a   j e g o  w y b o r y.

Psychoterapia powinna prowadzić ku wolności. Jeśli psychoterapeuta nie 
jest w stanie sam tego robić, to powinien wskazać, do kogo klient może się 
udać, aby stać się bardziej wolnym. Psychoterapeuta nie musi wszystkiego 
robić, ale jego terapia musi ku wolności prowadzić, czyli przynajmniej nie 
wykluczać związania się pacjenta ze źródłem właściwych wpływów, czyli 
oparciem. Czy bowiem możliwa jest wolność bez oparcia? Czy podleganie 
wpływom zawsze jest złe i zmniejsza wolność? Czy wywieranie wpływu 
zawsze jest złe i powoduje zniewolenie? Oparcie w drugim człowieku od-
biera wolność czy ją daje? Wszystko zależy od jakości tego oparcia. Może 
być toksyczne, może być wyzwalające. Zadaniem psychoterapeuty będzie 
uwolnienie od toksycznych przywiązań oraz ewentualnie wskazanie tych 



Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty…� 447

rozwojowych. Faktem jest, że bez żadnych przywiązań człowiek żyć nie 
może, odpowiedzialna psychoterapia powinna brać to pod uwagę. Praw-
dziwy obraz świata i siebie w nim, który ukształtował się u pacjenta pod 
wpływem dobrze prowadzonej psychoterapii, potrzebuje umacniania wła-
ściwie przez całe życie. Potrzeba więc oparcia, środowiska, które dostarczy 
pacjentowi prawdziwego obrazu siebie. Należy też stwierdzić, że zdanie 

„wskazywanie komuś, co jest dobre, a co złe, to odbieranie mu wolności” 
jest fałszywe.

Jerzy Mellibruda słusznie pisze: „Ponieważ zdecydowana większość pa-
cjentów ma problemy związane z negatywnymi schematami osobistymi, 
które wpływają na ich negatywny stosunek do samego siebie, na zwalczanie 
lub lekceważenie siebie, dlatego doświadczenia wynoszone z pozytywnej 
relacji najsilniej mogą wpływać na zmianę tych schematów” (Mellibruda, 
2011, s. 178). Jest to oczywiście prawda. Jednak jedna pozytywna relacja 
z psychoterapeutą na pewno nie wystarczy na całe życie. Psychoterapeuta 
zatem, który autentycznie dba o wolność swego klienta, potrafi wskazać, 
gdzie, tzn. w jakiej relacji tę wolność można znaleźć. Mówił o tym np. Józef 
Tischner, który „był głęboko przekonany, że nikt nie może być wolny w sa-
motności – wartość ta realizuje się wyłącznie poprzez spotkanie z innym” 
(Przybyło, 2014, s. 71–83). Należy więc szukać takich „innych”, dzięki któ-
rym można czuć się wolnym, a następnie – mocą spotkań z nimi – pomagać 
innym w drodze do wolności.

Bibliografia

Bee H. (2004). Psychologia rozwoju człowieka. Poznań.

Cialdini R. B. (2003). Wywieranie wpływu na ludzi. Teoria i praktyka. Gdańsk.

Covey S. R. (2005). 8 nawyk. Od efektywności do wielkości i odkrycia własnego głosu. 

Poznań.



448 � Tomasz Niemirowski 

Czabała J. Cz. (2013). Czynniki leczące w psychoterapii. Warszawa.

Gaj T., Pankowska M.  (2017). Sankofa. Nie zmarnuj życia. Za: C.  Gawryś 

(2017). Bóg nie przyjmuje kota w  worku. http://wiez.com.pl/2017/07/15/

bog-nie-przyjmuje-kota-w-worku/.

Kodeks etyczny psychoterapeutów PTP http://www.sntr.org.pl/userfiles/file/

Kodeks%20etyczny%20pschoterapeuty.pdf.

Levine P. (2013). Morality in psychotherapy. http://peterlevine.ws/?p=12541.

Lukas E. (2019). Sztuka życia na cały rok. Kraków.

Lustig R. (2015). Dobro w psychoterapii – zarys problematyki. „Zeszyty Naukowe 

Centrum Badań im. Edyty Stein – Fenomen Dobra” 13/14, s. 365–376. https://

www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0a-

hUK EwjA14a62PHbAhW MFZoK H WvMCswQFggwM A A&url=ht-

tps%3A%2F%2Fpressto.amu.edu.pl%2Findex.php%2Fcbes%2Fartic-

le%2Fdownload%2F4559%2F4661&usg=AOvVaw2qGtkOVUSKl_fGap-

kVV0U2.

Marchewka K., Sikora K. (2013). Poza „tabula rasa”. Współczesne rozumienie postulatu 

neutralności światopoglądowej psychoterapeuty. „Psychoterapia” 4 (167), s. 67–78. 

http://www.psychologia.net.pl/artykul.php?level=730.

Mellibruda J. (2011). Siedem ścieżek integracji psychoterapii. Warszawa.

Opoczyńska-Morasiewicz M., Morasiewicz J.  (2015). Etyka i  psychoterapia. 

„Psychoterapia” 4,  s. 21–34. http://www.psychoterapiaptp.pl/uploads/

PT_4_2015/21Opoczynska_Psychoterapia_4_2015.pdf.

Przybyło S. (2014). Wolność a wspólnota w myśli Józefa Tischnera. „Studia Socialia 

Cracoviensia” 6 nr 1 (10), s. 71–83.

Toeplitz-Winiewska M. (2008). Udzielanie pomocy psychologicznej. W: Etyka zawodu 

psychologa, red. J. Brzeziński, B. Chyrowicz, W. Poznaniak, M. Toeplitz-Wi-

niewska, s. 235–264. Warszawa.

Toeplitz-Winiewska M. (2008). Podstawowe zasady, które powinny być respektowane 

przez psychologa. W: Etyka zawodu psychologa, red. J. Brzeziński, B. Chyrowicz, 

W. Poznaniak, M. Toeplitz-Winiewska, s. 82–100. Warszawa.



Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty� 449

Włodawiec, B. (2013). Mit neutralności światopoglądowej psychoterapeuty. http://

www.psychologia.net.pl/artykul.php?level=695.





Część III 
 

Świadectwo życia –  
narracja rozwojowa 

w kontekście religijności 
i rodziny





Czesław Walesa
KATOLICKI UNIWERSYTET LUBELSKI (EM.)

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.13

Moja rodzina i dzieciństwo 
na sowieckim zesłaniu

 O! dzięki Tobie za  P a ń s t w o  – boleści,
I za męczeńskich – k o r o n  rozmnożenie,

I za wylaną czarę s z l a c h e t n o ś c i
 Na lud, któremu imię jest – cierpienie,

I za otwarcie bram… nieskończoności!

 (z wiersza C. K. Norwida pt. Psalm wigilii)

Dlaczego moim i mojej rodziny udziałem była Syberia i sowieckie wygnanie? 
Ponieważ mój dziadek był osadnikiem wojskowym. Za wzorową służbę 
w wojsku Józefa Piłsudskiego otrzymał na kresach przedwojennej Polski 
i na terenie dzisiejszej Białorusi w Osadzie Jarniewo (woj. Grodno) duży 
obszar ziemi do zagospodarowania. I nic poza tym. Dziadek, jako specjalista 
od fortyfikacji wojskowych, zbudował na prędce ziemiankę, czyli pomiesz-
czenie pod ziemią. Tu mieszkał przez trzy lata z rodziną: ze swoją żoną 
Agnieszką i ośmiorgiem dzieci – do czasu ukończenia domu i pomieszczeń 
gospodarczych. Ziemię należało regularnie obsiewać, a plony w porę zbierać. 
Aby sprostać tym wszystkim zadaniom, trzeba było wstawać o brzasku 
i pracować do zmroku.



454 � Czesław Walesa 

Mój ojciec Jan, gdy w 1933 roku ożenił się z córką miejscowego leśnicze-
go Emilią (oboje byli w wieku 30 lat) – otrzymał od swojego ojca przypa-
dającą mu z prawa dziedziczenia ziemię pod uprawę, a od ojca mojej mamy 
drewno i fachową pomoc w budowaniu domu i pomieszczeń gospodarczych. 
Co półtora roku rodziło się dziecko (ja, jako pierworodny, urodziłem się 
6 czerwca 1934 roku). Praca na polu, w obejściu i w domu była wyczerpująca: 
od brzasku do nocy. Ale jej efekty były zadziwiająco pomyślne, głównie 
dzięki swoistej inteligencji i przezorności mojej mamy.

Od kwietnia 1939 roku podejmowałem regularne zajęcia gospodarcze, 
takie jak: wypas gęsi, doprowadzanie krowy na wspólne pastwisko, posłu-
giwanie rodzeństwu (gdy rodzice wychodzili wcześnie do pracy, zamykali 
nas w stodole z ogromną patelnią jajecznicy i czymś do picia).

Skończyła się faza morderczego dorabiania się. Przyszedł pierwszy okres 
zimowego wytchnienia i spokoju. Rodzice mogli zająć się wychowywaniem 
swoich dzieci. Mój ojciec nawet robił dla mnie pierwszą zabawkę: dziecinny 
wózek. Gdy była gotowa pierwsza część tej zabawki, a mianowicie drewnia-
ne kółko – wczesnym rankiem 10 lutego 1940 roku rozległo sie łomotanie 
do drzwi. Zjawili się dwaj rosyjscy żołnierze, którzy według znanej proce-
dury mieli nas dostarczyć do wagonu zsyłkowego w Słonimie, odległym 
o 16 km od miejsca naszego zamieszkania. Należało się szybko spakować. 
Jeden z żołnierzy stał z karabinem przy unieruchomionym ojcu, tak że cały 
ciężar pakowania spadł na mamę. A był wtedy mróz czterdziestostopnio-
wy. Mama mimo swojej inteligencji praktycznej i doskonałej sprawności 
fizycznej – momentami nie wiedziała, co czynić. Należało np. zabrać ze sobą 
wiadro, które wtedy było napełnione mlekiem. Mama zatrzymała się bez-
radnie przed wiadrem. A wtedy usłyszała komendę żołnierza: „Mleko wylej 
na podłogę, bo to wszystko już nie twoje”.

Najważniejsze były dzieci: Antoś w  wieku dwóch i  pół lat, Mary-
sia: cztery lata i ja pięcioipółletni. Na tak wielki mróz należało je dobrze 
ubrać i zabezpieczyć przed odmrożeniem w podróży. Mimo matczynej 



Moja rodzina i dzieciństwo na sowieckim zesłaniu� 455

zapobiegliwości – moja siostra w czasie podróży saniami odmroziła sobie 
rękę. A ja jechałem w poczuciu grozy i w przeświadczeniu, że dzieje się 
coś strasznego. Zdążyłem zabrać wystrugane dla mnie przez ojca kółko. 
Ukryłem je „za pazuchą”. Było dla mnie łącznikiem między światem dzie-
cięcego ładu, a aktualnymi wydarzeniami zagłady. Co pewien czas je do-
tykałem. To kółko od niedokończonej zabawki stało się bowiem zapew-
nieniem minimalnej normalności w świecie, który stał się niesamowity 
i nieprzewidywalny.

W bydlęcym zsyłkowym wagonie pełnym modlitwy, cierpienia, rozpa-
czy i  umierania, które odbywało się bez ludzkiej godności  – szczególną 
troską otaczano dzieci. Rodzice (zwłaszcza matki) starali się nawet o  to, 
aby dzieci miały dostęp do  jakiejś zabawy, wiedząc, że  jest to konieczne 
do ich życia i rozwoju. Pewnego razu np. urządzono konkurs najpiękniej-
szej panny wagonu. Dzieci (a wśród nich i ja) stanowiły zespół sędziowski. 
Było dużo uciechy i  śmiechu i  jakieś zanurzenie się w  świat dziecięcej 
beztroski. Zasadniczo jednak dzieci przebywały w świecie ludzi dorosłych. 
Uczestniczyły w ich tragicznym życiu. Podzielały ich głębokie zmartwie-
nia i  troski. Byłem też świadkiem wzruszającej solidarności osób doro-
słych oraz ich wzajemnej pomocy świadczonej w różnych nieszczęściach  
i trudnościach.

Po 12 dniach jazdy pociągiem przybyliśmy do miejsca przeznaczenia: 
do obozu na Syberii europejskiej w okolicach miasta Wołogda. Po kilku 
miesiącach przewieziono nas do niezbyt odległego Miczyńskiego Osiedla. 
Mieszkaliśmy tu w drewnianym baraku, straszliwie zapluskwionym. Ojciec 
pracował w tajdze przy wyrębie drzew. Pomagała mu żona polskiego ofi-
cera, niemal niezdolna do pracy fizycznej. Razem uzyskiwali bardzo niskie 
wskaźniki wyznaczonej normy, co dawało nędzne zarobki.

Brygadzista pewnego razu zobaczył moją mamę przy pracy fizycznej. Był 
zdziwiony jej siłą i zręcznością. Zaproponował wtedy, by moja mama była 
pomocnicą ojca przy wyrębie drzew. A ponieważ przy trójce małych dzieci 



456 � Czesław Walesa 

była zwolniona z obowiązku pracy zesłańców – cały urobek szedł na ojca. 
Dawało to znaczne przekroczenie normy, a dzięki temu – dość wysoki 
zarobek. Gdy rodzice pracowali jednocześnie, na mnie spadały obowiązki 
opiekuńcze wobec mojej siostry Marysi i brata Antosia.

Mama, widząc, że nieźle sobie radzę w wielu trudnych sytuacjach ży-
ciowych – zabierała mnie ze sobą latem na wyprawy w głąb tajgi. Zbierali-
śmy jagody, maliny i grzyby. Pewnego razu zabłądziliśmy. Błąkaliśmy się 
w bezkresnej tajdze nieświadomi kierunku, w rosnącym lęku i w poczuciu 
grozy. Wreszcie doszedł do nas z oddali odgłos bardzo ciężkiego samochodu. 
Odzyskaliśmy świadomość kierunku, a za nim doszło ocalenie.

Tak upłynęły nam prawie dwa lata życia na zesłaniu. I wtedy gdzieś tam 
daleko odbyły się pertraktacje gen. Władysława Sikorskiego z odpowiednimi 
władzami ZSRR (tzw. układ Sikorski–Majski). W wyniku tego uzyskaliśmy 
pozwolenie na wyjazd z miejsca dotychczasowego pobytu. Przygotowy-
waliśmy się do podróży bardzo starannie, gromadząc żywność (głównie 
suchary) i inne rzeczy.

Wyruszyliśmy w podróż 17 listopada 1941 roku w południowo-wschod-
nim kierunku ZSRR (jedynie wówczas nakazowo możliwym). Po trzech 
dniach dojechaliśmy pociągiem osobowym do Kirowa, z całym dobytkiem, 
który mieścił się w pięciu workach. Długo czekaliśmy na stacji. Chroniliśmy 
swój dobytek przed złodziejami, niemal leżąc na workach.

Mimo udręki i licznych niebezpieczeństw byłem ciekaw świata i dlatego 
przy nieuwadze rodziców, pilnujących worków z dobytkami – oddaliłem się, 
aby penetrować okolicę. Zabłądziłem i nie potrafiłem powrócić do swojej 
rodziny. Matka, zaniepokojona moją długą nieobecnością, prosiła ojca, aby 
wyruszył na poszukiwanie. Sama była zajęta pilnowaniem mojej siostry Ma-
rysi i mojego brata Antosia – no i pięciu worków. Jednak dwa worki zniknęły. 
Straciliśmy więc niemal połowę zasobów, potrzebnych do przeżycia. Gdy 
ojciec powrócił ze mną, nastąpił wybuch radości, pokropionej łzami żalu 
za utraconym mieniem.



Moja rodzina i dzieciństwo na sowieckim zesłaniu� 457

Z Kirowa czekała nas długa i bardzo trudna podróż transportem, składa-
jącym się z „bydlęcych” wagonów, w nieznanym dla nas kierunku i czasie 
trwania (po zakończeniu okazało się, że prawie sześć tygodni). Nasz pociąg 
niekiedy zatrzymywał się w sposób niespodziewany. Mężczyźni wyruszali 
wtedy na poszukiwanie wody i jakiegoś opału do tzw. „kozy”, czyli żelazne-
go piecyka, który stał w środku wagonu. Wielu z nich nigdy nie powróciło 
z takich wypraw. Głównie z powodu bezwzględności uzbrojonych strażni-
ków transportów wojskowych. Strzelali oni bez ostrzeżenia do osób, które 
znalazły się w pobliżu takiego transportu.

Także mój ojciec pozostał z grupą mężczyzn na jednej z większych stacji 
kolejowych, gdyż nasz transport ruszył nagle i niespodziewanie w niezna-
nym kierunku. Natychmiast wśród nich powstał dobrze zorganizowany 
zespół, który zdobył informację, że nasz transport odjechał w kierunku 
Taszkientu i że w tym samym kierunku wkrótce pojedzie pociąg osobowy. 
Potrzebna była jeszcze przemyślność i zdeterminowanie, aby bez biletów 
i bez pieniędzy dojechać do Taszkientu. Jakaż była radość nas wszystkich, 
gdy ojciec się odnalazł i dołączył do rodziny.

W czasie naszej długiej podróży nękały nas liczne cierpienia, udręki i nie-
bezpieczeństwa. Do najbardziej dokuczliwych należały wszy. Było ich tak 
wiele, że na postojach strzepywano je z koszuli przez otwarte drzwi wago-
nu. Zdarzały się także różne nieszczęśliwe wypadki. Na przykład na nogę 
mojego brata, Antosia, wylał się wrzątek. Noga się nie goiła. A pod koniec 
podróży dołączyła się odra. Antoś coraz bardziej słabnącym głosem wołał: 

„Mamo, mamo, czy jesteś przy mnie?”.
Dnia 22 grudnia 1941 roku przyjechaliśmy do miasteczka Czust w Ta-

dżykistanie. Był to kres naszej podróży kolejowej. Przed nami była jeszcze 
krótka podróż samochodem do kołchozu. Czekaliśmy na ten samochód 
na stacji kolejowej przez dwa dni. Dnia 24 grudnia osiągnęliśmy całkowi-
ty kres naszego udręczonego wędrowania. A był to kołchoz Kujbyszew, 
a w nim lepianka zwana świetlicą. Tu zakwaterowano nas tymczasowo. Nikt 



458 � Czesław Walesa 

nie zapytał, czy mamy coś do jedzenia i na czym się położyć. A była to Wigi-
lia Bożego Narodzenia. Tak się złożyło, że nie mieliśmy już nic do jedzenia. 
Należało więc jak najszybciej ułożyć dzieci do snu na glinianej podłodze, 
przykrytej matą. Po północy, już w dzień Bożego Narodzenia, zdarzyło się 
trzęsienie ziemi. Nawet nie wiedzielibyśmy o tym – mimo dziwnych doznań 
i brzęku pustych naczyń – gdyby nie poranna muzułmańska procesja tu-
bylców. Ktoś z nich podbiegł do naszej lepianki i, gwałtownie gestykulując, 
na migi rozkazał nam wyjść na zewnątrz.

Tymczasem Tosiek dogorywał  – właśnie w  dzień Bożego Narodze-
nia. Mama zaniosła go wycieńczonego chorobą i głodem do odległego 
o 6 km szpitala w Czust. Pozostała przy nim. Umierał na jej oczach. Martwe 
ciało wrzucono do wspólnego dołu i posypano wapnem. Taki był przepis.

A nas nękał głód. Chyba najbardziej cierpiał ojciec. Był w tej sytuacji 
zupełnie bezradny. Ja zaś wychodziłem z lepianki i wędrowałem w różne 
miejsca, aby zdobyć coś do zjedzenia. Tu i ówdzie trafiałem na jakieś małe 
resztki pokarmowe: np. ogryzek jabłka czy pestka moreli, którą rozbijałem 
kamieniem, aby wydobyć z niej jadalne ziarno. Mama zdobyła gdzieś „ma-
kuchę”, czyli wytłoki nasion bawełny (przeznaczone do karmienia krów). 
Ugotowała z tego coś w rodzaju kaszy. Dowiedział się o tym przewodni-
czący kołchozu. Przyszedł do naszej lepianki i zwrócił się do mamy: „Co 
zrobiłaś z makuchą?”. Mama odpowiedziała: „Ugotowałam”. „Pokaż!” – 
krzyknął. A po obejrzeniu ugotowanej makuchy dodał: „Wylej to natych-
miast! Od tego jedzenia możecie umrzeć”. Mama powiedziała: „Wszyscy 
jedliśmy”. Przewodniczący, jako odpowiedzialny za swoich kołchoźników, 
przypisał nam wtedy niewielką ilość mąki, która przy bardzo oszczędnych 
i głodowych porcjach starczyła na kilkanaście dni.

Gdy znów nadeszły dni głodu, mama wyruszyła do miejscowych Tadży-
ków (mimo iż nie znała ich języka), aby prosić ich o coś do zjedzenia. Pukała 
do drzwi ich domów, wyciągała rękę, płakała i pokazywała na migi, że prosi 
o jedzenie. Przyniosła wtedy pożywienie na kilka dni i nawiązała subtelną 



Moja rodzina i dzieciństwo na sowieckim zesłaniu� 459

nić porozumienia. Z niektórymi Tadżykami z kołchozu nawiązała układ 
typu handlu wymiennego: ocalałe materiały mama wymieniała na żywność. 
Oprócz tego przyjmowała do przędzenia wełnę z owiec i wielbłądów – także 
za żywność. A przędła metodą kądzieli za pomocą wrzeciona samodzielnie 
wykonanego z miejscowego patyka.

Niekiedy wydawało mi się, że mama w ogóle nie śpi. Gdy układałem się 
do snu, mama przędła albo coś przyrządzała, lub odmawiała różaniec. Gdy 
budziłem się rankiem, działo się to samo: mama przędła albo coś przyrządza-
ła, lub odmawiała różaniec – jak gdyby nieustannie kontynuowała czynność 
z wieczora. Sama mówiła, że noc jasna i księżycowa jest dobra do przędzenia, 
a noc ciemna – do odmawiania różańca.

W lutym, po niemal dwumiesięcznej męczarni w Tadżykistanie, mój 
ojciec odszedł do Armii Andersa. A do nas los się uśmiechnął, bo wkrót-
ce przeprowadziliśmy się do domu sekretarki kołchozu. Zamieszkała też 
z nami wdowa o nazwisku Rozwód z dorastającą córką Bronią.

Sytuacja nasza unormowała się i uległa poprawie. Mama wychodziła 
codziennie do pracy na bezkresnych polach bawełny lub pszenicy. Często 
zabierała mnie ze sobą. Świadczyłem tam różne przysługi: przynosiłem 
mamie wodę do picia z pobliskiej rzeki, szukałem w okolicy dojrzałych 
owoców, zrywałem powój dla krowy właścicielki domu, w którym mieszka-
liśmy. W niedzielę po żniwach chodziłem z mamą zbierać kłosy: na bezkre-
snym polu, w palącym tadżyckim słońcu, od rana do wieczora. Było to dla 
mnie zajęcie okropne: wprost nie do wytrzymania. Jednak nie płakałem, nie 
buntowałem się, lecz robiłem, co mogłem.

Od września 1942 roku chodziłem z moją siostrą Marysią do tadżyc-
kiej szkoły. Uczniowie rozmawiali między sobą po tadżycku, ale językiem 
nauczania był język rosyjski. Lubiłem tę szkołę i dobrze się w niej czułem. 
Byłem chwalony i akceptowany przez nauczycieli. Miałem dobre układy 
z uczniami. A oprócz tego codziennie otrzymywałem w szkole 50 g chleba 
(w dniach małej frekwencji nawet 100 g). Dla dzieci tadżyckich była to rzecz 



460 � Czesław Walesa 

o małym znaczeniu, a dla mnie coś bardzo ważnego. W tej szkole nie było 
prawie żadnej nauki.

Języka rosyjskiego i tadżyckiego nauczyłem się łatwo, szybko i bez wysił-
ku: nie wiadomo kiedy, gdzie i jak. Marysia także. Niekiedy rozmawialiśmy 
ze sobą po tadżycku, aby mama nie wiedziała, o czym mówimy. Równie 
szybko nauczyłem się odróżniać rośliny jadalne od niejadalnych. „Zielsko” 
jadalne można było zbierać w strumieniach niemal przez cały rok, a na po-
lach – w niektórych okresach (np. lebiodę). Na przednówku przynosiłem 
mamie dwa naręcza „zielska”, mówiąc: „To będzie na zupę, a to na placki”. 
Oprócz tego niekiedy udawało mi się wspomóc mamę finansowo. Przy-
gotowywałem np. wiązanki suchego drewna na opał i sprzedawałem je na 
targu. Zdobycie tego drewna nie było dla mnie łatwe. Wchodziłem z siekierą 
na drzewa przydrożne lub rosnące tu i ówdzie na polach kołchozowych. 
Obcinałem suche gałęzie, a następnie sporządzałem wiązanki na sprzedaż.

Wiele rodzin żołnierzy Armii Andersa wyjechało ze Związku Radzieckie-
go do Iranu i dalej (był to czas otwarcia granic dla osób zaproszonych). Moja ro-
dzina (mama, siostra i ja) także miała wyjechać na początku kwietnia 1943 roku. 
Sama myśl o wyjeździe do krajów, gdzie przebywa ojciec lub w ogóle w „tam-
te” strony dodawała nam ochoty do życia i sprawiała, że trwaliśmy w uniesie-
niu ducha. Oddaliśmy sąsiadom wszystko, co mogłoby nam przeszkadzać 
w dalekiej podróży, i w wyznaczonym dniu przybyliśmy na wskazane miejsce, 
którym była stacja kolejowa w Czust. Czekaliśmy tam cztery dni. Spaliśmy 
na ziemi. Zjedliśmy zabrane na drogę zapasy. W końcu, akurat w dzień Wiel-
kanocy, dowiedzieliśmy się, że nie możemy wyjechać, gdyż wyjazd polskich 
rodzin został wstrzymany. Musieliśmy wracać z powrotem do kołchozu.

W jednej chwili wyciekła wtedy z nas witalność i uniesienie ducha. Wszyst-
ko stało się okropne i pełne udręki. Nawet Święto Wielkanocy nie dawało 
ani pociechy, ani ukojenia. Słońce i żar tego dnia były nie do zniesienia.

Mama znalazła człowieka z osiołkiem (to było miejscowe „taxi”) do prze-
wiezienia naszych podróżnych bagaży. Ruszyliśmy w drogę powrotną w ów 



Moja rodzina i dzieciństwo na sowieckim zesłaniu� 461

upalny wielkanocny dzień. Przodem szedł rosły mężczyzna, który trzy-
mał w ręku przywiązany do osiołka sznurek. W ślad za mężczyzną dreptał 
miarowo – objuczony osiołek, wzbijając kopytami kurz na pylnej drodze. 
Za osiołkiem podążaliśmy my: moja mama, Marysia i ja. Szlochaliśmy z żalu 
i rozpaczy. Łzy żłobiły bruzdy na pokrytej glinianym kurzem twarzy.	

Wróciliśmy do tego samego miejsca i do tych samych, co przedtem zajęć, 
ale pozbawieni wielu potrzebnych rzeczy, jak na przykład siekiery, garnka, 
mojego płaszcza, który został skradziony na stacji kolejowej w Czust i in-
nych, niezbędnych do ówczesnego życia przedmiotów.

W jakimś związku z układem Majski–Sikorski, powstaniem Armii An-
dersa i polepszeniem stosunków między Związkiem Radzieckim i Stanami 
Zjednoczonymi Ameryki Północnej – było utworzenie polskiego Domu 
Dziecka zwanego Sierocińcem w Namanganie w Uzbekistanie w jesieni 1943 
roku. Marysia i ja otrzymaliśmy zaproszenie do tego Sierocińca.

Po wielu naradach wśród polskich zesłańców, a były to głównie kobiety – 
mama zadecydowała, że Marysia i ja spędzimy w Sierocińcu sześć miesięcy, 
a jeżeli będzie dobrze, to dłużej. Jednakże Marysia źle się tam czuła. Czę-
sto chorowała. Mama zabrała ją więc do siebie. A ja czułem sie tam raczej 
dobrze, mimo że porcje żywnościowe były głodowe. Niekiedy po bardzo 
chudym śniadaniu, gdy był czas wolny, nie miałem ochoty do jakiejkolwiek 
zabawy ani do innej formy aktywności – stałem lub siedziałem pod mu-
rem Sierocińca i czekałem na obiad. Najtrudniejsze wydawały się miesiące 
od początku marca do końca kwietnia. Pragnienie gasiłem wodą czerpaną 
dłońmi z niewielkiego stawu na dziedzińcu Sierocińca. Woda w tym stawie 
i w wąziutkim kanale zasilającym ten staw roiła się od drobniutkich żyjątek, 
widocznych gołym okiem.

W Sierocińcu było dużo momentów przygody i niezwykłych wydarzeń. 
Najstarsi np. chłopcy (16–18 lat) co pewien czas wyruszali w głąb pusty-
ni (ok. 20 km) w poszukiwaniu żółwi. Po udanym polowaniu przynosili 
je w workach na plecach. W Sierocińcu odbywał się rytuał gotowania żółwi. 



462 � Czesław Walesa 

Wszystkie dzieci w tym jakoś uczestniczyły. Ceremoniał kończył się tym, 
ze każdy otrzymywał porcję ugotowanego żółwia. A później bohaterzy 
wyprawy opowiadali o swoich przygodach, trudach i niebezpieczeństwach.

Początkowo Marysię i mnie (a później tylko mnie) dwa razy w miesiącu 
odwiedzała mama. Odległość od naszego domu w kołchozie do Sierocińca 
wynosiła prawie 50 km. Mama pokonywała tę odległość pieszo. Wyruszała 
ze swego domu tuż po północy. Przychodziła do Sierocińca przed połu-
dniem. Przynosiła coś do zjedzenia (najczęściej „lepioszki”, czyli placki). 
Spędzała ze mną dwie lub trzy godziny. Porozmawiała i coś spożyliśmy. 
Wracała także pieszo. Ok. północy była w swoim domu. Rankiem zaś wy-
ruszała do pracy na polu kołchozowym. Wyprawy mamy ze swego domu 
do Sierocińca były wielkim wyczynem, wymagającym szczególnego wysiłku 
i odwagi. Krążyły bowiem wieści o różnych niebezpieczeństwach na dro-
dze z Czust do Namanganu. Jedna np. spośród kobiet, która niosła mały 
bochenek chleba dla swych dzieci w Sierocińcu, spotkała na drodze kilku 
mężczyzn, którzy zorientowali się, że ma przy sobie chleb. Nie chciała 
im oddać chleba, krzycząc, że to dla dzieci. Skończyło się to dotkliwym 
pobiciem, niemal zabiciem kobiety.

Po pierwszej wizycie mamy zjadłem kilka kęsów przyniesionych dla mnie 
placków, a resztę chciałem przechować na później. Gdy mama odeszła i wra-
całem z plackami do wspólnego pokoju – nagle wyłoniła się gromada dzieci, 
z których każde prosiło: „Czesiek, daj ugryźć! Chociaż raz!”. Do pokoju 
już nic nie doniosłem. Ani okruszka!

Mój pobyt w Sierocińcu – zwłaszcza okresy od przełomu wiosny do wcze-
snej jesieni – łączył się z pełnym przygód „zdobywaniem” pożywienia. Po-
midory np. zdobywałem na polu, należącym do pobliskiego więzienia. Starsi 
i doświadczeni chłopcy ostrzegali: „Uważaj, bo strażnik strzela czymś ta-
kim, że się po tym nie chce goić”. Ale wyruszałem. Przez wyłam w murze 
spadałem na ziemię. Potem czołgałem się między krzakami pomidorów. 
Wracałem z pełnym zanadrzem. Było tam tyle pomidorów, ile zmieściło się 



Moja rodzina i dzieciństwo na sowieckim zesłaniu� 463

pod zaciśniętą paskiem koszulą. Orzechy zdobywałem z dość oddalonego 
wielkiego i dobrze strzeżonego sadu. Podejmowałem tam wyprawy nocą. 
Nie wszystkie przedsięwzięcia typu „zdobywanie” i „myszkowanie” koń-
czyły się sukcesem. Z pewnej wyprawy wróciłem pobity – pełen siniaków, 
zadanych silną ręką właściciela ogrodu, Rosjanina, funkcjonariusza NKWD.

Około dwa razy w miesiącu wychodziłem z grupą chłopców na wycieczkę 
(za pozwoleniem wychowawczyni z Sierocińca). W grupie musiał być ktoś 
ze „starszaków”, a najlepiej 18–letni Miodona, który w razie konfrontacji 
kładł przeciwnika jednym ciosem swojej potężnej pięści. Niekiedy na na-
szej drodze pojawiała się grupa wyrostków rosyjskich (synowie urzędni-
ków rosyjskich i funkcjonariuszy NKWD) lub chłopców muzułmańskich. 
Konfrontacja rozpoczynała się od pytania z ich strony: „Czy macie wśród 
siebie Żyda?” (w Sierocińcu było kilku Żydów). Odpowiadaliśmy chórem: 

„Nie ma”. A oni kontynuowali: „Ale ten, który się chowa, wygląda na Żyda” 
(rozpoznanie było trafne). I zbliżali się do niego. Wtedy występował Mio-
dona z okrzykiem: „Odejdź”. Konfrontacja kończyła się powaleniem kilku 
polujących na Żyda wyrostków. Wśród nich niekiedy znajdowały się osoby 
bardzo niebezpieczne, np. z oprawionymi żyletkami, którymi usiłowali 
dosięgnąć oczu. Ale Miodona radził sobie i z takimi.

W Sierocińcu panowały swoiste prawa i obyczaje, np. prawo solidarności, 
gdy występowaliśmy na zewnątrz – z bezwzględną zasadą ochrony Żyda. 
Zdobytym pożywieniem (np. morele, pomidory, orzechy) należało się dzie-
lić, roozpoczynając od najbliższych (u mnie: siostra i koledzy z sąsiednich 
łóżek w sypialni). Wychowawcy „przymykali oczy” na sposoby i zasięg 
zdobywania pożywienia. Gdy jednak sąsiad Sierocińca przybył ze skargą, 
że rozpoznane i wskazane dziecko kradło owoce, które on suszył na swoim 
dachu – to kierowniczka Sierocińca wymierzała mu karę, np. obowiązek 
czyszczenia drewnianej ubikacji w ciągu kilku (np. siedmiu) dni. Niektóre 
prawa były niesprawiedliwe i przykre. Gdy np. na wycieczce znalazłem scy-
zoryk i dowiedział się o tym chroniący nas starszak (nie Miodona), to wtedy 



464 � Czesław Walesa 

prosił mnie, bym mu go oddał. Nie chciałem mu oddać. Wtedy on mnie 
nękał i dokuczał tak długo, aż przyniosłem mu ten scyzoryk „dobrowolnie”. 
Ogólnie rzecz biorąc, lepiej się powodziło w Sierocińcu starszym chłopcom. 
Inne „prawa” dotyczyły dziewcząt. Z racji żeńskiego składu wychowawców 
były one bardziej chronione, zwłaszcza w okresie trudności intymnych. 
Panie wychowawczynie wykazywały wtedy potrzebne zrozumienie, empatię 
i troskę.

Od września 1944 roku do kwietnia 1946 funkcjonowała w Namanga-
nie „szkoła polska”. Nauczycielkami były wychowawczynie z Sierocińca. 
Podobnie jak każdy uczeń z Sierocińca otrzymałem cienki zeszyt, ołówek 
i gumkę. Zeszyt ten służył do wszystkich przedmiotów. Gdy został zapisany 
do końca, należało wszystko powycierać gumką i zapisywać od nowa.

Lubiłem szkołę, nauczycielki i to wszystko, czego one nauczały. Wia-
domości o Polsce pochłaniałem z wielkim wzruszeniem. Otrzymywałem 
nagrody za dobre postępy w nauce. Jedna z nauczycielek chciała mnie ad-
optować, aby mnie „wykierować na ludzi”. Jednak moja mama stanowczo 
się temu sprzeciwiła.

Szkoła mieściła się w dwóch wynajętych pokojach poza zabudową Sie-
rocińca. Samo przejście do szkoły i powrót były atrakcyjne, choć niekiedy 
niebezpieczne – ze względu na grasujące bandy wyrostków. Dlatego też 
kierownictwo Sierocińca zatrudniło dobrze zbudowanego i silnego Uzbeka, 
który pełnił funkcję ochroniarza szkolnego i uczestniczył w zakupach, które 
najczęściej odbywały się na targu.

Panie wychowawczynie umiejętnie motywowały nas do nauki szkolnej. 
Z braku wszelkich przyrządów do nauczania panie nauczycielki własnymi 
umiejętnościami, gorliwością i świadectwem życia – uzupełniały niedostatki 
techniczne szkoły. W takiej oto szkole ukończyłem dwie klasy. Potrafiłem 
już pisać i płynnie czytać.

Nękały nas różne choroby, np. od czasu do czasu ktoś z nas (ja także) 
był chory na czerwonkę. Wiosną 1944 roku, gdy jako prawie dziesięcioletni 



Moja rodzina i dzieciństwo na sowieckim zesłaniu� 465

chłopiec wyruszałem z mamą na kołchozowe pole – nagle zaskoczył mnie 
atak zimnicy malarycznej. W  fazie dreszczy  – położyłem się na  ziemi 
w ostrym słońcu. Odczułem ulgę i zemdlałem. Wtedy mama, biegnąc z ca-
łych sił, zaniosła mnie do pobliskiej rzeki. Odzyskałem przytomność, ale 
musiałem iść do szpitala na leczenie. Mimo szpitalnego leczenia – malaria 
powróciła.

W jesieni 1944 roku, gdy przebywałem w Sierocińcu, mama ciężko za-
chorowała na tzw. malarię tropikalną. Leżała w szpitalu i była już bliska 
śmierci. Wtedy jeden z Polaków przyszedł do Sierocińca w Namanganie, aby 
powiadomić mnie, że moja mama umiera. Chciałem natychmiast wyruszyć 
do szpitala, ale ów mężczyzna powiedział, że on nie może w ciągu jedne-
go dnia przejść więcej niż 50 km. Wczesnym więc rankiem wyruszyliśmy 
z Namanganu do Czust. Po przejściu ok. 16 km – na skutek wadliwego 
obuwia – miałem jedną nogę we krwi. Usiedliśmy więc przy drodze, aby 
czekać na „okazję”. Kierowcy pobierali opłatę, która niekiedy przewyższała 
możliwości finansowe kołchoźnika-zesłańca. Po kilku godzinach czeka-
nia nadjechała ciężarówka do Czust z wolnymi miejscami „na pace” i ceną 
do wytrzymania. Po kilku godzinach znalazłem się przy szpitalu, a po odszu-
kaniu właściwego okna – wkrótce znalazłem się przy mamie przez to okno.

Leżała w sali dla zakaźnie chorych, gdzie był zakaz odwiedzania. Gdy 
zobaczyłem wychudłą, wycieńczoną i do skóry ostrzyżoną mamę – wybuch-
nąłem głośnym płaczem. Mama uspokoiła mnie konkretną prośbą o rosół 
z kury. Powiedziała, że jest bardzo głodna, a tym, co by najchętniej zjadła – 
jest rosół z kury. Ta prośba niemal mnie uskrzydliła: dodała sił, wnikliwości 
w rozeznawaniu sytuacji i popchnęła do działania. Niemal biegiem, boso 
przybyłem do naszego kołchozowego mieszkania, gdzieś „zdobyłem” kurę 
i poprosiłem panią Rozwód o przygotowanie rosołu dla mamy. Jeszcze tego 
samego dnia przyniosłem mamie rosół wraz z kurą.

Każdego dnia byłem u chorej mamy (zawsze przez okno) – niekiedy 
nawet kilka razy dziennie. Przynosiłem jej takie pożywienie, jakiego sobie 



466 � Czesław Walesa 

życzyła. Szybko wracała do zdrowia. Po tygodniu opuściła szpital. Po szpi-
talu nie powróciła już do pracy na polach kołchozu, gdyż została przyjęta 
do fabryki wyrobu worków płóciennych.

Mama od dziecka zajmowała się tkaniem. Wyrabiała więc sześć razy wię-
cej płótna workowego niż przeciętna tkaczka z fabryki. Kiedy nadszedł czas 
wyjazdu do Polski, dyrektor prosił mamę, by pozostała u niego w fabryce. 
Obiecywał różne rzeczy, m.in. podwyższenie pensji i lepsze mieszkanie. 
Mama odpowiedziała mu bez wahania, że chce jechać do Polski, do swojej 
ojczyzny. Wojna się skończyła w 1945 roku, ale do Polski wolno nam było 
wracać w 1946. Ja wyruszyłem na początku maja 1946 roku transportem 
przeznaczonym dla dzieci z Sierocińców Uzbekistanu i sąsiednich republik. 
Mama zaś i Marysia jechały do Polski następnym transportem, przeznaczo-
nym dla rodzin polskich z Tadżykistanu (na Sybir nas wywozili w lutym, 
a do Polski wracaliśmy w maju).

Podróż do Polski odbywała się w poczuciu szczęścia. Była cudownie pięk-
na. Pociąg pędził przez stepy, które o tej porze były pełne kwiatów, susłów 
i różnych form życia. Rzadko się zatrzymywał. Z okien wagonu roztaczały 
się bajecznie kolorowe i piękne widoki pełnej i bujnej wiosny.

Gdy znaleźliśmy się na terenie Polski, pociąg zatrzymał się na jakiejś małej 
stacji. Miejscowi ludzie dowiedzieli się, że przybył z daleka transport dzieci 
polskich zesłańców. Natychmiast zorganizowali się i przynieśli nam chleb, 
mleko, okraszone ziemniaki, różne kasze ze skwarkami, warzywa i specyficz-
ne wyroby własnej kuchni. A czynili to z taką miłością, że wszystko stawało 
się czymś nadzwyczajnym: zarówno rzeczy do jedzenia, jak i sposób ich po-
dania. Już wiedzieliśmy, że jesteśmy w Polsce, a ci ludzie z darami – to Polacy.

Końcową stacją naszej podróży do Polski był Gostynin, gdzie mieścił się 
Dom Rozdzielczy. Tu przyjeżdżały transporty z dziećmi z różnych stron 
Związku Radzieckiego. Niektóre dzieci, a także i wychowawcy, natychmiast 
jechali dalej: do swoich rodzin, krewnych i polskich sierocińców. Przykra 
i smutna była rozłąka z panią wychowawczynią, która kiedyś w Namanganie 



Moja rodzina i dzieciństwo na sowieckim zesłaniu� 467

chciała mnie adoptować. Rozstałem się czule i przyjaźnie z bardziej ro-
słym i silniejszym kolegą, którego zaatakowałem i pokonałem w wagonie, 
gdy zabrał mi jakąś rzecz. Na najbliższym postoju ten kolega wezwał mnie 
na pojedynek na pięści. Bardzo wtedy ucierpiałem fizycznie i psychicznie – 
na oczach dużej grupy męskiej części Sierocińca. Wkrótce z naszego Siero-
cińca pozostało tylko kilku chłopców. Trzymaliśmy się razem, wspieraliśmy 
się, a niekiedy wspólnie walczyliśmy z dziećmi należącymi do innych siero-
cińców. Nie miałem żadnej wiadomości o moich rodzicach, Marysi i krew-
nych. Dlatego spędziłem w Domu Rozdzielczym przeszło dwa miesiące.

Otrzymałem w baraku łóżko do spania. Chodziłem z blaszaną miską 
do Punktu Pomocy po zupę. Jedną porcję zupy zjadałem na miejscu, a drugą 
niosłem do baraku, by pod łóżkiem przechować „na później”. Zasadniczo 
jednak pożywienie trzeba było zdobywać własnymi sposobami. W pobliskiej 
małej rzece łowiłem rybki na haczyk, który zrobiłem z agrafki. Jadłem je na 
surowo. Do lasu chodziłem na tzw. zajęczą kapustę i na czarne jagody. Czę-
sto przynosiłem z lasu kleszcze, które sam wyjmowałem. Jednakże nie prze-
stawałem żyć w radości, ponieważ byłem już w Polsce. I tu 6 czerwca 1946 
roku ukończyłem 12. rok życia – wchodząc w okres dorastania. Dokonało 
się prawie niezauważalne przejście z dzieciństwa do młodości.

We wrześniu 1946 roku skierowano mnie do Przeciwgruźliczego Sa-
natorium dla Dzieci w Rabsztynie koło Olkusza. Było to sanatorium po-
łożone w lesie sosnowym. Miałem tu spędzić pół roku życia w cudownej, 
wymarzonej, dostatniej Polsce. Tu spotkałem pięknych ludzi: jakby nie 
z tej ziemi, ale wprost z nieba. Był to ks. kapelan, siostry zakonne, przejęci 
swoim powołaniem świeccy wychowawcy i anielsko dobre dzieci. Tu jedze-
nie było tak dobre, jakiego nie mógłbym sobie przedtem nawet wyobrazić. 
Tu przyjąłem Pierwszą Komunię Świętą po zadziwiająco gorliwym ze strony 
ks. kapelana przygotowaniu, które wprowadziło mnie głęboko i bardzo 
na serio w życie chrześcijańskie. Tu przyjąłem sakrament bierzmowania. 
Tu rozpocząłem i ukończyłem klasę III. Tu byłem umiejętnie i atrakcyjnie 



468 � Czesław Walesa 

wprowadzany w zasady patriotyzmu i miłości ojczyzny – przez wychowaw-
ców świeckich, byłych oficerów Armii Andersa. W sanatorium od września 
1946 roku do marca 1947 roku doświadczyłem tak głębokich, twórczych 
i uszczęśliwiających spotkań, że dla tych doznań i chwil warto było znosić 
dotychczasowe wieloletnie udręki i cierpienia.

Dzięki intensywnej i skutecznej działalności powojennej PCK zdoby-
łem adres zamieszkania moich rodziców i siostry, a rodzice dowiedzieli się 
o miejscu mojego pobytu. Na początku 1947 roku otrzymałem od ojca list, 
w którym informował mnie, że zamierza przyjechać po mnie. Odpisałem 
szybko, aby jeszcze nie przyjeżdżał, bo tu jest mi tak dobrze jak w niebie. 
Jednakże na stanowcze wezwanie dyrektora sanatorium – ojciec przyjechał 
do mnie w marcu 1947 roku.

Gdy przy wyjeździe z sanatorium w pociągu zmierzającym do Jeleniej 
Góry pasażerowie postawili mi pytanie: „Kim chcesz zostać?” – odpowie-
działem bez wahania: „księdzem kapelanem”. (Później, w latach od 1957 
do  1963 studiowałem w  Biskupim Seminarium Duchownym w  Gdań-
sku Oliwie, ale święceń kapłańskich nie otrzymałem z powodu braku 
odpowiedniego zdrowia.)

W marcu 1947 roku przyjechałem do Jeleniej Góry, gdzie spotkaliśmy się: 
mama, ojciec, Marysia i ja. Przyjęto mnie do klasy IV, gdzie ze wszystkim 
byłem do tyłu. Ale już w kl. V miałem same piątki. W 1954 roku uzyskałem 
świadectwo maturalne Liceum Ogólnokształcącego w Jeleniej Górze ze spe-
cjalnym wyróżnieniem, co otwierało mi uprzywilejowaną drogę na wszyst-
kie uczelnie w Polsce. Ostatecznie zostałem psychologiem, nauczycielem 
akademickim w KUL w Lublinie i doszedłem do stanowiska profesora.

Tak więc mimo trudnych, tragicznych i niesprzyjających sytuacji różne 
osoby uratowały mnie od zagłady i „wykierowały na ludzi”: najbardziej 
i wszechstronnie matka, która nie ukończyła żadnej klasy szkolnej; ojciec, 
który ukończył w dzieciństwie trzy klasy szkoły podstawowej, a czwar-
tą w Armii Andersa; wychowawczynie z domu dziecka oraz nauczyciele 



Moja rodzina i dzieciństwo na sowieckim zesłaniu� 469

kolejnych szkół. Nie jestem w stanie odwdzięczyć się im. Być może nie 
są już w stanie przyjąć ode mnie czegokolwiek. Z sercem więc dziękczynnym 
otrzymane dobro przekazuję innym, a zwłaszcza młodzieży akademickiej.

Dziś dostrzegam także jasne promienie ponurego zesłania. Wszak gdy-
by nie zesłanie, to najprawdopodobniej pozostałbym na wsi białoruskiej. 
A dzięki zesłaniu i dalszym kolejom życia zostałem nauczycielem akade-
mickim. Oprócz tego: jeżeli spotkała mnie łaska cierpienia zesłańca, a raczej 
dziecka zesłańców, pieczołowicie przez nich chronionego (mam na myśli nie 
tylko rodziców, ale także inne osoby dorosłe) – to wyrażam podziękowanie, 
a pozytywne owoce tego cierpienia przekazuję innym.









o. Aleksander Posacki
WYŻSZE MIĘDZYDIECEZJALNE SEMINARIUM DUCHOWNE W KARAGANDZIE 

(KAZACHSTAN)

Jolanta Kraśniewska
UNIWERSYTET PAPIESKI JANA PAWŁA II W KRAKOWIE

DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.14

Dyskusja 
w aspekcie filozoficznym

Znaczenie modelu empirycznego w familiologii

Wszechstronne badania zjawiska religijności ze strony prof. Czesława Wa-
lesy, który precyzyjnie i po mistrzowsku opisuje religijność, parametry 
religijności, rozwój religijności, skuteczność religijności, rzeczywistości 
religijności, problemy religijności, są faktycznie najważniejszym punktem 
wyjścia dla poszukiwań naukowych w naszej książce.

Jest to przekonująca synteza, która nie pomija prawie żadnych istotnych 
(dostępnych w wybranej i stworzonej przez prof. Walesę metodologii em-
pirycznej) elementów religijności. Jest tu właściwe pojęty redukcjonizm 
metodologiczny, właściwy nauce.

Podstawą teoretyczną tych badań jest poznawczo-rozwojowa koncep-
cja religijności Czesława Walesy. Większość autorów, uczniów profesora, 



474 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

opisuje także różne aspekty zjawiska religijności, stosując umiejętnie ten 
czy podobny rodzaj metodologii empirycznej, tworząc jednocześnie coś 
w rodzaju polifonii zgranych głosów.

Religijność jest jednak pojęciem, a właściwie złożoną rzeczywistością, 
którą można opisać na wiele sposobów, nawet w ramach empirycznego 
modelu wiedzy. Jest to jednak przede wszystkim badanie i doskonałe opi-
sywanie zewnętrznego zachowania człowieka i przez to łatwiej dostępne 
czy mierzalne. Ale to nie wystarczy.

Już bowiem sami autorzy tej książki, preferujący badania empiryczne, 
używają pojęć zarówno filozoficznych, jak i teologicznych takich jak religia 
czy transcendencja, doświadczenie egzystencjalne czy religijne, obraz Boga 
czy Bóg, wiara czy modlitwa, co zakłada – nolens volens – ścisłą współpracę 
z filozofią i teologią, a także z historią idei.

Gdy r o z s z e r z y m y  wspomnianą „polifonię prawdy” (Hans Urs von 
Balthasar), muszą się też pojawić pytania o „redukcjonizm ontologiczny” 
(przeciwko któremu występował Viktor Emil Frankl), który można pomylić 
z dozwolonym w nauce „redukcjonizmem metodologicznym”. Muszą się 
pojawić pytania o granice poznania. Zwłaszcza poznania zjawiska religij-
ności, ale też zjawiska samej religii, wiary, duchowości czy mistyki, wobec 
których zewnętrznie (empirycznie) badana „religijność” jest tylko pewnym 
częściowym i nie zawsze adekwatnym przejawem.

Rozszerzanie horyzontu metodologicznego

W przebiegu struktury naszej książki, następuje jakby stopniowe rozsze-
rzanie h o r y z o n t u  m e t o d o l o g i c z n e g o. Staje się on jakby mniej 

„precyzyjny”, ale za to bardziej otwarty, także na nowe badanie rzeczywi-
stości człowieka i jego religijności, nie tylko jako „problemu”, ale też jako 

„tajemnicy”.



Dyskusja w aspekcie filozoficznym� 475

Chodzi o „tajemnicę” w kluczu kategorii filozoficznej czy epistemolo-
gicznej (Gabriel Marcel), nie tylko kategorii teologicznej, która też jednak 
w naszych badaniach znajdzie swoje miejsce. Tu dotykamy właśnie granic 
naszego poznania. Tajemnica musi się bowiem sama objawić, jak podkreśla 
Marcel. Ale to samo powiemy o Bożej Łasce.

Idziemy więc stopniowo od badania „problemu” do rozważania „tajemni-
cy” i znowu wracamy do „problemu” (jeśli zaczniemy znowu czytać książkę 
od początku), ale już w innym świetle. W takim ruchu hermeneutycznym 
tworzy się właśnie w i e d z a  i n t e g r a l n a. Od tego, co określone, podążmy 
ku temu, czego nie da się określić, nie można określić, a nawet nie można 
poznać. Ujawnią się bowiem wspomniane granice poznania. I być może 
rzucą nas w milczeniu na kolana.

Wymiar wewnętrzny i zewnętrzny

Podobny dynamizm poznawczy widzimy u Edyty Stein. Od filozofii i nauki 
przechodzi ona twórczo do teologii i mistyki. Nigdy nie porzuci filozofii 
i nauki, ale mistyka, kontemplująca Tajemnicę Krzyża, będzie dla niej jednak 
ostatnim słowem. „Twierdza wewnętrzna”, czyli najgłębsze ja wewnętrz-
ne jednoczy się z Bogiem, przetwarzając swoiście zewnętrzną religijność 
psycho-społecznego ja. Tu ujawnia się może prawdziwy cel r e l i g i j n o -
ś c i, już nie tylko b a d a n e j, ale raczej d o ś w i a d c z a n e j  w mistycznym, 
duchowym zjednoczeniu z Bogiem.

Wymiar wewnętrzy i zewnętrzny religii, „twierdza wewnętrzna” Edyty 
Stein, „ja głębokie” i „ja psychospołeczne”, tak się układają, jak części pięk-
nej, całościowej mozaiki. Tworzy się wyraźnie próba zarysowania modelu 
w i e d z y  i n t e g r a l n e j, a nie tylko w i e d z y  i n t e r d y s c y p l i n a r n e j. 
Nie tylko analizy, ale i syntezy. Edyta Stein, patronka Europy, okazuje się 
najbardziej aktualna, bo nam w tym pomaga.



476 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

Dwa paradygmaty,  
czyli w poszukiwaniu wiedzy integralnej

Przedmiotowy i podmiotowy model wiedzy (mówią o tym tylko częścio-
wo „metody jakościowe” w psychologii, choć nie tylko o metody tu cho-
dzi, temat sięga głębiej, bardziej źródłowo) muszą współpracować. Para-
dygmat subiektywistyczny i obiektywistyczny muszą się komplementarnie 
uzupełniać.

Kiedy zbliżamy się „precyzyjnie” (czy może „zbyt precyzyjnie”) do po-
znawanego przedmiotu, tracimy z oczu całość lub dana – choćby „doskona-
ła” – metoda przedmiotowa (a do niej należy stosowana w psychologii meto-
da empiryczna) ogranicza nam poznanie jego prawdziwej natury. Dotyczy 
to szczególnie kategorii, jaką jest o s o b a  l u d z k a.

Osoby poznajemy adekwatnie – sugerował to już Platon – głównie przez 
subiektywistyczną (nie mylić z wiedzą subiektywną) więź z przedmiotem, 
szczególnie przez miłość, co potem w antropologii rozwinie Max Scheler 
(twórca antropologii filozoficznej), mający wpływ na Edytę Stein, Karola 
Wojtyłę czy na Viktora E. Frankla, na którego powołują się niektórzy autorzy 
empiryczni, jak np. prof. Wanda Zagórska. Frankl jest natomiast myślicielem 
wyjątkowo zakorzenionym właśnie w podmiotowości filozofii egzystencji 
Kierkegaarda oraz fenomenologii Schelera.

W paradygmacie podmiotowym zbliżamy się bardziej czy głębiej do oso-
by ludzkiej, bo  punktem wyjścia w  poznaniu osoby jest zawsze inna 
poznająca i  miłująca osoba, jak to  wykazał w  Osobie i  czynie Karol Woj-
tyła, czym trochę zdenerwował tomistów, myślących obiektywistycznie. 
Pomaga nam w tym zbliżeniu do osoby bliska duchowości fenomenologia. 
A  także myśl egzystencjalna, także bardzo otwarta na  świat duchowy. 
W  końcu inspirowana Biblią filozofia dialogu czy filozofia spotkania, 
Ebnera, Bubera czy Levinasa. Są  to wszystko przejawy paradygmatu  
podmiotowego.



Dyskusja w aspekcie filozoficznym� 477

Sięga do niego słusznie prof. Zagórska, gdy zauważa, że jej bogate od-
krycia empiryczne (oraz innych badaczy, na których się powołuje i z któ-
rymi współpracuje) pokrywają się z  p e r s o n a l i s t y c z n ą  r e l a c j ą 
p o d m i o t o w ą  (ja – Ty, ja – ty), nazywaną też relacją spotkania – o jakiej 
o wiele więcej mówi się u Marcela, Bubera i Dajczera. Odkryte empirycznie 
najważniejsze komponenty religijności jak ufność czy intymność można 
według niej nazwać wręcz r e l a c y j n y m i  (dodajmy od siebie, że według 
klasycznej filozofii i ortodoksyjnej teologii o s o b a  ma z istoty r e l a c y j n y 
c h a r a k t e r, o czym piszą Posacki i Kraśniewska).

Ujawniła się w ten sposób – czytamy dalej u Zagórskiej – wiodąca rola 
takiego przeżywania własnej religijności, kiedy to „człowiek jest często prze-
konany o tym, że Bóg do niego mówi, interweniuje w jego życie i jest w nim 
obecny”. Wynika z tego, że „doświadczenie religijne jako wartość nadrzędna 
w strukturach osobowości najbardziej sprzyja umacnianiu się pozytywnych, 
dojrzałych odniesień do Boga i drugiego człowieka (zaufania, bliskich więzi, 
troski)”. Czytamy też dalej, że opis wymiaru doświadczenia religijnego 
w koncepcji Hubera „najbliższy jest temu, co w  j ę z y k u  t e o l o g i c z -
n y m  można by nazwać odzwierciedleniem działania nadprzyrodzonej 
łaski w ludzkiej psychice”.

Podsumowując, widzimy więc jasno, jak różne metodologie i języki jed-
noczą się w jedną integralną wizję, przyzywając konieczność umiejętnego 
jednoczenia odkryć empirycznych, filozoficznych i teologicznych.

Należy jednak być czujnym. Modne dziś syntezy Kena Wilbera, inspi-
rowane niechrześcijańską teozofią, mają w istocie naturalistyczny i ima-
nentystyczny charakter, jakby nie rozumiejąc czy nie czując t r a n s c e n -
d e n c j i  o s o b y  (jej otwarcia na transcendencję), która kłoci się istotnie 
z psychologią transpersonalną w zasadniczych punktach.



478 � o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska 

Rozbudzanie głodu transcendencji

Na koniec naszej książki – medytując opisane bardzo osobiste przeżycia 
prof. Walesy (w czym ujawnia się niepowtarzalna jednostkowość jego oso-
by), mamy najbardziej metodologicznie otwarte doświadczenie egzysten-
cjalne, a nawet opisane „sytuacje graniczne”, z ich przemieniającym we-
wnętrznie i egzystencjalnie poznaniem (Karl Jaspers). Możemy mówić – za 
Kierkegaardem i Jaspersem – o „egzystencji otwartej na transcendencję”.

Wczytując się w tekst rodzinnych wspomnień Czesława Walesy, możemy 
też mówić o  d o ś w i a d c z e n i u  d u c h o w y m, gdzie tylko pełen symbo-
liki opis literacki może nas zbliżyć się do Niewyrażalnego, Misteryjnego, 
do Świętej Tajemnicy, do doświadczenia Transcendencji.

Stąd można powiedzieć, że pożytek tej książki, oprócz porcji solidnych 
badań i informacji, to rozbudzanie głodu dla poszukiwań transcendencji 
osoby (człowieka i Boga w ich wzajemnej relacji) czy transcendencji du-
chowości jak u Edyty Stein czy Viktora E. Frankla. Dlatego jest tu miejsce 
dla cierpienia, sytuacji granicznej czy mistyki krzyża. Stąd korzyści płyną-
ce z lektury tej książki dla badaczy, rodziców, pedagogów, psychologów, 
pracowników zajmujących się rodziną, ale też dla nich wszystkich jako 
osób-jednostek zadających sobie – często w ukryciu – ustawiczne pytania 
o sens własnej egzystencji.

Wołanie o personalizm w familiologii

Autorzy tej pracy są zgodni, że prawdziwa f a m i l i o l o g i a  musi opierać 
się na p e r s o n o l o g i i  (nie tylko w znaczeniu dowartościowania jednostki 
u Murraya), która zmierza do prawdziwego p e r s o n a l i z m u, opartego 
na obrazie Boga. I jak to jest w przypadku Czesława Bartnika, Edyty Stein 
czy Karola Wojtyły – do  p e r s o n a l i z m u  i n t e g r a l n e g o  czy też do 



Dyskusja w aspekcie filozoficznym� 479

h u m a n i z m u  i n t e g r a l n e g o, o którym pisał Jacques Maritain. Podsta-
wą jest tu a n t r o p o l o g i a  i n t e g r a l n a, otwarta na transcendencję. Musi 
się więc pojawić dialog, a czasami spór pomiędzy duchowością a psychologią.

Musi się też pojawić różnica i zarazem komplementarne oraz twórcze na-
pięcie pomiędzy „osobą” i „osobowością”, pojęciem zrodzonym już w epoce 
empirycznego modelu wiedzy. Tymczasem pojęcie „osoba” wyrosło jeszcze 
w pradziejach z kontekstu filozoficznego i teologicznego. Podobnie jak 
aksjologia, czyli głęboka filozoficzna refleksja na temat wartości, z której 
także nie zamierzamy rezygnować.

Książka ma być więc nie tylko informacją, ale także formacją oraz inspi-
racją dla otwartej i wielowymiarowej, polifonicznej metodologii, otwartej 
na ontologię, bo człowiek jest „bytem otwartym”, w istocie niepoznawal-
nym. Człowiek jest i pozostanie tajemnicą, która nie da się stematyzować bez 
ryzyka redukcjonizmu czy nawet profanacji. Współcześnie, kiedy to można 
mówić o swoistej walce o właściwą antropologię, niezwykle cenny wydaje 
się wkład poszukiwań naukowych i egzystencjalnych zaproponowanych 
w niniejszej pozycji.





Zakończenie





DOI: HTTP://DX.DOI.ORG./10.15633/9788374389327.15

Konteksty religijności i rodziny to próba zestawienia psychologicznej i socjo-
logicznej empirii z jednoczącą te badania konkretną filozoficzną koncepcją 
człowieka. Sam podmiot badań (człowiek i jego religijność w kontekście ro-
dziny) narzuca sam przez się konieczność odniesienia dociekań do bazowego 
systemu wyjaśniającego.

Jak twierdzą niektórzy personaliści – człowiek jest tajemnicą, a tajemnicę 
można jedynie rozjaśnić, a nie wyjaśnić. Podczas lektury Kontekstów religij-
ności i rodziny spotykamy różnorodność sposobów opisujących tak złożone 
i szerokie zagadnienia, jakimi są prawda o człowieku, religijności i rodzinie. 
Z racji swej złożoności nie mogą być one do końca wyjaśnione, ale jedynie 
rozjaśnione i przez to otwarte. W czasach postmodernizmu, którego filozo-
fią/ideologią jest relatywizm (stający się coraz częściej sposobem uprawiania 
nauki) prezentowane teksty inspirują do kolejnych nieredukcyjnych poszu-
kiwań – same zaś, w swych rzetelnych empirycznie wynikach i konstatacjach, 
otwierają drogę kontynuacjom badawczym podejmowanych zagadnień.

W pierwszej części wyeksponowano empiryczny wymiar problematyki 
w kontekście integralnego rozwoju religijności. Tak wielkie i nie często bada-
ne zagadnienie jak religijność (tu: jako rzeczywistość nieustannie tworzona 
i przetwarzająca) zostało przeanalizowane w bardzo szerokiej palecie zagad-
nień, odnoszących się między innymi do personalności relacji z Bogiem, 
psychologicznej operacjonalizacji religijności jako zmiennej empirycznej, 
do regulacyjnej funkcji i centralności życia religijnego w kontekście integra-
cji osobowej, a także do zjawiska duchowości w odniesieniu do dobrostanu 
psychicznego, społecznego i emocjonalnego.

To, co ma (lub może mieć) bezpośredni związek z religijnością, zostało 
poddane naświetleniu w przestrzeni głęboko ludzkiego doświadczenia, ja-
kim jest rodzina. Pośród wielu poruszanych zagadnień empirycznych domi-
nują analizy zależności pomiędzy wybranymi aspektami życia rodzinnego 



484 � Zakończenie 

a religijnością, ujęte w ich empirycznych aspektach, m.in. w związkach 
postaw wobec religii z doświadczeniami z rodzicami, z doświadczeniami 
w grupach rówieśniczych czy z czynnikami osobowości. Przebadano również 
znaczenie religijności w poszczególnych stadiach realizacji zadań życia mał-
żeńskiego, jej zmienność w kontekście więzi ze wspólnotą osób wierzących, 
a także konsekwencje wybranych nienormatywnych czynników jej rozwoju.

Podniesiono też problemy szersze, analizując podmiot osobowy w kon-
tekście uczestnictwa, rozwoju i wychowania, a także pytając o ogólnoży-
ciowe (a nie tylko doraźne) cele psychoterapii i zasadność neutralności 
światopoglądowej psychoterapeuty w kontekście jego odpowiedzialności.

Te wielowymiarowe badania spajało przyjęte od początku współpracy 
między Uczelniami pytanie o rodzaj przyjętej w nich antropologii i wyni-
kających stąd konsekwencji dla metodologii prowadzonych badań. Zawarta 
w książce próba odpowiedzi (w formie dyskusji filozoficznej) uwzględnia 
założenia antropologii integralnej, a nawet mistycznej.

Publikację kończy dopełnienie osobiste: świadectwo życia profesora 
Walesy, odnoszące się do jego rodziny i dzieciństwa na sowieckim zesłaniu. 
Jest to opis będący doświadczeniem egzystencjalnym, zawierającym w sobie 
niejako to wszystko, co było istotą jego badań i poszukiwań w doświadcze-
niu religijnym. Jest to niezwykle poruszająca historia życiem pisana, przed 
którą wszelkie badania i naukowe metody pozostają w milczeniu pełnym 
szacunku wobec tajemnicy cierpienia zapisanej w ludzkiej egzystencji.

Materiał zawarty w książce skierowany jest przede wszystkim do tych, 
którzy chcąc badać człowieka wraz z wyższymi aspektami jego aktywności, 
ale i również człowieka osadzonego w jednym z najbardziej istotnych do-
świadczeń życia jakim jest rodzina, jednocześnie chcą go wyjaśniać i rozu-
mieć. Zarówno rzetelność przedstawionej empirii, jak i przyjęta perspektywa 
aksjologiczna i antropologiczna wydają się tu być cenną inspiracją.

Redaktorki



Noty o Autorach





Monika Borowska – dr, psycholog, adiunkt w Katedrze Psychologii Insty-
tutu Nauk o Rodzinie Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie. 
Prowadzi prace w zakresie psychologicznej operacjonalizacji zadań rozwo-
jowych realizowanych w rodzinie z uwzględnieniem regulacyjnej funkcji 
religijności.

Henryk Jarosiewicz  – dr, psycholog, pracownik Instytutu Psychologii 
Uniwersytetu Wrocławskiego. Zajmuje się poradnictwem życiowym i do-
radztwem kariery. Specjalizuje się w psychologii losu, której przedmiotem 
są  głębokie, niereflektowane źródła wyborów życiowych i  zawodowych. 
Autor prac na temat charakterologii i doradztwa kariery: Psychologia kiero-
wania szkołą (2010), Psychologia dążeń i skłonności zawodowych (2012), Typy 
aktywności zawodowej. O  rozwoju zawodowym, czyli od  Aktora do  Autora 
i  z  powrotem (2017), Charaktery bohaterów „Trylogii” Henryka Sienkiewicza  
(2019).

Beata Kostrubiec-Wojtachnio – dr, psycholog, w latach 2001–2016 pra-
cownik w Katedrze Psychologii Wychowawczej i Rodziny w Instytucie 
Psychologii KUL. Od lat współpracuje z Jasnogórskim Telefonem Zaufania. 
Prowadzi wykłady i szkolenia z psychologii osobowości, psychopatologii, 
psychoprofilaktyki i umiejętności komunikacyjnych dla Polskiego Towarzy-
stwa Pomocy Telefonicznej. Autorka książek (min. Obrazy postmodernizmu) 
i wielu artykułów naukowych oraz popularnonaukowych z zakresu psycho-
logii rodziny, psychologii wychowania, psychologii religii, poradnictwa psy-
chologicznego. Jest członkiem Towarzystwa Naukowego KUL, Polskiego 
Stowarzyszenia Psychologii Rozwoju Człowieka, Polskiego Towarzystwa 
Psychologii Religii i Duchowości, Polskiego Towarzystwa Badań nad Stre-
sem Traumatycznym. Od lat prowadzi praktykę psychologiczną, w której 
pomaga rodzinom i osobom indywidualnym.



488 � Noty o Autorach 

Jolanta Kraśniewska – dr, adiunkt w Instytucie Nauk o Rodzinie Uni-
wersytetu Papieskiego Jana Pawła  II  w  Krakowie, pedagog resocjali-
zacyjny, mediator rodzinny i  sądowy, terapeuta certyfikowany, teolog 
duchowości. Praca w ośrodkach wychowawczych (Polska, Francja, Wło-
chy). Autorka programów profilaktyczno-terapeutycznych. Doktorat 
z Teologii Duchowości KUL. Dysertacja dotyczyła duchowości serca rozu-
mianego jako centrum osoby ludzkiej w aspekcie filozoficzno-teologicznym 
i pedagogiczno-terapeutycznym.

Aleksander Łączyński – dr, psycholog, terapeuta, specjalista psychoterapii 
uzależnień (w procesie certyfikacji). Absolwent Uniwersytetu Kardynała 
Stefana Wyszyńskiego w  Warszawie. Udziela pomocy osobom uzależ-
nionym, prowadząc terapię indywidualną i  grupową, psychoedukację 
oraz treningi umiejętności społecznych i psychologicznych w Mazowiec-
kim Specjalistycznym Centrum Zdrowia im. prof. Jana Mazurkiewicza 
w Pruszkowie.

Zbigniew Łoś – dr, psycholog, adiunkt w Instytucie Psychologii Uniwer-
sytetu Wrocławskiego. Autor monografii Rozwój psychiczny człowieka w cią-
gu całego życia. Opisuje i bada wzajemne związki czynników osobowości, 
wzorców adaptacji, stylów życia i światopoglądu.

Tomasz Niemirowski – dr, absolwent teologii i psychologii KUL, pracownik 
Krakowskiej Akademii im. A. F. Modrzewskiego. Interesuje się rozwojem 
człowieka, ujętym całościowo, wraz z podstawami filozoficznymi, a zwłasz-
cza rozwojem duchowym rozumianym jako zjednoczenie z Bogiem lub 
przebóstwienie.

o. Aleksander Posacki SJ – dr filozofii (filozofia religii), dr hab. teologii (teolo-
gia duchowości), wykładowca w Wyższym Międzydiecezjalnym Seminarium 



Noty o Autorach� 489

Duchownym w Karagandzie (Kazachstan). Współpracuje z Uniwersytetem 
Papieskim Jana Pawła II w Krakowie, Katolickim Uniwersytetem Lubelskim 
w Lublinie, Instytutem Filozofii, Religioznawstwa i Politologii w Ałmacie 
(Kazachstan). Badacz religii, prądów duchowych i nowych ruchów religij-
nych na obszarze postsowieckim, aktualnie głównie w Rosji i Kazachstanie, 
autor wielu książek i artykułów naukowych i popularnonaukowych.

Małgorzata Tatala – dr hab., prof. Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego 
Jana Pawła II, mgr teologii. Od 1992 roku pracownik Katedry Psychologii 
Rozwojowej KUL. Zainteresowania naukowe obejmują: rozwój religijności 
człowieka, problematykę wychodzenia z uzależnień, wspomaganie roz-
woju człowieka. Jest autorką książek, m.in. Rozwój uczuć religijnych dzieci 
przedszkolnych, Odbiór symboli religijnych przez młodzież. 

Czesław Walesa – prof. dr hab., psycholog. Urodził się w roku 1934 
w osadzie Jarniewo (obecnie Białoruś). W lutym 1940 roku został wraz 
z rodziną zesłany na Sybir. Po sześciu latach powrócił do Polski. W roku 
1954 ukończył Liceum Ogólnokształcące w Jeleniej Górze. W latach 
1954–1957 studiował na Wydziale Budowy Okrętów Politechniki Gdań-
skiej, następnie ukończył studia teologiczne, a w 1967 roku – psycho-
logię na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim. Na tej uczelni pracował 
przez 39 lat, doktoryzując się w roku 1970 i uzyskując habilitację w roku 
1985. Prowadził zajęcia z różnych dziedzin psychologii, a najczęściej 
z psychologii rozwojowej. Jest promotorem ok. 200 prac magisterskich 
i 22 prac doktorskich. Przez 7 lat był redaktorem naczelnym ukształto-
wanego przez siebie czasopisma „Horyzonty Psychologii” w Wyższej 
Szkole Ekonomii i Innowacji w Lublinie. Jest autorem licznych tekstów 
naukowych: przeszło 150 artykułów, m.in. książki Podejmowanie ryzyka 
przez dzieci i młodzież. Badania rozwojowe, za którą w 1989 roku otrzymał 
nagrodę Polskiej Akademii Nauk. W roku 2005 opublikował książkę 



490 � Noty o Autorach 

Rozwój religijności człowieka. Tom I: Dziecko, a w roku 2020 został oddany 
do druku tom II tej serii: Młodzież.

Ludwika Wojciechowska – dr hab. prof. Uniwersytetu Zielonogórskiego, 
psycholog, specjalizuje się w problematyce rozwoju społecznego i kształto-
wania się osobowości człowieka w toku życia, zwłaszcza w okresie średniej 
i późnej dorosłości. Główne problemy badań wiążą się z mocnymi stronami 
charakteru oraz dobrostanem psychicznym człowieka.
Wanda Zagórska – dr hab. prof. Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyń-
skiego, psycholog; specjalności: psychologia rozwoju człowieka w biegu 
życia, psychologia antropologiczna, narracyjna, badania fenomenologiczne, 
teologia życia wewnętrznego. Kierownik Katedry Psychologii Rozwoju 
Człowieka Instytutu Psychologii UKSW. Członek European Association 
for Developmental Psychology, Polskiego Stowarzyszenia Psychologii Roz-
woju Człowieka i Stowarzyszenia Psychologii Pastoralnej przy Komisji 
Nauki Wiary Konferencji Episkopatu Polski. Autorka licznych publikacji 
naukowych i wystąpień konferencyjnych w kraju i za granicą.



Spis treści





Wprowadzenie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .       7

CZĘŚĆ I 

TEORIE I BADANIA DOTYCZĄCE  

RELIGIJNOŚCI I RODZINY  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .     13

Czesław Walesa
Religijność jako rzeczywistość  
nieustannie tworzona i przetwarzająca .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    15

Wanda Zagórska, Aleksander Łączyński
Centralność religijności i personalny charakter relacji z Bogiem  
a integracja osobowa we wczesnej dorosłości  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    61

Ludwika Wojciechowska
Duchowość a subiektywny dobrostan osobowościowy, społeczny  
i emocjonalny osób we wczesnej, średniej i późnej dorosłości .   .   .   .   .   .   .   .   .  113

Zbigniew Łoś
Postawa wobec religii a relacje dorosłych z ich rodzicami  
w okresie dzieciństwa, doświadczenia z rówieśnikami  
oraz wybrane wymiary osobowości .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  171

Małgorzata Tatala
Więź ze wspólnotą osób wierzących  
w okresie średniej i późnej dorosłości  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   231

Beata Kostrubiec-Wojtachnio
Koncepcja zadań w rozwoju religijnym małżonków w biegu ich życia.  
Próba określenia stadiów rozwojowych i osiągnięć rozwojowych .   .   .   .   .   .   .  265

Monika Borowska
Psychologiczne tendencje w religijności osób  
żyjących w związkach niesakramentalnych  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  301



494 � Konteksty religijności i rodziny 

CZĘŚĆ II  

CZŁOWIEK JAKO UCZESTNIK  

ŻYCIA RELIGIJNEGO I RODZINNEGO  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  331

o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska
Pomiędzy duchem, duszą a ciałem.  
Wokół antropologii integralnej Edyty Stein .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  333

Henryk Jarosiewicz
Uczestnictwo jako warunek rozwoju osobowego  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   361

Tomasz Niemirowski
Człowiek jako obraz. Konsekwencje dla psychologii  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  409

Tomasz Niemirowski
Czy postulat neutralności światopoglądowej psychoterapeuty  
służy wolności klienta? .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   425

CZĘŚĆ III 

ŚWIADECTWO ŻYCIA – NARRACJA ROZWOJOWA  

W KONTEKŚCIE RELIGIJNOŚCI I RODZINY  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   451

Czesław Walesa
Moja rodzina i dzieciństwo na sowieckim zesłaniu  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   453

o. Aleksander Posacki, Jolanta Kraśniewska
Dyskusja w aspekcie filozoficznym .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  473

ZAKOŃCZENIE  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  481

NOTY O AUTORACH  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 485









K
on

teksty religijn
ości i rodzin

y

„[…] książka dotyczy ważnej dla życia i pełnego rozwoju człowieka problematyki 
religijności oraz rodziny, a także relacji między nimi. Opracowania przedstawione 
w książce dotyczą zagadnień nie tylko bardzo istotnych, ale równocześnie rzad-
ko poddawanych analizie i refleksji zarówno teoretycznej, jak również badaniom 
empirycznym”.

dr hab. Maria Czerwińska-Jasiewicz, prof. UKSW (fragment recenzji)

„Książka wpisuje się w nurt studiów charakterystycznych dla XXI wieku, a pole-
gających na  integracji  zagadnień. W zakresie omawianych artykułów na  temat 
religijności i  rodziny ich Autorzy ujmują psychologię rozwoju człowieka, osobo-
wości, kliniczną i familiologię – niekiedy wprost (explicite), a niekiedy w sposób 
domyślny (implicite). […] można przypuszczać, że […] książka będzie dla Czytel-
nika interesująca, inspirująca oraz praktycznie użyteczna. Będzie przydatna za-
interesowanym psychologom, pedagogom, nauczycielom, a  zwłaszcza tym, któ-
rzy dokształcają się w  zakresie problematyki prorodzinnej. Można z  tej książki 
korzystać w całości (np. w ramach zajęć dydaktycznych) lub wybiórczo, czytając 
poszczególne rozdziały”.

dr hab. Elżbieta Rydz, prof. KUL (fragment recenzji)

„[…] mimo trudnych, tragicznych i niesprzyjających sytuacji różne osoby uratowa-
ły mnie od zagłady i «wykierowały na ludzi»: najbardziej i wszechstronnie matka, 
która nie ukończyła żadnej klasy szkolnej; ojciec, który ukończył w dzieciństwie 
trzy klasy szkoły podstawowej, a  czwartą w  Armii Andersa; wychowawczynie 
z domu dziecka oraz nauczyciele kolejnych szkół. Nie jestem w stanie odwdzięczyć 
się im. Być może nie są już w stanie przyjąć ode mnie czegokolwiek. Z sercem więc 
dziękczynnym otrzymane dobro przekazuję innym, a zwłaszcza młodzieży akade-
mickiej. Dziś dostrzegam także jasne promienie ponurego zesłania. Wszak gdyby 
nie zesłanie, to najprawdopodobniej pozostałbym na wsi białoruskiej. A dzięki ze-
słaniu i dalszym kolejom życia zostałem nauczycielem akademickim. Oprócz tego: 
jeżeli spotkała mnie łaska cierpienia zesłańca, a raczej dziecka zesłańców, pieczo-
łowicie przez nich chronionego (mam na myśli nie tylko rodziców, ale także inne 
osoby dorosłe) – to wyrażam podziękowanie, a pozytywne owoce tego cierpienia 
przekazuję innym”.

fragment świadectwa życia Profesora Czesława Walesy  

Konteksty  
religijności  

i rodziny
redakcja 

Monika Borowska 
Jolanta Kraśniewska


	Pusta strona
	Pusta strona



